Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Das alte Testament und die Juden bei Pascal
Autor: Weber, Elsy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960920

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS ALTE TESTAMENT
UND DIE JUDEN BEI PASCAL

von ErLsy WEBER, V.D.M,, Zt‘nﬁcn

In der 123. Note der Derniers Remarques wendet sich Voltaire
in heftigen Worten gegen die zweischneidige Stellung Pascals zum
Judentum und seine Stellung zum A.T., die sich in nichts von der
der Jesuiten unterscheide. Hohnend schreibt er: Alle predigen die-
selben Dogmen, alle rufen: glaubt den jiidischen Biichern, die von
Gott selbst diktiert sind, aber verabscheut das Judentum; singt die
jiidischen Gebete, die ihr nicht versteht, und glaubt, daf das Volk
Gottes euren Gott dazu verurteilt hat, an einem Galgen zu sterben.

Dieser beillende Hohn seines ebenso geistreichen wie kritischen
Landsmannes, der fiir Pascal auch Anerkennung haben konnte —
denken wir nur an seine Beurteilung der Lettres Provinciales —,
zeigt deutlich, wie sehr es dem gebildeten Frankreich mif3fallen
mulBte, in einem so geistvollen Buche, wie es die Pensées sind, das
Alte Testament und die Juden so oft erwihnt zu finden. Seine ebenso
scharfen wie von innerer Glut sprithenden «Aphorismen» in dem
Gewand einer fein geschliffenen Prosa, sein geschicktes, siegreiches
Turnier mit den Jesuiten wullte man zu schitzen — was aber hatten
das Alte Testament und gar noch die Juden in diesem sonst geschei-
ten Buche zu tun? — Fiir uns ist es gerade diese Tatsache, dafl
Pascal sich nicht gescheut hat, diesen AnstoB, dieses Skandalon, in
seine Apologie aufzunehmen, ein bezeichnendes Merkmal seiner
ganzen apologetischen Methode.

Unmoglich konnte es Pascal entgangen sein, wie tief im Kurs die
heiligen Schriften unter den Gebildeten und Philosophen und seiner
Zeit standen —und trotzdem wagte er es,ihnen einen so breiten Raum
in seiner Apologie zu sichern, oder vielleicht besser — gerade darum
tat er es, indem er damit bewies, dafl er nicht willig war, auch nur
das kleinste Stiick von dem Boden, den er sich zu verteidigen vor-
genommen hatte, an seine Feinde abzutreten. Er 146t sich den
Boden und die Waffen seines Verteidigungskampfes nicht von den

193

1 Judaica, Band 9, 4



Gegnern vorschreiben. Er zieht sich nicht in der Defensive auf ein
immer kleiner werdendes Terrain, ein immer verwisserteres und
philosophisch schmackhafteres Christentum zuriick, indem er das
Alte Testament und die Juden und was sonst den Feinden millliebig
sein konnte, preisgibt — sondern darin beweist er sich als wahr-
haft christlicher Apologet, dal er in der Offensive steht und auch
den scheinbar duBersten Posten des christlichen Terrains behauptet
— das Alte Testament. Der Christenhasser Voltaire wullte sehr
wohl, weshalb er seine hohnvergifteten Pfeile gegen diesen Posten
zielte. Er ahnte und wufite wohl, dal, wenn es ihm gelinge, diesen
Vorposten zu nehmen, er mit dem Christentum leichtes Spiel hétte.
DaB der Glaube an die Offenbarungswahrheit des Alten Testamentes
nicht nur ein lose angehiingter Appendix des christlichen Glaubens
sei, das erkannten wohl wenige so deutlich wie diese beiden — der
eine, weil er leidenschaftlich darum rang, das Christentum zu ver-
teidigen, der andere, weil er es glithend hafte und es in seinem Kern
zu treffen und zu vernichten suchte.

- In diesen «Vorposten» wollen wir nun eintreten, wir wollen
sehen, was fiir einen Platz im ganzen Verteidigungssystem er ein-
nimmt und wie er gebaut ist. Es wird sich fiir uns beides ergeben:
DaB er einerseits viel briichiger Mortel hat, morsches Gebilk, das
schon den ersten feindlichen Pfeilen nicht standhalten kann — daB3
andrerseits noch genug festes, hartes, echtes Bauwerk da ist, das
standhélt. Oder ohne Bild gesagt: Wenn wir die Rolle des A.T.
und der Juden in Pascals Pensées untersuchen, werden wir feststellen
miissen, daB es in Pascals Auffassung manches gibt, was der Kritik
nicht trotzen kann, weil es von der heutigen Wissenschaft als falsch
herausgestellt worden ist — daB es daneben aber viel Wertvolles
gibt, das noch heute gilt, weil es mit dem Chnstentum aufs a]ler-
engste zusammengehort.

Suchen wir nach einem Plan in den Pensees in dem Pascal selbst
die Stellung des A.T. und der Juden in seiner Apologie bezeichnet,
80 kann uns ein Fragment dienen, in dem Pascal die verschiedenen
«preuves» der christlichen Religion zusammengestellt und numeriert
hat. Im 3. Punkt fiihrt er die merveilles de 1I’Ecriture sainte an —
schon diese Bezeichnung zeigt uns, wie eng P. die Beziehung zwi-
schen A.T. und N.T. falt, indem er beide einfach in dem Begriff:

194



«Sainte Ecriture» zusammenfaflt. Als 6. Beweispunkt fiihrt er:
Moise et les prophétes en particulier — an. Als 7. le peuple juif —
als 8. les prophéties — als 11. die perpetuité de la religion — als 12.
die sainteté de cette loi.

Wir sehen daraus, einen wie breiten Raum er dem A.T. und den
Juden in seiner Beweisfilhrung einrdumt. Bezeichnend fiir Pascals
apologetische Methode ist nun aber, wie er das A.T. und die Juden
zur Beweisfithrung heranzieht. Fast wire man versucht, dies als
schlau zu bezeichnen, wenn nicht der ganze tiefe Ernst, mit dem P.
um das Gehor derer, die er dem Christentum zufiihren will, ringt,
‘uns diesen Ausdruck verbieten wiirde. P. ringt um das reine Gehor,
um den reinen, unvoreingenommenen Blick fiir das A.T., er miiht
sich, den Zugang bei denen zu finden, fiir die die alttestamentliche
Religion eine Religion unter andern ist. P. wehrt den einfachsten
Weg des Beweises, den Hinweis auf die Wunder Moses und Christi,
ab: «Pas parler des miracles de Moise et de Jésus-Christ et ses Apdtres
— parce qu’ils ne paraissent pas d’abord convaincants — et que je
ne veux que mettre ici en évidence tous les fondements de cette
religion chrétienne qui sont indubitables et qui ne peuvent étre ici
en doute par quelque personne que ce soit.» — Hier tritt P. als
Apologet in den Hintergrund, er tritt uns nahe in seiner Gréfe als
Seelsorger. Er weil}, ich mull mich ganz zu dem herabbeugen, den
ich zu Christus fithren will. Beweise, die fiir mich als Glaubenden
Geltung haben, niitzen nichts. Ich mufl mich nicht zu ihm herab-
beugen, ich mull mich auf den gleichen Boden stellen, neben ihn.
Er tut dies. Mit dem, den er fithren will, zusammen, erlebt er die
ganze Misére de ’homme, mit ihm hilt er in der Dunkelheit Aus-
schau: Si Dieu n’aurait point laissé, quelque marque de soi. — Nicht
in kalter, verstandesmiBiger Beweisfithrung fithrt P. an die christ-
liche Offenbarung heran, sondern nachdem er die ganze misére auf-
gedeckt hat, und zwar so, dal er sich selbst in sie hineinstellte.
In dieser gespannten und verzweifelten Lage der obscurité, schaut
er nun zusammen mit dem Unglidubigeu aus nach der marque de
Dieu — als einer, der sie kennt und der doch mitbebt in der Un-
wissenheit, ob es dies gibt. In dieser aufs #uBerste gespannten Lage,
wo es um die Existenz des Menschen geht, vergleicht er die ver-
schiedenen Religionen. Und ganz kurz konstatiert er:

195



Je vois plusieurs religions contraires et pourtant toutes fausses —
excepté une.

Mais je vois la chrétienne, ou je trouve des prophéties et c’est ce
que chacun ne peut faire.

Doch scheint P. von dieser Beweisfiihrung nicht befriedigt zu
sein, denn nochmals setzt er an:

Voila ce que je vois et qui me trouble. Je regarde de toutes parts
et je ne vois partout qu’obscurité ... Mon coeur tend tout entier
a connaitre ou est le vrai bien, pour le suivre, rien ne me serait trop
cher pour 1’éternité. '

Und nun spiirt er wieder die Versuchung, die Wunder als Beweis
fiir die Echtheit der christlichen Religion anzufiihren. — Doch recht-
zeitig wehrt er die Gefahr ab:

Pas parler des miracles de Moise, de Jésus-Christ et les Apotres,
parce qu’ils ne paraissent pas d’abord convaincants. — Aber jetzt
scheint er den rechten Weg gefunden zu haben — némlich nicht in
Beweisen der Schrift, deren Autoritit zuerst noch bewiesen werden
miillte, sondern in dem lebenden Gottesvolk. Hier ist nichts zu
glauben — keine Prophetie, keine Wunder —, hier sieht der noch
nicht Glaubende, jetzt, heute, mit seinen eigenen Augen Wirklich-
keit: Il est certain, que nous voyons en plusieurs endroits du monde
un peuple particulier séparé de tous les autres peuples du monde,
qui s’appelle le peuple juif.

Wihrend das coeur des Menschen, in der Einsicht seiner misére
so in #uBerster Spannung gehalten ist und die raison wie im Zustand
dulerster Not hell wach ist, wird konstatiert — ganz einfach —,
ohne viel Worte: Il est certain — nous voyons. — Und nun werden
in scheinbarer #uBerster Kiihlheit, und doch in einer #uflersten,
verhaltenen Spannung des Herzens, das die raison in seinen Dienst
gezwungen hat, die einzelnen Religionen betrachtet, verglichen,
gewertet auf ihre Moral und ihre Beweise. Das Resultat ist:

Je vois donc des faisons de religions en plusieurs endroits du
monde et dans tous les temps; mais elles n’ont ni la morale qui peut
me plaire ni les preuves qui peuvent m’arréter, et qu’ainsi j’aurais
refusé également et la religion de Mahomet et celle de la Chine et
celle des anciens Romains et celle des Egyptiens, par cette seule
raison, que 1’une n’ayant pas plus de marques de vérités que 1’autre,

196



ni rien qui me détermina nécessairement, la raison ne peut pencher
plutdét vers I’'une que vers 1’autre. Mais en considérant ainsi cette
inconstante et bizarre variété de mceurs et de créances dans le
divers temps, je trouve en un coin du monde un peuple particulier
séparé de tous les autres peuples de la terre — le plus ancien de tous.
— P. ist vom hohen Alter dieses Volkes so sehr iiberzeugt, dafl er es
zu den objektiv-historischen Wahrheiten zihlt. Ebenso rechnet er
die Abstammung von einem Menschen zu dem, was certain ist, wenn
er-im gleichen Zusammenhang als anderes objektiv wahrnehmbares
Merkmal des jiidischen Volkes, das: sorti d’un seul homme anfiihrt.

Bezeichnend ist dann die Wendung: qui se conduit par une loi —
qu’ils disent tenir de sa main. P. weiB, daB die Gottlichkeit des
Gesetzes nicht etwas ist, was certain ist, was wir mit unserer Ver-
nunft auf den ersten Blick einsehen, wie etwa die Abgeschlossen-
heit und GroBe des Volkes. Als AuBlenstehender, objektiver Be-
obachter gibt er im folgenden das «Credo» des jiidischen Volkes
wieder, ohne dazu Stellung zu beziehen:

Ils soutiennent

1. qu’ils sont les seuls du monde aux quels Dieu a révélé ses mysteéres;

2. que tous les hommes sont corrompus et dans la disgrice de Dieu
— et _

3. que de la viennent les étranges égarements et les changements
continuels qui arrivent entre eux et de religions et de coutumes
au bien qu’ils demeurent inébranlables dans leur conduite;

3. mais que Dieu ne laissera pas éternellement les autres peuples
dans les ténebres;

4. qu’il viendra un libérateur pour tous;

5. qu’ils sont au monde pour ’annoncer aux hommes qu’ils sont
formés exprés pour étre les avant-coureurs et les hérauts de ce
grand avenement et pour appeler tous les peuples & s’unir a eux
dans I’attente de ce libérateur.

Es sind also fiinf charakteristische Ziige, durch die P. die jiidische
Religion kennzeichnet. Es liegt nahe, dieses Bild P. von der jiidi-
schen Religion neben das A.T. zu stellen. Dabei miissen wir fest-
stellen, daB3 P. gleichsam mit dem Stift nur den Ziigen im A.T.
nachgefahren ist, die auf das N.T. hinfiihren. — Dazu aber hat er

197



die volle Berechtigung, denn er will ja nicht zum A.T. hinfiihren,
sondern iiber das Volk Israel, durch das A.T. zu Christus.

Bezeichnend sind die Akzente, die er setzt: Die Verdorbenheit
der Menschen ist erldutert durch das:

tous abandonnés & leurs sens et & leurs propre esprit — sie ist die
Ursache der:

étranges égarements.

P. hat damit die gleichen Worte wieder aufgenommen, die er zur
Beschreibung des Menschen in der misére verwendet hatte: 1’homme
abandonné & lui-méme et comme égaré dans ce recoin de 1’univers.
— Gerade in dieser Situation des homme abandonné et égaré hat
der Mensch nach der wahren Religion, nach einer marque de Dieu
ausgeschaut, als sein Blick auf das jiidische Volk fillt. In der Reli-
gion dieses Volkes begegnet ihm dieselbe Betrachtung des Menschen,
dasselbe Verstéindnis des Menschen, wie er sich jetzt selbst erlebt. —
Hier fiihlt er sich erkannt und verstanden, das spricht sein in der
obscurité verzweifelndes Herz an.

Zugleich bereitet hier Pascal noch einen andern Beweis vor:
Von der corruption kommen ja auch die changements continuels —
et de religions et de coutumes — qui arrivent entre eux (les hommes)
— withrend umgekehrt gerade die perpétuité der jiidischen Religion
ein sicherer Beleg fiir ihre Echtheit ist. — Den stérksten Akzent
aber setzt P. auf den VerheiBungscharakter der jiidischen Religion:

il vient un libérateur pour tous;
das jiidische Volk behauptet auf der Welt zu sein

pour I’annoncer aux hommes,
deswegen sind sie geradezu gemacht,

pour étre les avant-coureurs, les hérauts.

Indem er die Verheiung und Erwartung im jiidischen Volke so
stark unterstreicht, weist er damit iiber das A.T. hinaus auf die
Erfiilllung im N.T. Objektiv-historisch betrachtet verzeichnet er
damit das Bild des A.T. So ist die Missionsbedeutung Israels nicht
allgemein alttestamentliches Gut; Gericht, Bund, Zeremonien spie-
len im A.T. eine bedeutende Rolle, werden aber von P. mit keinem
Wort erwihnt. Dazu aber hat Pascal das Recht, ja die Pflicht.
Denn alles dieses, was er nicht erwidhnte, gehért wohl zum A.T.,
interessiert aber den Menschen, der in seiner obscurité verzweifelt

198



nach einer marque de Dieu ausschaut, nicht im geringsten. Wie einer
der am Verdursten ist, nichts von der herrlichsten Landschaft und
von der schonsten Pracht des Schlosses, in das er gefiihrt werden
wird, horen will, sondern nur davon, dafl es dort Wasser hat, und
wie ihn nichts so sehr von der Herrlichkeit und Schonheit iiber-
zeugen konnte als gerade dies, dafl er dort Wasser haben wird, so
redet auch P. zu dem Menschen in der misére nicht von diesem und
jenem in der jiidischen Religion, sondern von dem, wofiir er einzig
Sinn und Ohr hat:

~ Die jiidische Religion versteht und deutet deine miseére und
abandon — noch mehr als das, sie verspricht einen, der dich daruas
befreit, einen libérateur.

Damit hat Pascal das Interesse gewonnen — zwischen der jiidi-
schen Religion und dem objektiven Religionsbetrachter ist ein Band
gekniipft, das stérker ist als das des blof intellektuellen Interesses.
— Es ist ein Interesse, an dem das «cceur» und durch das «cceur»
die raison in gleicher Weise, beide aufs stirkste, beteiligt sind.

«La rencontre de ce peuple m’étonne et me semble digne de
P’attention» konstatiert P. scheinbar kiihl, ohne dabei zu verraten,
wie tief dieses Erstaunen geht. Das Interesse aber fiihrt dazu, dem
Gesetz Aufmerksamkeit zu schenken: o

Je considére cette loi, qu’ils se vautent de tenir de Dieu et je la
trouve admirable.

Wir wiirden erwarten, da8 P. auf dem begonnenen Weg der
Uberfithrung weiterschreiten wiirde und nun etwas die wunderbare
Ubereinstimmung des Gesetzes mit dem Gewissen aufdecken wiirde
— wie er dies mit der misére, die aus der corrumption verstanden
wird, getan hat —, aber nun schiebt sich gleichsam ein Fremdkorper
in seine Beweisfithrung hinein. Es ist wie ein Abgleiten von dem
gliicklich gewéhlten Ausgangspunkt, wo die Existenzmitte des
Menschen, coeur und raison, in Spannung waren, wenn P. weiter-
fahrt: '

C’est la premiére loi de toutes et telle sorte, qu’avant méme que
le mot fiit en usage parmi les Grecs il y avait prés de mille ans, qu’ils
’avaient regue et observée sans interruption. — Ainsi je trouve
étrange que la premiére loi du monde se rencontre ainsi la plus
parfaite en sorte que les plus grands législateurs en ont emprunté

199



les leurs, comme il parait par la loi des 12 Tables d’Athen, qui fut
ensuite prise par les Romains.

DaB dies wirklich ein Fremdkorper in seiner Beweisfiithrung ist,
zeigt sich am SchluB} dieser Ausfithrung iiber das Alter des Gesetzes,
wo Pascal auf Josephus verweist. Aus «Josephus contra Apionem» hat
er diese Gedanken entlehnt und durch sie sich von der existentiell
zu nennenden Beweisfithrung auf den Boden des blo3 Rationalen
abbringen lassen.

Fragten wir am Anfang, an Welcher Stelle der Apologie P. dem
A.T. und den Juden ihre Aufgabe zugewiesen hat, so sehen wir
jetzt, dal das jiidische Volk darin einen sehr wichtigen Platz ein-
nimmt. Ce peuple particulier separé de tous les autres peuples —
dieses Ritsel der Weltgeschichte, es allein vermag das, was weder
die chinesische, noch &dgyptische, noch rémische Religion zu tun
vermag, es allein vermag die Aufmerksamkeit der Vernunft auf
sich zu lenken — peut pencher la raison vers soi. Das jiidische Volk
also in seiner Einzigartigkeit und Besonderheit, durch die es auch
der raison auffillt, es ist das Bindeglied, das iiberleitet zum Wahr-
heitserweis der christlichen Religion, und darum ist es geeignet, das
Bindeglied zu sein, weil es einerseits die raison auf sich zu ziehen
vermag und andrerseits auf seiner Religion die christliche Religion
gegriindet ist. In der Einzigartigkeit dieses Volkes hat P. das fonde-
ment indubitable qui ne peut étre mis en doute par quelque personne
— gefunden, in der Besonderheit dieses Volkes, das sich in seiner
Ratselhaftigkeit auch der raison «offenbarty», ja gerade fiir sie ein
Riitsel ist. Dies ist die marque que Dieu a laissé de soi — die der
Mensch sieht en regardant tout 1’univers muet et ’homme sans
lumiére. Dem erstaunten Auge aber 6ffnet sich in der Begegnung
mit diesem Volk, das «digne de 1’attention» erfunden wurde, «une
quantité de choses admirables et singuliéres qui y paraissaient:

1. Da ist zuerst einmal die wunderbare Tatsache, daB es ein Volk
von lauter Briidern ist, weil es einem Menschen entstammt.

2. Diese Familie oder dieses Volk ist das dlteste, das Menschen
bekannt ist, und weil es das idlteste ist, darum muB man auf es
zuriickgehen, wem Gott sich die ganze Zeit kundgetan hat.

3. Nicht nur durch das Alter, sondern auch durch die fortwih-
rende Dauer ist es ausgezeichnet:

200



(il) a toujours continué depuis son origine jusqu’a maintenant —
wihrend die andern Voélker schon lange untergegangen sind.
4. Das Gesetz, durch das dies Volk gelenkt ist, ist zugleich

a) la plus ancienne du monde,
b) la plus parfaite,
¢) la seule qui ait toujours été gardée sans interruption dans un état.

Von der Vollkommenheit dieses Gesetzes kann man sich durch
einfaches Lesen iiberzeugen; sie besteht darin:

qu’on a pourvu & toutes choses avec tout de sagesse

tout d’équité

tout de jugement, que les plus anciens législateurs Grecs et
Romains en ayant en quelque lumiére en ont emprunté leurs princi-
pales lois.

Aber dieses Gesetz ist gleichzeitig das strengste und hirteste
von allen, was den Kult betrifft, indem es dieses Volk

«oblige & mille observations particuliéres et pénibles — so dal es
sehr erstaunlich ist, dafl es immer bewahrt worden ist wihrend so
vielen Jahrhunderten, durch ein so rebellisches und ungeduldiges
Volk wie dieses ist — wihrend doch die andern Staaten von Zeit zu
Zeit ihre Gesetze, obwohl sie leicht waren, geéindert haben.

5. Das Buch, das dieses Gesetz enthilt, ist selbst das dlteste der
Welt, die des Homer und Hesiod sind viel jiinger.

6. Erstaunlich ist die Aufrichtigkeit der Juden, qu’ils portent
avec amour et fidelité ce livre, ot Moise déclare, qu’ils ont été ingrats
envers Dieu toute leur vie, qu’il sait, qu’ils le seront encore plus
apres sa mort. — Diese sincerité n’a point d’exemple dans le monde,
ni sa racine dans la nature. — Dal diese quantité de choses admirables
et singuliéres vor der wissenschaftlichen Kritik nicht bestehen kann,
ist klar. Schon Voltaire merkte, daf3 hier eine leicht verwundbare
Stelle war und hoffte, mit seiner teils berechtigten Kritik der Apo-
logie einen empfindlichen Schlag zu versetzen:

Es gibt viel dltere Kulturen, das jiidische Gesetz ist nicht das
alteste der Welt, die Gesetze der Chinesen sind alter als die des
Mose. Wie kénnte auch diese barbarische Horde, dieser Rest diebi-
scher, blutgieriger, abergliubischer und wucherischer Araber dlter
sein als die weisen Chinesen, als Brahmanen.

201



Wir miissen Voltaire in manchem Recht geben und uns fragen,
ob damit das A.T. und die Juden iiberhaupt in der Beweisfiihrung
P. s hinfillig geworden sind. Nun aber haben wir schon friiher fest-
gestellt, daB der von Josephus entlehnte Altersbeweis ein Fremd-
korper ist, ein Abfall von der urspriinglich existentiell gerichteten
Beweisfiihrung. Es ist aber gerade nicht der Altersheweis, die den
Menschen dans la misére zum ersten schwachen Erkennen der
marque de Dieu fiihrt, sondern es ist die historisch unumsto@liche,
offen daliegende Geschichtlichkeit

de ce peuple particulier, séparé de tous, qui a toujours continué
depuis son origine jusqu’a maintenant — dieses Ritsel der Welt-
geschichte, auf dem das Fundament seiner Beweisfithrung ruht.
Hier ist der Beriihrungspunkt, wo P. den sein Elend erkennenden
Menschen in Kontakt bringt mit der jidischen Religion und damit
mit dem Christentum. Das jiidische Volk, als die merkwiirdigste
Erscheinung der Weltgeschichte, ist die Hafte, das Verbindungs-
glied zwischen der Erkenntnis der misére und der Erkenntnis der
Wahrheit der christlichen Religion. Das Rétsel des jiidischen Volkes
aber kann durch keine Kritik, weder der eines Voltaires noch der
einer Wissenschaft, aus der Welt geschafft werden. Das Verbindungs-
glied Pascals ist durch die Kritik, deren Berechtigung wir aner-
kennen, nicht hinfillig geworden.

Die Entstehung des Alten Testaments nach Pascal

Wie sehr Pascals Wissen um die Entstehung des Alten Testa-
ments iiberholt ist, so darf doch dieser uns wenig ansprechende
Teil in einer Darstellung iiber P. und das A.T. nicht fehlen. Wir
haben zuzugeben, daB P. darin in den Schranken seiner Zeit noch
gefangen ist, obschon ja gerade zu seiner Zeit eine freiere Kritik dem
A.T. gegeniiber sich Raum schaffte. Wir haben nur an Spinoza zu
denken, den jiingeren Zeitgenossen Pascals, der in seiner Haupt-
schrift: «Tractatus theologicus-politicus», die 1670 gedruckt er-
schien, die allmihliche Entstehung des Pentateuchs vertrat. Noch
zu Lebzeiten Pascals, 1651, erschien der Leviathan in welchem be-
zweifelt wird, dafl Moses der Autor des Pentateuchs ist. In dieser

202



Zeit, da allenthalben Zweifel an der Echtheit des A.T. sich regten
und laut wurden, trat Pascal auf mit der Behauptung: «C’est le plus
ancien livre du monde et le plus authentique.» An der Autorschaft
des Moses hegt er nicht den geringsten Zweifel:

frg. 622: «La création du monde commencant & s’éloigner, Dieu a
pourvu d’un historien unique contemporain et a commis tout un
peuple pour la garde de ce livre, afin que cette histoire fit la plus
authentique du monde et que tous les hommes puisseut apprendre
par 1a une chose si nécessaire & savoir et qu’on ne pit la savoir que
par la.» X

Es scheint P. viel daran zu liegen, die ununterbrochene miind-
liche Tradition bis auf Mose festzustellen, und er zieht daraus einen
sehr wichtigen Schluf3:

frg. 625: Sens qui a vu Lamech, qui a vu Adam, a vu aussi Jacob,
qui a vu ceux qui ont vu Moise — donc le déluge et la création sont
vrais.» Sogar das hohe Alter der Patriarchen wird als fiir die
Zuverlissigkeit des A.T. dienlich verstanden.

frg. 626: La longueur de la vie des patriarches, au lieu de faire
que les histoires des choses passées se perdissent, servaient au con-
traire & les conserver. Ein weiterer Vorzug des A.T. und Beweis
seiner Zuverlissigkeit ist der, dafl das Buch vom Volk selbst gemacht
ist: ; '

Il y a bien de la difference entre un livre qui fait un particulier
et qu’il .... dans le peuple et un livre que fait lui-méme un peuple.
On ne peut douter que le livre ne soit aussi ancien que le peuple.

Neben dem éltesten Buch der Welt — Moses — gibt es noch ein
zweites, das ihm an Alter gleichsteht: Hiob —, das von einem Hei-
den stammt. Diese beiden Biicher haben neben ihrem hohen Alter
noch’'das andere gemeinsam:

Jesus Christus ist ihr gemeinsames Zentrum und Objekt.

frg. 714: Le plus ancien livre du monde sont Moise et Job, 1’un
juif, autre paien, qui tous deux regardent J ésus—Christ comme
leur centre et leur object.

Den Beleg fiir ihre gemeinsame Sicht auf Christus hin sieht P.
darin: Moise en rapportant les promesses de Dieu & Abraham,
Jacob etc. — et ses propheties et Job: Quis milis det, ut — Scio
enim, quod vedemptor meus vivit (Hiob 19, 23-25).

203



Das letzte Zitat hat uns bereits die Frage nahegelegt Wie sieht
und versteht Pascal das Alte Testament?

Das Verstindnis des A.T. ber Pascal

Das Urteil eines jiidischen Gelehrten iiber Pascals Stellung zum
A.T. lautet: «Es ist festzustellen, dafl in Pascals Werk wenig an
objektivem und bibelkundlichem Material vorzufinden ist. Ja, es
ist in den meisten Fragmenten und im iibrigen Teil seines Schaffens
sichtbar, daf3 er bereits den Standort der ersten Naivitit, des unmit-
telbaren Aufsichwirkenlassens der Bibel mit ihrem lebenden Flui-
dum von Farbe und Poesie, von Leben und Triebhaftigkeit ver-
lassen hat, da wo man iiber diesen Bibeltext nachsinnt, meditiert
und ihn bildhaft, gleichnishaft in seine eigenen Theorien hinein-
projiziert und damit subjektiviert.

Wir verstehen diese tadelnde Beurteilung des jiidischen Gelehr-
ten, der sich mit seinem Vorsatz, nicht das, was Pascal im A.T.
durch die christliche Brille gesehen hat, sondern das, was er sozu-
sagen in objektiver Weise als naiver Leser der Bibel empfunden
hat, d. h. vor der Transformation des biblischen Stoffes in das
Religiose — zum Gegenstand seiner Untersuchung zu machen —
das unmdoglichste Ziel gesteckt hat.

Denn das ist ja gerade das Bezeichnende und durchwegs Bestim-
mende in P.s Verstindnis des A.T., dal er es vom N.T. her sieht.
Es ist dies auch nicht bloB eine christliche Brille zu nennen, die
Pascal — um im Bilde zu reden — von Zeit zu Zeit ablegen und dann
sozusagen mit natiirlichem Auge, als naiver Leser, die Bibel lesen
konnte. Wir wiirden umsonst auf einen Augenblick passen, wo das
geschehen ist. Denn Pascal hat nicht blo eine christliche Brille,
sondern seine Augen sind die eines Christen, er mufl so und kann
durchaus nicht anders sehen — sein Standort ist auf dem neutesta-
mentlichen Boden und nicht irgend ein neutraler Aussichtspunkt.
Durch sein Christsein ist seine Stellung zum A.T. im wesentlichen
bestimmt, d. h. er sieht im A.T. vor allem die auf das N.T. zustre-
benden und hinweisenden Linien. Es liegt nahe, dabei vor allem
und zuerst an die Prophetien zu denken, die daher fiir Pascal von

204



besonderer Bedeutung sein miissen, da sie in der deutlichsten und
explizitesten Form auf das N.T. weisen. Tatséchlich nehmen die
Prophetien bei Pascal einen sehr breiten Raum ein. Pascal steht
darin in einer Linie mit den Apologeten des 2. Jahrhunderts, die
den Weissagungsbeweis als den héufigsten Wahrheitsbeweis, dem
sie die grofte Durchschlagskraft zuschrieben, verwendeten. Diesen
Weissagungsbeweis haben die Apologeten an die Spitze ihrer Beweis-
fithrung gestellt. Justin glaubt im Dialog cum Tryphone durch ihn
die Wahrheit des Christentums sichtbar beglaubigt. Ganz dhnlich
sagt P. im frg. 206:

La plus grande des preuves de Jésus-Christ sont les prophéties.
C’est aussi & quoi Dieu a le plus pourvu. — Aus dieser Hochschét-
zung der auf Christus hingehenden alttestamentlichen Prophetien
ist es zu verstehen, daBl P. ganze Listen solcher Christusweissagun-
gen zusammenstellt; z. B. frg. 726, 713, 716.

Von ganz besonderer Wichtigkeit sind fiir P. die Prophetien
Daniels; mit ihnen hat er sich oft und eindringlich beschiftigt,
besonders in den Fragmenten 722, 723, 724, 734, 738, 692. —
Daniel ist fiir ihn deshalb so besonders wichtig, weil durch ihn die
Zeit deutlich vorausgesagt ist. Dafl in Daniel die Lage=des jidi-
schen Volkes wie die Lage der Welt (I’ordre du monde) so klar und
wahr vorausgesagt ist und so deutlich erfiillt worden ist, das zeigt
ihm die Géttlichkeit dieser Prophetie an. Ja, er brauchte iiberhaupt
gar nichts von diesem Messias gehdrt zu haben, so wiirde er schon
sehen, daf} diese erfiillte Prophetie heilig ist. Bezeichnend dafiir ist
frg. 727:

Si je n’avais oui parler en aucune sorte de Messie néanmoins
apres les prédictions si admirables de 1’ordre du monde que je vois
accomplies, je vois que cela est divin. |

Et si je savais que ces mémes livres prédisent un Messie je m’as-
surerais qu’ils serait venu; et voyant qu’ils mettent son temps avant
la destruction du deuxieme temple, je dirais, qu’il serait venu. —
Fragen wir, worin P. die Aufgabe der Prophetie sieht, so erhalten
wir aus frg. 706 die Antwort: Sie war nétig, um ihn zu beglaubigen
(pour le faire croire). Und diese Beglaubigung durch eine Voraus-
sage der Zeit war deshalb notwendig, weil sein erstes Kommen ver-
borgen sein muBte, im Gegensatz zu seinem zweiten Kommen, das

206



so offensichtlich und préchtig sein wird, da} seine Zeit nicht voraus-
gesagt werden muB. frg. 757, 794. — Deutlich unterscheidet P. zwei
Seiten oder zwei Arten der Prophetie. Die Prophetie muf} einerseits
die Zeit, andrerseits die Art seines Kommens verkiinden.

Les prophets sont venus déclarer le temps et la maniere de sa
venue. ‘

frg. 644: Dieu a prédit par ses prophetes le temps et la maniére de
sa venue.

Die Zeit ist fiir ihn, wie wir gesehen haben, in Daniel voraus-
gesagt, und zwar, wie aus frg. 708 hervorgeht, durch den Zustand
des judischen Volkes, den Zustand des heidnischen Volkes, den
Zustand des Tempels, durch die Zahl der Jahre — d. h. durch all
das, was P. in frg. 734 unter 1’ordre du monde zusammenfaflt. —
Zwischen den Prophetien der Zeit und denen, die die Art (maniére)
voraussagen, besteht nun aber ein bedeutender Unterschied. Die
Maniére ist im Unterschied zur Zeit nicht deutlich vorausgesagt,
frg. 758. Die propheties de la maniére sind so dunkel, da8 sie Christus
wiihrend seines Lebens nicht beweisen konnten. Frg. 129: méme les
prophéties ne pouvaient pas prouver Jésus-Christ pendant sa vie.
Erst durch die Wunder ist den Prophetien die Zweideutigkeit
genommen:

frg. 830: les prophéties étaient equivogues, elles ne le sont plus.

So weit geht Pascal in seinem Eingestindnis der Zweideutigkeit
der prophéties de la maniére, daBl er sagen kann: Die Prophetien
hitten eigentlich besser auf David gepafBt. Frg. 752:

Il (David) n’avait qu’a dire qu’il était le Messie s’il efit en de la
vanité; car ces prophéties sont plus claires de lui que de Jésus-Christ.

Warum aber ist die maniére so undeutlich vorausgesagt? Hitte
es doch zweifellos in Gottes Macht gelegen, die Art des messianischen
Kommens ebenso deutlich zu kennzelchnen wie die Zeit. P. ant-
wortet darauf frg. 758:

Dieu pour vendre le Messie aux bons et méconnaissable aux
méchants, 1’a fait prédire en cette sorte. Si la maniére du Messie efit
été prédite clairement il n’y et point eu d ‘obscurité, méme pour les
méchants.

Wir treffen hier auf einen Begriff, der in Pascals Verstéindnis des
A.T. eine ziemliche Rolle spielt, den Begriff der obscurité, der

206



Dunkelheit oder Verhiilltheit. Im gleichen Fragment stoBen wir
noch auf einen zweiten fiir Pascal wichtigen Begriff, den Begriff der
figures.

Mais le temps a été prédit clairement et la maniére en figures.

Was versteht Pascal unter der obscurité der Schrift? Er braucht
den Begriff als Korrelatsbegriff zur «Evidenz» der unbedingten
Einsichtbarkeit einer Tatsache. Die Prophetien, selbst die Wunder
und die Beweise unserer Religion sind nach frg. 564 — im Gegensatz
zu anderen Stellen bei P. — nicht von der Natur, da man sagen
konnte, sie seien absolut tiberzeugend. Da sie aber nicht widerver-
niinftig sind, enthalten sie beides:

Evidence et obscurité. :

Die obscurité besteht also in der nicht unbedingt stringenten
Beweiskraft, der Verhiilltheit und Zweideutigkeit, in der die Pro-
phetien auf Christus gehalten sind, so daB} z. B. die Prophetie ebenso
gut hiatte auf David bezogen werden kénnen.

Diese obscurité ist nach Pascal dazu da:

pour rendre le Messie connaissable aux bons et méconnaissables
aux méchants. Gott verhiillt also die Schrift willentlich, damit die
Bosen nicht zum Heile gelangen konnen. Wir stellen Pascal eine
Gegenfrage: Ist Christus denn fiir die Gesunden gekommen und
nicht fiir die Kranken? Hier erschreckt uns eine sonst bei Pascal
unbekannte Hérte, ein schriller Miton in dem sonst so evangelisch
zu nennenden Schriftverstindnis mahnt uns, nicht zu vergessen,
daB Pascal nicht im evangelischen Lager steht. Von einer Teilung
in Gute und Bose, weille Schafe und schwarze Biocke weill das N. T.
nichts, das uns alle zusammen als Siinder zusammenschlie3t, die des
Ruhmes bei Gott ermangeln. |

Mit der obscurité der Prophezeiungen, ja der ganzen Schrift,
hiangt es zusammen, daB sie einen geheimen Sinn hat, un sens caché,
secret,

qui n’était pas celui qu’ils (les prophéties) exprimaient & décou-
vert.

DaB P. auf die Lehre vom zweifachen Schriftsinn greift, begriin-
det er vor allem damit, daB es Prophetien gab, die nicht in Erfiillung
gegangen sind, die deshalb einen versteckten Sinn haben miissen —
z. B. frg. 692:

207



Quand David prédit que le Messie délivrera son peuple de ses
ennemies on peut croire charnellement que ce sera des Egyptiens —
et alors je ne saurais montrer que la prophétie soit accomplie.

Ja, was noch weit schwerwiegender ist als eine unerfiillte Pro-
phetie des Mose iiber die Agypter ist dies, dal}, wenn die Prophetien
nur einen Sinn hitten, es sicher ist, dal der Messias nicht gekom-
men wire.

Frg. 642: Car si on croit qu’elles (les prophéties) n’ont qu’un
sens, il est séir que le Messie ne sera point venu. So grofB ist also fiir
Pascal die obscurité der Prophetien, dafl sie aullerstande gewesen,
wenn sie wortlich verstanden worden wiren, den Messias als den in
Jesus Christus gekommenen zu beweisen. Sehr scharf und bestimmt
driickt P. diese Unméglichkeit durch das: il est sir — und point —
aus.
Die Frage, ob die Schrift einen doppelten Sinn habe, ist deshalb
von dullerster Wichtigkeit. Von ihrer Beantwortung hingt sowohl
die Beglaubigung Christi als Messias wie auch die Beglaubigung des
A.T. und N.T. zugleich ab:

frg. 642: Preuve de deux Testaments a la foi: pour prouver tout
un coup les deux, il ne faut que voir si les prophéties de 1’un sont
accomplis en 1’autre.

Zweitens legt das Postulat, dal die Schrift einen Sinn (eine Sinn-
mitte) haben muB, in dem alle sich widersprechenden Stellen
zusammenfiigen, einen sens secret nahe. Frg. 684:

Ainsi pour entendre 1’Ecriture, il faut avoir un sens dans lequel
tous les passages contraires s’accordent. — Mit dem wortlichen
Sinn aber kénnte man nicht einmal die Stellen des gleichen Autors
zusammenbringen, wiihrend doch jeder Autor einen Sinn hat, indem
sich alle sich widersprechenden Stellen finden — ja, es sind aber
nicht einmal die Stellen des gleichen Buches und sogar des gleichen
Kapitels zusammenzubringen (frg. 684).

Wir verstehen, daf es fiir Pascal aus diesen zwei Griinden

Erfillung der Prophetien und Harmonie der Bibel in einer Sinn-
mitte ungeheuer wichtig war, zu beweisen, dafl die Schrift einen
zweifachen Sinn (= Auslegungssinn) hat: frg. 642:

toute la question est donc de savoir, si elle a deux sens.

P.stellt in frg. 642 fiinf Beweise fiir den doppelten Schriftsinn auf:

208



Preuve par 1’écriture méme.

Preuve par les Rabbins.

Preuve par la cabbale.

Preuve par l'interprétation mystique que les Rabbins mémes
donnent a 1’Ecriture.

5. Preuve par les principes des Rabbins, qu’il y a deux sens.

Pascal bezeichnet diese beiden Schriftsinne mit: sens litterale
und sens spirituelle.

Diese beiden Schriftsinne sind nicht unabhingig voneinander.
Le sens litterale et le sens spirituel stehen in einem gewissen span-
nungsreichen Verhiltnis zueinander. Es kann ein Wort Gottes
direkt falsch sein im wortlichen Sinn, aber dennoch wahr, nach
seinem geistigen Sinn: frg. 687: Quand la parole de Dieu, qui est
véritable, est fausse littéralement, elle est vraie spirituellement.
Sede a dextris meis, cela est faux littéralement, done cela est vraie
spirituellement. — Es ist also die anthropomorphe Ausdrucksweise
des A.T., die es nahelegt, nach dem sens spirituel zu suchen, da der
sens littéral nicht der richtige sein kann. Doch wird bei Pascal nicht
nur die bildliche Redeweise von Gott als sens littéral bezeichnet,
sondern dieser sens littéral umfalt fiir Pascal dann im weiteren
noch das ganze fleischliche, d. h. jidische Verstindnis des A.T.
DaBl zwischen diesen beiden Schriftsinnen nicht einfach durch
ein Entweder-Oder entschieden werden kann, wodurch die zwischen
ihnen bestehende Spannung gelost wire, hat P. in frg. 649 deuthch
ausgesprochen:

Deux erreurs:

1. prendre tout littéralement,
2. prendre tout spirituellement.

P. faBt daher diese spannungsvolle Doppelsinnigkeit des A.T. in
ein Bild:

le vieux Testament est un chiffre.

Dieser Begriff ist eine Eigenpragung Pascals. Wihrend der dop—
pelte Schriftsinn ein Gedanke ist, den Paulus im katholischen
Schriftverstindnis vorgefunden hat. — Der sensus litteralis und
sensus spiritualis findet sich wortlich bei Thomas von Aquin 1,10a
— wo der sensus spiritualis allerdings noch unterteilt ist in einen
sensus allegoricus

g B4 I

209

2 Judaica, Band 9, 4



sensus moralis

sensus anagogicus —
wovon bei P. nichts zu finden ist. —

Was aber will P. mit diesem Begriff «chiffre» sagen ? Kennzeichen
einer chiffre ist fiir Pascal die Zweideutigkeit dieses Wortes: Es ist
Zeichen fiir etwas, was klar ist und zugleich ist in ihm gesagt, da
es noch einen versteckten Sinn hat.

Frg. 677: Chiffre a double sens: un clair et ou il est dit, que le
sens est caché, —

und frg. 678: Le chiffre a deux sens ... ou l’on trouve un sens
clair et ou il est dit néanmoins que le sens en est voilé et obscurci.
Qu’il est caché en sorte qu’on verra cette lettre sans la voir et qu’on
I’entendra sans ’entendre.

Zu einer Geheimschrift aber gehort ein Schliissel. Wo ist es zu
finden? Wir finden ihn nicht von uns aus. Wir kénnen das Siegel,
das auf dem A.T. liegt, nicht von uns aus erbrechen, den Schleier
nicht liiften. Wer entdeckt uns den Sinn?

P. antwortet frg. 678: C’est ce qu’a fait Jésus-Christ et les
apotres. Ils ont levé le scean, il a rompu le voile et a découvert
P’esprit. Christus ist es, der uns mit seinem: Aber die Stunde ist
jetzt da, wo die wahren Anbeter den Vater in Geist und in Wahr-
heit anbeten werden, mit dem «veri adoratores» (frg. 429) in die
Hand gegeben hat. An dem, dafl Christus gezeigt hat, wer die wahr-
haften Anbeter, welches das wahre Brot des Himmels ist, welches
die wahren Feinde sind, hat er uns das Geheimnis der Schrift
geoffnet, die Schrift «entziffert». Frg. 678:

Ils (Jésus-Christ et les apotres) ont appris pour cela que les
ennemies de 1’homme sont ses passions que le Rédempteur serait
spirituel et son régne spirituel. Ohne Christus bliebe also der eigent-
liche Sinn des A.T. verhiillt. Der sens spirituel ist also nicht einfach
durch Vergeistigung und allegorisierende Spiritualisierung im Sinne
Philos, sondern Christus ist es, der das richtige Verstindnis zum
A.T. gibt.

P. bewegt nun die Frage, ob die Propheten schon um die Be-
grenztheit des Blickes, des Verstéindnisses wullten: frg. 680:

Savoir si les prophétes arrétaient leur vue dans 1’Ancien Testa-
ment on y voyaient d’autres choses. — Pascal ist der Meinung, daf

210



es den Propheten bewuBt gewesen ist, daB hinter dem sens littéral
noch ein tieferer Sinn verborgen liegt. Sie selbst hatten gesagt, daf3
der wortliche Sinn nicht der wahre ist. Frg. 687:

Mais nous disons que le sens littéral n’est pas le vrai, parce que
les prophétes 1’ont dit eux-mémes. Den ausfiihrlichen Beweis dafiir
bringt P. im frg. 659, wo er darlegt, daB} die Propheten unter den
zeitlichen Giitern andere Giiter verstanden, d. h. also, dafl hinter der
VerheiBung der zeitlichen Giiter ein sens spirituel steckt.

Der 1. Grund ist: Que cela serait indigue de Dieu.

2. Que leurs discours exprimaient trés clairement la promesse
des bien temporels et qu’ils disent néanmoins que leurs discours
sont obscurs et que leurs sens ne sera point entendu. |

D’oti il parait que le sens secref n’était pas celui qu’ils exprimaient
a découverts et que par conséquence ils entendaient parler d’autres
sacrifices et d’un autre libérateur etc.

Ils disent qu’on ne ’entendra qu’a la fin des temps.

3. Que leurs discours sont contraires et se détruisent. . .

Die Doppelsinnigkeit des A.T. beruht aber letztlich darauf, daf3
alles im A.T., Opfer, Zeremonien, Gesetz, Figuren sind; frg. 686.
Frg. 647: Que la loi était figurativ. Frg. 683: Ja alles Geschehen ist
«bildhaft», tout arrivait en figures.

Wir erinnern uns bei diesem Begriff figure an 1. Kor. 10, 6,11,
wo Paulus ausfiihrt:

1. Kor. 10, 11: tvmixds ovvéBawey éxaivorg, éyoden 6t mpog vovide-
Siar Nudv '

und 10, 6: Tadta 6é TimoL fjudy Eyevidnoay eic To un ehvor Hudc
emdvuotvrag.

Fiir die Erkliarung des Begriffes «figures» ist es weiter wichtig,
zu sehen, dafl dieses Tvmix@c in der Vulgata, die P. wohl, nach
seinen lateinischen Schriftzitaten zu schliefen, vorlag, libersetzt ist
mit: | :

10,11: haec autem omnia in figura contingebant illis. 10, 6: haec
autem in figura facta sunt.

Typos oder figura ist ein von Gott vorbildlich in einer Gestalt
oder in einem Geschehen Dargestelltes, das hinweist auf ein Grofe-
res, von dem es nur Abbild ist. Der figure haftet Vorldufigkeit an,
sie wird abgetan, sobald die Realitit, die sie abgebildet hat, da ist.

211



frg. 648: La figure a subsisté jusqu’a la vérité. P. hort sehr stark
im Wort figure den Begriff Bild heraus. Das Bild bildet etwas ab,
und insofern ist es wahr — aber es bildet nur etwas ab und ist nicht
die Sache selbst, und insofern ist es nur ein Ersatz. P. braucht sogar
das Wort portrait als Synonym zu figure:

frg. 677: figure porte absence et précence, plaisir et déplaisir.

frg. 678: Un portrait porte abscence et présence, plaisir et
déplaisir.

Figure ist beides zugleich: ein da-sein — ein noch-nicht-da-sein.
— DaB es in gewissem Sinne bildhaft schon da ist, das erregt Gefal-
len — daB es aber noch nicht eigentlich in Wirklichkeit da ist, das
miBfillt. Die Realitit erst schlieBt das noch-nicht-da-sein und das
MiBfallen aus. Die Zweideutigkeit, das Ja und Nein zu den Zere-
monien, Opfern und dem Gesetz, das sich schon innerhalb des A.T.
findet, 148t sich nur dadurch verstehen, dafl dies figures sind. Damit
wird beides zugleich festgehalten: 1. die Wahrheit, die in ihnen ist;
2. daB dies noch nicht die Wahrheit ist. Frg. 684:

Si on prend la loi, les sacrifices, et le royaume pour réalites, on
ne peut accorder tous les passages. Il faut donc par nécessité qu’ils
ne soient que figures. Frg. 685:

Si la loi et les sacrifices sont la verité il faut qu’elle plaire & Dieu
et qu’elle ne lui déplaire point.

Einerseits ist aber im A.T. gesagt:

Das Gesetz wird geéindert werden.

anderseits Es wird ewig dauern.

Das Opfer wird geéndert werden.

anderseits Es wird ewig sein.

Es wird ein neues Biindnis gemacht werden.

anderseits Dieser Bund wird ewig dauern.

Israel wird ohne Trost sein.

anderseits Das Szepter wird nie von ihnen ausgehen.

Nur wenn dies figures sind — absence und présence in gleicher
Weise in sich tragen —, erklirt sich dieser Widerspruch.

Was aber ist die Sache selbst, das, was hinter den Figuren steht,
was ist es auf das Gesetz, Zeremonien etc. — die ganze Religion der
Juden abbildend hinweist? P. antwortet frg. 673:

La religion des Juifs a done été formée sur la ressemblance de la

212



vérité du Messie; et la vérité du Messie a été reconnu par la religion
des Juifs qui en étaient la figure.

La vérité du Messie aber ist die charité.

frg. 670: Tout ce qui ne va point & la charité est figure, I’'unique
objet de I’Ecriture est la charité. Tout ce qui ne va point & I'unique
but, en est la figuré. Car puisqu’il n’y a qu,un but, tout ce quin’y va
point en mots propres est figuré. Sehr deutlich ist frg. 680:

Qu’on vo de méme toutes les cérémonies ordonnées, tous les
commandements qui ne sont pas pour la.charité, qu’on verra que
ceux sont des figures.

Christus ist es, der den figurenhaften Charakter aufgedeckt hat.
frg. 675:

Il nous a donc appris enfin que toutes ces choses n’étaient que
figures et ce que c’est que: vraiment libre, vrai Israélite, vraie
circoncision, vrai pain du ciel. Das «unique but», unique objet der
Schrift ist die charité; dafl diese charité vor allem als commande-
ment verstanden wird, geht aufler aus frg. 680 aus frg. 670 hervor,
wo Pascal von dem :

unique précepte de charité
in gleichem Zusammenhang spricht.

Es ist also nicht so, da8 die Figuren wie bei Luther das A.T.
ein «Firbild» auf Christus und seine Gemeinde wire, auf Christus
und sein Amt direkt hindeuten, sondern sie weisen auf die vérité du
Messie, cet unique précepte de charité, hin. Die charité aber besteht
darin, dal unbedingte Liebe Gott gegeniiber gefordert wird und von
Christus ermoglicht wird (qui nous fait aimer Dieu).

Warum aber mufite dies dem jiidischen Volk in figures verhiillt
gesagt werden —, warum hat dieses unique but den Juden nicht
einfach von Gott offenbart werden konnen? Pascals Antwort finden
wir in

frg. 670: Mais Dieu n’ayant pas voulu découvrir ces choses (que
le royaume de Dieu ne consistait pas en la chair, que les ennemies
de ’'homme n’étaient pas les Babyloniens ... que la circoncision
du corps était inutile etc. (siehe frg. 670) & ce peuple, qui en était
indique, étayant voulu néanmoins les prédire afin qu’elles fussent
connues, il les a quelquefois exprimées clairement, mais abon-
damment en figures.

213



Daf} Gott in Figuren geredet hat, hat also einen doppelten Grund:
Einerseits die Unwiirde des Volkes, die Wahrheit zu horen, andrer-
seits der Wille Gottes, sein «unique but» voraussagen zu lassen. —
Es erhebt sich nun aber fiir Pascal noch die weitere Frage, wozu die
Vielheit und Mannigfaltigkeit der Figuren dient. P. antwortet kurz
darauf: |

frg. 669: Changer de figure & cause de notre faiblesse. — Diese
Notiz finden wir weiter ausgefiihrt in frg. 670, woraus hervorgeht,
dal die faiblesse, die die Mannigfaltigkeit und den Wechsel der
Figuren veranlaft, unsere Neugier ist, die die Vielfalt sucht (pour
satisfaire notre curiosité qui recherche la diversité).

Weil wir die Vielfalt lieben, eines aber nur ndtig ist, ndmlich
Gott zu lieben (cet unique précepte de charité), darum hat Gott
fiir dieses eine notwendige die Vielfalt von Figuren geschaffen, die
alle zu dem Kinen fithren sollen. .

Eine direkte Abbildung des Christus findet P. allerdings auch im
A.T. und bezeichnet sie ebenfalls als figure. Adam ist nach frg. 656
forma futuri (Rm 5, 14). Noa ist die Figur Christi in frg. 613. Die
Ahnlichkeit mit Christus sieht P. darin, daB er sich verdient gemacht
hat, die Welt in seiner Person zu retten. Dieses a merité wird so-
gleich in seinem anspruchsvollen Tone von P. zuriickgedimmt durch:
par ’espérance du Messie. Durch seine Messiashoffnung hat Noa die
Welt gerettet und in bezug auf seine Rettertat ist er figure du Messie.

Il (Noe) a merité de sauver le monde en sa personne par 1’espé-
rence du Messie dont il a été la figure.

Ebenso ist Joseph die Figur Christi. Frg. 768. Hier ist es nicht
nur ein Zug wie bei Noa, der die Ahnlichkeit mit Christus ausmacht,
sondern P. sieht in der Figur des Joseph eine ganze Reihe auf Jesus
hinweisender Linien:

Bien aimé de son pere,

envoyé du pére pour voir ses fréres,

innocent,

vendu par ses fréres vingt deniers,

et par 1a devenu leur seigneur,

leur sauveur,

et le sauveur des étranges,

et le sauveur du monde.

214



Dans la prison Joseph innocent entre deux criminels — Jésus-
Christ en la croix entre deux larrons. Il prédit le salut & ’un et la
mort & l’autre, sur les mémes apparcences. Jésus-Christ sauve les
élus et damne les réprouvés sur les mémes crimes. Joseph ne fait
que prédire; Jésus-Christ fait. Joseph demande & celui qui sera
sauvé qu’il se souvienne de lui quand il sera venu en sa gloire;
et celui qui Jésus-Christ sauve lui demande qu’il se souvienne de
lui, quand il sera en son royaume.

Es ist bezeichnend, daB in den beiden letzten Vergleichen gezeigt
wird, wie viel groBer Jesus ist als sein Typos, seine Figur. Jesus
ist nicht einfach die Wiederholung der figure, sondern seine ganz
unvergleichliche Uberhéhung.

Avuch Mose ist, insofern er in Deuteronomium 18 das Vorbild des
Propheten ist, den Gott zu schicken verspricht, die figure Christi;
frg. 711.

Welches aber ist denn die Stellung Pascals zu den iibrigen
Gestalten des A.T., die nicht einfach als «figures» bezeichnet werden
konnen? :

Das, was sie alle vereinigt, den Adam, Enoch, Lamech, Noa,
Abraham, Jakob, ist nicht etwa ihre Tugend und ihre Frommigkeit;
ihre Heiligkeit mitten in der Unordnung dieser Welt besteht viel-
mehr darin, daB sie Wartende sind:

(ils) attendaient en patience le Christ promis dés le commence-
ment du monde.

~ Adam ist nach frg. 644 le témoin et le dépositaire de la promesse
du Sauveur qui devait naitre de la femme. — Noa hat die Welt par
I’espérance du Messie gerettet, Abraham ist das Geheimnis des
Messias anvertraut worden, das er von ferne gegrii3t hat (Dieu lui
a fait connaitre le mystére du Messie, qu’il a salué de loin). Der
sterbende Jakob ruft, seine Abschiedsworte unterbrechend, aus:
Salutare tuum expectato Domine. Moses und die anderen glaubten
dem, den sie nicht sahen, und verehrten ihn, indem sie auf die ewigen
Geschenke sahen, die er ihnen vorbereitet. Das also ist, was P.
wichtig ist an diesen Gestalten des A.T. Er interessiert sich nicht
fiir ihre Individualitit und Personlichkeit und bleibt darin auf der
echt biblischen Linie; sondern darum sind sie ihm wert, weil sie alle

215



ihre Augen auf das eine Ziel gerichtet haben, auf den einen, Jesus
Christus. Es ist nur eine Gestalt, der Pascal als Personlichkeit niher-
getreten ist, von der er mit einer Art von Begeisterung spricht:
David.

Frg. 752: David, grand témoin: roi bon, pardonnant, belle 4me,
bon esprit, puissant; il prophetise et son miracle arrive, cela est

Fragen wir zum Schlul} dieses Abschnittes noch nach der Bezie-
hung zwischen A.T. und N.T., so ist die Antwort in dem Gesagten
iiber Pascals Verstindnis des A.T. zum groBlen Teil gegeben. —
Zwei Fragmente kénnen uns die Frage noch etwas préziser beant-
worten:

frg. 740: Jésus-Christ que les deux Testaments regardent, 1’An-
cien comme son attente, le Nouveau comme son modéle, tous deux
comme leur centre.

Mehr anthropozentrisch als christozentrisch — welcher Ausdruck
fiir frg. 740 im wahrsten Sinne des Wortes stimmt — ist die Frage

-in frg. 666 beantwortet, wo mehr gefragt wird: Was bedeutet der
Unterschied des A.T. und N.T. auf den Menschen gesehen? «L’An-
cien Testament contenait les figures de la joie future, le Nouveau
contient les moyens d’y arriver.

Das Tiefste aber in dieser Frage scheint er mir in frg. 684 gesagt
zu haben: Jesus Christus ist die Aufhebung aller Widerspriiche
der Schrift:

Le véritable sens de 1’Ecriture et des prophéties n’est donc pas
celui des Juifs:

mais en Jésus-Christ toutes les contradictions sont accordées.

Pascal und die Juden

DaB sich dieser Abschnitt zum Teil mit schon Gesagtem iiber-
schneiden muB, ist durch die enge Beziehung zwischen A.T. und
Juden gegeben. DaB trotzdem das A.T. und die Juden voneinander
getrennt werden koénnen, ergibt sich schon daraus, daff die Juden
ein anderes Verstindnis des A.T. haben als die Christen, daf} sie
dem in ihren eigenen Schriften Geweissagten in Christus gekomme-
nen Messias nicht Glauben schenkten.

216



DaB das jiidische Volk als solches und nicht nur sein Buch ernst
genommen wird, war schon daraus ersichtlich, da die Juden als
Volk, als Ritsel der Weltgeschichte, eine erste marque de Dieu in
der obscurité der Welt darstellen. Dal Pascal dem jiidischen Volk
und nicht nur seinem Buch so groBe Beachtung schenkt, zeigt, da3
er die Geschichte, Gottes Geschichte mit diesem Volk ernst nimmt
und zeigt letztlich auch, dal er den Gott der Geschichte, den bibli-
schen Gott, ernst nimmt. Gott ist ein Gott der Geschichte, non des
philosophes et des savants, ist eine tiefgreifendste, weittragendste
Erkenntnis in Pascals Leben. Daraus allein erklirt sich, weshalb
das jiidische Volk in den Pensées so aullerordentlich oft erwdhnt
wird und ein Pascalkenner soweit gehen kann und Pascal den
letzten Propheten Israels zu nennen (Brunschwicg: Introduction
aux Pensées de Pascal). Pascals Stellung zu den Juden ist zwar sehr
verschieden beurteilt worden: Havet (Etudes sur les Pensées de
Pascal) urteilt: Pascal est sans entrailles pour les Juifs. Ahnlich
urteilt ein jiidischer Gelehrter der bei Pascal offenkundige Ab-
lehnung des Judentums findet. Ganz anders lautet das Urteil
Voltaires, der Pascal Parteinahme fiir die Juden vorwirft.

Wir werden die Frage noch zu beantworten haben, weshalb es
zu so ganz gegensitzlichen Urteilen iiber die Stellung Pascals zu den
Juden kommen kann.

Wir fragen zundchst welchen Zweck das jiidische Volk, nach
Pascal, in dieser Welt hat. Schon durch diese Frage, die eine beson-
dere Sinnhaftigkeit des jiidischen Volkes voraussetzt, ist die beson-
dere Stellung Israels in der Vilkerwelt gekennzeichnet. Diese Sinn-
haftigkeit ist schon daraus zu erschlieBen, dafl Gott dieses Volk
gemacht hat: Dieu a fait le peuple juif. frg. 621:

I1 (Dieu) commenca d’établir un peuple sur la terre, formé expreés.

Seine Bestimmung, fiir die Gott es geschaffen hat, besteht

1. einmal darin, daB es bis zum Volk des Messias bestehen sollte.

frg. 621: qui (le peuple) devait durer jusqu’au peuple que le
Messie formerait par son esprit.

2. Ist es dazu da, das Buch, das von der Schépfung erzihlt, iiber-
haupt die Schrift, zu bewahren.

frg. 622: La création du monde commencant & s’éloigner Dieu a
pourvu d’un historien contemporain et a commis tout un peuple

217



pour la garde de ce livre — afin que cette histoire fiit la plus authén-
tique du monde.

3. Vor allem aber soll es Zeuge sein fiir den Messias.

frg. 641: C’est visiblement un peuple fait pour servir de témoin
au Messie (Js. 43, 10; 44, 8). 7

Diesem Volk hat Gott die Prophezeiungen anvertraut (frg. 571).
Die Juden sind es, die die Prophezeiungen auf den Messias, der nach
frg. 616 immer geglaubt worden ist und der (frg. 617) seit dem
Anfang der Welt immer geglaubt und verehrt worden ist, treu
bewahrt haben. Thnen wird von Pascal Liebe und Treue und ein
aullerordentlicher Eifer in der Ausfithrung dieses Auftrages zuer-
kannt. Dal} die Prophezeiungen bewahrt wurden, ist darum nédmlich
von so groBer Wichtigkeit, weil sie Ersatz sind fiir die maniére
visible seines ersten Kommens. Die Pracht des Messias bestand
darin, daB3 das ganze jiidische Volk ihn vor seiner Ankunft voraus-
gesagt hat.

Frg. 792: Quel homme eut jamais plus d’éclat? Le peuple juif
tout entier le prédit avant sa venue. Dieser ganze «éclat» hat nur
dazu gedient, ihn uns erkennbar zu machen:

Tout cet éclat n’a servi qu’a nous, pour nous le rendre réconnais-
sable.

4. Sind die Juden das Bild des Messias. Sie sind

frg. 663: trés conformes au Messie pour le figurer

und frg. 675: le peuple ennemie (juif) est la figure et représenta-
tion du méme Messie qu’ils ignorent.

Nun aber kann die ganze wunderbare Heilsgeschichte Israels
nicht nur vom Gesichtspunkt des Zeugendienstes aus verstanden
werden. Auch ist sehr deutlich, daB das jiidische Volk noch anderes
erwartete als den Messias — fruchtbares Land, langes Leben, Herr-
schaft iiber die Feinde. Was bedeutet diese ganze erdenhafte Gebun-
denheit des A.T., was diese massive Diesseitigkeit, die pensées
terrestres (frg. 670)? Was bedeutet die ganze wunderbare Heils-
geshcichte voller sichtbarer, fleischlicher Wunder? Unméglich kann
bloB dies das Ziel Gottes gewesen sein, von der Sintflut zu retten
und es von seinen Feinden zuriickzukaufen, blo um in ein frucht-
bares Land zu fithren. Wir sehen hier Pascal an einem Punkt stehen,
wo zwei seiner Grundiiberzeugungen hart aufeinanderstoflen: Einer-

218



seits ist Gott der Gott der Geschichte; die alttestamentliche Ge-
schichte will daher in ihrem realen, wunderbaren Geschehen ernst
genommen werden — andrerseits ist Gott un Dieu qui fait sentir
a4 ’dme qu’il est son unique bien, que tout son repos est en lui,
qu’elle n’aura de joie qu’a 1’aimer — ein Gott der Liebe und des
Trostes, ein Gott, der das Herz derer erfiillt, die er besitzt, ein Gott,
der die Menschen innerlich ihr Elend und sein Erbarmen spiiren
1iBt, der sich eint mit dem Grund der Seele, der sie fiillt mit De-
mut, Freude Vertrauen, Liebe.

Welche Losung findet nun Pascal zwischen dem Gott des A.T.
qui se fait sentir extérieurement, der sorgt fiir das &ullere Leben und
die Giiter der Menschen, der seinen Verehrern eine Reihe gliicklicher
Jahre gibt?

Wir spiiren: Hier stehen wir an einem kritischen Punkt — wo
das Gottesbild Pascals in eine gefihrliche Zweiheit auseinander-
zufallen droht — in einen Gott der Juifs und einen Gott der Chré-
tiens — und die gefihrliche und falsche Losung Marcions am Hori-
zont erscheint. Die Losung Marcions wiire fiir Pascal um so nahe-
liegender, da wir ja schon oft einer an einen Dualismus grenzenden
Anthropologie P.s begegnet sind, die mit der Trennung des Flei-
sches als dem Bosen von der Seele als dem Guten sich dem Plato-
nismus auffallend niherte.

Entwertet nun Pascal das A.T.? Greift er zu dem piadagogischen
Gesichtspunkt, d. h. sieht er, daB Gott sich so zu den Menschen
herabgebeugt hat, und so ihnen im Alten Bunde seinen Willen
kundtat und seine Gnade, da} sie ihn verstanden?

Die erste Losung kommt fiir Pascal nicht in Frage. Die zweite
Losung streift er oft, ohne sich aber den padagogischen Gesichts-
punkt zu eigen zu machen. Dieses Problem Pascals kann begrifflich
noch anders gefaBt werden: Welches ist die Beziehung der visibilité
des A.T. zur invisibilité des N.T.? — oder: welches ist die Beziehung
zwischen den biens de la nature und den biens de la Grace, zwischen
dem Gott, qui se fait sentir extérieurement und dem Gott, qui se fait
intérieurement? P. antwortet: Die Beziehung zwischen den beiden
GroBen ist die, daB das eine das andere beweisen soll. Da8 Gott das
sichtbare Gut macht, soll beweisen, dal er auch das Unsichtbare
machen kann (frg. 643). Die Sichtbarkeit der Befreiung beim Roten

219



Meer ist Beweis fiir die unsichtbare Befreiung, die sich durch
Christus vollzieht.

Dal} das sichtbare Geschehen die Moglichkeit des unsichtbaren
Geschehens beweisen soll, belegt P. mit Mark. 2,10 und 11: Ut
sciatis quod filius hominis habet potestatem remittendi peccata,
tibi dico: surge. Wie Christus den Kranken duflerlich heilt, um damit
seine Macht, ihn innerlich zu heilen, zu beweisen, so sind die Macht-
taten Gottes im Alten Bunde, les visibilités, les biens de la nature,
Beweis fiir seine Macht iiber die invisibilité, die biens de la grice
des Neuen Bundes.

Frg. 643: 11 a fait dans les biens de la nature ce qu’il devait faire
dans ceux de la grice — afin qu’on jugeat qu’il pouvait faire 1’invi-
sible, puisqu’il faisait bien le visible. Und weiter:

Dieu a donc montré le pouvoir qu’il avait de donner les biens
invisibles par celui qu’il a montré qu’il avait sur les visibles.

Die Juden sind mit ihrer ganzen Diesseitigkeit, mit ihrem Ernst-
nehmen der zeitlichen Giiter dazu da, ein Beweis zu sein fiir die
Macht Gottes auch iiber diese sichtbare Welt, von dem aus dann
auf seine Macht iiber die unsichtbare Welt geschlossen werden kann.
Umgekehrt liefert das jiidische Volk den Beweis dafiir, daB der
Wille Gottes, die Seinen von den zeitlichen Giitern zu trennen, nicht
seiner Machtlosigkeit iiber diese zeitlichen Giiter entspringt.

Frg. 645: Dieu voulant priver les siens des biens périssables pour
montrer que ce n’était pas par impuissance, il a fait le peuple juif.

P. sieht also hier die ganze Diesseitigkeit des A.T. nicht in einem
piadagogischen Plan Gottes mit dem Volk begriindet, sondern gleich-
sam in einem apologetischen Plan Gottes: pour montrer — afin
qu’on jugedt.

Trotz dieser Rechtfertigung der Diesseitigkeit des A.T. bleibt
sie ihm doch, ganz besonders in den VerheiBBungen, ein schwerer
AnstoB3. Die Diesseitigkeit und Fleischlichkeit auch in den messia-
nischen Prophezeiungen kann er nur so deuten, daf sie in der
Fleischlichkeit und Unwiirdigkeit dieses Volkes begriindet ist, das
Gott ausersehen hatte, dépositaire du Testament zu sein. Wiren
die Prophetien in ihrem geistlichen Sinn offenbar gewesen, so wiren
die Juden nicht im Stande gewesen, diese Prophetien zu bewahren,
denn sie wiren nicht fahig gewesen, sie zu lieben.

220



Frg. 571: Si le sens spirituel (des prophéties) eiit été découvert,
ils n’étaient pas capables de 1’aimer et ne pouvant le porter, ils
n’eussent pas eu le zéle pour la conservation.

Die Diesseitigkeit und fleischliche Massivitit der Heilsgeschichte
ist fiir Pascal auler in dem «apologetischen» Plan Gottes darin
begriindet, daBl Gott um die Erwartung seines Kommens im jiidi-
schen Volke zu stirken und wachzuhalten, er sie niemals ohne
Versicherungen (assurances) seiner Macht und seines Willens gelas-
sen hat. Frg. 644: Als die Schépfung und der Fall und die Verheiung
des Erretters in Gefahr waren in Vergessenheit zu geraten, da hat
Gott Noa geschickt als figure de Jésus-Christ und hat ihn durch ein
Wunder gerettet. Dieses Wunder ist eine Bestdrkung (assurance).
Es zeigt sowohl Gottes Macht, die Welt zu retten, als auch den
Willen, es zu tun, und bestirkt die Hoffnung auf den Kommenden.
Durch die Heilstaten und die Heilsgestalten (figures) hat Gott die
Heilshoffnung in seinem Volke lebendig und wach gehalten und
damit das zur Erfiillung seiner Aufgabe: Triger der Prophetien zu
sein, fihig gemacht.

Die ganze Heilsgeschichte des Volkes hat daher nur vorldufige
Bedeutung, seine Heilstatsachen sind nur signes und figures auf das
zentrale Heilsgeschehen in Christus hin. Durch das alttestament-
liche Heilsgeschehen leuchtet das Licht des zentralen Heilsgesche-
hens, es ist nicht abgeldst von diesem zu verstehen. Die alttesta-
mentlichen diesseitigen Wunder sind hinweisende Zeichen der Heils-
macht und des Heilswillens Gottes, der in Christus dann endgiiltig
erschienen ist.

Aus dem figurenhaften Charakter des A.T. (1’Ancien Testament
est figuratif) der Heilstatsachen und Prophetien (la maniere de la
venue de Christ est prédit en figures) erwuchs aber dem jiidischen
Volk, als einem peuple charnel, eine gro3e Gefahr, an dem es schlief3-
lich zu Fall gekommen ist.

Frg. 670: Les Juifs ont tout aimé les choses ﬁgurantes et les ont
si bien attendues, qu’ils ont méconnu la réalité. Sie haben die Dar-
stellung fiir das, was damit dargestellt werden wollte, genommen
und den Verheilenen, als er kam, abgewiesen. Sie suchten in ihm
eine grandeur charnelle; frg. 662. Frg. 609: (ils) attendaient un
Messie charnel. Denn sie sind durch die groBen Wunder, die sie

221



erlebt hatten, und die sie nicht als Zeichen auf das zukiinftige
Wunder genommen hatten, gleichsam stumpf geworden fiir den
eigentlichen Sinn hinter dem Geschehen.

Frg. 642: Les Juifs étaient accoutumés aux grands et éclatants
miracles et ainsi, ayant eu le temps de la mer Rouge et la terre de
Canaan comme un abrégé des grandes choses de leur Messie, ils en
attendaient donc les plus éclatants dont ceux de Moise n’étaient que
les échantillons.

Doch gerade durch ihren Unglauben sind sie weiterhin Zeugen,
durch ihn sind sie zu unverdéchtigen Zeugen geworden.

Frg. 761: Et par ce refus ils sont des témoins sans reproche. Ja,
was noch mehr als das ist: gerade durch ihren Unglauben erfiillen
sie die Prophezeiungen: et qui plus est, par la ils accomplissent les
prophéties. , ‘

Die unverdéchtige Zeugenschaft der Juden, ein Begriff, der sich
auch bei Augustin, De civitate, 17, findet, der aber durchaus nicht
neutestamentlich ist, ist fiir P. von grofler Wichtigkeit. Er geht
so weit, daf er sagt:

Il ne suffisait pas qu’il y et des prophétes, il fallait que leurs
prophéties fussent conservées sans soupgon.

Frg. 750: Si les Juifs eussent été tous convertis par Jésus-Christ
nous n’aurions plus que des témoins suspects.

Doch sind die Juden nicht nur dadurch, daB sie als unverdachtige
Zeugen die Prophetien, auf die das Christentum sich beruft, bewahrt
haben und noch bewahren, wichtig fiir den Beweis des Christentums,
sondern sie sind es schon durch ihre ganze gegenwirtige Existenz.
Sie sind ohne Propheten, ohne Konig, ohne Trost, ohne jegliche
Hoffnung, ohne Erléser, den sie vergeblich erhoffen (frg. 638, 639).

Frg. 640: C’est une chose étonnante et digne d’une étrange
attention de voir ce peuple juif subsister depuis tant d’années, et
de le voir toujours misérable, étant nécessaire pour la preuve de
Jésus-Christ et qu’il subsiste pour le prouver et qu’il soit misérable
puisqu’il I’ont concifié.

Ja, eigentlich ist es so, dal die Juden sich auf keine Weise dem
Zeugendienst hitten entziehen konnen, der ihnen von Gott aufge-
tragen worden war. :

Frg. 762: Que pouvaient faire les Juifs, ses ennemis? S’ils le

222



regoivent ils le prouvent par leur réception, car les dépositaires de
I’attente du Messie le recoivent, s’ils le renoncent, ils le prouvent par
leur renonciation.

Ihr Unglaube muBte uns zum Heile dienen: frg. 745:

Mais c¢’est leur refus méme qui est le fondament de notre créance.

Nun aber ist es nicht so, daB alle Juden den Messias verwarfen.
Das jiidische Volk trennte sich zur Zeit des Messias:

Frg. 748: Au temps du Messie le peuple se partage. Les spiri-
tuels ont embrassé le Messie — les grossiers sont demeurés pour lui
servir de témoins.

Was Pascal unter grossiers versteht, erlautert frg. 609, wo der
Begriff les grossiers durch charnels ersetzt ist. In jeder Religion hat
es zwel Arten von Menschen, so auch bei den Juden: '

frg. 609: parmi les Juifs, les charnels et les spirituels. Die Juifs
spirituels sind die vrais Juifs (609). Worin sieht nun Pascal den
Unterschied zwischen den Juifs spirituels, vrais Juifs, und den Juifs
charnels, grossiers?

P. antwortet frg. 608:

Les uns n’avaient que les affections paiennes, les autres avaient
les affections chrétiennes.

Die Juifs charnels sind dadurch gekennzeichnet, dal sie einen
fleischlichen Messias erwarten:

frg. 609: Les Juifs charnels attendaient un Messie charnel.

Frg. 607: Le Messie selon des Juifs charnels, doit étre un grand
prince temporel.

Frg. 608: Ils (les Juifs charnels) connaissent le vrai Dieu et
n’aimaient que la terre. ‘

Sie sind es, die Pascal in frg. 758 als méchants bezeichnet, die die
versprochenen Giiter materiell verstanden haben: ... les méchants,
prenant les biens promis pour matériels. .., denn sie nennen gut,
was ihr Herz liebt, also einen leiblichen Messias

«qui fait dompter les nations».

Sie sind es, die nicht gesehen haben (692), dal es keinen andern
Feind der Menschen gibt als die concupiscence, welche sie von
Gott abwendet, und daB nicht das fruchtbare Land ein Gut ist,
sondern daB es kein Gut gibt auBler Gott. Les Juifs charnels sind die,
von denen gilt:

223



(ils) croient que le bien de I’homme est en chair et le mal en ce
qui les détourne des plaisirs des sens.

Von den Juifs spirituels aber gilt frg. 692:

(ils) cherchent Dieu de tout le coeur, qui n’ont de déplaisir que
d’étre privés de sa vue, qui n’ont de désir que pour le posséder et
d’ennemies que ceux qui les eu détournent, qui s’affligent de se voir
environnés et dominés de tels ennemis.

Die Juden spirituels sind insofern die chrétiens de la loi ancienne
(frg. 609), weil sie wie die wahren Christen einen Messias erwartet
haben, durch den sie Gott werden lieben kénnen.

Frg. 607: Les vrais Juifs et les vrais Chrétiens ont toujours
attendu un Messie qui les ferait aimer Dieu et par cet amour triom-
pher de leurs ennemis (gemeint ist: inquiétés et concupiscence).

Frg. 609: Les vrais Juifs et les vrais Chrétiens adorent un Messie
qui fait aimer Dieu. '

Wir haben uns am Anfang dieser Ausfiihrung iiber die Juden
iiber die Beurteilung der Stellung Pascals zu den Juden bei Pascal-
kennern orientiert und sind dabei auf eine merkwiirdig widerspruchs-
volle Beurteilung gestofen. Wer hat nun Recht? Wir konnen nicht
fir den einen oder andern Pascalkritiker Partei ergreifen — da wir
gesehen haben, dal der «Widerspruch» in Pascals Stellung zum
Judentum selbst liegt. Es ist fiir ihn einerseits das auserwihlte
Volk — andrerseits der erbittertste Feind des Christentums, ganz
wie im N.T. Nur dal} bei Pascal die leuchtende Hoffnung, die bei
Paulus in R6m. 9-11 sich machtvoll durchringt: Ganz Israel wird
noch gerettet werden — génzlich fehlt.

Auch entspricht der Begriff Juifs charnels im Gebrauch Pascals,
trotz der wortlichen Ubereinstimmung, nicht dem Iogani xatd odoxa
bei Paulus.

Der Begriff cdpé hat Pascal nicht in seiner ganzen Tiefe, als die
Geist-Leib-Seele-Einheit umfassende siindige Bestimmtheit des Men-
schen erkannt, sondern der gdpé Begriff — chair, charnel — ist bei
ihm wesentlich von einem platonischen Dualismus herbestimmt.
Die «Fleischlichkeit» in diesem Sinne ist aber etwas, das Pascal
verachtet — darin ist er noch irgendwie platonischer Philosoph —,
er verachtet daher auch die Juifs charnels. Dies ist, was die Kri-
tiker als Ablehnung und Erbarmungslosigkeit aus Pascals Verhilt-

224



nis zu den Juden herausgespiirt haben.

Wenn wir uns in der Betrachtung der Stellung Pascals zum A.T.
und den Juden in manchem von ihm distanzieren zu miissen glaub-
ten, so bleibt sie trotzdem in vielem beachtungswert, ja vorbildlich.
Sie hat ihren tiefsten Ansatzpunkt in Pascals Erleben vom Jahre
1654:

Dieu d’Abraham, Dieu d’Isaak, Dieu de Jacob non des philo-
sophes et des savants. ‘

ENTWICKLUNG UND MOTIVE
DER AUFERSTEHUNGSHOFFNUNG VOM AT
BIS ZUR RABBINISCHEN ZEIT

Probevorlesung, gehalten von Dr. phil. et theol. GEorc MorLn am 15. Mai
1953 an der Philosophischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitat zu Graz

Auch wenn einer nicht wiiBte, in welcher Richtung die religions-
geschichtliche Forschung im ersten Drittel unseres Jahrhunderts
sich bewegte, so wiirde doch ein Blick in die groflen Nachschlag-
werke, die in dieser Zeit entstanden sind, geniigen, um ihn dariiber
zu belehren. Wer etwa in die Encyclopedia Biblica oder in die RGG
oder in das jidische Lexikon blickt und ein wenig darin blittert,
der findet dort alle Stirken und alle Schwichen dieser Epoche ver-
einigt. Die Stidrke dieser Zeit ist ihr unbéndiger Forschungseifer
und Flei3, der sie Material aus aller Herren Linder zusammen-
tragen lieB, mit dessen Hilfe manche Erscheinungen aus ihrer
Isolierung befreit, auf andere neues Licht geworfen werden und so
zu ihrer Erklarung beigetragen werden konnte. Ihre Schwiche liegt
in der Deutung des Materials nach einem Entwicklungsschema,
das langst seine Unhaltbarkeit erwiesen hat. Soweit Erscheinungen
der biblischen Religionsgeschichte in Betracht kommen, fillt iiber-
dies die naive Glaubigkeit an die Hypothesen gewisser Schulen
auf sowie die Annahme, daf alle neuauftauchenden Erscheinungen

225

3 Judaica, Band 9,



	Das alte Testament und die Juden bei Pascal

