
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Das alte Testament und die Juden bei Pascal

Autor: Weber, Elsy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960920

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960920
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS ALTE TESTAMENT
UND DIE JUDEN BEI PASCAL

von Elsy Weber, V. D. M., Zürich

In der 123. Note der Derniers Remarques wendet sich Voltaire
in heftigen Worten gegen die zweischneidige Stellung Pascals zum
Judentum und seine Stellung zum A. T., die sich in nichts von der
der Jesuiten unterscheide. Höhnend schreibt er: Alle predigen
dieselben Dogmen, alle rufen: glaubt den jüdischen Büchern, die von
Gott selbst diktiert sind, aber verabscheut das Judentum; singt die
jüdischen Gebete, die ihr nicht versteht, und glaubt, daß das Volk
Gottes euren Gott dazu verurteilt hat, an einem Galgen zu sterben.

Dieser beißende Hohn seines ebenso geistreichen wie kritischen
Landsmannes, der für Pascal auch Anerkennung haben konnte —
denken wir nur an seine Beurteilung der Lettres Provinciales —,
zeigt deutüch, wie sehr es dem gebildeten Frankreich mißfallen
mußte, in einem so geistvollen Buche, wie es die Pensées sind, das
Alte Testament und die Juden so oft erwähnt zu finden. Seine ebenso
scharfen wie von innerer Glut sprühenden «Aphorismen» in dem
Gewand einer fein geschliffenen Prosa, sein geschicktes, siegreiches
Turnier mit den Jesuiten wußte man zu schätzen — was aber hatten
das Alte Testament und gar noch die Juden in diesem sonst gescheiten

Buche zu tun? — Für uns ist es gerade diese Tatsache, daß
Pascal sich nicht gescheut hat, diesen Anstoß, dieses Skandalon, in
seine Apologie aufzunehmen, ein bezeichnendes Merkmal seiner

ganzen apologetischen Methode.
Unmöglich konnte es Pascal entgangen sein, wie tief im Kurs die

heiligen Schriften unter den Gebildeten und Philosophen und seiner
Zeit standen—und trotzdemwagte er es, ihnen einen so breitenRaum
in seiner Apologie zu sichern, oder vielleicht besser — gerade darum
tat er es, indem er damit bewies, daß er nicht willig war, auch nur
das kleinste Stück von dem Boden, den er sich zu verteidigen
vorgenommen hatte, an seine Feinde abzutreten. Er läßt sich den
Boden und die Waffen seines Verteidigungskampfes nicht von den

193
1 Judalca, Band 9, 4



Gegnern vorschreiben. Er zieht sich nicht in der Defensive auf ein
immer kleiner werdendes Terrain, ein immer verwässerteres und
philosophisch schmackhafteres Christentum zurück, indem er das
Alte Testament und die Juden und was sonst den Feinden mißliebig
sein könnte, preisgibt — sondern darin beweist er sich als wahrhaft

christlicher Apologet, daß er in der Offensive steht und auch
den scheinbar äußersten Posten des christlichen Terrains behauptet
— das Alte Testament. Der Christenhasser Voltaire wußte sehr
wohl, weshalb er seine hohnvergifteten Pfeile gegen diesen Posten
zielte. Er ahnte und wußte wohl, daß, wenn es ihm gelänge, diesen

Vorposten zu nehmen, er mit dem Christentum leichtes Spiel hätte.
Daß der Glaube an die Offenbarungswahrheit des Alten Testamentes
nicht nur ein lose angehängter Appendix des christlichen Glaubens
sei, das erkannten wohl wenige so deutlich wie diese beiden — der
eine, weil er leidenschaftlich darum rang, das Christentum zu
verteidigen, der andere, weil er es glühend haßte und es in seinem Kern
zu treffen und zu vernichten suchte.

In diesen «Vorposten» wollen wir nun eintreten, wir wollen
sehen, was für einen Platz im ganzen Verteidigungssystem er
einnimmt und wie er gebaut ist. Es wird sich für uns beides ergeben:
Daß er einerseits viel brüchiger Mörtel hat, morsches Gebälk, das
schon den ersten feindlichen Pfeilen nicht standhalten kann — daß
andrerseits noch genug festes, hartes, echtes Bauwerk da ist, das
standhält. Oder ohne Bild gesagt: Wenn wir die Rolle des A. T.
und der Juden in Pascals Pensées untersuchen, werden wir feststellen
müssen, daß es in Pascals Auffassung manches gibt, was der Kritik
nicht trotzen kann, weil es von der heutigen Wissenschaft als falsch
herausgestellt worden ist — daß es daneben aber viel Wertvolles
gibt, das noch heute gilt, weil es mit dem Christentum aufs aller-
engste zusammengehört.

Suchen wir nach einem Plan in den Pensées, in dem Pascal selbst
die Stellung des A. T. und der Juden in seiner Apologie bezeichnet,
so kann uns ein Fragment dienen, in dem Pascal die verschiedenen

«preuves» der christlichen Religion zusammengestellt und numeriert
hat. Im 3. Punkt führt er die merveilles de l'Ecriture sainte an —
schon diese Bezeichnung zeigt uns, wie eng P. die Beziehung
zwischen A. T. und N. T. faßt, indem er beide einfach in dem Begriff :

194



«Sainte Ecriture» zusammenfaßt. Als 6. Beweispunkt führt er:
Moïse et les prophètes en particulier — an. Als 7. le peuple juif —
als 8. les prophéties — als 11. die perpétuité de la religion — als 12.

die sainteté de cette loi.
Wir sehen daraus, einen wie breiten Raum er dem A. T. und den

Juden in seiner Beweisführung einräumt. Bezeichnend für Pascals

apologetische Methode ist nun aber, wie er das A. T. und die Juden
zur Beweisführung heranzieht. Fast wäre man versucht, dies als

schlau zu bezeichnen, wenn nicht der ganze tiefe Ernst, mit dem P.

um das Gehör derer, die er dem Christentum zuführen will, ringt,
uns diesen Ausdruck verbieten würde. P. ringt um das reine Gehör,
um den reinen, unvoreingenommenen Blick für das A. T., er müht
sich, den Zugang bei denen zu finden, für die die alttestamentliche
Religion eine Religion unter andern ist. P. wehrt den einfachsten
Weg des Beweises, den Hinweis auf die Wunder Moses und Christi,
ab : « Pas parler des miracles de Moïse et de Jésus-Christ et ses Apôtres
— parce qu'ils ne paraissent pas d'abord convaincants — et que je
ne veux que mettre ici en évidence tous les fondements de cette
religion chrétienne qui sont indubitables et qui ne peuvent être ici
en doute par quelque personne que ce soit.» — Hier tritt P. als

Apologet in den Hintergrund, er tritt uns nahe in seiner Größe als

Seelsorger. Er weiß, ich muß mich ganz zu dem herabbeugen, den
ich zu Christus führen will. Beweise, die für mich als Glaubenden

Geltung haben, nützen nichts. Ich muß mich nicht zu ihm
herabbeugen, ich muß mich auf den gleichen Boden stellen, neben ihn.
Er tut dies. Mit dem, den er führen will, zusammen, erlebt er die

ganze Misère de l'homme, mit ihm hält er in der Dunkelheit
Ausschau: Si Dieu n'aurait point laissé, quelque marque de soi. — Nicht
in kalter, verstandesmäßiger Beweisführung führt P. an die christliche

Offenbarung heran, sondern nachdem er die ganze misère
aufgedeckt hat, und zwar so, daß er sich selbst in sie hineinstellte.
In dieser gespannten und verzweifelten Lage der obscurité, schaut
er nun zusammen mit dem Ungläubigeu aus nach der marque de

Dieu — als einer, der sie kennt und der doch mitbebt in der
Unwissenheit, ob es dies gibt. In dieser aufs äußerste gespannten Lage,
wo es um die Existenz des Menschen geht, vergleicht er die
verschiedenen Religionen. Und ganz kurz konstatiert er:

195



Je vois plusieurs religions contraires et pourtant toutes fausses —
excepté une.

Mais je vois la chrétienne, où je trouve des prophéties et c'est ce

que chacun ne peut faire.
Doch scheint P. von dieser Beweisführung nicht befriedigt zu

sein, denn nochmals setzt er an:
Voilà ce que je vois et qui me trouble. Je regarde de toutes parts

et je ne vois partout qu'obscurité Mon cœur tend tout entier
à connaître où est le vrai bien, pom- le suivre, rien ne me serait trop
cher pour l'éternité.

Und nun spürt er wieder die Versuchung, die Wunder als Beweis
für die Echtheit der christlichen Religion anzuführen. — Doch rechtzeitig

wehrt er die Gefahr ab :

Pas parler des miracles de Moïse, de Jésus-Christ et les Apôtres,
parce qu'ils ne paraissent pas d'abord convaincants. — Aber jetzt
scheint er den rechten Weg gefunden zu haben — nämlich nicht in
Beweisen der Schrift, deren Autorität zuerst noch bewiesen werden
müßte, sondern in dem lebenden Gottesvolk. Hier ist nichts zu
glauben — keine Prophétie, keine Wunder —, hier sieht der noch
nicht Glaubende, jetzt, heute, mit seinen eigenen Augen Wirklichkeit:

Il est certain, que nous voyons en plusieurs endroits du monde
un peuple particulier séparé de tous les autres peuples du monde,
qui s'appelle le peuple juif.

Während das cœur des Menschen, in der Einsicht seiner misère
so in äußerster Spannung gehalten ist und die raison wie im Zustand
äußerster Not hell wach ist, wird konstatiert — ganz einfach —,
ohne viel Worte: Il est certain — nous voyons. — Und nun werden
in scheinbarer äußerster Kühlheit, und doch in einer äußersten,
verhaltenen Spannung des Herzens, das die raison in seinen Dienst
gezwungen hat, die einzelnen Religionen betrachtet, verglichen,
gewertet auf ihre Moral und ihre Beweise. Das Resultat ist:

Je vois donc des faisons de religions en plusieurs endroits du
monde et dans tous les temps; mais elles n'ont ni la morale qui peut
me plaire ni les preuves qui peuvent m'arrêter, et qu'ainsi j'aurais
refusé également et la religion de Mahomet et celle de la Chine et
celle des anciens Romains et celle des Egyptiens, par cette seule

raison, que l'une n'ayant pas plus de marques de vérités que l'autre,

196



ni rien qui me détermina nécessairement, la raison ne peut pencher
plutôt vers l'une que vers l'autre. Mais en considérant ainsi cette
inconstante et bizarre variété de mœurs et de créances dans le
divers temps, je trouve en un coin du monde un peuple particulier
séparé de tous les autres peuples de la terre — le plus ancien de tous.
— P. ist vom hohen Alter dieses Volkes so sehr überzeugt, daß er es

zu den objektiv-historischen Wahrheiten zählt. Ebenso rechnet er
die Abstammung von einem Menschen zu dem, was certain ist, wenn
er im gleichen Zusammenhang als anderes objektiv wahrnehmbares
Merkmal des jüdischen Volkes, das: sorti d'un seul homme anführt.

Bezeichnend ist dann die Wendung: qui se conduit par une loi —
qu'ils disent tenir de sa main. P. weiß, daß die Göttlichkeit des
Gesetzes nicht etwas ist, was certain ist, was wir mit unserer
Vernunft auf den ersten Blick einsehen, wie etwa die Abgeschlossenheit

und Größe des Volkes. Als Außenstehender, objektiver
Beobachter gibt er im folgenden das «Credo» des jüdischen Volkes
wieder, ohne dazu Stellung zu beziehen:

Ils soutiennent
1. qu 'ils sont les seuls du monde aux quels Dieu a révélé ses mystères ;

2. que tous les hommes sont corrompus et dans la disgrâce de Dieu
— et

3. que de la viennent les étranges égarements et les changements
continuels qui arrivent entre eux et de religions et de coutumes
au bien qu'ils demeurent inébranlables dans leur conduite;

3. mais que Dieu ne laissera pas éternellement les autres peuples
dans les ténèbres;

4. qu'il viendra un libérateur pour tous;
5. qu'ils sont au monde pour l'annoncer aux hommes qu'ils sont

formés exprès pour être les avant-coureurs et les hérauts de ce

grand avènement et pour appeler tous les peuples à s'unir à eux
dans l'attente de ce libérateur.

Es sind also fünf charakteristische Züge, durch die P. die jüdische
Religion kennzeichnet. Es hegt nahe, dieses Bild P. von der
jüdischen Religion neben das A. T. zu stellen. Dabei müssen wir
feststellen, daß P. gleichsam mit dem Stift nur den Zügen im A. T.
nachgefahren ist, die auf das N. T. hinführen. — Dazu aber hat er

197



die volle Berechtigung, denn er will ja nicht zum A. T. hinführen,
sondern über das Volk Israel, durch das A.T. zu Christus.

Bezeichnend sind die Akzente, die er setzt: Die Verdorbenheit
der Menschen ist erläutert durch das:

tous abandonnés à leurs sens et à leurs propre esprit — sie ist die
Ursache der:

étranges égarements.
P. hat damit die gleichen Worte wieder aufgenommen, die er zur

Beschreibung des Menschen in der misère verwendet hatte: l'homme
abandonné à lui-même et comme égaré dans ce recoin de l'univers.
— Gerade in dieser Situation des homme abandonné et égaré hat
der Mensch nach der wahren Religion, nach einer marque de Dieu
ausgeschaut, als sein Blick auf das jüdische Volk fällt. In der Religion

dieses Volkes begegnet ihm dieselbe Betrachtung des Menschen,
dasselbe Verständnis des Menschen, wie er sich jetzt selbst erlebt. —
Hier fühlt er sich erkannt und verstanden, das spricht sein in der
obscurité verzweifelndes Herz an.

Zugleich bereitet hier Pascal noch einen andern Beweis vor:
Von der corruption kommen ja auch die changements continuels —
et de religions et de coutumes — qui arrivent entre eux (les hommes)
— während umgekehrt gerade die perpétuité der jüdischen Religion
ein sicherer Beleg für ihre Echtheit ist. — Den stärksten Akzent
aber setzt P. auf den Verheißungscharakter der jüdischen Religion:

il vient un libérateur pour tous;
das jüdische Volk behauptet auf der Welt zu sein

pour l'annoncer aux hommes,
deswegen sind sie geradezu gemacht,

pour être les avant-coureurs, les hérauts.
Indem er die Verheißung und Erwartung im jüdischen Volke so

stark unterstreicht, weist er damit über das A.T. hinaus auf die

Erfüllung im N.T. Objektiv-historisch betrachtet verzeichnet er
damit das Bild des A. T. So ist die Missionsbedeutung Israels nicht
allgemein alttestamentliches Gut; Gericht, Bund, Zeremonien spielen

im A. T. eine bedeutende Rolle, werden aber von P. mit keinem
Wort erwähnt. Dazu aber hat Pascal das Recht, ja die Pflicht.
Denn alles dieses, was er nicht erwähnte, gehört wohl zum A.T.,
interessiert aber den Menschen, der in seiner obscurité verzweifelt

198



nach einer marque de Dieu ausschaut, nicht im geringsten. Wie einer
der am Verdursten ist, nichts von der herrlichsten Landschaft und
von der schönsten Pracht des Schlosses, in das er geführt werden
wird, hören will, sondern nur davon, daß es dort Wasser hat, und
wie ihn nichts so sehr von der Herrlichkeit und Schönheit
überzeugen könnte als gerade dies, daß er dort Wasser haben wird, so
redet auch P. zu dem Menschen in der misère nicht von diesem und
jenem in der jüdischen Religion, sondern von dem, wofür er einzig
Sinn und Ohr hat:

Die jüdische Religion versteht und deutet deine misère und
abandon — noch mehr als das, sie verspricht einen, der dich daruas
befreit, einen libérateur.

Damit hat Pascal das Interesse gewonnen — zwischen der
jüdischen Religion und dem objektiven Religionsbetrachter ist ein Band
geknüpft, das stärker ist als das des bloß intellektuellen Interesses.

— Es ist ein Interesse, an dem das «cœur» und durch das «cœur»
die raison in gleicher Weise, beide aufs stärkste, beteiligt sind.

«La rencontre de ce peuple m'étonne et me semble digne de
l'attention» konstatiert P. scheinbar kühl, ohne dabei zu verraten,
wie tief dieses Erstaunen geht. Das Interesse aber führt dazu, dem
Gesetz Aufmerksamkeit zu schenken:

Je considère cette loi, qu'ils se vautent de tenir de Dieu et je la
trouve admirable.

Wir würden erwarten, daß P. auf dem begonnenen Weg der
Überführung weiterschreiten würde und nun etwas die wunderbare
Übereinstimmung des Gesetzes mit dem Gewissen aufdecken würde
— wie er dies mit der misère, die aus der corrumption verstanden
wird, getan hat —, aber nun schiebt sich gleichsam ein Fremdkörper
in seine Beweisführung hinein. Es ist wie ein Abgleiten von dem

glücklich gewählten Ausgangspunkt, wo die Existenzmitte des

Menschen, cœur und raison, in Spannung waren, wenn P. weiterfährt:

C'est la première loi de toutes et telle sorte, qu'avant même que
le mot fût en usage parmi les Grecs il y avait près de mille ans, qu'ils
l'avaient reçue et observée sans interruption. — Ainsi je trouve
étrange que la première loi du monde se rencontre ainsi la plus
parfaite en sorte que les plus grands législateurs en ont emprunté

199



les leurs, comme il paraît par la loi des 12 Tables d'Athen, qui fut
ensuite prise par les Romains.

Daß dies wirklich ein Fremdkörper in seiner Beweisführung ist,
zeigt sich am Schluß dieser Ausführung über das Alter des Gesetzes,

wo Pascal aufJosephus verweist. Aus «Josephus contra Apionem» hat
er diese Gedanken entlehnt und durch sie sich von der existentiell
zu nennenden Beweisführung auf den Boden des bloß Rationalen
abbringen lassen.

Fragten wir am Anfang, an welcher Stelle der Apologie P. dem
A. T. und den Juden ihre Aufgabe zugewiesen hat, so sehen wir
jetzt, daß das jüdische Volk darin einen sehr wichtigen Platz
einnimmt. Ce peuple particulier séparé de tous les autres peuples —
dieses Rätsel der Weltgeschichte, es allein vermag das, was weder
die chinesische, noch ägyptische, noch römische Religion zu tun
vermag, es allein vermag die Aufmerksamkeit der Vernunft auf
sich zu lenken — peut pencher la raison vers soi. Das jüdische Volk
also in seiner Einzigartigkeit und Besonderheit, durch die es auch
der raison auffällt, es ist das Bindeglied, das überleitet zum
Wahrheitserweis der christlichen Religion, und darum ist es geeignet, das

Bindeglied zu sein, weil es einerseits die raison auf sich zu ziehen

vermag und andrerseits auf seiner Religion die christliche Religion
gegründet ist. In der Einzigartigkeit dieses Volkes hat P. das fondement

indubitable qui ne peut être mis en doute par quelque personne
— gefunden, in der Besonderheit dieses Volkes, das sich in seiner
Rätselhaftigkeit auch der raison «offenbart», ja gerade für sie ein
Rätsel ist. Dies ist die marque que Dieu a laissé de soi — die der
Mensch sieht en regardant tout l'univers muet et l'homme sans
lumière. Dem erstaunten Auge aber öffnet sich in der Begegnung
mit diesem Volk, das «digne de l'attention» erfunden wurde, «une
quantité de choses admirables et singulières qui y paraissaient:

1. Da ist zuerst einmal die wunderbare Tatsache, daß es ein Volk
von lauter Brüdern ist, weil es einem Menschen entstammt.

2. Diese Familie oder dieses Volk ist das älteste, das Menschen
bekannt ist, und weil es das älteste ist, darum muß man auf es

zurückgehen, wem Gott sich die ganze Zeit kundgetan hat.
3. Nicht nur durch das Alter, sondern auch durch die fortwährende

Dauer ist es ausgezeichnet:

200



(il) a toujours continué depuis son origine jusqu'à maintenant —
während die andern Völker schon lange untergegangen sind.

4. Das Gesetz, durch das dies Volk gelenkt ist, ist zugleich

a) la plus ancienne du monde,
b) la plus parfaite,
c) la seule qui ait toujours été gardée sans interruption dans un état.

Von der Vollkommenheit dieses Gesetzes kann man sich durch
einfaches Lesen überzeugen; sie besteht darin:

qu'on a pourvu à toutes choses avec tout de sagesse
tout d'équité
tout de jugement, que les plus anciens législateurs Grecs et

Romains en ayant en quelque lumière en ont emprunté leurs principales

lois.
Aber dieses Gesetz ist gleichzeitig das strengste und härteste

von allen, was den Kult betrifft, indem es dieses Volk
«oblige à mille observations particulières et pénibles — so daß es

sehr erstaunlich ist, daß es immer bewahrt worden ist während so
vielen Jahrhunderten, durch ein so rebellisches und ungeduldiges
Volk wie dieses ist — während doch die andern Staaten von Zeit zu
Zeit ihre Gesetze, obwohl sie leicht waren, geändert haben.

5. Das Buch, das dieses Gesetz enthält, ist selbst das älteste der
Welt, die des Homer und Hesiod sind viel jünger.

6. Erstaunlich ist die Aufrichtigkeit der Juden, qu'ils portent
avec amour et fidélité ce livre, où Moïse déclare, qu'ils ont été ingrats
envers Dieu toute leur vie, qu'il sait, qu'ils le seront encore plus
après sa mort. — Diese sincérité n'a point d'exemple dans le monde,
ni sa racine dans la nature. — Daß diese quantité de choses admirables
et singulières vor der wissenschaftlichen Kritik nicht bestehen kann,
ist klar. Schon Voltaire merkte, daß hier eine leicht verwundbare
Stelle war und hoffte, mit seiner teils berechtigten Kritik der Apologie

einen empfindlichen Schlag zu versetzen:
Es gibt viel ältere Kulturen, das jüdische Gesetz ist nicht das

älteste der Welt, die Gesetze der Chinesen sind älter als die des

Mose. Wie könnte auch diese barbarische Horde, dieser Rest
diebischer, blutgieriger, abergläubischer und wucherischer Araber älter
sein als die weisen Chinesen, als Brahmanen.

201



Wir müssen Voltaire in manchem Recht geben und uns fragen,
ob damit das A. T. und die Juden überhaupt in der Beweisführung
P. s hinfällig geworden sind. Nun aber haben wir schon früher
festgestellt, daß der von Josephus entlehnte Altersbeweis ein Fremdkörper

ist, ein Abfall von der ursprünglich existentiell gerichteten
Beweisführung. Es ist aber gerade nicht der Altersbeweis, die den
Menschen dans la misère zum ersten schwachen Erkennen der

marque de Dieu führt, sondern es ist die historisch unumstößliche,
offen daliegende Geschichtlichkeit

de ce peuple particulier, séparé de tous, qui a toujours continué
depuis son origine jusqu'à maintenant — dieses Rätsel der
Weltgeschichte, auf dem das Fundament seiner Beweisführung ruht.
Hier ist der Berührungspunkt, wo P. den sein Elend erkennenden
Menschen in Kontakt bringt mit der jüdischen Religion und damit
mit dem Christentum. Das jüdische Volk, als die merkwürdigste
Erscheinung der Weltgeschichte, ist die Hafte, das Verbindungsglied

zwischen der Erkenntnis der misère und der Erkenntnis der
Wahrheit der christlichen Religion. Das Rätsel des jüdischen Volkes
aber kann durch keine Kritik, weder der eines Voltaires noch der
einer Wissenschaft, aus der Welt geschafft werden. Das Verbindungsglied

Pascals ist durch die Kritik, deren Berechtigung wir
anerkennen, nicht hinfällig geworden.

Die Entstehung des Alten Testaments nach Pascal

Wie sehr Pascals Wissen um die Entstehimg des Alten Testaments

überholt ist, so darf doch dieser uns wenig ansprechende
Teil in einer Darstellung über P. und das A. T. nicht fehlen. Wir
haben zuzugeben, daß P. darin in den Schranken seiner Zeit noch
gefangen ist, obschon ja gerade zu seiner Zeit eine freiere Kritik dem
A. T. gegenüber sich Raum schaffte. Wir haben nur an Spinoza zu
denken, den jüngeren Zeitgenossen Pascals, der in seiner Hauptschrift:

«Tractatus theologicus-politicus», die 1670 gedruckt
erschien, die allmähliche Entstehung des Pentateuchs vertrat. Noch
zu Lebzeiten Pascals, 1651, erschien der Leviathan in welchem
bezweifelt wird, daß Moses der Autor des Pentateuchs ist. In dieser

202



Zeit, da allenthalben Zweifel an der Echtheit des A. T. sich regten
und laut wurden, trat Pascal auf mit der Behauptung: «C'est le plus
ancien livre du monde et le plus authentique. » An der Autorschaft
des Moses hegt er nicht den geringsten Zweifel:

frg. 622: «La création du monde commençant à s'éloigner, Dieu a

pourvu d'un historien unique contemporain et a commis tout un
peuple pour la garde de ce livre, afin que cette histoire fût la plus
authentique du monde et que tous les hommes puisseut apprendre
par là une chose si nécessaire à savoir et qu'on ne pût la savoir que
par là. » »

Es scheint P. viel daran zu hegen, die ununterbrochene mündliche

Tradition bis auf Mose festzustehen, und er zieht daraus einen
sehr wichtigen Schluß:

frg. 625: Sens qui a vu Lamech, qui a vu Adam, a vu aussi Jacob,
qui a vu ceux qui ont vu Moïse — donc le déluge et la création sont
vrais.» Sogar das hohe Alter der Patriarchen wird als für die
Zuverlässigkeit des A. T. dienlich verstanden.

frg. 626: La longueur de la vie des patriarches, au heu de faire
que les histoires des choses passées se perdissent, servaient au
contraire à les conserver. Ein weiterer Vorzug des A. T. und Beweis
seiner Zuverlässigkeit ist der, daß das Buch vom Volk selbst gemacht
ist:

Il y a bien de la difference entre un hvre qui fait un particulier
et qu'il dans le peuple et un hvre que fait lui-même un peuple.
On ne peut douter que le hvre ne soit aussi ancien que le peuple.

Neben dem ältesten Buch der Welt — Moses — gibt es noch ein
zweites, das ihm an Alter gleichsteht: Hiob —, das von einem Heiden

stammt. Diese beiden Bücher haben neben ihrem hohen Alter
noch das andere gemeinsam:

Jesus Christus ist ihr gemeinsames Zentrum und Objekt,
frg. 714: Le plus ancien livre du monde sont Moïse et Job, l'un

juif, l'autre païen, qui tous deux regardent Jésus-Christ comme
leur centre et leur object.

Den Beleg für ihre gemeinsame Sicht auf Christus hin sieht P.
darin: Moïse en rapportant les promesses de Dieu à Abraham,
Jacob etc. — et ses prophéties et Job: Quis milis det, ut — Scio

enim, quod vedemptor meus vivit (Hiob 19,23-25).

203



Das letzte Zitat hat uns bereits die Frage nahegelegt: Wie sieht
und versteht Pascal das Alte Testament

Das Verständnis des A. T. bei Pascal

Das Urteil eines jüdischen Gelehrten über Pascals Stellung zum
A. T. lautet: «Es ist festzustellen, daß in Pascals Werk wenig an
objektivem und bibelkundlichem Material vorzufinden ist. Ja, es

ist in den meisten Fragmenten und im übrigen Teil seines Schaffens
sichtbar, daß er bereits den Standort der ersten Naivität, des
unmittelbaren Aufsichwirkenlassens der Bibel mit ihrem lebenden Flui-
dum von Farbe und Poesie, von Leben und Triebhaftigkeit
verlassen hat, da wo man über diesen Bibeltext nachsinnt, meditiert
und ihn bildhaft, gleichnishaft in seine eigenen Theorien hinein-
projiziert und damit subjektiviert.

Wir verstehen diese tadelnde Beurteilung des jüdischen Gelehrten,

der sich mit seinem Vorsatz, nicht das, was Pascal im A. T.
durch die christliche Brille gesehen hat, sondern das, was er
sozusagen in objektiver Weise als naiver Leser der Bibel empfunden
hat, d. h. vor der Transformation des biblischen Stoffes in das

Religiöse — zum Gegenstand seiner Untersuchung zu machen —
das unmöglichste Ziel gesteckt hat.

Denn das ist ja gerade das Bezeichnende und durchwegs Bestimmende

in P. s Verständnis des A. T., daß er es vom N. T. her sieht.
Es ist dies auch nicht bloß eine christliche Brille zu nennen, die
Pascal — um im Bilde zu reden — von Zeit zu Zeit ablegen und dann

sozusagen mit natürlichem Auge, als naiver Leser, die Bibel lesen
könnte. Wir würden umsonst auf einen Augenblick passen, wo das

geschehen ist. Denn Pascal hat nicht bloß eine christliche Brille,
sondern seine Augen sind die eines Christen, er muß so und kann
durchaus nicht anders sehen — sein Standort ist auf dem neutesta-
mentlichen Boden und nicht irgend ein neutraler Aussichtspunkt.
Durch sein Christsein ist seine Stellung zum A. T. im wesentlichen
bestimmt, d. h. er sieht im A. T. vor allem die auf das N. T.
zustrebenden und hinweisenden Linien. Es liegt nahe, dabei vor allem
und zuerst an die Prophetien zu denken, die daher für Pascal von

204



besonderer Bedeutung sein müssen, da sie in der deutlichsten und
explizitesten Form auf das N.T. weisen. Tatsächlich nehmen die
Prophetien bei Pascal einen sehr breiten Raum ein. Pascal steht
darin in einer Linie mit den Apologeten des 2. Jahrhunderts, die
den Weissagungsbeweis als den häufigsten Wahrheitsbeweis, dem
sie die größte Durchschlagskraft zuschrieben, verwendeten. Diesen
Weissagungsbeweis haben die Apologeten an die Spitze ihrer
Beweisführung gesteht. Justin glaubt im Dialog cum Tryphone durch ihn
die Wahrheit des Christentums sichtbar beglaubigt. Ganz ähnlich
sagt P. im frg. 206:

La plus grande des preuves de Jésus-Christ sont les prophéties.
C'est aussi à quoi Dieu a le plus pourvu. — Aus dieser Hochschätzung

der auf Christus hingehenden alttestamentlichen Prophetien
ist es zu verstehen, daß P. ganze Listen solcher Christusweissagungen

zusammensteht; z. B. frg. 726, 713, 716.

Von ganz besonderer Wichtigkeit sind für P. die Prophetien
Daniels; mit ihnen hat er sich oft und eindringlich beschäftigt,
besonders in den Fragmenten 722, 723, 724, 734, 738, 692. —
Daniel ist für ihn deshalb so besonders wichtig, weh durch ihn die
Zeit deutlich vorausgesagt ist. Daß in Daniel die Lage"des
jüdischen Volkes wie die Lage der Welt (l'ordre du monde) so klar und
wahr vorausgesagt ist und so deutlich erfüllt worden ist, das zeigt
ihm die Göttlichkeit dieser Prophétie an. Ja, er brauchte überhaupt
gar nichts von diesem Messias gehört zu haben, so würde er schon
sehen, daß diese erfüllte Prophétie heilig ist. Bezeichnend dafür ist
frg. 727:

Si je n'avais oui parler en aucune sorte de Messie néanmoins
après les prédictions si admirables de l'ordre du monde que je vois
accomplies, je vois que cela est divin.

Et si je savais que ces mêmes livres prédisent un Messie je
m'assurerais qu'ils serait venu; et voyant qu'ils mettent son temps avant
la destruction du deuxième temple, je dirais, qu'il serait venu. —
Fragen wir, worin P. die Aufgabe der Prophétie sieht, so erhalten
wir aus frg. 706 die Antwort: Sie war nötig, um ihn zu beglaubigen
(pour le faire croire). Und diese Beglaubigung durch eine Voraussage

der Zeit war deshalb notwendig, weh sein erstes Kommen
verborgen sein mußte, im Gegensatz zu seinem zweiten Kommen, das

205



so offensichtlich und prächtigsein wird, daß seine Zeit nicht vorausgesagt

werden muß. frg. 757, 794. — Deutlich unterscheidet P. zwei
Seiten oder zwei Arten der Prophétie. Die Prophétie muß einerseits
die Zeit, andrerseits die Art seines Kommens verkünden.

Les prophets sont venus déclarer le temps et la maniéré de sa
venue.

frg. 644: Dieu a prédit par ses prophètes le temps et la manière de

sa venue.
Die Zeit ist für ihn, wie wir gesehen haben, in Daniel vorausgesagt,

und zwar, wie aus frg. 708 hervorgeht, durch den Zustand
des jüdischen Volkes, den Zustand des heidnischen Volkes, den
Zustand des Tempels, durch die Zahl der Jahre — d. h. durch all
das, was P. in frg. 734 unter l'ordre du monde zusammenfaßt. —
Zwischen den Prophetien der Zeit und denen, die die Art (manière)

voraussagen, besteht nun aber ein bedeutender Unterschied. Die
Manière ist im Unterschied zur Zeit nicht deutlich vorausgesagt,
frg. 758. Die prophéties de la manière sind so dunkel, daß sie Christus
während seines Lebens nicht beweisen konnten. Frg. 129: même les

prophéties ne pouvaient pas prouver Jésus-Christ pendant sa vie.
Erst durch die Wunder ist den Prophetien die Zweideutigkeit
genommen:

frg. 830: les prophéties étaient equivogues, elles ne le sont plus.
So weit geht Pascal in seinem Eingeständnis der Zweideutigkeit

der prophéties de la manière, daß er sagen kann: Die Prophetien
hätten eigentlich besser auf David gepaßt. Frg. 752:

II (David) n'avait qu'à dire qu'il était le Messie s'il eût en de la
vanité; car ces prophéties sont plus claires de lui que de Jésus-Christ.

Warum aber ist die manière so undeutlich vorausgesagt Hätte
es doch zweifellos in Gottes Macht gelegen, die Art des messianischen
Kommens ebenso deutlich zu kennzeichnen wie die Zeit. P.
antwortet darauf frg. 758:

Dieu pour vendre le Messie aux bons et méconnaissable aux
méchants, l'a fait prédire en cette sorte. Si la manière du Messie eût
été prédite clairement il n'y eût point eu d 'obscurité, même pour les

méchants.
Wir treffen hier auf einen Begriff, der in Pascals Verständnis des

A.T. eine ziemliche Rolle spielt, den Begriff der obscurité, der

206



Dunkelheit oder Verhülltheit. Im gleichen Fragment stoßen wir
noch auf einen zweiten für Pascal wichtigen Begriff, den Begriff der
figures.

Mais le temps a été prédit clairement et la manière en figures.
Was versteht Pascal unter der obscurité der Schrift? Er braucht

den Begriff als Korrelatsbegriff zur «Evidenz» der imbedingten
Einsichtbarkeit einer Tatsache. Die Prophetien, selbst die Wunder
und die Beweise unserer Religion sind nach frg. 564 — im Gegensatz
zu anderen Stellen bei P. — nicht von der Natur, daß man sagen
könnte, sie seien absolut überzeugend. Da sie aber nicht widervernünftig

sind, enthalten sie beides:
Evidence et obscurité.
Die obscurité besteht also in der nicht unbedingt stringenten

Beweiskraft, der Verhülltheit und Zweideutigkeit, in der die
Prophetien auf Christus gehalten sind, so daß z. B. die Prophétie ebenso

gut hätte auf David bezogen werden können.
Diese obscurité ist nach Pascal dazu da:

pour rendre le Messie connaissable aux bons et méconnaissables

aux méchants. Gott verhüllt also die Schrift willentlich, damit die
Bösen nicht zum Heile gelangen können. Wir stellen Pascal eine
Gegenfrage: Ist Christus denn für die Gesunden gekommen und
nicht für die Kranken? Hier erschreckt uns eine sonst bei Pascal
unbekannte Härte, ein schriller Mißton in dem sonst so evangelisch
zu nennenden Schriftverständnis mahnt uns, nicht zu vergessen,
daß Pascal nicht im evangelischen Lager steht. Von einer Teilung
in Gute und Böse, weiße Schafe und schwarze Böcke weiß das N. T.
nichts, das uns alle zusammen als Sünder zusammenschließt, die des

Ruhmes bei Gott ermangeln.
Mit der obscurité der Prophezeiungen, ja der ganzen Schrift,

hängt es zusammen, daß sie einen geheimen Sinn hat, un sens caché,
secret,

qui n'était pas celui qu'ils (les prophéties) exprimaient à découvert.

Daß P. auf die Lehre vom zweifachen Schriftsinn greift, begründet

er vor allem damit, daß es Prophetien gab, die nicht in Erfüllung
gegangen sind, die deshalb einen versteckten Sinn haben müssen —
z. B. frg. 692:

207



Quand David prédit que le Messie délivrera son peuple de ses
ennemies on peut croire charnellement que ce sera des Egyptiens —
et alors je ne saurais montrer que la prophétie soit accomplie.

Ja, was noch weit schwerwiegender ist als eine unerfüllte
Prophétie des Mose über die Ägypter ist dies, daß, wenn die Prophetien
nur einen Sinn hätten, es sicher ist, daß der Messias nicht gekommen

wäre.
Frg. 642: Car si on croit qu'elles (les prophéties) n'ont qu'un

sens, il est sûr que le Messie ne sera point venu. So groß ist also für
Pascal die obscurité der Prophetien, daß sie außerstande gewesen,
wenn sie wörtlich verstanden worden wären, den Messias als den in
Jesus Christus gekommenen zu beweisen. Sehr scharf und bestimmt
drückt P. diese Unmöglichkeit durch das: il est sûr — und point —
aus.

Die Frage, ob die Schrift einen doppeltén Sinn habe, ist deshalb

von äußerster Wichtigkeit. Von ihrer Beantwortung hängt sowohl
die Beglaubigung Christi als Messias wie auch die Beglaubigung des

A.T. und N.T. zugleich ab:
frg. 642: Preuve de deux Testaments à la foi: pour prouver tout

un coup les deux, il ne faut que voir si les prophéties de l'un sont
accomplis en l'autre.

Zweitens legt das Postulat, daß die Schrift einen Sinn (eine
Sinnmitte) haben muß, in dem alle sich widersprechenden Stellen
zusammenfügen, einen sens secret nahe. Frg. 684:

Ainsi pour entendre l'Ecriture, il faut avoir un sens dans lequel
tous les passages contraires s'accordent. — Mit dem wörthchen
Sinn aber könnte man nicht einmal die Stellen des gleichen Autors
zusammenbringen, während doch jeder Autor einen Sinn hat, indem
sich alle sich widersprechenden Stellen finden — ja, es sind aber
nicht einmal die Stellen des gleichen Buches und sogar des gleichen
Kapitels zusammenzubringen (frg. 684).

Wir verstehen, daß es für Pascal aus diesen zwei Gründen
Erfüllung der Prophetien und Harmonie der Bibel in einer

Sinnmitte ungeheuer wichtig war, zu beweisen, daß die Schrift einen
zweifachen Sinn Auslegungssinn) hat: frg. 642:

toute la question est donc de savoir, si ehe a deux sens.
P. stellt in frg. 642 fünfBeweise für den doppelten Schriftsinn auf:

208



1. Preuve par l'écriture même.
2. Preuve par les Rabbins.
3. Preuve par la cabbale.
4. Preuve par l'interprétation mystique que les Rabbins mêmes

donnent à l'Ecriture.
5. Preuve par les principes des Rabbins, qu'il y a deux sens.

Pascal bezeichnet diese beiden Schriftsinne mit: sens littérale
und sens spirituelle.

Diese beiden Schriftsinne sind nicht unabhängig voneinander.
Le sens littérale et le sens spirituel stehen in einem gewissen
spannungsreichen Verhältnis zueinander. Es kann ein Wort Gottes
direkt falsch sein im wörthchen Sinn, aber dennoch wahr, nach
seinem geistigen Sinn: frg. 687: Quand la parole de Dieu, qui est
véritable, est fausse littéralement, elle est vraie spirituellement.
Sede a dextris meis, cela est faux littéralement, donc cela est vraie
spirituellement. — Es ist also die anthropomorphe Ausdrucksweise
des A. T., die es nahelegt, nach dem sens spirituel zu suchen, da der
sens littéral nicht der richtige sein kann. Doch wird bei Pascal nicht
nur die bildliche Redeweise von Gott als sens littéral bezeichnet,
sondern dieser sens littéral umfaßt für Pascal dann im weiteren
noch das ganze fleischliche, d. h. jüdische Verständnis des A. T.
Daß zwischen diesen beiden Schriftsinnen nicht einfach durch
ein Entweder-Oder entschieden werden kann, wodurch die zwischen
ihnen bestehende Spannung gelöst wäre, hat P. in frg. 649 deutlich
ausgesprochen:

Deux erreurs:
1. prendre tout littéralement,
2. prendre tout spirituellement.

P. faßt daher diese spannungsvolle Doppelsinnigkeit des A. T. in
ein Bild:

le vieux Testament est un chiffre.
Dieser Begriff ist eine Eigenprägung Pascals. Während der

doppelte Schriftsinn ein Gedanke ist, den Paulus im katholischen
Schriftverständnis vorgefunden hat. — Der sensus litteralis und
sensus spiritualis findet sich wörtlich bei Thomas von Aquin 1,10 a

— wo der sensus spiritualis allerdings noch unterteilt ist in einen
sensus allegoricus

209
2 Judaica, Band 9, 4



sensus moralis
sensus anagogicus —

wovon bei P. nichts zu finden ist. —
Was aber will P. mit diesem Begriff «chiffre» sagen? Kennzeichen

einer chiffre ist für Pascal die Zweideutigkeit dieses Wortes: Es ist
Zeichen für etwas, was klar ist und zugleich ist in ihm gesagt, daß
es noch einen versteckten Sinn hat.

Frg. 677: Chiffre a double sens: un clair et où il est dit, que le
sens est caché, —

und frg. 678: Le chiffre a deux sens où l'on trouve un sens
clair et où il est dit néanmoins que le sens en est voilé et obscurci.
Qu'il est caché en sorte qu'on verra cette lettre sans la voir et qu'on
l'entendra sans l'entendre.

Zu einer Geheimschrift aber gehört ein Schlüssel. Wo ist es zu
finden? Wir finden ihn nicht von uns aus. Wir können das Siegel,
das auf dem A. T. liegt, nicht von uns aus erbrechen, den Schleier
nicht lüften. Wer entdeckt uns den Sinn?

P. antwortet frg. 678: C'est ce qu'a fait Jésus-Christ et les

apôtres. Ils ont levé le scean, il a rompu le voile et a découvert
l'esprit. Christus ist es, der uns mit seinem: Aber die Stunde ist
jetzt da, wo die wahren Anbeter den Vater in Geist und in Wahrheit

anbeten werden, mit dem «veri adoratores» (frg. 429) in die
Hand gegeben hat. An dem, daß Christus gezeigt hat, wer die
wahrhaften Anbeter, welches das wahre Brot des Himmels ist, welches
die wahren Feinde sind, hat er uns das Geheimnis der Schrift
geöffnet, die Schrift «entziffert». Frg. 678:

Ils (Jésus-Christ et les apôtres) ont appris pour cela que les
ennemies de l'homme sont ses passions que le Rédempteur serait
spirituel et son règne spirituel. Ohne Christus bliebe also der eigentliche

Sinn des A. T. verhüllt. Der sens spirituel ist also nicht einfach
durch Vergeistigung und allegorisierende Spiritualisierung im Sinne
Philos, sondern Christus ist es, der das richtige Verständnis zum
A. T. gibt.

P. bewegt nun die Frage, ob die Propheten schon um die
Begrenztheit des Blickes, des Verständnisses wußten: frg. 680:

Savoir si les prophètes arrêtaient leur vue dans l'Ancien Testament

on y voyaient d'autres choses. — Pascal ist der Meinung, daß

210



es den Propheten bewußt gewesen ist, daß hinter dem sens littéral
noch ein tieferer Sinn verborgen liegt. Sie selbst hatten gesagt, daß

der wörtliche Sinn nicht der wahre ist. Frg. 687 :

Mais nous disons que le sens littéral n'est pas le vrai, parce que
les prophètes l'ont dit eux-mêmes. Den ausführlichen Beweis dafür
bringt P. im frg. 659, wo er darlegt, daß die Propheten unter den
zeitlichen Gütern andere Güter verstanden, d. h. also, daß hinter der
Verheißung der zeitlichen Güter ein sens spirituel steckt.

Der 1. Grund ist: Que cela serait indigue de Dieu.
2. Que leurs discours exprimaient très clairement la promesse

des bien temporels et qu'ils disent néanmoins que leurs discours
sont obscurs et que leurs sens ne sera point entendu.

D'où il parait que le sens secret n'était pas celui qu'ils exprimaient
à découverts et que par conséquence ils entendaient parler d'autres
sacrifices et d'un autre libérateur etc.

Ils disent qu'on ne l'entendra qu'à la fin des temps.
3. Que leurs discours sont contraires et se détruisent...
Die Doppelsinnigkeit des A. T. beruht aber letztlich darauf, daß

alles im A. T., Opfer, Zeremonien, Gesetz, Figuren sind; frg. 686.

Frg. 647: Que la loi était figurativ. Frg. 683: Ja alles Geschehen ist
«bildhaft», tout arrivait en figures.

Wir erinnern uns bei diesem Begriff figure an 1. Kor. 10,6,11,
wo Paulus ausführt:

1. Kor. 10, 11: TVTiixojç ovveßaivev èxaîvoiç, eygdcprj ôl tiqoç vov&e-

Siav fj/jLüJv

und 10, 6: ravra ôè rvnoi rj/iœv èyevifjdriaav siç ro ixr\ elvai rj/xâç

em&v/jiovvxaç.
Für die Erklärung des Begriffes «figures» ist es weiter wichtig,

zu sehen, daß dieses rvmxœç in der Vulgata, die P. wohl, nach
seinen lateinischen Schriftzitaten zu schließen, vorlag, übersetzt ist
mit:

10,11: haec autem omnia in figura contingebant illis. 10,6: haec

autem in figura facta sunt.
Typos oder figura ist ein von Gott vorbildlich in einer Gestalt

oder in einem Geschehen Dargestelltes, das hinweist auf ein Größeres,

von dem es nur Abbild ist. Der figure haftet Vorläufigkeit an,
sie wird abgetan, sobald die Realität, die sie abgebildet hat, da ist.

211



frg. 648: La figure a subsisté jusqu'à la vérité. P. hört sehr stark
im Wort figure den Begriff Bild heraus. Das Bild bildet etwas ab,
und insofern ist es wahr — aber es bildet nur etwas ab und ist nicht
die Sache selbst, und insofern ist es nur ein Ersatz. P. braucht sogar
das Wort portrait als Synonym zu figure:

frg. 677: figure porte absence et précence, plaisir et déplaisir,
frg. 678: Un portrait porte abscence et présence, plaisir et

déplaisir.
Figure ist beides zugleich: ein da-sein — ein noch-nicht-da-sein.

— Daß es in gewissem Sinne bildhaft schon da ist, das erregt Gefallen

— daß es aber noch nicht eigentlich in Wirklichkeit da ist, das

mißfällt. Die Realität erst schließt das noch-nicht-da-sein und das

Mißfallen aus. Die Zweideutigkeit, das Ja und Nein zu den
Zeremonien, Opfern und dem Gesetz, das sich schon innerhalb des A. T.
findet, läßt sich nur dadurch verstehen, daß dies figures sind. Damit
wird beides zugleich festgehalten: 1. die Wahrheit, die in ihnen ist;
2. daß dies noch nicht die Wahrheit ist. Frg. 684:

Si on prend la loi, les sacrifices, et le royaume pour réalites, on
ne peut accorder tous les passages. Il faut donc par nécessité qu'ils
ne soient que figures. Frg. 685:

Si la loi et les sacrifices sont la vérité il faut qu'elle plaire à Dieu
et qu'elle ne lui déplaire point.

Einerseits ist aber im A. T. gesagt:
Das Gesetz wird geändert werden,
anderseits Es wird ewig dauern.
Das Opfer wird geändert werden,
anderseits Es wird ewig sein.
Es wird ein neues Bündnis gemacht werden,
anderseits Dieser Bund wird ewig dauern.
Israel wird ohne Trost sein.
anderseits Das Szepter wird nie von ihnen ausgehen.

Nur wenn dies figures sind — absence und présence in gleicher
Weise in sich tragen —, erklärt sich dieser Widerspruch.

Was aber ist die Sache selbst, das, was hinter den Figuren steht,
was ist es auf das Gesetz, Zeremonien etc. — die ganze Religion der
Juden abbildend hinweist? P. antwortet frg. 673:

La religion des Juifs a donc été formée sur la ressemblance de la

212



vérité du Messie; et la vérité du Messie a été reconnu par la religion
des Juifs qui en étaient la figure.

La vérité du Messie aber ist die charité.
frg. 670: Tout ce qui ne va point à la charité est figure, l'unique

objet de l'Ecriture est la charité. Tout ce qui ne va point à l'unique
but, en est la figuré. Car puisqu'il n'y a qu(un but, tout ce qui n'y va
point en mots propres est figuré. Sehr deutlich ist frg. 680:

Qu'on vo de même toutes les cérémonies ordonnées, tous les
commandements qui ne sont pas pour la charité, qu'on verra que
ceux sont des figures.

Christus ist es, der den figurenhaften Charakter aufgedeckt hat.
frg. 675:

Il nous a donc appris enfin que toutes ces choses n'étaient que
figures et ce que c'est que: vraiment libre, vrai Israélite, vraie
circoncision, vrai pain du ciel. Das «unique but», unique objet der
Schrift ist die charité; daß diese charité vor allem als commandement

verstanden wird, geht außer aus frg. 680 aus frg. 670 hervor,
wo Pascal von dem

unique précepte de charité
in gleichem Zusammenhang spricht.

Es ist also nicht so, daß die Figuren wie bei Luther das A. T.
ein «Fürbild» auf Christus und seine Gemeinde wäre, auf Christus
und sein Amt direkt hindeuten, sondern sie weisen auf die vérité du
Messie, cet unique précepte de charité, hin. Die charité aber besteht
darin, daß unbedingte Liebe Gott gegenüber gefordert wird und von
Christus ermöglicht wird (qui nous fait aimer Dieu).

Warum aber mußte dies dem jüdischen Volk in figures verhüllt
gesagt werden —, warum hat dieses unique but den Juden nicht
einfach von Gott offenbart werden können? Pascals Antwort finden
wir in

frg. 670: Mais Dieu n'ayant pas voulu découvrir ces choses (que
le royaume de Dieu ne consistait pas en la chair, que les ennemies
de l'homme n'étaient pas les Babyloniens que la circoncision
du corps était inutile etc. (siehe frg. 670) à ce peuple, qui en était
indique, étayant voulu néanmoins les prédire afin qu'elles fussent

connues, il les a quelquefois exprimées clairement, mais
abondamment en figures.

213



Daß Gott in Figuren geredet hat, hat also einen doppelten Grund:
Einerseits die Unwürde des Volkes, die Wahrheit zu hören, andrerseits

der Wille Gottes, sein «unique but» voraussagen zu lassen. —
Es erhebt sich nun aber für Pascal noch die weitere Frage, wozu die
Vielheit und Mannigfaltigkeit der Figuren dient. P. antwortet kurz
darauf:

frg. 669: Changer de figure à cause de notre faiblesse. — Diese
Notiz finden wir weiter ausgeführt in frg. 670, woraus hervorgeht,
daß die faiblesse, die die Mannigfaltigkeit und den Wechsel der
Figuren veranlaßt, unsere Neugier ist, die die Vielfalt sucht (pour
satisfaire notre curiosité qui recherche la diversité).

Weil wir die Vielfalt lieben, eines aber nur nötig ist, nämlich
Gott zu heben (cet unique précepte de charité), darum hat Gott
für dieses eine notwendige die Vielfalt von Figuren geschaffen, die
alle zu dem Einen führen sollen.

Eine direkte Abbildung des Christus findet P. allerdings auch im
A. T. und bezeichnet sie ebenfalls als figure. Adam ist nach frg. 656
forma futuri (Rm 5,14). Noa ist die Figur Christi in frg. 613. Die
Ähnlichkeit mit Christus sieht P. darin, daß er sich verdient gemacht
hat, die Welt in seiner Person zu retten. Dieses a mérité wird
sogleich in seinem anspruchsvohen Tone von P. zurückgedämmt durch :

par l'espérance du Messie. Durch seine Messiashoffnung hat Noa die
Welt gerettet und in bezug auf seine Rettertat ist er figure du Messie.

Il (Noe) a mérité de sauver le monde en sa personne par l'espé-
rence du Messie dont il a été la figure.

Ebenso ist Joseph die Figur Christi. Frg. 768. Hier ist es nicht
nur ein Zug wie bei Noa, der die Ähnlichkeit mit Christus ausmacht,
sondern P. sieht in der Figur des Joseph eine ganze Reihe auf Jesus
hinweisender Linien:

Bien aimé de son père,
envoyé du père pour voir ses frères,
innocent,
vendu par ses frères vingt deniers,
et par là devenu leur seigneur,
leur sauveur,
et le sauveur des étranges,
et le sauveur du monde.

214



Dans la prison Joseph innocent entre deux criminels — Jésus-
Christ en la croix entre deux larrons. Il prédit le salut à l'un et la
mort à l'autre, sur les mêmes apparcences. Jésus-Christ sauve les

élus et damne les réprouvés sur les mêmes crimes. Joseph ne fait
que prédire; Jésus-Christ fait. Joseph demande à celui qui sera
sauvé qu'il se souvienne de lui quand il sera venu en sa gloire;
et celui qui Jésus-Christ sauve lui demande qu'il se souvienne de

lui, quand il sera en son royaume.
Es ist bezeichnend, daß in den beiden letzten Vergleichen gezeigt

wird, wie viel größer Jesus ist als sein Typos, seine Figur. Jesus
ist nicht einfach die Wiederholung der figure, sondern seine ganz
unvergleichliche Überhöhung.

Auch Mose ist, insofern er in Deuteronomium 18 das Vorbild des

Propheten ist, den Gott zu schicken verspricht, die figure Christi;
frg. 711.

Welches aber ist denn die Stellung Pascals zu den übrigen
Gestalten des A. T., die nicht einfach als «figures» bezeichnet werden
können?

Das, was sie alle vereinigt, den Adam, Enoch, Lamech, Noa,
Abraham, Jakob, ist nicht etwa ihre Tugend und ihre Frömmigkeit;
ihre Heiligkeit mitten in der Unordnung dieser Welt besteht
vielmehr darin, daß sie Wartende sind:

(ils) attendaient en patience le Christ promis dès le commencement

du monde.
Adam ist nach frg. 644 le témoin et le dépositaire de la promesse

du Sauveur qui devait naître de la femme. — Noa hat die Welt par
l'espérance du Messie gerettet, Abraham ist das Geheimnis des

Messias anvertraut worden, das er von ferne gegrüßt hat (Dieu lui
a fait connaître le mystère du Messie, qu'il a salué de loin). Der
sterbende Jakob ruft, seine Abschiedsworte unterbrechend, aus:
Salutare tuum expectato Domine. Moses und die anderen glaubten
dem, den sie nicht sahen, und verehrten ihn, indem sie auf die ewigen
Geschenke sahen, die er ihnen vorbereitet. Das also ist, was P.

wichtig ist an diesen Gestalten des A. T. Er interessiert sich nicht
für ihre Individualität und Persönlichkeit und bleibt darin auf der
echt biblischen Linie; sondern darum sind sie ihm wert, weil sie alle

215



ihre Augen auf das eine Ziel gerichtet haben, auf den einen, Jesus
Christus. Es ist nur eine Gestalt, der Pascal als Persönlichkeit
nähergetreten ist, von der er mit einer Art von Begeisterung spricht:
David.

Frg. 752: David, grand témoin: roi bon, pardonnant, belle âme,
bon esprit, puissant; il prophétisé et son miracle arrive, cela est
infini.

Fragen wir zum Schluß dieses Abschnittes noch nach der Beziehung

zwischen A. T. und N. T., so ist die Antwort in dem Gesagten
über Pascals Verständnis des A. T. zum großen Teil gegeben. —
Zwei Fragmente können uns die Frage noch etwas präziser
beantworten:

frg. 740: Jésus-Christ que les deux Testaments regardent, l'Ancien

comme son attente, le Nouveau comme son modèle, tous deux
comme leur centre.

Mehr anthropozentrisch als christozentrisch — welcher Ausdruck
für frg. 740 im wahrsten Sinne des Wortes stimmt — ist die Frage
in frg. 666 beantwortet, wo mehr gefragt wird: Was bedeutet der
Unterschied des A. T. und N. T. auf den Menschen gesehen? «L'Ancien

Testament contenait les figures de la joie future, le Nouveau
contient les moyens d'y arriver.

Das Tiefste aber in dieser Frage scheint er mir in frg. 684 gesagt
zu haben: Jesus Christus ist die Aufhebung aller Widersprüche
der Schrift:

Le véritable sens de l'Ecriture et des prophéties n'est donc pas
celui des Juifs:

mais en Jésus-Christ toutes les contradictions sont accordées.

Pascal und die Juden

Daß sich dieser Abschnitt zum Teil mit schon Gesagtem
überschneiden muß, ist durch die enge Beziehung zwischen A. T. und
Juden gegeben. Daß trotzdem das A. T. und die Juden voneinander
getrennt werden können, ergibt sich schon daraus, daß die Juden
ein anderes Verständnis des A.T. haben als die Christen, daß sie

dem in ihren eigenen Schriften Geweissagten in Christus gekommenen

Messias nicht Glauben schenkten.

216



Daß das jüdische Volk als solches und nicht nur sein Buch ernst

genommen wird, war schon daraus ersichtlich, daß die Juden als

Volk, als Rätsel der Weltgeschichte, eine erste marque de Dieu in
der obscurité der Welt darstellen. Daß Pascal dem jüdischen Volk
und nicht nur seinem Buch so große Beachtung schenkt, zeigt, daß

er die Geschichte, Gottes Geschichte mit diesem Volk ernst nimmt
und zeigt letztlich auch, daß er den Gott der Geschichte, den
biblischen Gott, ernst nimmt. Gott ist ein Gott der Geschichte, non des

philosophes et des savants, ist eine tiefgreifendste, weittragendste
Erkenntnis in Pascals Leben. Daraus allein erklärt sich, weshalb
das jüdische Volk in den Pensées so außerordentlich oft erwähnt
wird und ein Pascalkenner soweit gehen kann und Pascal den
letzten Propheten Israels zu nennen (Brunschwieg: Introduction
aux Pensées de Pascal). Pascals Stellung zu den Juden ist zwar sehr
verschieden beurteilt worden: Havet (Etudes sur les Pensées de

Pascal) urteilt: Pascal est sans entrailles pour les Juifs. Ähnlich
urteilt ein jüdischer Gelehrter der bei Pascal offenkundige
Ablehnung des Judentums findet. Ganz anders lautet das Urteil
Voltaires, der Pascal Parteinahme für die Juden vorwirft.

Wir werden die Frage noch zu beantworten haben, weshalb es

zu so ganz gegensätzlichen Urteilen über die Stellung Pascals zu den
Juden kommen kann.

Wir fragen zunächst welchen Zweck das jüdische Volk, nach
Pascal, in dieser Welt hat. Schon durch diese Frage, die eine besondere

Sinnhaftigkeit des jüdischen Volkes voraussetzt, ist die besondere

Stellung Israels in der Völkerwelt gekennzeichnet. Diese
Sinnhaftigkeit ist schon daraus zu erschließen, daß Gott dieses Volk
gemacht hat: Dieu a fait le peuple juif. frg. 621 :

Il (Dieu) commença d'établir un peuple sur la terre, formé exprès.
Seine Bestimmung, für die Gott es geschaffen hat, besteht
1. einmal darin, daß es bis zum Volk des Messias bestehen sollte.
frg. 621: qui (le peuple) devait durer jusqu'au peuple que le

Messie formerait par son esprit.
2. Ist es dazu da, das Buch, das von der Schöpfung erzählt,

überhaupt die Schrift, zu bewahren.
frg. 622: La création du monde commençant à s'éloigner Dieu a

pourvu d'un historien contemporain et a commis tout un peuple

217



pour la garde de ce livre — afin que cette histoire fût la plus authentique

du monde.
3. Vor allem aber soll es Zeuge sein für den Messias.

frg. 641: C'est visiblement un peuple fait pour servir de témoin
au Messie (Js. 43,10; 44,8).

Diesem Volk bat Gott die Prophezeiungen anvertraut (frg. 571).
Die Juden sind es, die die Prophezeiungen auf den Messias, der nach
frg. 616 immer geglaubt worden ist und der (frg. 617) seit dem

Anfang der Welt immer geglaubt und verehrt worden ist, treu
bewahrt haben. Ihnen wird von Pascal Liebe und Treue und ein
außerordentlicher Eifer in der Ausführung dieses Auftrages
zuerkannt. Daß die Prophezeiungen bewahrt wurden, ist darum nämlich
von so großer Wichtigkeit, weil sie Ersatz sind für die manière
visible seines ersten Kommens. Die Pracht des Messias bestand
darin, daß das ganze jüdische Volk ihn vor seiner Ankunft vorausgesagt

hat.
Frg. 792: Quel homme eut jamais plus d'éclat? Le peuple juif

tout entier le prédit avant sa venue. Dieser ganze «éclat» hat nur
dazu gedient, ihn uns erkennbar zu machen:

Tout cet éclat n'a servi qu'à nous, pour nous le rendre réconnais-
sable.

4. Sind die Juden das Bild des Messias. Sie sind
frg. 663: très conformes au Messie pour le figurer
und frg. 675: le peuple ennemie (juif) est la figure et représentation

du même Messie qu'ils ignorent.
Nun aber kann die ganze wunderbare Heilsgeschichte Israels

nicht nur vom Gesichtspunkt des Zeugendienstes aus verstanden
werden. Auch ist sehr deutlich, daß das jüdische Volk noch anderes

erwartete als den Messias — fruchtbares Land, langes Leben,
Herrschaft über die Feinde. Was bedeutet diese ganze erdenhafte
Gebundenheit des A. T., was diese massive Diesseitigkeit, die pensées
terrestres (frg. 670)? Was bedeutet die ganze wunderbare Heils-
geshcichte voller sichtbarer, fleischlicher Wunder? Unmöglich kann
bloß dies das Ziel Gottes gewesen sein, von der Sintflut zu retten
und es von seinen Feinden zurückzukaufen, bloß um in ein fruchtbares

Land zu führen. Wir sehen hier Pascal an einem Punkt stehen,
wo zwei seiner Grundüberzeugungen hart aufeinanderstoßen: Einer-

218



seits ist Gott der Gott der Geschichte; die alttestamentliche
Geschichte will daher in ihrem realen, wunderbaren Geschehen ernst

genommen werden — andrerseits ist Gott un Dieu qui fait sentir
à l'âme qu'il est son unique bien, que tout son repos est en lui,
qu'elle n'aura de joie qu'à l'aimer — ein Gott der Liebe und des

Trostes, ein Gott, der das Herz derer erfüllt, die er besitzt, ein Gott,
der die Menschen innerlich ihr Elend und sein Erbarmen spüren
läßt, der sich eint mit dem Grund der Seele, der sie füllt mit
Demut, Freude Vertrauen, Liebe.

Welche Lösung findet nun Pascal zwischen dem Gott des A. T.
qui se fait sentir extérieurement, der sorgt für das äußere Leben und
die Güter der Menschen, der seinen Verehrern eine Reihe glücklicher
Jahre gibt?

Wir spüren: Hier stehen wir an einem kritischen Punkt — wo
das Gottesbild Pascals in eine gefährliche Zweiheit auseinanderzufallen

droht — in einen Gott der Juifs und einen Gott der Chrétiens

— und die gefährliche und falsche Lösung Marcions am Horizont

erscheint. Die Lösung Marcions wäre für Pascal um so
naheliegender, da wir ja schon oft einer an einen Dualismus grenzenden
Anthropologie P. s begegnet sind, die mit der Trennung des
Fleisches als dem Bösen von der Seele als dem Guten sich dem Plato-
nismus auffallend näherte.

Entwertet nun Pascal das A.T.? Greift er zu dem pädagogischen
Gesichtspunkt, d. h. sieht er, daß Gott sich so zu den Menschen

herabgebeugt hat, und so ihnen im Alten Bunde seinen Willen
kundtat und seine Gnade, daß sie ihn verstanden?

Die erste Lösung kommt für Pascal nicht in Frage. Die zweite
Lösung streift er oft, ohne sich aber den pädagogischen Gesichtspunkt

zu eigen zu machen. Dieses Problem Pascals kann begrifflich
noch anders gefaßt werden: Welches ist die Beziehung der visibilité
des A. T. zur invisibilité des N. T. — oder: welches ist die Beziehung
zwischen den biens de la nature und den biens de la Grâce, zwischen
dem Gott, qui se fait sentir extérieurement und dem Gott, qui se fait
intérieurement? P. antwortet: Die Beziehung zwischen den beiden
Größen ist die, daß das eine das andere beweisen soll. Daß Gott das

sichtbare Gut macht, soll beweisen, daß er auch das Unsichtbare
machen kann (frg. 643). Die Sichtbarkeit der Befreiung beim Roten

219



Meer ist Beweis für die unsichtbare Befreiung, die sich durch
Christus vollzieht.

Daß das sichtbare Geschehen die Möglichkeit des unsichtbaren
Geschehens beweisen soll, belegt P. mit Mark. 2,10 und 11: Ut
sciatis quod filius hominis habet potestatem remittendi peccata,
tibi dico: surge. Wie Christus den Kranken äußerlich heilt, um damit
seine Macht, ihn innerlich zu heilen, zu beweisen, so sind die Machttaten

Gottes im Alten Bunde, les visibilités, les biens de la nature,
Beweis für seine Macht über die invisibilité, die biens de la grâce
des Neuen Bundes.

Frg. 643: Il a fait dans les biens de la nature ce qu'il devait faire
dans ceux de la grâce — afin qu'on jugeât qu'il pouvait faire l'invisible,

puisqu'il faisait bien le visible. Und weiter:
Dieu a donc montré le pouvoir qu'il avait de donner les biens

invisibles par celui qu'il a montré qu'il avait sur les visibles.
Die Juden sind mit ihrer ganzen Diesseitigkeit, mit ihrem

Ernstnehmen der zeitlichen Güter dazu da, ein Beweis zu sein für die
Macht Gottes auch über diese sichtbare Welt, von dem aus dann
auf seine Macht über die unsichtbare Welt geschlossen werden kann.
Umgekehrt liefert das jüdische Volk den Beweis dafür, daß der
Wille Gottes, die Seinen von den zeitlichen Gütern zu trennen, nicht
seiner Machtlosigkeit über diese zeitlichen Güter entspringt.

Frg. 645 : Dieu voulant priver les siens des biens périssables pour
montrer que ce n'était pas par impuissance, il a fait le peuple juif.

P. sieht also hier die ganze Diesseitigkeit des A. T. nicht in einem
pädagogischen Plan Gottes mit dem Volk begründet, sondern gleichsam

in einem apologetischen Plan Gottes: pour montrer — afin
qu'on jugeât.

Trotz dieser Rechtfertigung der Diesseitigkeit des A. T. bleibt
sie ihm doch, ganz besonders in den Verheißungen, ein schwerer
Anstoß. Die Diesseitigkeit und Fleischlichkeit auch in den messia-
nischen Prophezeiungen kann er nur so deuten, daß sie in der
Fleischlichkeit und Unwürdigkeit dieses Volkes begründet ist, das
Gott ausersehen hatte, dépositaire du Testament zu sein. Wären
die Prophetien in ihrem geistlichen Sinn offenbar gewesen, so wären
die Juden nicht im Stande gewesen, diese Prophetien zu bewahren,
denn sie wären nicht fähig gewesen, sie zu lieben.

220



Frg. 571: Si le sens spirituel (des prophéties) eût été découvert,
ils n'étaient pas capables de l'aimer et ne pouvant le porter, ils
n'eussent pas eu le zèle pour la conservation.

Die Diesseitigkeit und fleischliche Massivität der Heilsgeschickte
ist für Pascal außer in dem «apologetischen» Plan Gottes darin
begründet, daß Gott um die Erwartung seines Kommens im
jüdischen Volke zu stärken und wachzuhalten, er sie niemals ohne
Versicherungen (assurances) seiner Macht und seines Willens gelassen

hat. Erg. 644: Als die Schöpfung und der Fall und die Verheißung
des Erretters in Gefahr waren in Vergessenheit zu geraten, da hat
Gott Noa geschickt als figure de Jésus-Christ und hat ihn durch ein
Wunder gerettet. Dieses Wunder ist eine Bestärkung (assurance).
Es zeigt sowohl Gottes Macht, die Welt zu retten, als auch den

Willen, es zu tun, und bestärkt die Hoffnung auf den Kommenden.
Durch die Heilstaten und die Heilsgestalten (figures) hat Gott die
Ueüshoffnung in seinem Volke lebendig und wach gehalten und
damit das zur Erfüllung seiner Aufgabe: Träger der Prophetien zu
sein, fähig gemacht.

Die ganze Heilsgeschichte des Volkes hat daher nur vorläufige
Bedeutung, seine Heilstatsachen sind nur signes und figures auf das
zentrale Heilsgeschehen in Christus hin. Durch das alttestament-
liche Heilsgeschehen leuchtet das Licht des zentralen Heilsgeschehens,

es ist nicht abgelöst von diesem zu verstehen. Die alttesta-
mentlichen diesseitigen Wunder sind hinweisende Zeichen der
Heilsmacht und des Heilswillens Gottes, der in Christus dann endgültig
erschienen ist.

Aus dem figurenhaften Charakter des A. T. (l'Ancien Testament
est figuratif) der Heilstatsachen und Prophetien (la manière de la
venue de Christ est prédit en figures) erwuchs aber dem jüdischen
Volk, als einem peuple charnel, eine große Gefahr, an dem es schließlich

zu Fall gekommen ist.
Frg. 670: Les Juifs ont tout aimé les choses figurantes et les ont

si bien attendues, qu'ils ont méconnu la réalité. Sie haben die
Darstellung für das, was damit dargestellt werden wollte, genommen
und den Verheißenen, als er kam, abgewiesen. Sie suchten in ihm
eine grandeur charnelle; frg. 662. Frg. 609: (ils) attendaient un
Messie charnel. Denn sie sind durch die großen Wunder, die sie

221



erlebt hatten, und die sie nicht als Zeichen auf das zukünftige
Wunder genommen hatten, gleichsam stumpf geworden für den

eigentlichen Sinn hinter dem Geschehen.

Frg. 642: Les Juifs étaient accoutumés aux grands et éclatants
miracles et ainsi, ayant eu le temps de la mer Rouge et la terre de

Canaan comme un abrégé des grandes choses de leur Messie, ils en
attendaient donc les plus éclatants dont ceux de Moïse n'étaient que
les échantillons.

Doch gerade durch ihren Unglauben sind sie weiterhin Zeugen,
durch ihn sind sie zu unverdächtigen Zeugen geworden.

Frg. 761: Et par ce refus ils sont des témoins sans reproche. Ja,
was noch mehr als das ist: gerade durch ihren Unglauben erfüllen
sie die Prophezeiungen: et qui plus est, par là ils accomplissent les

prophéties.
Die unverdächtige Zeugenschaft der Juden, ein Begriff, der sich

auch bei Augustin, De civitate, 17, findet, der aber durchaus nicht
neutestamentlich ist, ist für P. von großer Wichtigkeit. Er geht
so weit, daß er sagt:

Il ne suffisait pas qu'il y eût des prophètes, il fallait que leurs
prophéties fussent conservées sans soupçon.

Frg. 750: Si les Juifs eussent été tous convertis par Jésus-Christ
nous n'aurions plus que des témoins suspects.

Doch sind die Juden nicht nur dadurch, daß sie als unverdächtige
Zeugen die Prophetien, auf die das Christentum sich beruft, bewahrt
haben und noch bewahren, wichtig für den Beweis des Christentums,
sondern sie sind es schon durch ihre ganze gegenwärtige Existenz.
Sie sind ohne Propheten, ohne König, ohne Trost, ohne jegliche
Hoffnung, ohne Erlöser, den sie vergeblich erhoffen (frg. 638, 639).

Frg. 640: C'est une chose étonnante et digne d'une étrange
attention de voir ce peuple juif subsister depuis tant d'années, et
de le voir toujours misérable, étant nécessaire pour la preuve de
Jésus-Christ et qu'il subsiste pour le prouver et qu'il soit misérable
puisqu'il l'ont concilié.

Ja, eigentlich ist es so, daß die Juden sich auf keine Weise dem

Zeugendienst hätten entziehen können, der ihnen von Gott
aufgetragen worden war.

Frg. 762: Que pouvaient faire les Juifs, ses ennemis? S'ils le

222



reçoivent ils le prouvent par leur réception, car les dépositaires de

l'attente du Messie le reçoivent, s'ils le renoncent, ils le prouvent par
leur renonciation.

Ihr Unglaube mußte uns zum Heile dienen: frg. 745:
Mais c'est leur refus même qui est le fondament de notre créance.
Nun aber ist es nicht so, daß alle Juden den Messias verwarfen.

Das jüdische Volk trennte sich zur Zeit des Messias:

Frg. 748: Au temps du Messie le peuple se partage. Les spirituels

ont embrassé le Messie — les grossiers sont demeurés pour lui
servir de témoins.

Was Pascal unter grossiers versteht, erläutert frg. 609, wo der

Begriff les grossiers durch charnels ersetzt ist. In jeder Religion hat
es zwei Arten von Menschen, so auch bei den Juden:

frg. 609: parmi les Juifs, les charnels et les spirituels. Die Juifs
spirituels sind die vrais Juifs (609). Worin sieht nun Pascal den
Unterschied zwischen den Juifs spirituels, vrais Juifs, und den Juifs
charnels, grossiers?

P. antwortet frg. 608 :

Les uns n'avaient que les affections païennes, les autres avaient
les affections chrétiennes.

Die Juifs charnels sind dadurch gekennzeichnet, daß sie einen
fleischlichen Messias erwarten:

frg. 609: Les Juifs charnels attendaient un Messie charnel.
Frg. 607: Le Messie selon des Juifs charnels, doit être un grand

prince temporel.
Frg. 608: Ils (les Juifs charnels) connaissent le vrai Dieu et

n'aimaient que la terre.
Sie sind es, die Pascal in frg. 758 als méchants bezeichnet, die die

versprochenen Güter materiell verstanden haben: les méchants,
prenant les biens promis pour matériels..., denn sie nennen gut,
was ihr Herz liebt, also einen leiblichen Messias

«qui fait dompter les nations».
Sie sind es, die nicht gesehen haben (692), daß es keinen andern

Feind der Menschen gibt als die concupiscence, welche sie von
Gott abwendet, und daß nicht das fruchtbare Land ein Gut ist,
sondern daß es kein Gut gibt außer Gott. Les Juifs charnels sind die,
von denen gilt:

223



(ils) croient que le bien de l'homme est en chair et le mal en ce

qui les détourne des plaisirs des sens.
Von den Juifs spirituels aber gilt frg. 692:

(ils) cherchent Dieu de tout le cœur, qui n'ont de déplaisir que
d'être privés de sa vue, qui n'ont de désir que pour le posséder et
d'ennemies que ceux qui les eu détournent, qui s'affligent de se voir
environnés et dominés de tels ennemis.

Die Juden spirituels sind insofern die chrétiens de la loi ancienne
(frg. 609), weil sie wie die wahren Christen einen Messias erwartet
haben, durch den sie Gott werden heben können.

Frg. 607 : Les vrais Juifs et les vrais Chrétiens ont toujours
attendu un Messie qui les ferait aimer Dieu et par cet amour triompher

de leurs ennemis (gemeint ist: inquiétés et concupiscence).
Frg. 609: Les vrais Juifs et les vrais Chrétiens adorent un Messie

qui fait aimer Dieu.
Wir haben uns am Anfang dieser Ausführung über die Juden

über die Beurteilung der Stellung Pascals zu den Juden bei
Pascalkennern orientiert und sind dabei aufeine merkwürdig widerspruchsvolle

Beurteilung gestoßen. Wer hat nun Recht? Wir können nicht
für den einen oder andern Pascalkritiker Partei ergreifen — da wir
gesehen haben, daß der «Widerspruch» in Pascals Stellung zum
Judentum selbst hegt. Es ist für ihn einerseits das auserwählte
Volk — andrerseits der erbittertste Feind des Christentums, ganz
wie im N. T. Nur daß bei Pascal die leuchtende Hoffnung, die bei
Paulus in Rom. 9-11 sich machtvoll durchringt: Ganz Israel wird
noch gerettet werden — gänzhch fehlt.

Auch entspricht der Begriff Juifs charnels im Gebrauch Pascals,
trotz der wörthchen Übereinstimmung, nicht dem Iaqai]X xaxà aagxa
bei Paulus.

Der Begriff oagi hat Pascal nicht in seiner ganzen Tiefe, als die
Geist-Leib-Seele-Einheit umfassende sündige Bestimmtheit des
Menschen erkannt, sondern der odgtj Begriff — chair, charnel — ist bei
ihm wesenthch von einem platonischen Duahsmus herbestimmt.
Die «Fleischlichkeit» in diesem Sinne ist aber etwas, das Pascal
verachtet — darin ist er noch irgendwie platonischer Philosoph —,
er verachtet daher auch die Juifs charnels. Dies ist, was die
Kritiker als Ablehnung und Erbarmungslosigkeit aus Pascals Verhält-

224



nis zu den Juden herausgespürt haben.
Wenn wir uns in der Betrachtung der Stellung Pascals zum A. T.

und den Juden in manchem von ihm distanzieren zu müssen glaubten,

so bleibt sie trotzdem in vielem beachtungswert, ja vorbildlich.
Sie hat ihren tiefsten Ansatzpunkt in Pascals Erleben vom Jahre
1654:

Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaak, Dieu de Jacob non des

philosophes et des savants.

ENTWICKLUNG UND MOTIVE
DER AUFERSTEHUNGSHOFFNUNG VOM AT

BIS ZUR RABBINISCHEN ZEIT

Probevorlesting, gehalten von Dr. phil. et theol. Georg Molin am 15. Mai
1953 an der Phüosophischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität zu Graz

Auch wenn einer nicht wüßte, in welcher Richtung die
religionsgeschichtliche Forschung im ersten Drittel unseres Jahrhunderts
sich bewegte, so würde doch ein Blick in die großen Nachschlagwerke,

die in dieser Zeit entstanden sind, genügen, um ihn darüber
zu belehren. Wer etwa in die Encyclopedia Biblica oder in die RGG
oder in das jüdische Lexikon blickt und ein wenig darin blättert,
der findet dort alle Stärken und alle Schwächen dieser Epoche
vereinigt. Die Stärke dieser Zeit ist ihr unbändiger Forschungseifer
und Fleiß, der sie Material aus aller Herren Länder zusammentragen

ließ, mit dessen Hilfe manche Erscheinungen aus ihrer
Isolierung befreit, auf andere neues Licht geworfen werden und so

zu ihrer Erklärung beigetragen werden konnte. Ihre Schwäche hegt
in der Deutung des Materials nach einem Entwicklungsschema,
das längst seine Unhaltbarkeit erwiesen hat. Soweit Erscheinungen
der biblischen Religionsgeschichte in Betracht kommen, fällt überdies

die naive Gläubigkeit an die Hypothesen gewisser Schulen
auf sowie die Annahme, daß alle neuauftauchenden Erscheinungen

225
3 Judaica, Band 9,


	Das alte Testament und die Juden bei Pascal

