
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Die Tagungen "Kirche und Judentum" in Deutschland

Autor: Jasper

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960919

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960919
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE TAGUNGEN «KIRCHE UND JUDENTUM»
IN DEUTSCHLAND

von Pastor Jasper, Bethel

I. Die Eigenart der Tagungen «Kirche und Judentum» in Deutschland

Ein ausländisches Mitglied des Israel-Komitees im Internationalen

Missionsrat sagte, daß die Tagungen «Kirche und Judentum»,
die in Deutschland alljährlich vom Deutschen Evangelischen
Ausschuß für Dienst an Israel (Vorsitzender Professor D. Rengstorf,
Münster) veranstaltet werden, in dieser Form einzigartig seien.
Tatsächlich tragen sie besonderen Charakter. Die «Christlich-Jüdischen
Arbeits-Gemeinschaften» stehen unter dem Leitgedanken der Toleranz.

Man begegnet sich auf humaner Basis. Die «Weltbruderschaftswochen»

haben dazu insofern einen politisch-soziologischen Akzent,
als sie der Bekämpfung der Gruppenvorurteile dienen. Diese Tagungen

«Kirche und Judentum» haben ein grundlegend anderes Ziel:
Man möchte nicht nur gegeneinander tolerant sein, sondern sich
zugleich auch in voller Wahrhaftigkeit begegnen. Das bedingt, daß
die einzelnen Gesprächspartner auch von dem Letzten reden und
einander bekennen, was die Herzen bewegt ; das bedingt ferner, daß

man sich gegenseitig aufschließt und «Masken» fallen läßt. Dann
wird der Sinn der Gespräche nicht darin bestehen, daß man einander
überreden und überzeugen will, sondern einander zu verstehen sucht.
Gerade dann wird der christliche Gesprächspartner sich immer

Theologie und auch Bultmann für eine «Glaubenslegende» (Bultmann, «Syn.
Tradition», 1931, S. 276) hält, sondern dieses Gespräch durchaus als ein
historisches Gespräch ernst nimmt. Aber er versteht das messianische Bewußtsein

Jesu und auch das Bekenntnis des Petrus innerhalb der menschlichen
Sphäre : «Menschlich ist die Gewißheit eines Menschen von seinem Wesen nur
kraft ihrer Erschütterungen; denn an ihnen wird die Mitte zwischen der
Existenz Gottes und dem dämonischen Gotteswahn, der für das authentisch
Menschliche ausgesparte Ort, offenbar!» («Zwei Glaubensweisen», S. 29.)

Auch dieses Gespräch zeigt also Buber wieder, daß Jesus nur ein messia-
nischer Mensch ist. Und es ist unmöglich, ihn durch eine andere, isolierte
Exegese dieser Perikope zu widerlegen. Der Unterschied wird bestehen
bleiben, ob ein Christ oder ein Jude die Perikope liest.

174



bewußt bleiben müssen, daß hier nicht entscheidend ein Theologu-
menon ist, sondern daß unser Wort verstanden wird als Ausdruck
unseres Wesens.

II. Überblick über die bisherigen Tagungen

Abgesehen von Tagungen, die von 1924 bis zum Dritten Reich
stattfanden, wurden inzwischen nach dem Zusammenbruch fünf
solche Tagungen gehalten, und zwar erstmalig im Oktober 1948 in
Darmstadt. Auf ihr stand im Mittelpunkt der Vortrag des früheren
Reichsrabbiners Dr. Leo Baeck : «Das Judentum auf alten und neuen
Wegen». Er kam in dieser Zeitschrift zum Abdruck. Die zweite
Tagung in Kassel, März 1950, stand unter dem Zeichen der
Auseinandersetzung mit dem Antisemitismus. Die dritte ihrer Art in
Düsseldorf 1951 stellte die Frage nach dem Staate Israel heraus.
Die vierte in Ansbach 1952 behandelte das Thema: «Der Mensch in
christlicher und jüdischer Sicht»; und diese letzte Tagung, die vom
2. bis 6. März 1953 in Wuppertal stattfand, hatte zum Thema: «Die

Gerechtigkeit in christlicher und jüdischer Sicht». Dazu sprachen
jeweils drei jüdische und christliche Referenten, und zwar über
«Gottes Gerechtigkeit» Landesrabbiner Dr. Geis, Karlsruhe, und
Prof. D. Dr. Michel, Tübingen; über «Die Gerechtigkeit des
Menschen» Landesrabbiner Dr. Holzer, Dortmund, und Pastor Göte
Hedenquist, Upsala (Schweden), und über «Die Ungerechtigkeit der
Welt und Gottes Gerechtigkeit» Rabbiner Dr. Maybaum, London
(früher Berlin) und Prof. D. Rengstorf, Münster.

Wie bei allen vorhergehenden Tagungen fand auch wieder ein
Rundgespräch statt, an dem sich als Vertreter des Judentums
Dr. Maybaum und Senatspräsident Dr. Franken, Frankfurt, sowie der
Judenchrist Gerichtsdirektor Dr. Oppler, Berlin, beteiligten, während

als Vertreter der katholischen Kirche Prof. Dr. Michl, München,
und als Vertreter der evangelischen Kirche Pastor Dr. Freudenberg,
Vilbel bei Frankfurt, sowie der Gesprächsleiter Pastor Weber, Hamburg,

sprachen. Daß je die Hälfte der Mitwirkenden Juristen und
Theologen waren, gab dem Gespräch rechte Beweglichkeit. Es hatte
die Aufgabe, den Ertrag der Konferenz nach der praktischen Seite
herauszustellen. Erwähnt sei auch, daß am Anfang eines jeden

175



Tages eine Bibelarbeit stand, der Pastor Locher, Wuppertal, Psalmworte

zugrundelegte. Dazu hielt Rev. Leuner, London undHamburg,
den Gottesdienst. Die Tagung schloß mit der Teilnahme am
jüdischen Gottesdienst, dem eine Einführung in den jüdischen Gottesdienst

voraufging.

III. Der Sinn der Gespräche

Wenn es hieß, daß diese Tagung in Deutschland einzigartig sei,
so ist diese Tatsache für uns Christen in Deutschland beschämend
im Gedenken daran, was im Dritten Reich geschah. «Bitte,
verstehen Sie uns recht, wenn ich sage, welch ein ungeheurer Glaube
dazu gehört hat, daß wir über dem schweren Verfolgungsleid nicht
verzweifelten, sondern begonnen haben, ein Neues zu bauen», sagte
einmal ein jüdischer Gesprächspartner. In einem interneren Gespräch
hieß es ebenso einmal von jüdischer Seite: «Man kann doch nicht
von Wiedergutmachung reden, denn sechs Millionen Morde lassen
sich nicht wieder gutmachen ». Hier konnte die Antwort nur lauten,
daß der Sinn des Vertrages mit Israel nur der eine sein könne : Wir
bitten Israel um Verzeihung; und zum Zeichen, daß diese unsere
Bitte ernst gemeint sei, sind wir bereit, nach Kräften Schadenersatz

zu leisten. Ein warmer Händedruck des Verstehens war die Antwort,
und die weiteren privaten Gespräche zeigten, daß hier eine Wand
gefallen war. Gerade wir in Deutschland haben uns im Gespräch mit
Juden immer vor Augen zu halten, daß wir Glieder eines Volkes
sind, das dieses unendliche Leid über das jüdische Volk gebracht
hat. Wenn dann Juden bereits sind, mit uns ein Gespräch zu führen,
können wir nur danken.

Es erhebt sich auch die Frage, was denn der Ertrag der Gespräche
der bisherigen fünf Tagungen sei. Wenn man das Buch von Prof.
Schoeps, Erlangen, «Das jüdisch-christliche Religionsgespräch in
neunzehn Jahrhunderten» liest, empfindet man, daß die Gespräche
aller dieser Jahrhunderte um einen Punkt gekreist haben und nicht
zu Ende gekommen sind. So sind wir auch auf diesen Tagungen
nicht mit dem Gespräch «fertig» geworden. Es muß darum
fortgesetzt werden. Darum kann man auf die Frage nach dem Ertrag
zunächst nur die Antwort geben, daß die Tagungen zu wertvollen

176



persönlichen Begegnungen geführt haben. Gerade in bezug auf die
letzte Tagung darf man vielleicht hinzufügen, daß das Gespräch
überaus lebendig war und in die Tiefe ging. So sagte Dr. Maybaum,
wie wertvoll ihm gerade eine solche personenhafte Begegnung sei.
Sie könne niemals durch ein Buch vermittelt werden. Uns war es
auch ein Geschenk, daß er, dessen Gesicht einen so ernsthaften
Ausdruck hat, anfing zu lächeln, so daß in uns der Wunsch entstand,
daß die Tagungen ferner dazu dienen möchten, daß jüdische Schwestern

und Brüder in unserer Mitte neu lachen lernen. Beglückend
für uns war auch, daß Senatspräsident Dr. Franken im
Rundgespräch uns gestand, daß in seinem Herzen neu ein Glöcklein
angefangen habe zu läuten. Das war uns ein Zeichen dafür, daß in
unseren Gesprächen immer ein «Dritter» dabei gewesen war. Oft war
es auch so, daß, wo die Diskussion zu Ende war, das eigentliche
Gespräch untereinander und miteinander begann. Immer aber muß
auch darum unser Gespräch ein vorläufiges bleiben, weil es nicht ein
Gespräch zwischen Judentum und Christentum ist, sondern nur ein
Gespräch darstellt zwischen einzelnen Juden und einzelnen Christen.
Darum kann es keine Endlösung bringen.

Einmal wurde mißverständlich geredet von «Stufen der
Religionen» und auch war das Wort von der «Absolutheit der christlichen
Religion » gefallen. Diese Wendung löste verständlicherweise lebhafte
Zwiesprache aus. Mit Recht konnte ein jüdischer Teilnehmer darauf
hinweisen, unter welch unglücklichem Stern die Zwangsreligionsgespräche

des Mittelalters gestanden hätten. Er hob auch hervor,
daß die Gespräche der liberalen Zeit recht unbefriedigend verlaufen
seien. Unwillkürlich dachten die christlichen Teilnehmer, daß nun
gesagt werden würde, daß durch die Vorkommnisse der Vergangenheit

die Gesprächsmöglichkeiten noch mehr eingeengt seien.
Tatsächlich wurde auch einmal in anderem Zusammenhange von
jüdischer Seite gesagt, daß das Christentum sich erst «rehabilitieren»
müsse. Aber die Fortsetzung des jüdischen Gesprächspartners hieß

zu unserer Überraschung anders : Um so wichtiger sei die Frage, wie
es nunmehr trotz der schweren Vergangenheit mit ihrem ungeheuren
Leid zu einem neuen Gespräch kommen könne, und da meine er, daß
die Gesprächs-Situation eine einmalige sei, denn Kirche und Judentum

seien im Dritten Reich gemeinsam den Weg des Leides und der

177



Verfolgung geführt worden. Diese Tatsache sei zu werten als «Pfeil
Gottes, daß wir Brüder sind».

Hier sei noch eingeflochten das Erlebnis eines christlichen
Teilnehmers auf der vorletzten Tagung in Ansbach. Er begrüßte eines

Morgens seine christlichen Freunde: «Guten Morgen, Bruder
Soundso ». Ohne es recht zu ermessen, sagte er dasselbe auch zu einem
jüdischen Teilnehmer. Bewegt ergriff dieser sofort die Hände seines

Gegenübers und sagte: «Sie haben zu mir Bruder gesagt!!» Dies
offenbart, worum es immer wieder gehen muß, nämlich, daß wir in
Solidarität einander gegenüberstehen, alle Überwertigkeitskomplexe
beiseite schieben und so im anderen den Menschenbruder sehen, das
«Ebenbild Gottes», unter dem das Judentum und das Christentum
den Menschen sieht.

Den Auftakt der Tagung bildete ein Vortrag von Prof. Dr.
Hagemann, Münster, früher Chefredakteur des ehemaligen katholischen
Zentrumsblattes «Germania», über «Gerechtigkeit und Menschenrechte».

Nach einer geschichtlichen Einleitung sagte der Redner, daß
auch Verfassungen, die ausdrücklich die Menschenrechte
deklarierten, nicht ohne weiteres einen Schutz darböten gegen Willkür
und Toleranz. Die Verfassung der totalitären Staaten sei dafür das
beste Beispiel. Selbst in demokratischen Staaten erliege oft die
Mehrheit der Versuchung, sich zur Intoleranz gegenüber der Minderheit

verleiten zu lassen. Nur wo die Ebenbildlichkeit Gottes im
Menschen erkannt werde, könne es zu echter Verankerung der
Menschenwürde und der Menschenrechte kommen. Gerade der Hinweis
aufdie Vergewaltigung derJuden im Dritten Reich, wo in unmenschlicher

Weise die Menschenrechte mit Füßen getreten worden seien,
mache deutlich, daß die Garantie für die Unversehrtheit der
Menschenwürde im Menschen selbst ruhe. Er müsse sich seiner
Verantwortung gegenüber dem Menschenbruder vor Gott bewußt sein.
Seine Ausführungen waren nur eine Bestätigung der späteren Erlebnisse

in den Gesprächen, daß die Führung der letzten Zeit mit all
ihrem Leide als «Gottes Pfeil, daß wir Brüder sind», anzusehen ist,
und wohl uns, wenn der jüdische Gesprächspartner empfindet, daß

wir in ihm einen Bruder sehen: «Sie haben zu mir Bruder gesagt! !»

178



IV. Aus dem Inhalt der Vorträge

Bei den Vorträgen bestand immer die Gefahr, daß der jüdische
und der christliche Referent gegenseitig «monologisch» redeten.
Evangelische Theologen erliegen ihr leicht und treiben vielleicht
gar «instinktlos Theologie». Landesrabbiner Dr. Geis bekannte so

auch in der Aussprache über sein Referat, daß ihm eine Antwort
nicht leicht falle. Wir redeten zwar die gleiche Sprache, aber sie sei

selbstverständlich vom Christlichen her geformt und nicht vom
Jüdischen. So bedürften die Begriffe, die man gebrauchte, immer
auch einer Umschaltung. Man sei von einem anderen Erlebnis gestaltet.

Für einen christlichen Theologen sei es auch in einem ganz anderen

Sinne möglich, eindeutig zu antworten, wie für den Juden, denn
der Jude könne nicht im Namen des Judentums eindeutig Antwort
geben. Seine Antwort fordere immer eine Ergänzung von anderer
(jüdischer) Seite oder müsse sich gefallen lassen, von anderer
(jüdischer) Seite in Frage gestellt zu werden. «Einheit und Eindeutigkeit
gibt es nur in der Halacha; nach der theologischen Seite hin sind wir
die ,Erzählenden'». Die theologische Position sei «unsystematisch».

Trotz dieser Einschränkungen, die von beiden Seiten gelten, darf
man sagen, daß die Referate so gehalten wurden, daß deutlich das
Bemühen zu erkennen war, aus einer gegenseitigen inneren
Auseinandersetzung mit der Position des anderen heraus zu reden. Das hat
auch die Aussprache so stark befruchtet.

1. Die Gerechtigkeit Gottes

In den Referaten «Die Gerechtigkeit Gottes» gingen beide Redner
davon aus, daß in Gott Gerechtigkeit und Barmherzigkeit in eins zu
schauen seien. Auch nach jüdischem Gefühl — so sagte Dr. Geis —
seien beide nicht voneinander zu trennen; immer aber werde die
Gerechtigkeit Gottes auch als Problem empfunden, wenn der Mensch
sein Leiden nicht zu begreifen vermag. Der Jude wisse, daß Leid und
Unglück zum Leben gehöre. Bei aller Klage und allem Jammern
schreite er jedoch nicht fort zum Zweifel an Gottes Gerechtigkeit.
Dem biblischen Menschen seien die Katastrophen vertraut gewesen,
während wir als Nachkommen einer bürgerlichen Welt dem Leide

179



nicht mehr gewachsen seien. Immer zeige die Bibel, daß wahres
Leid als Strafe Gottes empfunden und gedeutet werde. Dazu führte
Dr. Geis Barths Satz an: «Gottes Zorn ist die dem Unglauben
verhüllte Gerechtigkeit Gottes.» Jedenfalls werde im Judentum das
Leid erklärt und verstanden als ein Versagen des Menschen, das
seine Antwort in Gottes Strafe fände.

Die Teschuwa, die Bekehrung, aber bejahe die menschliche Sünde

genau so wie die göttliche Strafe und ermögliche die Umkehr zu Gott :

«Größer als der Gerechte ist der Umkehrende.» Die göttliche Strafe
sei eine «Sprosse zur Umkehr».

Immer hat sich auch das Judentum ein Empfinden dafür bewahrt,
daß es sich um die Gerechtigkeit eines Kollektivs handle, eben des

gesamten Volkes, so daß für die Sünde eines einzelnen auch das

ganze Volk mitzuleiden habe. Das führe stets zur Frage, warum es
die Juden so schlecht haben. Immer sei die Antwort, daß die Gefahren

des Weges zu ertragen seien auf Grund des Ursprunges, der in
der Erwählung durch Gott beruhe, und im Blick auf die Zukunft, die
Gott verheiße. Sie seien «Züchtigungen aus Liebe». Der Jude erleide
die Geschichte, aber er warte auf die Stunde der Offenbarung der
Herrschaft Gottes. Das ganze Religionsgesetz sei nicht anders zu
werten als die Verfassung des Königtums Gottes. Gerade das führe
den Juden immer wieder dahin, daß er auf sein Leiden letzthin
reagiere wie der biblische Mensch. Er suche die Quelle des Leides in
seiner Sünde. So komme er schließlich dahin, zu. fragen, nicht,
warum ich leide, sondern «ob ich Dir zuwillen leide». Der Mensch
werde im letzten Gericht von Gott gefragt: Hast du des Heils
geharrt? Dieser Frage ins Auge zu schauen, erfordere von dem Juden
Geduld.

Nach dem gleichen Ausgangspunkt wie Dr. Geis schloß Prof. D.
Dr. Michel diese Gedankenreihe mit dem Satz ab, daß das Alte
Testament Ausdrucksform dafür sei, wie die Gerechtigkeit Gottes
zu Israel komme. Zugleich weise es aber über Israel hinaus, da
die Gerechtigkeit Gottes nach dem Alten Testament einen
Heilswillen Gottes offenbare. Auch das Neue Testament habe die Gerechtigkeit

Gottes zum Thema. Ihre Besonderheit bestehe darin, daß sie
ihre Darstellung im Wort und Werk Jesu finde. Darum gehe es bei
der Auseinandersetzung zwischen Christentum und Judentum nicht

180



um die Darstellung zweier Ideen, sondern um die Ausdrucksform
zweier Arten des Glaubens, in denen die Gottesgerechtigkeit präsent
und offenbar werden solle. Er bezog diese seine Sätze, was die christliche

Position angeht, zunächst auf die Darstellung der Gerechtigkeit

durch den Evangelisten Matthäus, dem es um die Aufrichtung
der Gerechtigkeit schlechthin (ohne bestimmenden Genitiv) gehe, als

Umschreibung für das Weltregiment Gottes. Gottes Gerechtigkeit
ist das, was kommt und präsent wird im Wort und Werk Jesu. Die
Gerechtigkeit sei der Grundbegriff, unter dem die neue Weltzeit, die
mit Jesus gekommen sei, stehe, und in der die Herrschaft Gottes
offenbar werde. Er faßte diese von Matthäus geschilderte Gerechtigkeit

auf als einen Kampf um die vollkommene Gerechtigkeit. Der
erste Evangelist habe das quantitative Denken über die Gerechtigkeit

aus dem Judentum übernommen. So schildere er auch Jesus als
den «Zadik», der gekommen ist, um alle Gerechtigkeit zu erfüllen.
Indem Matthäus das Gesetz radikalisiere, werde aber sein Begriff
der Gerechtigkeit ein Hinweis auf das Kreuz Jesu. Das rücke ihn
an Paulus heran, dem sich die Gerechtigkeit im Kreuz Jesu konkretisiere.

Paulus sähe im Kreuze Jesu die beiden Hände Gottes, die
Gerechtigkeit und die Barmherzigkeit Gottes in eins.

Andererseits sei das Kreuz trotz der Offenbarung der Gerechtigkeit

auch das Zeichen für ihre Verhüllung. Dieser scheinbare Gegensatz

gehöre im Neuen Testament zusammen. So sei das Problem der
Gerechtigkeit Gottes nicht gelöst. Die Kirche warte auf die
Volloffenbarung der Gerechtigkeit Gottes. Sie sieht sie aber gebunden
an den Menschensohn, an den Messias Jesus von Nazareth, gebunden
an Jesus, den Juden.

Beiden, Juden und Christen, sei aber gesagt, daß wir in die
Geschichte Gottes hineingestellt sind. Gerade darum gehe das, was
in die Geschichte hineingegeben ist, auch nicht verloren. So entstehe
die Frage, ob die Antwort, die der Talmud auf das Alte Testament
gebe, richtig sei, oder aber die, die wir im Neuen Testament vor uns
sehen. Beide, Juden und Christen, sind Wanderer durch die Wüste.
Beide sind Prediger der Gerechtigkeit. Um so mehr sei ein
Verstehen nötig. Wir als Christen müßten aber bei dem Zeugnis
bleiben, daß die Gerechtigkeit Gottes offenbar sei nur in Jesus
Christus.

181



2. Die Gerechtigkeit des Menschen

Die Referate über die Gerechtigkeit des Menschen führten zur
Darstellung der tiefen Unterschiedlichkeit der Auffassungen. Pastor
Hedenquist unterschied zwischen der Gerechtigkeit coram homini-
bus und in deo und suchte den Begriff der Rechtfertigung in Luthers
Auffassung zu entwickeln. Merkwürdig sei, daß jeder Mensch gerecht
sein wolle. Die wahre Gerechtigkeit des Menschen aber sei letzthin
keine Gerechtigkeit des Menschen, sondern Gottes. Gott handle
durch den Menschen. Das führte den Redner zu der Frage, welche
Aufgabe damit dem Menschen für die Welt gesetzt sei. Der Unterschied

zwischen der Selbsterlösungsgerechtigkeit im Judentum und
der Rechtfertigung durch den Glauben sei gegeben durch das Kreuz
Christi. Die Rechtfertigung aber fordere als Frucht die Gerechtigkeit

der Liebe.
Landesrabbiner Dr. Holzer ging von dem Gedanken aus, daß die

Zedaka auch das menschliche Empfinden und Mitfühlen für den
Leidenden mit umfasse. Damit sei das Sozialrechtliche mit
einbezogen, wenn man von der Gerechtigkeit des Menschen rede. Er
sprach dann über die Uranfänge der Rechtssatzungen in der
Volksgeschichte Israels, wie praktisch das Recht im Volke seine Verwirklichung

und Verankerung finde. Der Richter stehe in der Quaderhalle

des Heiligtums, und so sei der gerechte Richter ein Mitarbeiter
am Werke Gottes. Aber auch der Gerechte gehe nicht ohne Fehl einher

über die Erde, und er versündige sich an seinem Mitmenschen.
So habe er sich immer Micha 6, 8 vor Augen zu stellen und seine

Verantwortung gegenüber dem Nächsten zu erkennen, auch selbst
im Sklaven die Menschenwürde zu achten. Die kurze Darlegung der
beiden Referate läßt erkennen, daß durch den verschiedenen Ansatzpunkt

ohne weiteres auch eine innere Entfernung voneinander gegeben

war.

3. Die Ungerechtigkeit der Welt und die Gerechtigkeit Gottes

Eigengeprägten Gedankenbewegungen stand man im Referat von
Dr. Maybaum gegenüber. Er unterschied zunächst Gerechtigkeit und
Rache. Der Appell des Machtlosen und Elenden in den Psalmen an

182



die Gerechtigkeit Gottes schütze die Gerechtigkeit davor, Rache zu
werden. Wohl mögen der Rächer und der gerechte Richter im Blick
auf den Übeltäter zu gleichem Resultat kommen, aber im Herzen
des einen lodere das Feuer des Hasses, während in dem des andern
der Friede wohne. Die Rache bei den Menschen sei im besten Falle
Gerechtigkeit ohne Erbarmen, während der rächende Gott immer
zugleich auch barmherzig sei. So sei auch die menschliche Gerechtigkeit

nur dann nicht Rache, wenn sie zugleich auch Barmherzigkeit
sei. Der das Todesurteil sprechende Richter bleibe barmherzig,

wenn er den Angeklagten als Kind Gottes ansähe.
Wenn wir jedoch die Gerechtigkeit alsVerwalter von Institutionen

zu vertreten suchen, komme zum menschlichen noch ein weiterer
unpersönlicher Faktor hinzu, der die Gefahr mit sich bringe, daß die
Gerechtigkeit unmenschlich werde. In diesem Zusammenhange
entwickelte er seine Gedanken über die Erbsünde und bezog sie aufden

«politischen Raum», der die Völker aneinander schuldig werden
ließe, weil sie nicht nur dem Gesetz Gottes, sondern auch dem Volks-
nomos verhaftet seien. Das halte sie in einer Schuldverhaftung fest,
denn hier gelte das Freund-Feind-Verhältnis. Die Erbsünde stelle
so eine «unschuldige Ungerechtigkeit» dar. Das Christentum habe
die von Gott gestellte Aufgabe zu erfüllen, den Völkern das Gebot
der «Feindesliebe» zu verkünden, die damit ebenso auf den politischen

Raum bezogen wurde.
Diesem politischen Raum stehe gegenüber der «familiäre Raum»,

der nicht von der Erbsünde bedroht sei, da hier jeder einzelne

«privat» sein könne. Die Andersartigkeit des Judentums, die mit der
Erwählung gegeben sei, sah der Redner darin, daß es ausgeschlossen
sei von dem politischen Raum, da es immer nur die Geschichte
erleide. So sei es nicht einem völkischen Nomos verhaftet, sondern
unterstehe nur dem Gesetz Gottes, und darum sei das Judentum
letztlich anzusehen als «erweiterte Familie».

Professor D. Rengstorf ging in seinem Korreferat von der Spannung

der beiden Aussagen aus, daß Gott die Welt geschaffen habe
und andererseits die Welt «im Argen» liege. Diese Spannung führe
zu der Frage, ob es möglich sei, von einer einheitlichen in sich
geschlossenen Anschauung der Christenheit von der Welt zu sprechen,
und ob es nicht ehrlicher sei, festzustellen, daß zwei unvereinbare

183



Anschauungen miteinander verbunden seien, da der Standort ein

ganz verschiedener sei. Einmal spreche man aus der Sicht Gottes als
des Schöpfers, und sodann aus der Sicht der Welt und ihrer
Ungerechtigkeit.

Die Einsicht in die Ungerechtigkeit der Welt aber soll uns davor
bewahren, das Thema als Thema eines einzelnen Menschen zu behandeln.

Selbstverständlich bleibe das Thema «mein Thema», aber es

gewinne Gewicht auf Grund der Tatsache, daß es das Thema aller
Menschen, mein Thema und Gottes Thema sei, insofern als Er der
Schöpfer, Erhalter und Richter der Welt sei.

Auch die Heilige Schrift verbinde diese Aussagen miteinander-
und zwar könne sie nur so davon sprechen, daß leitender Gesichts,
punkt die Vorstellung von Gott als dem schlechthin Gerechten sei.

Gottes Gottsein finde immer seinen Ausdruck in der Gerechtigkeit.
So hänge das Urteil, ob ein Mensch gerecht sei oder nicht, davon ab,
was vor Gott als Recht gelte. Gottes Gerechtigkeit aber sei immer
handelnde Gerechtigkeit. Darum trage sie zugleich auch den
Charakter der Barmherzigkeit und Güte, und so werde nach Paulus
Römer 2, 4b Gottes Güte und nicht sein Zorn als Beweggrund für
die Buße hervorgehoben.

Wir sprächen sowohl im Judentum wie im Christentum von der
Ungerechtigkeit der Welt im Blick auf Gottes Gerechtigkeit. Das
hege nicht daran, daß die Welt von Gott abgefallen sei, oder daß die
Welt sich als eine ungerechte Welt darstelle, sondern das habe seinen
Grund darin, daß Gott, der Schöpfer der Welt, gerecht ist. Die
vorbehaltlose Güte Gottes als des Schöpfers gegenüber den Bösen und
Ungerechten, Matthäus 5, 45, ohne Rücksicht auf Leistung und
Charakter des Menschen solle die Menschen letzthin zur Erkenntnis,
nicht ihrer Ungerechtigkeit, sondern ihrer Bestimmung und Würde
führen.

Das Bild der Schöpfung sei durch den Sündenfall entsteht, denn
durch ihn sei Gottes Gottheit in ihrer Gerechtigkeit angetastet. Die
Geschichte bezeuge das damit, daß der Mensch sein wohte «wie
Gott». Damit stehe die Welt unter «Gottes Zorn», der seinen
Ausdruck als Gerichte Gottes über die Welt fände, die sowohl die Völker
wie das auserwählte Volk Gottes träfen. Der Sinn der Gerichte Gottes
sei immer ein doppelter. Gott benutze das Gericht, um die Völker

184



als seine Werkzeuge zu gebrauchen, daß er verherrlicht werde, und
es solle Gottes eigenes Volk vom falschen Wege zurückbringen. Weil
es letzthin um den Erweis der Gottheit Gottes gehe, werde der Erzähler

des Alten Testamentes nicht müde, die furchtbaren Gerichte
Gottes als Seine Gerechtigkeit zu preisen.

Auch die urchristlichen Deuter kämen zu gleichem Urteil des
Geschehens. Auch sie seien gehalten von der Gewißheit, daß der
endliche Sieg Gottes komme. (Vgl. Offbg. Joh.) Mit dieser Gewißheit

verbinde sich die Vorstellung einer endgültigen Durchsetzung
Seiner Gerechtigkeit gegenüber aller Ungerechtigkeit. Durchschlagender

Ausdruck dafür sei die Schilderung des letzten Gerichtes über
den einzelnen Menschen, das auch das Gericht über Gottes eigenes
Volk und die Kirche einschließe. So ergebe sich aus allem ein
weitgespanntes, in sich geschlossenes Bild von der Ungerechtigkeit der
Welt hin zu der Gerechtigkeit Gottes.

Dieses Thema sei auch das eigentliche Thema Jesu, weil Er der
Gekreuzigte, Auferstandene und Erhöhte sei. Damit kam der Redner
zur Darstellung der christlichen Schau von der Rechtfertigung des

Ungerechten als einer Gerechtigkeit des Glaubens, nicht als einer
besonderen menschlichen Gerechtigkeit, wobei er herausstellte, daß
für Paulus in der apostolischen Polemik das Objekt stets er selbst sei.

Die Tragik Israels hege darin, daß es bei dem Bemühen um die

Aufrichtigkeit der eigenen Gerechtigkeit beharre und die Lösung aus
der Not und der Ungerechtigkeit nicht von Gott, dem Gerechten,
erwarte. Dadurch ergäbe sich für die Kirche das schwere Problem im
Verkehr mit der Judenschaft, aber diese Diskrepanz zwischen
Christentum und Judentum sei unübersehbar.

Der jüdische Standort in seiner Besonderheit sei damit gegeben,
daß die Judenschaft mit großem Ernst und unübersehbarem Appell
an den einzelnen unter die Gerechtigkeit Gottes sich gestellt wisse.
Darauf hinzuweisen, habe das Judentum stets als ureigensten Dienst
empfunden, und seine Würde bestehe darin, dies in treuer Weise
weiter zu tun. Es sei daher niemals zu vergessen, daß diese Würde
angetastet werde, wenn sie in Frage gestellt werde, und wo das

geschähe, werde die christliche Verkündigung unglaubwürdig.
Christentum und Judentum gingen weite Strecken gemeinsam

in der praktischen Wegbereitung der göttlichen Gerechtigkeit, aber

185



die christliche Verkündigung habe davon auszugehen, daß die
Gerechtigkeit allein in Jesus, dem Gekreuzigten, auferstandenen und
erhöhten Herrn vorhanden sei. Darum sei vor Gott nur der gerecht,
der in Christus sei. Die Folge sei, wo immer durch die Christenheit
die Ungerechtigkeit der Welt festgestellt werde, überall dahin habe
sie den Ruf zur Liebe und Selbsthingabe erschallen zu lassen. Wohl
könnten wir durch die Liebe nicht die Welt wandeln, aber die christliche

Verkündigung ermuntere zur Liebe, weil sie den Erweis der
göttlichen Gerechtigkeit vor sich habe als Güte, die sie in der
Erscheinung Jesu vor Augen habe. Gott sei die Liebe in dem Sinne, daß
Ihn nichts von Seiner Gebundenheit an die Schöpfung zu ihrem Heil
abbringen könne. Darum sei ein Mensch, der Ihm durch Jesus Christus

zugehöre, auch dem Mitmenschen zugewandt, eben weil Gott
Seine Liebe auch dem andern zuwende: «Du sollst deinen Mitmenschen

lieben, denn er ist wie du »

4. Die Aussprache Uber die Referate

Es würde zu weit führen, im einzelnen den Verlauf der Diskussion
wiederzugeben. Darum sei hier nur angedeutet, was in erster Linie
Gegenstand der Aussprache war. Durch das Thema war gegeben, daß
Gedanken über Gerechtigkeit und Rechtfertigung vor Gott sich
immer wieder in den Vordergrund drängten. Sie fanden auch ihren
Ausdruck in der Frage nach dem Wesen der jüdischen Anschauung
über die Teschuwa und ihre Ermöglichung. Es schien uns, daß schon
ein Dissensus zwischen Judentum und Christentum in der Wertung
des Sündenfalles sich ergäbe. Das wurde auch von jüdischer Seite

bestätigt. Das führte weiter zur Frage nach der Erfüllbarkeit des

Gesetzes, die jüdischerseits durchaus bejaht wurde; hieß es doch auch
in einer Diskussion auf der Tagung in Kassel von jüdisch-orthodoxer

Seite her : Gott gäbe doch nur ein Gesetz, das der Mensch auch
erfüllen könne. Wenn dann in der Bibel davon die Rede sei, daß das
Menschenherz böse von Jugend auf sei, so sei damit keine Erbsünde
gemeint, sondern nur eine Schwächung der menschlichen Natur.

Das bedingt ein Zurücktreten der Heilsgeschichte gegenüber dem
Gesetz, da nach gleicher jüdischer Stimme die Heilsgeschichte Gottes
Sache sei, aber der Mensch dem Gesetz Gottes gegenübergestellt sei.

186



So fiel auch in einer Diskussion einer Vorkriegstagung einmal das

Wort : Wir haben es nicht mit Gott, sondern mit seinem Gesetz zu
tun.

Als einmal die Frage nach dem Verhältnis von sittlichem Gesetz
und Speisegesetzen gestellt wurde, beriefsich der jüdische Gesprächspartner

auf das Wort des Paulus, daß der Geist lebendig mache, aber
der Buchstabe töte.

Daß die Gedanken von Dr. Maybaum über Erbsünde und
Feindeshebe ebenso Gegenstand längerer Aussprachen wurden, desgleichen

auch die Darlegungen von Prof. D. Dr. Michel über die quantitative

Gerechtigkeit, die Matthäus hinstelle, lag in der Sache selbst
begründet. Als von den Stufen der Religion gesprochen wurde, wurde
von einer Seite darauf hingewiesen, daß Jesus so tief gestanden
habe, wie kein anderer. Darum sollten auch die Christen darüber einig
sein, daß sie im Juden einem Bruder gegenüberstehen, der in der
Gnade stehe; gelte doch die Grundverheißimg des Alten wie des

Neuen Testamentes beiden : Ich bin der Herr, dein Gott. (Vgl. Lukas
19, 9: Sintemal auch er Abrahams Sohn ist.)

Will man etwas Zusammenfassendes von den Aussprachen sagen,
so dürfen wir voller Freude bekennen, daß sie stets von dem aufrichtigen

Willen, einander zu verstehen, getragen waren. Das war auch
der Beweggrund, zuversichtlich von einer Fortsetzung des Gespräches

zu reden.
Die nächste Tagung soll in Mannheim zur gleichen Zeit (2.—6.

März 1954) stattfinden. In der Aussprache trat wiederholt auch die
Frage hervor, welche Wertung die Schrift im Judentum und im
Christentum empfinge. So ist für die kommende Tagung als Thema
aufgestellt: «Die Heilige Schrift».

Daß die Tagung zumal von der studentischen Jugend stark
besucht war, die fast die Hälfte der Teilnehmer stellte, schien allen
ein verheißungsvolles Zeichen für die Zukunft zu sein. Daß die
Bibelarbeit von den jüdischen Teilnehmern mitbesucht war, zeigte
uns, -wie Juden und Christen die Psalmen gemeinsam lesen können.

187


	Die Tagungen "Kirche und Judentum" in Deutschland

