Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Die Bedeutung Jesu Christi und des ihn bekennenden Glaubens in
Martin Bubers Denken

Autor: Hammerstein, Franz von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960918

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE BEDEUTUNG JESU CHRISTI
UND DES IHN BEKENNENDEN GLAUBENS
IN MARTIN BUBERS DENKEN

von Frawnz voN HAMMERSTEIN, Berlin-Zehlendorf

Wie das Buch von H. J. Schoeps «Jiidisch-Christliches Religions-
gesprich in 19 Jahrhunderten» zeigt, hat es wenig echte Glaubens-
gespriche zwischen Christen und Juden in der Geschichte gegeben.
Dafiir um so mehr gegenseitige Diskriminierungen und Verfolgun-
gen, und das ist besonders fiir die Christen beschimend; denn sie
hitten ja anfangen miissen, weil sie die Mehrheit bilden, und vor
allem auch, weil sie den stidrkeren missionarischen Auftrag haben.
Um mit Juden in ein Gesprich zu kommen, mull man sich vor allem
ehrlich bemiihen, sie kennen zu lernen. Man mull unter anderem
wissen, was eigentlich christlichen und jiidischen Glauben vonein-
ander unterscheidet. Wie dieser Unterschied von einem Juden gese-
hen wird, das zeigt uns Martin Bubers Buch «Zwei Glaubensweisen»,
in dem zwei Arten des Glaubens im Neuen Testament — die israe-
litisch-judische und die griechische — verglichen werden. Auch in
Bubers anderen Schriften finden sich immer wieder verstreute
Bemerkungen, die auf seine Beschiftigung mit dem christlichen
Glauben hinweisen. Diese Offenheit Bubers zeigt, daBl er kein ortho-
doxer Jude ist, der von seinem orthodoxen Standpunkt keinen Ful3-
breit weicht, da3 er aber auch kein liberaler Jude ist, fiir den sein
Judentum zwar vielleicht noch nationale, aber keine religiosen
Werte, Uberzeugungen und Pflichten einschlieBt. Er ist ein leben-
diger, glaubiger Jude, der fragt und sich fragen li8t, den die Tradi-
tionen seines Volkes zu einer neuen Besinnung iiber die Fragen des
Glaubens gerufen haben.

Fir den glaubigen Juden geht es bei der Frage nach Jesus Christus
selten um die messianische Frage, denn Jesus ist fiir ihn nicht der
Messias. Diese Frage spielt aber aus zweierlei Griinden doch immer
wieder hinein. Erstens ist Jesus Christus derjenige, der die messia-
nischen Hoffnungen des Alten Testaments erfiillt hat. Er hat sie
anders erfiillt, als viele erwartet hatten, aber das dndert nichts an

143



der Tatsache, daBl wir diesen Erfiiller nun bekennen. Wenn gliubige
Juden also mit Jesus oder mit Christen irgendwie in Beriihrung
kommen, so steht dieses Bekenntnis der christlichen Kirche immer
im Hintergrund. AuBlerdem kennen die Juden natiirlich dieses
Bekenntnis des christlichen Glaubens, und ihre Fragen nach Jesus,
nach christlicher Lehre und christlichem Leben sind immer geprigt
durch die Tatsache, daB sie den christlichen Anspruch nicht aner-
kennen konnen. Aber Jesus war trotzdem ein Sohn ihres Volkes,
und deshalb kann der Jude seinem Anspruch nicht ganz ausweichen.
Er mul} ihn seinem Glauben einordnen, damit er nicht dauernd ein
storender Faktor ist.

Wir fragen deshalb nun zuerst, fiir wen Buber Jesus Christus
hilt, um dann weiter nach seinen Ansichten iiber die Christen und
die christliche Lehre zu forschen.

A. Wer ist Jesus?
Jesus, ein Mensch

Jesus ist fiir Buber immer ein Mensch, zwar nicht ein Mensch
unter anderen, aber eben doch nur ein Mensch!. Was fiir ein Mensch
ist er? Im Nachwort zum Buch «Gog und Magog» (1949) wird Jesus
in eine Reihe gestellt mit den leidenden Knechten des Herrn, die
alle im Schatten des deutero-jesajanischen «Knechts des Herrn»
stehen. Aber — und das wird uns noch beschéftigen — «er ist aus
der Verborgenheit des ,Kochers® (Jes. 49, 2) getreten», wihrend der
«heilige Jude» darin verblieben ist. Das jiidische Volk ersehnt eine
¢irdische Erfiillung», «eine Erfiillung auf dieser Erde, eine Erfiillung
in und mit dieser Menschheit»2. «Aus dem Menschentum selbst»

! In einer Beschreibung des Isenheimer Altars sagt Buber iiber Jesus:
«... das ist der Mensch, der Mensch von Allzeit und Uberall, von Jetzt und
Hier, der sich zum Ich der Welt vollendet. Das ist der Mensch, der die Welt
umfaBt und an ihrer Vielfdltigkeit nicht vielféltig wird, vielmehr aus der
Kraft seines Weltumfassens selber einig geworden ist, ein einig Tuender.»
(«Ereignisse und Begegnungeny, 8. 20.) Man wird dieses Zitat nicht dogmatisch
pressen diirfen, weil es erstens schon aus dem Jahre 1914 stammt, und weil
es sich zweitens in der Beschreibung dieses Altars befindet.

? «Kampf um Israel», Berlin 1933, S. 102.

144



mul} das «mit dem Wesen gesprochene Wort» kommen, «das dem
Wort Gottes erwidert.» Dieses Wort ist aber eben noch nicht gekom-
men. Der letzte Fiihrertypus des Volkes Israel, der Prophet, weist
auf den Erfiiller, den Messias, hin, indem er jenes Bild des « Knechtes
Gottes» entwirft, eines Knechtes, der um der Intention Gottes
willen Leiden und Sterben auf sich nimmt3. Aber dieser Knecht
wirkt bisher nur in der Verborgenheit; er ist noch nicht ans Licht
getreten, seine Stunde ist noch nicht gekommen.

Jesus, ein verborgener Gottesknecht

Jesus ist fiir Buber solch ein verborgener Gottesknecht, den aller-
dings seine Jiinger aus dieser Verborgenheit herausgerissen haben.
Vor allem Paulus und spéter Johannes haben Jesus «vergottet».
Buber sucht und findet die Erklirung fiir diesen «VergottungsprozeB»
in der Tatsache, daB3 Jesus sich selber in einer personlichen Krisis
seine Gegenwart und Zukunft erklaren wollte. Er fand diese Erkli-
rung in dem Gedanken von dem «Leidensdienst der Bereitung»
und dem «Herrlichkeitsdienst der Erfiilllung». In der ersten Phase
ist er noch ganz der menschliche Knecht des Herrn, wihrend er sich
in der zweiten Phase mit dem «Messias» Daniels und Henochs identi-
fiziert%. Wichtig ist nun, da3 Buber auch zwischen diesem Selbstver-
stdndnis Jesu, das wir gleich noch niher beschreiben werden, und
dem VergottungsprozeB durch Paulus und Johannes keinen Uber-
gang, keine Verbindung herstellen kann.

Jesus bildet sich auf Grund der Danielschen Vision ein, er werde
entriickt werden und dann zum Erfiillungsdienst von oben wieder
auf die Erde gesandt werden. ,

«Der aus dem Lebensstande der Verborgenheit erst Entriickte,
dann aber nicht mehr in eine neue Verborgenheit, sondern in die
messianische Offenbarung Eingehende muf} von oben kommen. . .»

Mark. 14, 62 dient Buber fiir diese These als Beweis: «. . .ihr werdet
sehen des Menschen Sohn sitzend zur rechten Hand zur Kraft und
kommen mit des Himmels Wolken5.» Diesen Vers hilt Buber fiir

8 Vgl. «Kampf um Israel», S. 101.
4 Siehe «Zwei Glaubensweisen», S. 114f.
5 Siehe «Zwei Glaubensweisen», S. 110.

145



echt, aber er weist natiirlich darauf hin, da8 diese messianische
Offenbarung in der Zukunft liege. So bleibt Jesus fiir Buber der ver-
borgene Knecht, wihrend Paulus und Johannes aus der Entriickung
dann eine Auferstehung machen und weiterhin den Erfiillenden in
den Knecht zuriickprojizieren®. Hier kann der Jude nicht mit-
denken, geschweige denn mitglauben. Die Auferstehung eines ein-
zelnen kennt er nicht, und der aus den Wolken kommende «Men-
schensohn» ist noch lange nicht Gott. Vor allen Dingen aber ist
dieser Menschensohn noch gar nicht gekommen.

Jesus, ein sich die Messias-Wiirde anmafender Mensch

Aber nicht nur der Vergottungsproze3 des Paulus ist fiir Buber
unvollziehbar, sondern auch das oben. beschriebene messianische
SelbstbewufStsein Jesu selbst hilt er fiir problematisch. Es kann hier
nicht darum gehen, ob und wie Jesus sich iiberhaupt als der Messias
verstanden hat. Es geht uns nur darum, wie ein Jude einen solchen
Anspruch beurteilt. Nach Bubers Ansicht ist dieser Anspruch in der
jiidischen Geschichte 6fters erhoben worden. In dieser «automessia-
nistischen Reihe» sei Jesus der erste, Sabbathei Zwi der letzte. Jesus
stehe infolgedessen mit Sabbathei Zwi und den anderen Pseudo-
Messiassen zwar nicht auf einer Stufe, wenn man die menschliche
Bedeutung vergleicht, aber er stehe eben doch in dieser problema-
tischen Reihe, die zu immer absurderen Gestalten gefiihrt hat:

«DaB dieser Erste — ... — in der Reihe der unvergleichlich
Reinste, RechtmiBigste, mit wirklicher messianischer Kraft
Begabteste war, dndert nichts an dem Faktum dieser Erstheit,
ja es gehort wohl eben dazu, gehért zu dem furchtbar eindring-
lichen Wirklichkeitscharakter der ganzen automessianistischen
Reihe.» |

Neben den genannten besonderen Merkmalen Jesu weist Buber vor

allem noch darauf hin, daB er sich von den anderen Automessiassen
durch seine Bedeutung fiir die Vélkerwelt unterscheidet?.

¢ Die Entriickung ist fiir den Juden denkbar, weil es im Alten Testament
Entriickungen einzelner (Henoch, Elias) gibt, wihrend die Auferstehung
einzelner nicht bezeugt ist. (Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 101.)

7 Vgl. «Die Chassidische Botschaft», Heidelberg 1952, S. 29, wo B. schreibt:

146



Der Chassidismus hat sich gegen diesen Auto- oder, wie er von
Buber auch bezeichnet wird, «Fiebermessianismus» gewandt®. Die
messianische Selbstunterscheidung ist fiir den Chassid eine uner-
trigliche Anmafung, weil alles Handeln um Gottes willen messia-
nisches Handeln sei. So sei jeder Mensch ein verborgener Messias,
wenn er recht handle, aber kein Mensch diirfe sich anmaBen, der
Messias zu sein; denn diesen gibt es in menschlicher Gestalt nach
chassidischer Lehre noch nicht. Messianische Selbstmitteilung ist
infolgedessen Zersprengung der wahren Messianitit. Jeder Chassid
kann der Erfiillende sein, keiner darf in seinem Selbstwissen etwas
anderes sein als ein Knecht Gottes?®. Diese chassidische Uberzeugung
kann hier nur angedeutet werden, um zu zeigen, welche Gedanken
hinter Bubers Beurteilung Jesu stehen.

Jesus, ein Jude

Wir miissen nun doch ein wenig naher untersuchen, welche Ziige
Buber an Jesus als genuin jiidisch bejaht und unterstreicht, und
welche er als an Jesus herangetragene Ziige ablehnt. Man wird
beachten miissen, daB hier nicht rein objektive Unterschiede heraus-
gestellt werden, sondern dal man die Worte Bubers im Ohr behalten
mull:

«Wir Juden kennen Jesus von innen her auf eine Weise, eben
in den Antrieben und Regungen seines Judenwesens, die den
ihm untergebenen Vélkern unzugéinglich bleibt29.»

Hier ist der wesentliche Unterschied zwischen Buber und der libe-
ralen, historisch-kritischen Theologie, an die Bubers Ergebnisse
einen oft erinnern. Aber die Ausgangspunkte sind eben grundlegend
verschieden. Die historisch-kritische Theologie geht aus von einem
modernen Wissenschaftsbegriff und dem Selbstverstiandnis des
modernen Menschen, wihrend bei Buber neben diesen Faktoren,
die natiirlich auch bei ihm lebendig sind, die Prigung durch jiidi-

«Jesu Bedeutung fiir die Vélkerwelt bleibt fiir mich der eigentliche Ernst der
abendlédndischen Geschichte.» '
8 ¢Israel und Paldstina», Ziirich 1950, S. 123.
® Vgl. «Vom Geist des Judentums», Leipzig 1916, S. 107ff.
10 (Zwiesprache», 1930, S. 26.

147



sches Glaubensgut eine ganz starke Rolle spielt!l. Insofern hat
seine Stimme ein besonderes Gewicht fiir uns; hier versucht der
gliubige Jude mit dem Christen in ein Gesprich zu kommen. Das
ist etwas anderes, als wenn ein «Heide» aus der Vilkerwelt iiber
Jesus spricht 2.

Buber sieht das Kernstiick der Botschaft Jesu in Mark. 1, 15;
diesen Vers iibersetzt er wie folgt:

«Erfillt ist die gesetzte Zeit und genaht die Konigsherrschaft
Gottes. Kehret um und glaubet an die Botschaft13.»

Diese Worte enthalten drei wesentliche Punkte, mit denen wir uns
befassen miissen. Erstens die Konigsherrschaft Gottes ist nahe. In
dieser eschatologischen Erwartung unterscheidet sich Jesus von den
Pharisiern, wie wir noch sehen werden. Die anderen beiden wichti-
gen Punkte sind: «Kehret um» und «Glaubet an die Botschaft».
Es sind demgemif zwei Ziige, die Buber an Jesus als genuin jiidisch
bejaht:

Jesus ruft zur Umkehr, zur «gotterobernden Umkehry.
Jesu Glaube ist Vertrauen in den fithrenden Gott.

Dem gegeniiber steht, da Paulus und Johannes Jesus zwischen
sich und Gott stellen, dal sie glauben, die Umkehr werde allein
durch Jesus, den Christus, gewirkt, und daB sie statt der Emuna die
Pistis, den Glauben an ein Geschehen verkiinden. Auf diese letzte
Tatsache komme ich noch zuriick.

11 Buber fragt nicht die wie liberale Theologie nach dem historischen
Jesus, sondern er fragt nach dem Jesus, der sich in die jiidische Tradition
eingliedern 148t. Die Grundziige jiidischen Glaubens findet er in Jesus wieder,
withrend er sie bei Paulus und Johannes iiberhaupt nicht oder nur sehr ver-
zerrt findet.

12 Vgl. hierzu, was Buber uber die aus der historisch-kritischen Schule
hervorgewachsenen religiosen Sozialisten sagt, unter denen er mehrere
Freunde hatte: «Der religitse Sozialismus, ..., kehrt zu dem Jiidischen . ..
im geschichtlichen Jesus und den prophetischen Vorstellungen in der Idee
des ewigen Christus zuriick.» Das Jidische in Jesus war sein Glaube, der
Glaube aller Propheten, an die Wandlung des Chaos im Zusammenleben der
Menschen in einem geistigen Kosmos, in eine einheitliche, an Gott gebundene
Gemeinschaft. (Hans Kohn, «Martin Buber», 1930, S. 159f.)

13 «Zwel Glaubensweiseny», S. 22. :

148



Die Umkehr wird bei Jesus noch ganz und gar jiidisch verstanden,
wihrend sie spédter zur Sinnesinderung reduziert wurde!4. Die
«leibhafte, im Raum der Welt vor sich gehende Teschuwa» wurde
auf diese Weise ebenso wie die Emuna veréndert!5. Die christliche
perdvora hat nach der Meinung Bubers einen magischen Charakter,
weil an die Stelle der Entscheidung die Wiedergeburt durch das von
aullen an den Menschen herangebrachte Sakrament getreten sei.
Aus der Entscheidungstaufe sei also die «AnschluBtaufe» und
schliefflich die Kindertaufe geworden. Das bedeutet fiir Buber, daf3
die Sicherung der Kontinuitidt an die Stelle des gewagten und freien
Lebens getreten seil6. Hier zeigt sich wieder, dall Bubers Auslegung
des Neuen Testaments von einem verengerten, auf das Seelenleben
des Menschen reduzierten Christentum ausgeht. Anstatt also das
Neue Testament vom Alten Testament her zu lesen und zu verste-
hen, versteht er es von einem solchen verfilschten Christentum her.
Allerdings bliebe auch ohne diesen falschen Ansatzpunkt ein Unter-
schied bestehen, weil das Wort von der Vergebung fiir den Christen
in jedem Fall am Anfang steht1?.

14 Vgl. «Vom Geist des Judentums», Leipzig 1916, S. 54ff.: «Die grole
Entscheidung ist der hdchste, der gottliche Augenblick des Menschenlebens,
ja des ganzen Weltiebens; ,besser‘, sagt die Mischna, ,ist eine Stunde der
Umkehr in dieser Welt, als das ganze Leben der kommenden Welt‘; denn
diese ist nur noch Sein, jene aber ist das gigantische Werden.» — «Die Grund-
anschauung der jiudischen Religiositdt ist in dem Spruch enthalten: ,Wenn der
Mensch sich selbst reinigt und heiligt, ergieBt sich der Heilige Geist auf ihn‘».

15 (Zwei Glaubensweisen», S. 24f.

16 Vgl. Hans Kohn «Martin Buber» (Hellerau 1930), S. 271.

17 Buber schreibt hierzu: «... das Urchristentum aber war fur eine
Erneuerung des Judentums verloren, als es sich selber untreu wurde und den
groBen Gedanken, der es emporgetragen hatte, die Idee der gotterobernden
Umkehr, zum gnadenreichen Anschluf3 an den Christus verengerte . . .» («Vom
Geist des Judentums», S. 69). Johannes Pfeiffer («Zwiesprache mit Martin
Buber», in Eckart, Witten-Berlin, Febr./Marz 1952) sagt zu dieser Uber-
zeugung Bubers sehr richtig: «Wohl ist die Umkehr von uns gefordert und
erwartet; aber wenn wir nicht zuvor dessen gewill geworden sind, dal Gott
im Wort der Vergebung téglich neu den Abgrund zwischen uns und ihm
chlieBt, kénnen wir vor ihm nicht bestehen, kénnen wir zu ithm nicht um-
kehren» (S. 228).

Vgl. zu Bubers Auffassung von der Umkehr weiterhin « Kampf um Israel»,
S. 38—41, und «Zwel Glaubensweisen», S. 23f.

149



Buber meint zu dem letzten Worte von Mark. 1, 15, dafl die Horer
die Botschaft ja noch gar nicht kennen, und man deshalb einfach
sagen miisse: Glaubt, oder besser, vertraut. Das Objekt dieses Ver-
trauens kann natiirlich nur Gott sein, von dessen Koénigsherrschaft
ja am Anfang des Satzes die Rede ist. Wir miissen uns nun den
Unterschied zwischen diesem Vertrauen (Emuna) und dem Glauben
(Pistis), so wie Buber ihn sieht, deutlich machen!8. Jesus vertraut
dem seienden Gott. Dieses Sein Gottes ist «der Jakobsseele nie
zweifelhaft gewesen1®». Hebr. 11, 6: mioredoar . . . o7¢ oy ist dem
Juden und auch Jesus ein fremder Gedanke 20, Weiterhin will Jesus,
wie alle echten religiosen Fiihrergestalten, den Menschen lehren aus
der Kraft des Geheimnisses zu leben; er will ihm «den Weg weisen,
auf dem ihm Gott begegnen kann2'». Er wolle also nicht eine
Losung des Weltgeheimnisses darbieten, wie manche Apokalyptiker,
er wolle den Menschen nicht iiber das Wesen Gottes belehren. Fiir
Jesus gebe es keine Spekulation iiber Gott, wie wir sie bei Paulus
fainden. Jesus bliebe immer der «Glaubende», der «Vertrauendey,
und werde nie in seinem SelbsthewuB3tsein — so wie der Jude Buber
sich dieses SelbstbewuBtsein vorstellt — zu einem moglichen Gegen-
stand des Glaubens. Jesus lehne es ab, daBB man ihn zum « Gegen—
stand des Glaubens» mache22.

Hier wird deutlich, da3 Buber den Menschen Jesus tatsichlich
«von innen her» kennt, besser kennt als ein Heide aus den Volkern.
Aber er kennt nicht den Auferstandenen. Weil nun Buber und wohl
die Juden iiberhaupt das Neue Testament nur als einen Bericht
von dem Menschen Jesus lesen wollen, so versuchen sie das, was es
iiber den Menschen Jesus und iiber den auferstandenen Christus
bezeugt, voneinander zu trennen?. Das Neue Testament legt ein
solches MiBverstindnis nahe. Deshalb ist es ja fiir die Kirche so

18 Vgl. hierzu «Zwei Glaubensweisen», S. 23ff.

19 (Kampf um Israel», S. 52.

20 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 41ff.

21 Siehe «Chassidische Botschaft», S. 96.

22 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 128.

2 Joseph Klausner («Jesus von Nazareth», Berlin 1934) schreibt hierzu
ganz in Bubers Sinn:

«So weicht auf Grund der Ergebnisse der Evangelienkritik, der Leben-
Jesu-Forschung und der Kenntnis des zeitgendssischen Judentums der mysti-

150



schwierig gewesen, die Lehre von der Christologie zu formulieren.
Man mufl den Menschen Jesus und den auferstandenen Christus
trennen, sorgfiltig auseinanderhalten, wie das Chalcedonense getan
hat. Aber der «historische Jesus» ist von dem Auferstandenen nicht
zu 16sen. Buber glaubt nicht an den Auferstandenen und kann des-
halb diese sorgfiltige Trennung nicht vollziehen. Dariiber hinaus
kann er die Aussagen iiber den Auferstandenen nicht verstehen.
Nun sieht aber wiederum Buber deutlich, was Jesus fiir die
Volkerwelt bedeutet, er sieht — wie wir schon andeuteten —, daf3
die Volkerwelt ja nur durch den christlichen Glauben mit Jahwe in
Beriihrung gekommen ist. Aber er will und kann daraus nicht die
Folgerung ziehen, daf} hier tatséichlich mehr geschehen ist, als ein
verborgener Knecht Jahwes tun kann, daB hier eine Erfiillung Wirk-
lichkeit geworden ist, die die Knechte des Alten Testaments zwar
ankiindigten, aber eben nicht verwirklichen konnten, weil sie fiir
diesen Auftrag noch nicht ausersehen waren. In Jesus Christus
geschieht die Versohnung fiir die Vélkerwelt. Das ahnt Buber, ohne
daf3 er zugestehen kann: der Versohner mufl Gott selbst sein?4.

sche und dogmatische Nebel, der auch Jesus einhiillte, und wir wissen jetzt,
was von den Berichten in den Evangelien anzunehmen und was abzulehnen,
was dlter und was jlinger ist, was die Evangelisten aus den Tendenzen der
nach-paulinischen Kirche heraus Jesus unbewullt zuschrieben und was sie
ebenso unbewullt von seinen national-jidischen Ziigen bewahrt haben. Nur
dadurch erkennen wir den historischen Jesus, Jesus den Juden, der so nur
aus Israel hervorgehen konnte, den aber die Juden infolge gewisser histori-
scher und personlicher Umsténde ebensowenig als Messias anerkennen konn-
ten wie seine Lehre als den Weg zur Erlosung» (S. 168).

Die erstaunliche Sicherheit dieses Urteils findet sich allerdings bei Buber
so nicht. ' '

2 Vgl. hierzu den Brief Bubers an Hugo Bergmann vom 4. 12. 1917,
abgedruckt bei Hans Kohn (¢«Martin Buber», Hellerau 1930):

¢... Es kann somit niemals der Aufstieg eines Menschen zu Gott, die
Wiedergeburt eines Menschen als messianisches Geschehen betrachtet werden,
sondern nur die erlosende Funktion eines Menschen. In der erlosenden Funk-
tion, der erlosenden T'at messianischer Menschen bereitet sich die absolute
Zukunft in der Gegenwart .. .» (S. 331f.).

Vgl. auBerdem die 8. 144, Anm. 1, schon erwihnte Beschreibung des Isen-
heimer Altars:

«Das ist nicht der Jude Jeschua, wandelnd und lehrend zu seiner Zeit
auf galildischer Erde; es ist auch Jeschua; das ist nicht der eingeborene

151



Jesus, ein eschatologisch bestimmier Jude

Den Glauben des Judentums zur Zeit Jesu représentieren nach
der Meinung Bubers die Pharisder2®. Der Hauptunterschied zwi-
schen ihnen und Jesus sei nun folgender: Sie reden das Volk an
unter Berufung auf das «um den Sinai versammelte Israel», die dort
erfolgte «sakrale Grundlegung des dauernden Volkslebens?26y. Jesus
dagegen redet seine Jiinger und auch das Volk unter Berufung auf
die eschatologische Stunde und seinen Platz in ihr an?. Diese escha-
tologische Situation, in der Jesus zu sein glaubt, erklirt dann auch
die Unterschiede zwischen der Ethik der Pharisier und der Ethik
Jesu. Derjenige, der glaubt, daB die Konigsherrschaft Gottes bald
hereinbrechen wird, handelt notwendigerweise anders als der, der
glaubt, dall er daran mitarbeiten muf328. Die religiosen Sozialisten

Logos, der aus seiner Zeitlosigkeit in die Zeit niedersteigt; es ist auch der
Logos; — das ist der Mensch, ...» («Ereignisse und Begegnungen», Leipzig
1917, S. 20).

Man spiirt hier, wie Buber mit sich ringt, Jesus gerecht zu werden.

25 Siehe «Zwei Glaubensweisen», S. 921f.

Vgl. auBerdem die vielen in den letzten Jahren iiber die Pharisier ge-
schriebenen Biicher:
von R. Travers Herford beachtlich.

Leo Baeck, Die Phariséer (Berlin 1934); I. Elbogen, Die Religionsanschau-
ungen der Pharisder (Berlin 1904); L. Finkelstein, The Pharisees (Phila-
delphia 1938); H. Loewe, The Pharisaism (in Judaism and Christianity,
London 1937) ; Hugo Odeberg, Pharisiismus und Urchristentum (Lund 1943);
R. Travers Herford, The Pharisees (London 1924).

28 (Zwel Glaubensweisen», S. 58.

27 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 92: «Die Lebensfrage des Menschen,
der vom ,Gesetz‘ herkommt, ist also fiir die Pharisder und fiir Jesus: wie
gelange ich von einem scheinbaren Leben im offenbarten Willen Gottes zu
einem wahren Leben in ihm, das ins ewige Leben fithrt ? Nur daB ,offenbart*
fiirr die Pharisider bedeutet: durch die geschichtliche Offenbarung im Wort in
die Uberlieferung Israels eingegangen und in ihr offenbar, fiir Jesus aber:
von der Uberlieferung Israels nicht adiquat aus der geschichtlichen Offen-
barung im Wort aufgenommen, nunmehr jedoch in Sinn und Absicht addquat
erschlossen.» ‘

28 Der Jude muB daran mitarbeiten, dafl diese Welt eine vollkommene
wird. Joseph Klausner («Jesus von Nazareth», Berlin 1934) arbeitet den
unterschiedlichen Charakter der Ethik Jesu sehr gut heraus. Er schlie3t mit
den Worten:

152



haben deshalb den Glauben an die eschatologische Stunde fiir zeit-
gebunden erklirt und die Ethik Jesu von dieser Zeitgebundenheit
gereinigt. Buber fiihlte sich von ihnen immer gut verstanden.

Jesu Stellung in der Geistesgeschichte des Judentums

Buber ordnet nun Jesus und die «nazarenische Bewegung» in die
Geistesgeschichte des Judentums ein, damit die Juden auch dieses
Phinomen nicht mit «abergliubischem Schrecken», sondern niich-
tern schauen koénnen?. Die Eingliederung in die jiidische Geistes-
geschichte sieht so aus, dal Jesus — wie wir schon andeuteten —
der «Erste in der Reihe der Menschen, die aus der Verborgenheit der
Gottesknechte, dem wirklichen ,Messiasgeheimnis‘, tretend, in ihrer
Seele und in ihrem Wort sich die Messianitéit zuerkannten3®y. Thm
folgen all die anderen von Bar Kochba bis Sabbathei Zwi. Mit letz-
terem hat dieser Automessianismus ein Ende gefunden. Er war ein
Fehlgeschehen, «aber ein Fehlgeschehen in der Wirklichkeit zwi-
schen Mensch und Gott3!».

«Jesu Ethik ist begriindet auf den besonderen Charakter seines Glaubens
an das Jingste Gericht und an das Gottesreich (,die Tage des Messias‘).
Erst wenn wir das Wesen dieses Glaubens verstanden haben, kénnen wir
begreifen, wie der Jude -Jesus in seiner Sittenlehre zu einem so extremen
Standpunkt kommen konnte» (S. 552).

2% Siehe «Reden iiber das Judentum» (Berlin 1932), S. 54. Buber unter-
streicht seine These indem er feststellt :

«Was am Christentum schopferisch ist, ist nicht Christentum, sondern
Judentum, ..., was aber am Christentum nicht Judentum ist, das ist
unschopferisch .. .»

30 «Chassidische Botschaft», S. 29.

31 «Chassidische Botschaft, S. 30.

Karl Thieme weist in seiner Besprechung der «Chassidischen Botschaft»
(in «Rundbrief zur Férderung der Freundschaft zwischen dem Alten und
Neuen Gottesvolky, 12—15, 1951/562, S. 25) darauf hin, daBl bei Buber ein
Widerspruch in der Beurteilung Jesu bestehe. Er beschreibe in «Zwei Glau-
bensweisen» Jesus als einen «authentischen ,Juden‘», «der davor gewarnt
hitte, ihn zu vergottens; in der «Chassidischen Botschaft» dagegen sei Jesus
«der Erste» einer «automessianischen Reihe». Dieser angebliche Widerspruch
scheint mir verstindlich zu sein. In «Zwei Glaubensweisen» versucht Buber
ehrlich, das Zeugnis des Neuen Testamentes von Jesus zu verstehen und
fragt nach den genuin jiidischen Ziigen in Jesus, st6B8t allerdings auch schon

1563



Fiir die Volkerwelt hat Jesus nun allerdings eine ungeheure
Bedeutung, denn Buber glaubt, daf} die «Gottestore» offen sind fiir
alle: :

«Der Christ braucht nicht durch Judentum, der Jude nicht
durch Christentum zu gehen, um zu Gott zu kommen 325,

Aus diesem Zitat wird schon deutlich, daB nach der Ansicht Bubers
Gott mit dem Judentum und dem Christentum verschiedene Wege
geht. In Jesus Christus handelt Gott an den Vélkern in besonderer
Weise:

«Wir verstehen die Christologie des Christentums durchaus als
wesentliche Begebenheit zwischen Oben und Unten. Wir sehen
das Christentum als etwas, dessen Kommen iiber die Volkerwelt
wir in seinem Geheimnis zu durchdringen nicht im Stande sind 33. »

Aber der Messias kann Jesus trotz alledem nicht sein, denn die
Vollendung der Schopfung, die Erlosung der Welt ist noch nicht
eingetreten 34, o

auf ein messianisches Selbstbewuf3tsein, das ihm als Juden unverstéindlich
ist. In der «Chassidischen Botschaft» hingegen geht es Buber um die Ein-
ordnung der Gestalt Jesu in die jiidische Geistesgeschichte, eine ganz andere
Aufgabe also.

32 Siehe «Theologische Blitter», Sept. 1933, 8. 274. (Kirche, Staat, Volk,
Judentum, Zwiegesprich im Jiidischen Lehrhaus in Stuttgart am 14. 1. 1933
zwischen K. L. Schmidt und Martin Buber.)

Vgl. auBerdem «Chassidische Botschaft», S. 29.

33 Siehe «Theologische Blitter», Sept. 1933, S. 267.

31 Vgl. Franz Rosenzweig, «Der Stern der Erlosung» (Frankfurt a. M.
1921). «Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am gleichen
Werk» (S. 520). Beider Ziel ist also die Erlosung, und der «Stern der Erlésung»
leuchtet beiden, dem Christen ¢als Noachiden und dem Juden als dlterem
Bruder, auf den gleichen Weg des Lebens». (Claus Gotz Miiller, «Zeitwende»
vom 15. 2. 1951, S. 543.)

Einen #hnlichen Gedanken &uBert Schoeps: «Es kénnte sein, daB er, der
am Ende der Tage kommen wird, er, der die Hoffnung der Synagoge und der
Kirche ist, das gleiche Antlitz trigt.» (Zitat bei C. G. Miiller, a. a. O., S. 543.)
Vgl. Unterwegs, 1948, Heft 3, S. 4—17.

Allerdings streben weder Rosenzweig noch Schoeps wegen dieser mog-
lichen endzeitlichen Verbundenheit eine Vermischung an. «Nur der totale
Jude Franz Rosenzweig vermochte ein gleichfalls totales Christentum zu

154



Es ist merkwiirdig, daB dieser nach Bubers Ansicht sich selbst
die Messianitéit anmafiende Jesus fiir die Volker eine so ungeheure
Bedeutung haben soll, wihrend er fiir die Juden zwar der «unver-
gleichlich Reinste, RechtmiBigste, mit wirklicher messianischer
Kraft Begabteste» war, aber eben als solcher unter anderen Men-
schen stand, und zwar vor allem in einer Reihe von Menschen, die
sich eine ihnen nicht zustehende Wiirde angemalt haben35. Buber
hilt diese verschiedenen Perspektiven und die hinter ihnen liegenden
Wirklichkeiten fiir «schicksalsmiBige» Trennungen. Vormessianisch
ist _

«der Jude fiir den Christen unverstindlich als der Verstockte, der

nicht sehen will, was sich begeben hat, unverstindlich der Christ

dem Juden als der Verwegene, der in der unerlosten Welt ihre
vollzogene Erlésung behauptet. Das ist eine von keiner Menschen-
macht iiberbriickbare Spaltung36».

~ So weit hat Buber zweifellos recht. Allerdings bleibt die Frage
nach dem Universalismus des jiidischen Gottes. Ist es wirklich Gott,

begreifen und anzuerkennen.» (Claus Gé6tz Miiller, «Franz Rosenzweig und
das Christentumy, in Zeitwende vom 15. 2. 1951, S. 544.)

35 Vgl. «Chassidische Botschaft», S. 29.

38 (Kampf um Israel», S. 67.

~ Vgl. Schoeps, Religionsphinomenologische Untersuchungen in Zeitschrift

fir Religions- und Geistesgeschichte, Erlangen 1949/50, Heft 4, S. 310. Er
sieht die Schwierigkeit éhnlich wie Buber: «Von jeher ist der Reflexion die
Tatsache, daB3 der Menschheiisheiland in dem auf seinen Messias wartenden
judischen Volk kam und von diesem zuriickgewiesen wurde, als ein groBes
Mysterium erschienen.»

Es ist wichtig, sich in diesem Zusammenhang von Proksch daran erinnern
zu lassen, daB «Jesus mehr als der Messias» ist:

Jesus’ «Selbstbezeichnung als Menschensohn kann nur verhiillenden Sinn
haben, so daB sich der Gottessohn darin verbirgt. Er ist mehr als der Messias
und hat einen anderen Ursprung, wie denn Jesus sich den Messiastitel zwar
gefallen 1dBt, um seinen koniglichen Rang im Reiche Gottes anzudeuten,
aber ihn nicht als erschépfenden Ausdruck seines Wesens ansieht, da er sich

selbst nicht so nennt». (Otto Proksch, Theologie des Alten Testa.ments
S. 599f. Ed. G. v. Rad, Giitersloh 1950.)

~ Der jiidische Messias ist infolgedessen eine schon der Geschwhte ange-
horende Gestalt, die man weder in Jesus finden noch iiberhaupt erwarten
kann. -

1566



der durch Jesus zur Volkerwelt spricht? Buber scheint diese Frage
mit Ja zu beantworten. Wenn man nun statt Erlésung Vers6hnung
sagt, wire dann nicht schon ein schwieriger Punkt aus dem Wege
geriumt? Der Begriff Erlosung ist bei Buber oft so gebraucht, da8
auch der Christ selbstverstindlich nur an die endgeschichtliche
Erlosung denken kann. Allerdings bleibt ein Unterschied bestehen:
die Vorstellungen von diesem Ende sind verschieden??.

B. Bubers Beurteilung der Christen und des
Christentums

Wir kommen damit zu der Frage, wie Buber die Christen und
das Christentum beurteilt. Als Hauptvertreter der Christen zieht er
immer wieder Paulus, Johannes und seltener Petrus heran, die dann
auch das Christentum in seinen drei Hauptgestalten angeblich
reprisentieren. Wir werden nun so vorgehen, dafl wir erst einmal
einige fiir Buber wichtige geschichtliche bedingt Unterschiede zwi-
schen Juden und Christen zeigen, die sich trennend auswirken, um
dann zu dem Hauptunterschied vorzustolen, der sich nach Buber
in der Verschiedenheit des Glaubens findet. Wir werden darauf
fragen miissen, ob diese Verschiedenheit wirklich so besteht, wie
Buber sie sieht, und ob er sie richtig beurteilt.

Bubers messianisches Geschichisbild im Gegensatz zum christlichen
Geschichisbild

Durch den Glauben an die Auferstehung Jesu Christi ist die
Geschichte in zwei Hilften geteilt worden: die Zeit vor Jesus Chri-
stus und die Zeit nach Jesus Christus. Diese Zésur kann der Jude
nicht mitvollziehen: fiir ihn ist die Menschengeschichte ohne Zasur

37 Buber weill selbst um die Schwierigkeit der Begriffsverwirrung Ver-
sohnung — Erlésung, denn in einem Abschnitt «Der Dreiklang der Weltzeit»
(Kampf um Israel, S. 45ff.) und vor allem in «Zwei Glaubensweisen» redet er
sehr viel differenzierter und damit richtiger. Es geht in «Zwei Glaubensweisen»
gar nicht mehr um dieses Problem ; andere Unterschiede sind in den Vorder-
grund getreten.

156



auf Erfillung ausgerichtet. In seinem Aufsatz «Brennpunkte der
jiidischen Seele» aus dem Jahre 1933 geht Buber so weit, zu sagen:

«Die Zisurlosigkeit der auf Erfiillung ausgerichteten und im-
merdar Entscheidung erfahrenden Menschengeschichte ist das
letztlich Sondernde zwischen Judentum und Christentum . »

Die versohnende Kraft wirkt fiir den Juden in «einer unverséhnten
Welt 395,

Diese Zéasurlosigkeit des jiidischen Glaubens ist nun jedoch
bedingt durch seine Inkarnationslosigkeit, seine « Unmittelbarkeit
zum Seienden». Fleischwerdung und Auferstehung sind damit aus-
geschlossen 4, Die Unmittelbarkeit zu Gott, dem schlechthin Seien-
den, schlieBe einen Mittler im Sinne der Brunnerschen Theologie
aus, schliee einen Erloser, der Gott ist und Mensch wird, aus4l.

38 (Kampf um Israel», S. 65.

% Da uns die Ausrichtung auf die Wiederkunft Jesu verlorengegangen
ist, leben wir tatsédchlich als Christen zu einseitig von der Zisur her (vgl.
Karl Hartenstein, «Verwilderte Eschatologie» in Die neue Furche, Jan. 1952,
S. 18ff.). Hartenstein schreibt: «Es ist darum wahrlich kein Wunder, daf3 die
Schwirmer seit der Reformationszeit in steigendem Mafle die groen auller-
kirchlichen christlichen Bewegungen sich in diesem Niemandsland der Theo-
logie angesiedelt haben, kein Wunder, daf3 hier sehr viel Verwilderung ein-
getreten ist, zuerst und zuletzt darum, weil die GroBkirchen keine einheit-
liche gesunde Eschatologie entfaltet haben» (S. 18). Diesen Mangel spirt
auch Buber sehr stark.

40 Siehe «Kampf um Israel», S. 65.

Vgl. Franz Rosenzweig, «Zweistromland» (Berlin 1926), wo er iiber H.
Cohen schreibt:

«Den tiefen Schauder, ja das Entsetzen vor der christlichen Vermensch-
lichung Gottes, dem einst als erster der Hohepriester, der seine Kleider
zerril3, Ausdruck gab, hat er (Cohen) trotz aller kulturgeschichtlichen Aner-
kennung und philosophischen Idealisierung der ,Christusidee‘ und trotz der
starken und mit Bewuf3tsein aufgenommenen christlich-theologischen Ein-
flisse, welche die Religionsschrift von 1915 zeigt, nie verloren» (S. 229).

i Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 153f. und 166£f.

Gottlob Schrenk stellt hierzu sehr richtig fest:

«Es gibt ... fir Paulus gar keine gréere Unmittelbarkeit als die durch
den Christus im Geist.» Paulus findet «den Ausdruck ,Mittler® fiir Christus
gar nicht entsprechend ... Bei ihm 16st die Unmittelbarkeit durch den
Geist alle anderen und vorigen Mittelwege ab und ersetzt sie in endgiiltiger
Erfillung» (Judaica 8, 1, S. 5).

157



Wir werden uns fragen miissen, ob Brunner mit seiner Theologie
es nicht dem Juden wirklich sehr schwer macht, ob nicht Buber
eine sehr echte Kritik an Brunner anmeldet*2. Die Inkarnation ist
Buber ein Zeichen fiir die Abgeschlossenheit, d. h. seiner Meinung
nach den Besitz der Offenbarung. Einen solchen Besitz der Offen-
barung aber lehnt er ab. Offenbarung bedeutet fiir ihn immer neue
Begegnung mit Gott selbst*3, -

Auf Grund dieser Unmittelbarkeit kann es neben Gott keinen
Erloser geben: die jiidische Religion sei demnach nicht wie die
christliche eine Hrloserreligion, sondern eine Eridsungsreligion 4.

Einige exegetische Anmerkungen, die sehr wertvoll sind, bietet Schrenk

auf S. 13—15 desselben Aufsatzes.
42 Man muB sich vergegenwiirtigen, da3 Buber den Eindruck, den er von
der Theologie des Paulus hat, bestiitigt findet in Emil Brunners Buch «Der
Mittler» (siehe Zwei Glaubensweisen, S. 167). Vielleicht aber ist Buber auch
erst durch dieses Buch zu seinem Urteil iiber Paulus hingefiihrt worden.
Jedenfalls ist es bezeichnend, daB er dieses Buch als den typischsten Aus-
druck des paulinischen Glaubens in unserer Zeit empfindet. Er kennt kein
anderes Buch, «in dem mit solcher Direktheit paulinisch von Gott gesprochen
wird» (Zwei Glaubensweisen, S. 167). Hat Buber da recht, oder ist Brunner
doch letztlich kein guter Interpret des Paulus? Zweifellos ist Brunner ein sehr
typischer Vertreter des «Glaube an. . .». Aber gerade in dem Punkt ist er weit
entfernt von Paulus, der Vernunft und Glaube nicht verbinden will, sondern
das Geheimnis des Glaubens wahrt, Gott und Mensch in ihrem Gegeniiber
beschreibt: Gott ist wirklich Gott fiir ihn und wird nicht wie bei Brunner
vom Menschen her erkldrt, und der Mensch ist ganz Mensch in all seiner
Verlorenheit (vgl. K. Barth, Kirchliche Dogmatik, I, 2, 8. 140, 190, 200 und 207).

4 Johannes Pfeiffer (Zwiesprache mit Martin Buber, in Eckart, Witten-
Berlin, Februar/Mirz 1952) schreibt zu Bubers Kritik an dem christlichen
Offenbarungsversténdnis sehr treffend:

«Daf3 Offenbarung nicht abgeschlossener Besitz, sondern immer neue
Begegnung ist: diese Einsicht trifft das objektivistische Konfessionschristen-
tum, nicht den eigentlichen und urspriinglichen Christusglauben, der in der
vertrauenden Hingabe des ganzen Wesens und Lebens an den Geist Jesu ver-
nimmt, daf Gott durch diesen das Wort der Vergebung spricht: Joh, 7, 16.
Was Buber aufzeigt, wird fiir den Christen zum Appell, das Evangelium vom
Ursprung her zu entstarren und so einen Es-Glauben zu iiberwinden, der. . .»
(S. 228).

4 Vgl. Theologische Blitter, Juli 1924, S. 160f., wo Buber in einer Ant-
wort zu K. L. Schmidts Aufsatz «Die Entstehung des Chassidismus» schreibt:

«Erlésung geschieht immer und iiberall, aber die Erlésung der Welt —
das ist sein (des Chassidismus) wie alles Judentums Grundglaube — wird am

158



Deshalb kenne der Jude nicht wie der Christ eine Spaltung des Seins,
die eben durch jene Zisur in der Geschichte, durch die Inkarnation
Gottes gewirkt werde. Diese Spaltung des Seins zeige sich unter
anderem in dem Zwielicht, in dem alles christliche Tun sich finde.
Gott bediirfe ja eigentlich des Menschen gar nicht; also sei auch
das menschliche Tun nicht wesentlich. Dann wire der Mensch zum
Spiel gemacht und nicht zur Vollendung 5.

Die Hintergriinde dieses Geschichtsbildes

Hier wird schon deutlich, daf3 die Unterschiede in der Beurtei-
lung der Geschichte hinauslaufen auf den einen wesentlichen Unter-
schied in der Art des Glaubens. In seinem Buch «Zwei Glaubens-
weisen» versucht Buber das deutlich zu machen. Wir miissen fragen,
ob die Gegeniiberstellung der jiidischen und christlichen Glaubens-
weise, wie er sie versucht, dem Tatbestand des Neuen Testaments
gerecht wird, ob man Glaube als Vertrauen und Glaube als Aner-
kennung so konfrontieren darf, ob nicht sowohl der jiidische als
auch der christliche Glaube beide Elemente enthalten und notwen-
digerweise enthalten. Schrenk zeigt in sorgfaltiger Exegese, daB in
Gen. 15, 6 entgegen Bubers Behauptung® von einem entscheiden-
den Moment im Leben Abrahams berichtet ist und also nicht nur
die Fortsetzung des Bisherigen beschrieben wird, wie Buber meint 7.

,Ende der Tage‘ sein. Obgleich auch er die personhafte Konzeption des
Kommenden wahrt, determiniert der Chassidismus in entscheidender Weise
das Judentum: welches eine Erlosungsreligion, aber — auch in futurischer
Form - nicht eine Erloserreligion ist.»

Der wichtige Zusatz «auch in futurischer Form» trennt im Grunde jiidi-
schen und christlichen Glauben auch endgeschichtlich (vgl. hierzu Anm. 34
auf Seite 154). ‘ '

Vgl. auch «Die Chassidischen Biicher» (Berlin 1927), S. 107:

«Nicht die Konzeption der Erlésung selbst ist das Scheidende: die lebte
schon im prophetischen Messianismus und wurde vom nachexilischen Juden-
tum zum Kern seiner Weltansicht ausgebildet. 4ber den Erléserreligionen ist
die Erlésung ein — seinem Wesen nach der Geschichte transzendentes,
dennoch in ihr lokalisiertes — Faktum, «dem Judentum ist sie reiner Aus-
blick. . .».

4 Vgl. Hans Kohn, (Martin Buber», S. 155.

46 (Zwei Glaubensweisen», S. 42.

47 Vgl. Judaica, 8, 1, S. 11f.

159



Allerdings bleibt, selbst wenn man Emuna und Pistis nicht so aus-
einanderreil3t, ein Unterschied bestehen: Juden und Christen halten
andere Tatsachen fiir wahr, bekennen sich — jedenfalls zum Teil —
zu anderen geschichtlichen Offenbarungen und kénnen deshalb
nicht zusammenfinden. Der jiidische Glaube geht aus von der Tat-
sache, daB Gott dieses jiidische Volk aus Agypten gefiihrt hat und
ihm am Sinai seine Thora gegeben hat, wihrend der christliche
Glaube von der Geschichte Jesu Christi ausgeht 8. |

Die jiidischen Messiasvorstellungen spielen also in dieser Frage
eigentlich keine Rolle oder jedenfalls nur insofern, als auch der
messianische Glaube die Tora an ihrer Stelle belifit. Aber die christ-
liche Messiasvorstellung ist jedenfalls fiir diesen Punkt sehr wesent-
lich, denn der christliche Glaube hat seinen Drehpunkt hier. Durch
den Glauben an die Geschichte Jesu Christi, so wie sie der zweite
Artikel des apostolischen Glaubensbekenntnisses erzihlt, und so
wie Luther dieses Bekenntnis auslegt, erhilt alles friihere Geschehen
eine neue Bedeutung, einen neuen Ort innerhalb der Heilsgeschichte.

Buber geht nun an dieses Problem als ein Jude heran, fiir den das
Alte Testament eine Hinheit und die Offenbarung Gottes ist, wih-
rend er das Neue Testament in verschiedene Teile zerlegt und diese
einander gegeniiberstellt. Fiir das Alte Testament hat er eine theo-
logische, eine dogmatisch-konstruktive Konzeption, in die er alle
einzelnen Aussagen versucht einzuordnen, wihrend er fiir das Neue
Testament nur einen religionsgeschichtlichen, kritisch-exegetischen
Blick hat. Auf diese Weise findet er im Neuen Testament nur die
Widerspriiche und nicht die Einheit; er findet vor allem die Wider-
spriiche zwischen den synoptischen Evangelien einerseits, Paulus
und Johannes andererseits. Buber weill zwar, dal auch im Alten
Testament dhnliche Spannungen zu Tage treten, aber diese stehen

48 Rosenzweig erliutert diese zwei Glaubensweisen ganz im Sinne Bubers:
Das Wissen, auf dem Wege vom gekommenen zum wiederkommenden
Christus zu sein, ist der christliche Glaube: «Es ist der Glaube als Inhalt eines
Zeugnisses. Es ist der Glaube an etwas. Das ist genau das Entgegengesetzte
wie der Glaube des Juden. Sein Glaube ist nicht Inhalt eines Zeugnisses,
sondern Erzeugung einer Zeugung.» (Der Stern der Erlésung, S. 429.)

Das ist zwar sehr schon gesagt, aber es stimmt nicht. Man kann auch beim
christlichen Glauben von Zeugung sprechen: vgl. Joh. 3, 5; Rém. 6; 1. Kor.
4, 15 usw.

160



fir ihn im Hintergrund, weil das Alte Testament vor allem und
zuerst als «Ein Buch» gelesen werden will. Das Grundthema dieses
Buches ist die «Begegnung einer Menschenschar mit dem Namen-
losen». Die Berichte iiber diese Begegnung sind zum Kanon zusam-
mengewachsen. Innerhalb des Kanons muf} jeder Teil auf den ande-
ren hin offengehalten werden; erst die Vielfalt ineinander geschaut
ergibt die Einheit, den jiidischen Glauben . Das sind alles Aussagen,
die der Christ auf Altes und Neues Testament beziehen und anwen-
den muf}. Da Buber das nicht tut, kann er das Neue Testament nicht
richtig lesen. Der Glaube Jesu und der Glaube des Paulus oder
Johannes fallen fiir ihn auseinander. Hier gibt es fiir ihn keine Ein-
heit der Offenbarung mehr.

Karl Barth weist auf die Notwendigkeit, mit der das Neue Testa-
ment fiir den auseinanderfallen muB}, der es nicht als Offenbarung
hort, sehr nachdriicklich hin, indem er gleich im ersten Teilband
seiner «Kirchlichen Dogmatik» zeigt, daf die Verkiindigung der
Kirche (Kap. 1) und also die Offenbarung Gottes (Kap. 2) Voraus-
setzung fiir die Trinitdtslehre sind. Wir haben gesehen, dafl Buber
sich an dieser vor allem st68t, denn in ihr ist ja die Zasur, die Inkar-
nation, der Erloser enthalten. Die Offenbarung ist nach Barth die
«Wurzel der Trinitdtslehre»; d. h. also, daBl die Trinitidtslehre als
eine «Grundfrage, eine Lebensfrage erster Ordnung fiir die kirch-
liche Predigt und damit auch fiir die kirchliche Theologie» Buber in

4% Siehe Martin Buber und Franz Rosenzweig, «Die Schrift und ihre
Verdeutschung» (Berlin 1936):

«Es ist aber in Wahrheit Ein Buch. Alle diese Erzéhlungen und Gesénge,
Spriiche und Weissagungen sind vereint durch das Grundthema der Begeg-
nung einer Menschenschar mit dem Namenlosen. . .» (Buber, S. 13.)

«Die Bibel (A.T.!) will als Ein Buch gelesen werden, so daf3 keiner ihrer
Teile in sich beschlossen bleibt, vielmehr jeder auf jeden zu offengehalten
wird ; sie will ihrem Leser als Ein Buch in solecher Intensitét gegenwirtig
werden, dafl er beim Lesen oder Rezitieren einer gewichtigen Stelle die auf
sie beziehbaren, insbesondere die ihr sprachidentischen, sprachnahen oder
sprachverwandten erinnert und sie alle fiir ihn einander erleuchten und
erldutern. . .» (Buber, S. 169).

Buber unterscheidet sich in diesem Punkt wesentlich von dem orthodoxen
Juden, fiir den innerhalb des alttestamentlichen Kanons das Gewicht der
«Thora» stirker ist als das der «Propheten» und «Schriften».

161



ihrer Wichtigkeit gar nicht deutlich werden kann, solange er in
Jesus Christus nicht dem Offenbarer begegnet ist; 5.

Dazu kommt nun, dal sowohl das Zeugnis des Neuen Testaments
als auch eine oberflichliche Betrachtung des Trinitdtsdogmas Mil3-
verstindnisse nahelegen, die fiir den Juden anst6fig sein miissen.
Dazu gehort vor allem der Vorwurf der «Vergottung» Jesu, den
Buber Paulus macht und der von anderen jiidischen Theologen
immer wieder erhoben wird: sie sehen und verabscheuen im Christen-
tum sowohl Menschvergottlichung als auch Gottvermenschlichung.
Beides ist ihnen ein uniiberwindlicher Anstofl, weil Gott fiir den
Juden der schlechthin Heilige, der Schopfer ist. Eine Vermischung
der Sphire dieses Gottes und der Sphére des Menschen ist Gottes-
lasterung 5.

Der christliche Glaube legt tatséchlich von aulen besehen eine
solche Vermischung nahe; aber es muBl betont werden, dall die
christliche Theologie versucht hat, ihr Wichteramt in dieser Frage
ernst zu nehmen. Die Lehre von den zwei Seinswesen Jesu Christi
versucht ja gerade den Menschen und den Gott scharf voneinander
zu trennen, sie eben nicht zu vermischen. Barth weist sehr richtig
darauf hin, daB Juden iiberhaupt nur so Jesus als den Kvpios beken-
nen konnten52:

«Wenn Jesus sich, beziehungsweise wenn die éilteste Kirche ihn
in dem Sinn als Gottes Sohn bezeichnet hitte, wie diese beiden
Konzeptionen es voraussetzen (die Konzeption des Ebionitismus
und Doketismus), dann wiren er und seine Kirche mit Recht
aus der Gemeinde des Alten Testaments ausgestoBen worden.
Denn was konnte jenes Idealisieren eines Menschen oder jenes

50 Siehe Karl Barth, «Kirchliche Dogmatik», I, 1, S. 326 und 400.

51 Vgl. hierzu H. Cohen, «Die Religion der Vernunft aus den Quellen des
Judentums» (Leipzig 1919), S. 398:

«Der Mensch will Gott werden. Das ist die Sehnsucht des antiken Men-
schen. Mit dieser Vergottung ist die antike Welt auch dem Christentum gewon-
nen worden. Dahingegen hilt der Monotheismus in allen Begriffen die Scheide-
wand aufrecht zwischen Gott und Mensch.»

Solche Konstruktionen, die die Geschichte erkléren wollen, haben leider
auch noch auf Buber ihre Wirkung.

52 Karl Barth, «Kirchliche Dogmaitiky, I, 1, S. 425f.

162



Mythologisieren einer Idee anderes sein als charakteristisch das,
was das Alte Testament unter der Errichtung und Anbetung
eines Abgottes, eines jener unwiirdigen und nichtigen Konkurren-
ten Jahwes verstand. »

Subordinationismus und Modalismus sind in der Bibel nicht aus-
driicklich abgelehnt, aber indem bezeugt wird, daBl Heiligkeit,
Barmbherzigkeit und Liehe Gottes ureigenste und charakteristische
Erweisungen sind, wird deutlich, daBl Vater, Sohn und Heiliger
Geist, die diese Erweisungen reprisentieren, «gleichen Wesens und
also im gleichen Sinn Gott selber sind 53». Jesus Christus ist eben auf
keinen Fall in dem Sinne der Mittler, dal} er als ein Zwischenwesen
zwischen Gott und dem Menschen stiinde, da3 iiber Gott ohne ihn
irgendeine Aussage gemacht werden konnte, wie Emil Brunner es
zweifellos filschlich tut, sondern er steht als der Mittler ganz und
gar auf beiden Seiten, so daBl jede Gottvermenschlichung oder
Menschvergottlichung ausgeschlossen ist. Buber sieht und versteht
nur die eine der beiden Seiten, die andere ist ihm unzuginglich. Sie
miifite ihm offenbart werden. « Der neutestamentliche Satz von der
Gottheit Christi ist ... nur sinnvoll als Zeugnis von Gottes Offen-
barung>*.»

5% a.a8.0, 1, 1, S. 401,

5¢ a.a.0., 1.1, S. 424.

Vgl. zu diesem ganzen Abschnitt noch H J. Schoeps, «Jiidisch-christ-
liches Religionsgesprich in neunzehn Jahrhunderten» (Frankfurt 1949),
S. 14f.:

«Was die Kirche als ihr Wesensgeheimnis behauptet, das sich dem Christen
als Wahrheit offenbart, ist das in der Geschichte Israels geschehene Ereignis,
daBl Gott ... durch Jesus mit der Welt einen neuen Bund geschlossen hat.
Dieser Glaube bewirkt ebenso fiir das Christentum Absolutheit, wie der
Sinaibund fiir Israel die absolute Wahrheit ist ... Jude und Christen wissen
beide, ..., daB die beiden — und beiden anders — gewordene Offenbarung
von Gott her ist.»

Hier spricht der Religionswissenschaftler, der um die Grenzen seiner
Wissenschaft weil. Diese Grenzen sind allerdings nicht mehr ganz eingehalten,
wenn Schoeps fortfahrt :

«Aber als Christen und Juden wissen sie darum, daB in der ubernatur-
lichen Zukunft des Reiches Gottes auch die Parallelen sich einst schneiden
werden und beide Wege nur noch ein Weg sind — und dann schon nicht-mehr-
Weg, sondern das Sein-am-Ziel» (S. 15). Mit diesem Satz konnte man die

163



Wir miissen uns weiterhin vergegenwirtigen, dal3 die Unverein-
barkeit des Glaubens Jesu und des Glaubens Pauli nach der Uber-
zeugung Bubers nicht nur darin liegt, dall Jesus fiir Paulus zum
Objekt des Glaubens geworden ist, sondern vor allem auch darin,
dafl der Gott des Paulus iiberhaupt ganz andere Ziige trigt als der
Gott Jesu oder der des Alten Testaments. Das zeigt sich schon darin,
daB der Glaube des Paulus ein Glaube ist, der in der vorchristlichen
Ara iiberhaupt noch nicht geglaubt werden konnte, denn er bezieht
sich ja auf die Heilstat Christi®. Der vorchristliche Gott nun, wie
Paulus ihn sieht, sei nicht ein Gott, der Vergebung anbiete und zur
Umbkehr rufe, sondern er sei ein Gott der Macht, des Zorns und der
Vergeltung. Macht und Zorn Gottes seien fiir Paulus vor dem Er-
scheinen Jesu nicht viterliche Macht und véterlicher Zorn, sondern
Vergeltungszorn. Gott ziirne nicht einmal mehr selbst, sondern «er
gibt den Menschen in die Hand des Gewaltwesens Zorn56», Nicht
Gott, sondern nur Jesus Christus konne uns von diesem Zorn erlo-
sen®’. Dieser Gott, den Paulus bekennt, ist fiir Buber ein Gott des
Schicksals, so wie ihn die Freunde Hiobs bekennen, ein willkiirlicher
Gott, der mit dem Gott des Alten Testaments wenig gemeinsam
hat?®. Er ist willkiirlich, weil er zwar gerecht ist, aber die erlosende

Mission der Christen an den Juden in Frage stellen; nach christlicher Uber-
zeugung fithrt wirklich nur ein Weg zu Gott, auf den alle Menschen gerufen
werden miissen. Schoeps spricht also in dem letzten Satz als Jude mit einer
bestimmten jiidischen Uberzeugung und nicht mehr als Religionswissen-
schaftler. ’

Schrenk versucht Buber sehr richtig auf die Kernfrage hinzuweisen, wenn
er sagt:

«Es héngt alles daran, ob die Botschaft vom Dahingeopferten und Auf-
erstandenen von Gott her uns erreicht. Wére sie nur ein menschlich erfunde-
nes Theologoumenon, so wire sie lingst in sich selber zusammengesunken.»
(Judaica, 7, 4, S. 261.)

Auch menschliche Theologoumena, wie z. B. Mythen von Géttern, beste-
hen oft lange und haben erstaunlich Kraft, aber wir glauben und bekennen,
daB Tod und Auferstehung Jesu Christi kein Mythos ist. Diese Heilstat-
sachen gehoren einer Dimension an, die man weder erkliren noch beweisen
kann. — Man sieht, wie schwer es ist, ein echtes Religionsgespriich zu fiihren.

8 «Zwei Glaubensweisen», S. 49.

56 (Zwel Glaubensweisen», S. 143.

57 Vgl. 1. Thess. 1, 10.

88 Vgl. «Zwei Glaubensweiseny, S. 153.

164



Gnade mit der Endzeit verbunden hat. Er ist ein Gott des Zorns,
weil er die Menschen verstockt, ohne sich weiter um sie zu kiimmern.
Menschen und Menschengeschlechter wiirden so verwendet und ver-
braucht zu den oberen Zwecken. Im Alten Testament dagegen greife
die Verstockung — der Mensch wird dort nicht, sondern er ¢st ver-
stockt®® — «in eine extreme Lebenssituation, eine extreme Verkeh-
rung eines Menschen oder eines Volkes zu Gott ein . . . 0.

Der paulinische Gott sei auch deshalb ein Gott des Zorns und der
Willkiir, weil er ein unerfiillbares Gesetz gibt und «diese unvermeid-
liche Nichterfiillung unter den Fluch stellt». Diesem Gott gehe es
nicht mehr um jeden einzelnen Menschen wie dem Gott des Alten
Testaments oder Jesu, sondern um einen Heilsplan, um Israel als
eine Funktion im Weltplan. Ein solcher Gott ist fiir Buber nicht der
Eine Gott. Das ist fiir ihn ein apokalyptischer Pseudogott. Das
Weltbild des Paulus ist fiir ihn apokalyptisch, und er lehnt es wegen
des in ihm enthaltenen Dualismus ab®!. '

59 Hes. 2,4; 3, 7.

80 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 87f.

61 Die entscheidenden Argumente gegen die Apokalyptik sind fiir Buber,
daBl es in ihr zwei Welten gibt, die sich ablosen werden (vgl. «Kampf um
Israel», S. 61, und «Glaube der Propheten», Ziirich 1950, S. 209, 216, 252 und
257), daB infolgedessen die Welt nicht erlést, sondern am Ende der Zeiten
abgelést wird durch eine ganz neue Welt (vgl. «Kampf um Israel», S. 61, und
«Zwei Glaubensweisen», S. 152), dal demgemél3 Gott diese Welt und das auf
ihr lebende Menschengeschlecht nicht wirklich lieben koénne (vgl. «Glaube
der Propheten», S. 273, 277 und 303, und «Zwei Glaubensweisen», S. 90).

Nach der fiir Buber maBgeblichen prophetischen Lehre wird aber die Welt
nicht aufgehoben, sondern vollendet, weil die Erde heilig ist (vgl. «Kampf
um Israel», S. 61, und «Glaube der Propheten», S. 10, 13, 139 und 252), und
der Mensch ist fiir diese Vollendung mitverantwortlich (vgl. «Glaube der
Propheteny, S. 148ff., 254 und 257f.). Infolgedessen ist Gott auch der Schopfer
des Bosen, denn ohne das Bose wire eine Verantwortung gar nicht notwendig
(vgl. «Glaube der Prophetenn», S. 277).

Die alttestamentliche Eschatologie wird von Buber stark eingeengt. Die
Abgrenzung zwischen ihr und einer spekulativen aullerbiblischen Apokalyp-
tik ist von Proksch in anderer Weise versucht worden (vgl. «Theologie des
Alten Testamentes», S. 407ff.). Proksch bejaht gegen Buber die kanonische
Apokalyptik, weil in ihr der «Zusammenhang von Schrift und Wort, der fiir
die biblische Theologie mafgebend ist», gewahrt bleibt. Zu dieser Frage
hat auch Hans Joachim Kraus in einem «Gesprich mit Martin Buber»

165



Die Frage der Apokalyptik ist auBlerordentlich wichtig. Begegnet
uns bei Paulus wirklich die Apokalyptik, die Buber ablehnen zu
miissen glaubt? Beim Lesen Bubers scheint es so, als ob zwischen
dem Denken des angeblichen Griechen oder Hellenisten Paulus und
dem Denken des Juden Buber eine Schlucht aufklafft, die kaum zu
iiberbriicken ist. Paulus sucht nach einer Weltanschauung, nach
einer Erkliarung fiir die Geschichte, Buber versucht jeden einzelnen
Augenblick neu als Begegnung zwischen Gott und Mensch zu ver-
stehen. Wir sahen schon, daf hinter diesen vordergriindigen Pro-
blemen — Trinitit, Gottesbegriff, und nun Apokalyptik — die
eigentliche Frage nach dem Offenbarer Jesus Christus steht. Aber
man wird sich mit Buber iiber die vordergriindigen Fragen unter-
halten miissen, um an den Kernpunkt heranzukommen, um MiB-
versténdnisse zu vermeiden 62,

Da ist es nun wichtig zu sehen, dal bei Paulus auch eine grofie
Unmittelbarkeit zu Gott vorhanden ist. Schrenk weist besonders
auf Stellen wie Rom. 8,26 und 2. Kor. 12, 8 hin, die Buber einseitig

(«Evangelische Theologie», Juli/August 1952, S. 71ff.) Stellung genommen,
indem er fragt, ob nicht Bubers Sicht der Prophetie zu stark von der «Thora-
Konzeption» gepréagt sei.

62 Wie verwirrt diese Frage ist, zeigen schon folgende Hinweise. Wihrend
Buber bestreitet, daBl auch Jesus von der Apokalyptik beeinflult war, weil
das Verderbensprinzip bei ihm nicht das Weltgefiige beherrsche, sieht Bult-
mann Jesu Verkiindigung durchaus im Zusammenhang mit der Apokalyptik,
und Schrenk schlieBt sich seiner Meinung an (vgl. Judaica 8, 1, S. 15, Anm.
16). Schrenk betont sehr richtig, «sowohl bei einer ausgeprigten Dimono-
logie wie auch bei einer abstrakt gefaBten Wertung des Bosen ist das Ent-
scheidende, durchzustoB8en durch eine Machtsphéire zum erlésenden Gott»
(a. a. O.). Das aber gelingt Buber aus den dargelegten Griinden hinsichtlich
des Neuen Testamentes nicht.

Vgl. auch den Artikel amoxaldvmrew — amoxdlvpi; im «Theologischen
Worterbuch», IITI, 565ff., von A. Qepke, vor allem 8. 579, 15ff.; S. 580;
S. 582, 46ff. Besonders an der letzten Stelle wird deutlich, dafl das Neue
Testament zwar viele Begriffe der Apokalyptik entnimmt, aber im iibrigen
an den Prophetismus, vor allem Jeremias und Deuterojesajas ankniipft.

Martin Werner («Die Entstehung des christlichen Dogmas», Bern 1941)
stiitzt diese These, wenn er ausfiihrt, da3 Paulus Gedanken- und Sprachgut
zwar von der Apokalyptik her bestimmt ist, daB er sich aber durch die Gegen-
wiirtigkeit: der apokalyptischen Zeit und durch die Verkniipfung mit der
Ethik sehr stark an die prophetische Eschatologie annéhere (S. 88).

166



lese, indem er den «unmittelbaren» Vateranruf durch den Geist
iibersehe ®. Dieser und andere Punkte zeigen, dafl Paulus nicht ein-
fach ein Apokalyptiker genannt werden kann. Jeder Versuch einer
Einordnung in eines der damaligen Systeme scheitert letztlich, weil
dieser Mann von einer Macht geprigt ist, die sich nicht so einordnen
laBt.

Die geschichtliche Bedeutung des Gegenitber von Judentum und
Christentum

Nun miissen wir aber beachten, daf3 Buber sich bemiiht hat, den
Ursprung und die Bedeutung dieser Verdnderungen zu begreifen.
sie nicht als Verfilschungen anzuprangern. Das Christentum gewann
auf diese Weise die Volker und gab dafiir allerdings das Judentum
preis, weil es «das Gefiige seiner Gemeinschaft sprengte®». Vor dem
ersten Weltkrieg beurteilte Buber diese Tatsache noch recht negativ:

«Das Christentum ist von da aus zur Herrschaft iiber die Vilker
aufgestiegen, das Judentum in Erstarrung, Erniedrigung, Ent-
artung versunken; aber ein Kern hat unerschiitterlich den An-

- spruch gewahrt, die wahre Ekklesia, die treugebliebene Gemeinde
der gottlichen Unmittelbarkeit zu sein®5.»
Und man wird hinzufiigen miissen, daB nach jiidischem Glauben
nur von dieser treugebliebenen Gemeinde die Erlosung der Schop-
fung ausgehen kann. Diese kollektive Erlosung kann nicht wie im
christlichen Glauben vorweggenommen werden ¢,

Wir haben gesehen, daB3 Buber viele wertvolle und fiir uns anre-
gende Bemerkungen macht, aus denen wir lernen kénnen. Nun muf3
aber noch einmal gefragt werden, ob seine krasse Gegeniiberstellung
von Emuna und Pistis richtig ist. Besonders der letzte Abschnitt
des Buches «Zwei Glaubensweisen» regt dazu an, diese Frage hier

68 Vgl. Schrenk, Judaica 8, 1, 8. 5, und «Zwei Glaubensweisen», S. 165.

84 «Vom Geist des Judentums», S. 69.

65 «Vom Geist des Judentumsy, S. 70.

8¢ Vgl. Kurt Schubert, «Gesetz und Erlésung in der jiidischen Theologie»,
Judaica 7, 2, S. 138f.:

«Wo der Christ vom Menschen spricht, denkt der Jude an die Mensch-
heit ... Fir das Judentum gibt es nur eine kollektive Erlésung der gesamten
Schopfung.»

167



wieder aufzugreifen. Buber behauptet da, daBl die beiden ihrem
Wesen und ihrer Wirkung nach grundverschieden sind. Die Wir-
kung der Emuna sei «volksgeschichtlicher» Natur®’. Bestimmte
Lebenserfahrungen Israels hitten sie entscheidend gepriagt. Die
christliche Pistis dagegen «wurde auBlerhalb der Geschichtserfah-
rungen von Volkern, sozusagen im Austritt aus der Geschichte, ge-
boren, in den Seelen von Einzelnen, an die die Forderung herantrat,
zu glauben, daf} ein in Jerusalem gekreuzigter Mann ihr Erl6ser ist».
Die Grundlage dieser Glaubenshaltung muB3 demgem&B8 von Buber
als logisch, als noetisch bezeichnet werden: «Kenntnisnahme eines
So-Seins, das jenseits der geldufigen Begrifflichkeit steht», aber
dennoch in noetischer Form vollzogen wird .

Auf Grund dieses SchluBwortes Bubers miissen zwei Einwiinde
gemacht werden. Erstens ist die Emuna Bubers fiir den Nicht-
Israeliten, der die Lebenserfahrungen des jiidischen Volkes nicht
in sich hat, unzuginglich. Die Vélker, die Gojim, sind also ausge-
schlossen, verloren. Dieser Gedanke ist jedenfalls beim Lesen dieses
Abschnittes unvermeidlich. Zweitens ist die Pistis, die Buber schil-
dert, zwar an Einzelpunkten scharf beobachtet, aber im ganzen
eben doch von auflen gesehen: er spricht von einer «Forderung»
statt von einer frohen Botschaft; er spricht an dieser Stelle nur von
dem Gekreuzigten, der ja auch fiir ihn eine Realitét ist, nicht von
dem Auferstandenen; ihm fillt der christliche Glaube in logische
und mystische Bestandteile auseinander. Hier sieht das scharfe
Auge eines Auflenstehenden, der allerdings ein Jude ist und inso-
fern ein anderer als die Heiden, weil er die Pistis von der Emuna her
beleuchten kann. Man wird aber doch eben sagen miissen, daf3 dieser
Gegensatz Emuna-Pistis konstruiert ist und letztlich nicht der
Wirklichkeit entspricht. Die frohe Botschaft ruft den Menschen ja
zu einem Glauben, wie ihn die ganze Bibel bekennt, nicht wie ihn
Paulus angeblich gepredigt hat. Und dabei mul} betont werden, daf3
Buber das Wesentliche an Paulus nicht sieht: wir werden gerettet
allein aus Glauben und nicht iiber ein Volkstum.

87 «Zwel Glaubensweisen», S. 174.
68 (Zwei Glaubensweisen», S. 176.

168



C. Wie verhdlt sich Bubers Einstellung gegeniiber
Christus und dem Christentum zu der Einstellung
anderer jidischer Denker (Klausner und Rosenzweig)?

Um Buber in seiner Eigenart zu verstehen und zu wiirdigen, ist
es interessant, sich zu vergegenwirtigen, was einige andere Juden
iiber Jesus Christus und das Christentum gesagt haben. Es geht
dabei darum, vor allem die Punkte herauszuarbeiten, an denen
wesentliche Unterschiede von Buber erscheinen.

Klausner, der ein Kollege Bubers an der Universitit Jerusalem
ist, grenzt das Christentum viel schirfer vom Judentum ab. Er
meint, daBl es «zwangsliufig» zu der Auffassung des christlichen
Messias kommen mulite, die heute allen drei grofen christlichen
Bekenntnissen gemeinsam ist:

« Zwangsldufig wurde die Erlosung vergeistigt. Die Befreiung
von politischer Bedriickung und materiellem Ubel war nicht mehr
Aufgabe des Messias.

Zwangsliufig wurde die Erlosung durch diesen Messias uni-
versell, weil das geistige Ubel universell ist.

Zwangsliufig wurden Leiden und Tod Jesu zum Entsithnungs-
leiden und Opfertod, weil sie eben sinnvoll erklirt werden mul3-
ten $9.»

69 Siehe Joseph Klausner, «Der jidische Messias und der christliche
Messias» (Ziirich 1943), S. 14f.

Klausners Uberzeugung, daB die Erlésung im Urchnstentum vergeistigt
wurde, zeigt, dal er das Neue Testament mit idealistisch-liberalen Augen
liest. Es ist an dieser Behauptung zwar etwas Richtiges, insofern als die
Erlésung fiir die Vélkerwelt tatséichlich mancherlei Fleischlich-Materielles
des jiidischen Glaubens ausschied, aber von einer Vergeistigung in dem Sinn,
dafl nicht mehr der ganze Mensch oder auch die ganze Welt von ihr erfal3t
wiirde, kann nicht die Rede sein (vgl. Romer 8). Klausners oben genannter
Aufsatz legt das MiBverstiandnis einer einengenden Vergeistigung sehr nahe,
wihrend er allerdings in seinem Buch «Von Jesus zu Paulus» (Jerusalem 1950)
sehr viel differenzierter und richtiger urteilt.

Das urchristliche Bekenntnis Kvpioc Incods ist ein Bekenntnis zu dem
Herrn aller Dinge. Allerdings steht dieses Bekenntnis in der Spannung, daf3
die schon jetzt vorhandene Erfillung nur geglaubt werden kann; es gibt fiir
unsere Erkenntnis auBerhalb des Glaubens ein noch nichi. Diese Spannung

169



Der Christ muB} fiir dieses «zwangsldufig» einsetzen «durch Offen-
barung»; denn diese logischen Zwangsliufigkeiten sind im Grunde
ebenso unlogisch wie die Offenbarung. Kénnte man nicht statt
dessen auch sagen: Nachdem Jesus wie ein Verbrecher gekreuzigt
war, muBten die Jiinger wahrhaftig (zwangsldufig) einsehen, dal} er
und sie sich geirrt hatten. Klausner spricht in seinem Kapitel «Der
Bericht tiber die Auferstehung 7% von den «enthusiastischen Fraueny,
die genau wie die Jiinger «Visionen» haben, und fragt: «. .. Konnte
das jidische Volk in seiner Mehrheit seinen Glauben auf dieser
Basis aufbauen?» Mufl man da nicht sofort zuriickfragen: Hat
nicht Mose auch «nur» Visionen gehabt? War die Basis des Glaubens
zur Zeit des Moses wirklich eine bessere»? Die Fragwiirdigkeit
dieser Fragen ist deutlich. Buber versucht im Gegensatz zu Klausner
die beiden Glaubensweisen in ihrer Verschiedenheit aufzuzeigen,
ohne solche Werturteile zu fillen, ohne das Geheimnis eines jeden
Glaubens auflosen zu wollen. Er charakterisiert den christlichen
Messias dhnlich, aber das Denken in logischen Zwangslidufigkeiten
ist fiir ihn unméglich. Der Grund hierfiir ist, daf er einen ganz ande-
ren Begriff von Glauben hat als Klausner. Nach Klausner ist das
Irrationale und Mystische am christlichen Messias widernatiirlich
und nicht nur iibernatiirlich wie beim jiidischen Messias. Somit ist
auch der christliche Glaube widernatiirlich 2. Diese Unterscheidung

erkennt der Jude nicht an, obgleich sie auch in seinem Glauben keimhaft
vorhanden ist.

Auf Paulus spezialisiert, sieht diese Zwangsldufigkeit bei Klausner so aus:

«Wie kam Paulus zu diesem neuen Begriff vom Messias? Erstens die
Notwendigkeit, die politische Seite des neuen Messianismus zu verwischen,
und zweitens die Notwendigkeit, den gekreuzigten, auferstandenen und in
der Vision auf dem Wege nach Damaskus erschienenen Jesus an die Stelle
desjenigen zu setzen, der lebte, seine Schiiler in einer neuen Lehre unterwies
.. .» (¢Von Jesus zu Paulus», S. 447).

70 (Jesus von Nazareth» (Berlin 1934), S. 494ff.

1 a.a. 0., S. 499.

72 Vgl. Klausner, «Der jiidische Messias und der christliche Messiasy,
S. 20. Trotzdem haben Jesus und Paulus auch fiir Klausner eine groBe
Bedeutung, denn sie sind seiner Ansicht nach «Wegbereiter fiir den Konig
Messias» («Von Jesus zu Paulus, S.561). Sie haben die Vélker mit dem
Judentum — wenn auch in verzerrter Form — in Beriihrung gebracht:

«Von einem allgemein-menschlichen Gesichtspunkte aus ist er gewil} ,ein
Licht den Vélkern® (d. h. Jesus). Seine Jiinger haben die Lehre Israels, wenn

170



gehort in das strenge Kausalititsdenken; sie wird von Buber nicht
mehr mitgemacht. Dieser stellt statt dessen zwei Glaubensbegriffe
einander gegeniiber, wie wir gesehen haben. Auch das ist eine Kon-
struktion, aber vom Standpunkt der vergleichenden Religions-
wissenschaft ist es jedenfalls die richtige Methode, wihrend die
Methode Klausners dem anderen nicht zugesteht, was er selbst fiir
sich beansprucht. Als Bekenntnis des Glaubens ist das moglich,
aber nicht als Grundlage fiir die Darstellung einer fremden Religion,
wie sie Klausner versucht 7.

Ein anderer jiidischer Denker — Franz Rosenzweig — weist
ebenfalls wesentliche Unterschiede von Buber in seiner Beurteilung
des Christentums auf. Er zeigt — ohne dal man eine apologetische
Tendenz wie bei Klausner spiirt — drei Gefahren, die die christ-
liche Kirche bedrohen:

Die menschvergotternde Gottvermenschlichung drohe in der
nordischen Kirche. '

Die weltvergotternde Gottverweltlichung drohe in der siid-
lichen Kirche.

Die Gottvergeistigung drohe in der &stlichen Kirche.

Uber diese Gefahren — Apotheosierung des Menschen —, Pan-
theisierung der Welt —, Spiritualisierung Gottes — kommt das
Christentum nicht hinaus. Und alle héingen mit seinem Messiasbild
zusammen. Nach Rosenzweig ist all dasim Judentum eine Einheit 74

Diese Methode, von angeblichen Ausdrucksformen der christ-
lichen Kirchen, die oft beobachtet wurden und auch einen Wahr-
heitskern in sich haben, auf das Wesen der Kirche Christi zu schlie-
Ben, ist natiirlich falsch und wiirde umgekehrt beim Judentum
ebenso falsch sein. Buber ist in dieser Hinsicht iiber Rosenzweig
hinausgestolen, indem er zu dem Kern des Glaubens vorzustofen

auch in verstiimmelter und unvollkommener Form, unter die Heiden aller
Erdteile getragen» (Jesus von Nazareth, S. 572).

Man moéchte fragen, warum es den Juden nicht gelungen ist, die Lehre
Israels den Voélkern in reinerer Form zu bringen.

78 Vgl. H. J. Schoeps, «Gottheit und Menschheit» (Stuttgart 1950), S. 9ff.:
«Die religionswissenschaftliche Betrachtungsweise». Man muf} allerdings beach -
ten, daB3 Klausner versucht, Jesus und Paulus losgeldst von der christlichen
Kirche zu beurteilen.

4 Vgl. «Der Stern der Erlosung» (Frankfurt a. M. 1921), S. 502ff.

171



versucht und nicht mehr in den soziologischen Vorhifen stehen
bleibt. Allerdings ist natiirlich inzwischen auch die Religionssozio-
logie sehr vervollkommnet worden .

An Klausner und Rosenzweig kénnen wir schon sehen, in welcher
Richtung die Entwicklung etwa geht. Rosenzweig war dhnlich wie
der frithe Buber einerseits von Hermann Cohens ethischem Ver-
stindnis der Religion und andererseits von der Soziologie her
gepragt. Leider starb er zu friih, um noch wirklich tber diese Ansatz-
punkte hinauszuwachsen. Klausner ist zwar nicht von solchen «Vor-
urteilen» geprigt, aber er ist befangen in dem jiidischen Vorstellungs-
kreis und versucht nicht wirklich, sich in den anderen hineinzuver-
setzen. Buber hat diesen Versuch gemacht. Er hat versucht, durch
alle Vor-Urteile hindurchzustoBen und ein Religionsgesprich in
Gang zu bringen, in dem beide Partner sich ernst nehmen. Man
merkt, daB} auch er seine jidische Herkunft, selbst da, wo er sich
ganz in den anderen hineinversetzen mdchte, nicht vergessen kann.
Und das ist gut so; es kann nicht anders ein. Sonst wire es moglich,
heute ein Jude und morgen ein Christ zu sein. Aber er versucht doch,
den Partner vor allem zu verstehen und von ihm verstanden zu
werden. Nur aus echtem Verstehen kann eine echte Uberzeugung

7 Vgl. Gustav Mensching, «Soziologie der Religion», Bonn 1947, und
Joachim Wach, «Soziologie der Religion», Tiibingen 1950.

Es mag hier noch angemerkt werden, daf Rosenzweig und in seinen
Fullstapfen spéter Schoeps als Nicht-Zionisten das Zueinander von Judentum
und Christentum anders sehen als Buber oder Klausner. Rosenzweig schildert
dieses Zueinander im «Stern der Erlésungy (S. 5101f.) wie folgt:

Fir den Juden geht es um die Umschaffung, die Wiedergeburt seines
Volkes, nicht um die Wiedergeburt des Einzelnen. Der Jude kann sich aus
seiner geschichtlichen Verklammerung und Tradition nicht 16sen. Das Juden-
tum ist infolgedessen nach innengekehrt; der Jude lebt immer tiefer in sich
selbst hinein, in seine Geschichte, seine Gottesoffenbarung. Dariiber vergilt
er die Welt. Weltverachtung, Weltverleugnung und Weltabtétung sind nach
Rosenzweig die Gefahren des Judentums. Aber Israel ist fiir den Juden
jedenfalls immer eine Wirklichkeit, wihrend Christus als Erloser fiir den
Juden nur eine Idee ist. Aber dieses in sich gekehrte Israel und das nach
aullen gewandte Christentum ergénzen sich und brauchen sich deshalb
gegenseitig. Die Kirche ist durch Israel immer wieder an ihren Ausgangs-
punkt erinnert worden. Israel ist durch die Kirche immer wieder an die

Volker, an die Tatsache, daB Gott einen Plan mit der Welt hat, gemahnt
worden. Vgl. Schoeps, «Wir deutschen Juden», S. 43ff.

172



entstehen. Nur wenn ein Religionsgesprich so gefiihrt wird, wird
es gleichzeitig echte Verkiindigung und Bekenntnis7¢,

An den Schlufp dieses Aufsatzes mochte ich ein Wort Bubers
stellen, das in klassischer Form seine Bedenken gegeniiber Jesus
Christus und dem Christentum zusammenfaft:

«Meinem Glauben nach ist in Cisarea Philippi ein aufrichtiges,
aber unwahres Wort gesprochen worden, und es ist durch die
Wiederholung in den Jahrtausenden nicht wahrer geworden.

Meinem Glauben nach offenbart sich Gott nicht im Menschen,
sondern nur durch Menschen.

Meinem Glauben nach ist die Erlosung der Welt nicht vor
19 Jahrhunderten geschehen, sondern wir leben noch immer in
der unerlosten Welt und harren der Erlosung, an der mitzuwirken
jeder von uns in unbegreiflicher Weise berufen ist. Israel ist die
Menschengemeinschaft, die diese rein messianische Erwartung
tragt, wie vielfaltig ibr auch das Judentum untreu geworden ist;
Israel ist es noch heute und bis ans Ende; und um seines Anteils
am Werke des Endes willen mufl ihm der unabgeschwichte,
unabgelenkte Glaube an das Kommen des Reiches, d. h. an das
Noch nicht-geschehen-sein und das Geschehen-sollen der Welt-
erlésung gewahrt werden.

Unserem, Israels Glauben nach ist die Erlosung der Welt eins
mit der Vollendung der Schépfung. Wer Jesus unter den geschicht-
lichen Personen noch so hoch stellt, kann zu uns gehtéren —
wer ihn als den gekommenen Messias bekennt, gehdrt zu uns
nicht mehr, und wenn er unseren Glauben an die vorbehaltene
Erlésung abzuschwichen und abzulenken sucht, gibt es kein
Einvernehmen mit ihm?.»

76 Zu der Beschiftigung der judischen Theologie mit Jesus vgl. vor allem
noch Gosta Lindeskog «Jesus als religionsgeschichtliches und religidses
Problem in der modernen jiidischen Theologie», in Judaica 1950, S. 190—229
und 241—268. Dort finden sich auch viele wertvolle Literaturhinweise.

77 Aus einem Brief an den Leiter des Versohnungsbundes in Hamburg,
zitiert bei Gerhard Jasper, «Vom modernen religiosen Judentum und seiner
Haltung zum Christentum» (Dresden 1928), S. 14.

Es muB hier betont werden, daB3 Buber die Frage Jesu und das Bekennt-
nis des Petrus bei Cisarea Philippi (Mark. 8, 27ff.) nicht mit der liberalen

173



	Die Bedeutung Jesu Christi und des ihn bekennenden Glaubens in Martin Bubers Denken

