
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Die Bedeutung Jesu Christi und des ihn bekennenden Glaubens in
Martin Bubers Denken

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960918

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960918
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG JESU CHRISTI
UND DES IHN BEKENNENDEN GLAUBENS

IN MARTIN BUBERS DENKEN

von Franz von Hammerstein, Berlin-Zehlendorf

Wie das Buch von H. J. Schoeps «Jüdisch-Christliches Religions-
gespräch in 19 Jahrhunderten» zeigt, hat es wenig echte Glaubensgespräche

zwischen Christen und Juden in der Geschichte gegeben.
Dafür um so mehr gegenseitige Diskriminierungen und Verfolgungen,

und das ist besonders für die Christen beschämend; denn sie

hätten ja anfangen müssen, weil sie die Mehrheit bilden, und vor
allem auch, weil sie den stärkeren missionarischen Auftrag haben.
Um mit Juden in ein Gespräch zu kommen, muß man sich vor allem
ehrlich bemühen, sie kennen zu lernen. Man muß unter anderem
wissen, was eigentlich christlichen und jüdischen Glauben voneinander

unterscheidet. Wie dieser Unterschied von einem Juden gesehen

wird, das zeigt uns Martin Bubers Buch «Zwei Glaubensweisen»,
in dem zwei Arten des Glaubens im Neuen Testament — die
israelitisch-jüdische und die griechische — verglichen werden. Auch in
Bubers anderen Schriften finden sich immer wieder verstreute
Bemerkungen, die auf seine Beschäftigung mit dem christlichen
Glauben hinweisen. Diese Offenheit Bubers zeigt, daß er kein orthodoxer

Jude ist, der von seinem orthodoxen Standpunkt keinen Fußbreit

weicht, daß er aber auch kein liberaler Jude ist, für den sein
Judentum zwar vielleicht noch nationale, aber keine religiösen
Werte, Überzeugungen und Pflichten einschließt. Er ist ein lebendiger,

gläubiger Jude, der fragt und sich fragen läßt, den die
Traditionen seines Volkes zu einer neuen Besinnung über die Fragen des

Glaubens gerufen haben.
Für den gläubigen Juden geht es bei der Frage nach Jesus Christus

selten um die messianische Frage, denn Jesus ist für ihn nicht der
Messias. Diese Frage spielt aber aus zweierlei Gründen doch immer
wieder hinein. Erstens ist Jesus Christus derjenige, der die messia-
nischen Hoffnungen des Alten Testaments erfüllt hat. Er hat sie

anders erfüllt, als viele erwartet hatten, aber das ändert nichts an

143



der Tatsache, daß wir diesen Erfüller nun bekennen. Wenn gläubige
Juden also mit Jesus oder mit Christen irgendwie in Berührung
kommen, so steht dieses Bekenntnis der christlichen Kirche immer
im Hintergrund. Außerdem kennen die Juden natürlich dieses
Bekenntnis des christlichen Glaubens, und ihre Fragen nach Jesus,
nach christlicher Lehre und christlichem Leben sind immer geprägt
durch die Tatsache, daß sie den christlichen Anspruch nicht
anerkennen können. Aber Jesus war trotzdem ein Sohn ihres Volkes,
und deshalb kann der Jude seinem Anspruch nicht ganz ausweichen.
Er muß ihn seinem Glauben einordnen, damit er nicht dauernd ein
störender Faktor ist.

Wir fragen deshalb nun zuerst, für wen Buber Jesus Christus
hält, um dann weiter nach seinen Ansichten über die Christen und
die christliche Lehre zu forschen.

A. Wer ist Jesus?

Jesus, ein Mensch

Jesus ist für Buber immer ein Mensch, zwar nicht ein Mensch
unter anderen, aber eben doch nur ein Mensch1. Was für ein Mensch
ist er? Im Nachwort zum Buch «Gog und Magog» (1949) wird Jesus
in eine Reihe gestellt mit den leidenden Knechten des Herrn, die
alle im Schatten des deutero-jesajanischen «Knechts des Herrn»
stehen. Aber — und das wird uns noch beschäftigen — «er ist aus
der Verborgenheit des ,Köchers' (Jes. 49,2) getreten», während der
«heilige Jude» darin verbheben ist. Das jüdische Volk ersehnt eine
«irdische Erfüllung», «eine Erfüllung auf dieser Erde, eine Erfüllung
in und mit dieser Menschheit»2. «Aus dem Menschentum selbst»

1 In einer Beschreibung des Isenheimer Altars sagt Buber über Jesus:
«... das ist der Mensch, der Mensch von Allzeit und Überall, von Jetzt und
Hier, der sich zum Ich der Welt vollendet. Das ist der Mensch, der die Welt
umfaßt und an ihrer Vielfältigkeit nicht vielfältig wird, vielmehr aus der
Kraft seines Weltumfassens selber einig geworden ist, ein einig Tuender.»
(«Ereignisse und Begegnungen», S. 20.) Man wird dieses Zitat nicht dogmatisch
pressen dürfen, weil es erstens schon aus dem Jahre 1914 stammt, und weil
es sich zweitens in der Beschreibung dieses Altars befindet.

2 «Kampf um Israel», Berlin 1933, S. 102.

144



muß das «mit dem Wesen gesprochene Wort» kommen, «das dem
Wort Gottes erwidert. » Dieses Wort ist aber eben noch nicht gekommen.

Der letzte Führertypus des Volkes Israel, der Prophet, weist
auf den Erfüller, den Messias, hin, indem er jenes Bild des «Knechtes
Gottes» entwirft, eines Kaiechtes, der um der Intention Gottes
willen Leiden und Sterben auf sich nimmt3. Aber dieser Knecht
wirkt bisher nur in der Verborgenheit; er ist noch nicht ans Licht
getreten, seine Stunde ist noch nicht gekommen.

Jesus, ein verborgener Gottesknecht

Jesus ist für Buber solch ein verborgener Gottesknecht, den
allerdings seine Jünger aus dieser Verborgenheit herausgerissen haben.
Vor allem Paulus und später Johannes haben Jesus «vergottet».
Buber sucht und findet die Erklärung für diesen «Vergottungsprozeß»
in der Tatsache, daß Jesus sich selber in einer persönlichen Krisis
seine Gegenwart und Zukunft erklären wollte. Er fand diese Erklärung

in dem Gedanken von dem «Leidensdienst der Bereitung»
und dem «Herrlichkeitsdienst der Erfüllung». In der ersten Phase
ist er noch ganz der menschliche Knecht des Herrn, während er sich
in der zweiten Phase mit dem «Messias» Daniels und Henochs
identifiziert4. Wichtig ist nun, daß Buber auch zwischen diesem Selbstverständnis

Jesu, das wir gleich noch näher beschreiben werden, und
dem Vergottungsprozeß durch Paulus und Johannes keinen Übergang,

keine Verbindung herstellen kann.
Jesus bildet sich auf Grund der Danielschen Vision ein, er werde

entrückt werden und dann zum Erfüllungsdienst von oben wieder
auf die Erde gesandt werden.

«Der aus dem Lebensstande der Verborgenheit erst Entrückte,
dann aber nicht mehr in eine neue Verborgenheit, sondern in die
messianische Offenbarung Eingehende muß von oben kommen...»

Mark. 14,62 dient Buber für diese These als Beweis: « .ihr werdet
sehen des Menschen Sohn sitzend zur rechten Hand zur Kraft und
kommen mit des Himmels Wolken5.» Diesen Vers hält Buber für

3 Vgl. «Kampf um Israel», S. 101.
4 Siehe «Zwei Glaubensweisen», S. 114f.
6 Siehe «Zwei Glaubensweisen», S. 110.

145



echt, aber er weist natürlich darauf hin, daß diese messianische

Offenbarung in der Zukunft liege. So bleibt Jesus für Buber der
verborgene Knecht, während Paulus und Johannes aus der Entrückung
dann eine Auferstehung machen und weiterhin den Erfüllenden in
den Knecht zurückprojizieren6. Hier kann der Jude nicht
mitdenken, geschweige denn mitglauben. Die Auferstehung eines
einzelnen kennt er nicht, und der aus den Wolken kommende
«Menschensohn» ist noch lange nicht Gott. Vor allen Dingen aber ist
dieser Menschensohn noch gar nicht gekommen.

Jesus, ein sich die Messias-Würde anmaßender Mensch

Aber nicht nur der Vergottungsprozeß des Paulus ist für Buber
unvollziehbar, sondern auch das oben beschriebene messianische

Selbstbewußtsein Jesu selbst hält er für problematisch. Es kann hier
nicht darum gehen, ob und wie Jesus sich überhaupt als der Messias
verstanden hat. Es geht uns nur darum, wie ein Jude einen solchen
Anspruch beurteilt. Nach Bubers Ansicht ist dieser Anspruch in der
jüdischen Geschichte öfters erhoben worden. In dieser «automessia-
nistischen Reihe» sei Jesus der erste, Sabbathei Zwi der letzte. Jesus
stehe infolgedessen mit Sabbathei Zwi und den anderen Pseudo-
Messiassen zwar nicht auf einer Stufe, wenn man die menschliche
Bedeutung vergleicht, aber er stehe eben doch in dieser problematischen

Reihe, die zu immer absurderen Gestalten geführt hat:

«Daß dieser Erste — — in der Reihe der unvergleichlich
Reinste, Rechtmäßigste, mit wirklicher messianischer Kraft
Begabteste war, ändert nichts an dem Faktum dieser Erstheit,
ja es gehört wohl eben dazu, gehört zu dem furchtbar eindringlichen

Wirklichkeitscharakter der ganzen automessianistischen
Reihe. »

Neben den genannten besonderen Merkmalen Jesu weist Buber vor
allem noch darauf hin, daß er sich von den anderen Automessiassen
durch seine Bedeutung für die Völkerwelt unterscheidet7.

8 Die Entrückung ist für den Juden denkbar, weü es im Alten Testament
Entrückungen einzelner (Henoch, Elias) gibt, während die Auferstehung
einzelner nieht bezeugt ist. (Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 101.)

7 Vgl. «Die Chassidische Botschaft»,Heidelberg 1952,S.29, wo B. schreibt:

146



Der Chassidismus hat sich gegen diesen Auto- oder, wie er von
Buber auch bezeichnet wird, «Fiebermessianismus» gewandt8. Die
messianische Selbstunterscheidung ist für den Chassid eine
unerträgliche Anmaßung, weil alles Handeln um Gottes willen messia-
nisches Handeln sei. So sei jeder Mensch ein verborgener Messias,

wenn er recht handle, aber kein Mensch dürfe sich anmaßen, der
Messias zu sein; denn diesen gibt es in menschlicher Gestalt nach
chassidischer Lehre noch nicht. Messianische Selbstmitteilung ist
infolgedessen Zersprengung der wahren Messianität. Jeder Chassid
kann der Erfüllende sein, keiner darf in seinem Selbstwissen etwas
anderes sein als ein Knecht Gottes9. Diese chassidische Überzeugung
kann hier nur angedeutet werden, um zu zeigen, welche Gedanken
hinter Bubers Beurteilung Jesu stehen.

Jesus, ein Jude

Wir müssen nun doch ein wenig näher untersuchen, welche Züge
Buber an Jesus als genuin jüdisch bejaht und unterstreicht, und
welche er als an Jesus herangetragene Züge ablehnt. Man wird
beachten müssen, daß hier nicht rein objektive Unterschiede herausgestellt

werden, sondern daß man die Worte Bubers im Ohr behalten
muß:

«Wir Juden kennen Jesus von innen her auf eine Weise, eben
in den Antrieben und Regungen seines Judenwesens, die den
ihm untergebenen Völkern unzugänglich bleibt10.»

Hier ist der wesentliche Unterschied zwischen Buber und der
liberalen, historisch-kritischen Theologie, an die Bubers Ergehnisse
einen oft erinnern. Aber die Ausgangspunkte sind eben grundlegend
verschieden. Die historisch-kritische Theologie geht aus von einem
modernen Wissenschaftsbegriff und dem Selbstverständnis des

modernen Menschen, während bei Buber neben diesen Faktoren,
die natürlich auch bei ihm lebendig sind, die Prägung durch jüdi-

«Jesu Bedeutung für die Völkerwelt bleibt für mich der eigentliche Ernst der
abendländischen Geschichte.»

8 «Israel und Palästina», Zürich 1950, S. 123.
9 Vgl. «Vom Geist des Judentums», Leipzig 1916, S. 107ff.
10 «Zwiesprache», 1930, S. 26.

147



sches Glaubensgut eine ganz starke Rolle spielt11. Insofern hat
seine Stimme ein besonderes Gewicht für uns; hier versucht der

gläubige Jude mit dem Christen in ein Gespräch zu kommen. Das
ist etwas anderes, als wenn ein «Heide» aus der Völkerwelt über
Jesus spricht12.

Buber sieht das Kernstück der Botschaft Jesu in Mark. 1,15;
diesen Vers übersetzt er wie folgt:

«Erfüllt ist die gesetzte Zeit und genaht die Königsherrschaft
Gottes. Kehret um und glaubet an die Botschaft13.»

Diese Worte enthalten drei wesentliche Punkte, mit denen wir uns
befassen müssen. Erstens die Königsherrschaft Gottes ist nahe. In
dieser eschatologischen Erwartung unterscheidet sich Jesus von den
Pharisäern, wie wir noch sehen werden. Die anderen beiden wichtigen

Punkte sind: «Kehret um» und «Glaubet an die Botschaft».
Es sind demgemäß zwei Züge, die Buber an Jesus als genuin jüdisch
bejaht:

Jesus ruft zur Umlcehr, zur «gotterobernden Umkehr».
Jesu Glaube ist Vertrauen in den führenden Gott.

Dem gegenüber steht, daß Paulus und Johannes Jesus zwischen
sich und Gott stellen, daß sie glauben, die Umkehr werde allein
durch Jesus, den Christus, gewirkt, und daß sie statt der Emuna die
Pistis, den Glauben an ein Geschehen verkünden. Auf diese letzte
Tatsache komme ich noch zurück.

11 Buber fragt nicht die wie liberale Theologie nach dem historischen
Jesus, sondern er fragt nach dem Jesus, der sich in die jüdische Tradition
eingliedern läßt. Die Grundzüge jüdischen Glaubens findet er in Jesus wieder,
während er sie bei Paulus und Johannes überhaupt nicht oder nur sehr
verzerrt findet.

12 Vgl. hierzu, was Buber über die aus der historisch-kritischen Schule
hervorgewachsenen religiösen Sozialisten sagt, unter denen er mehrere
Freunde hatte: «Der religiöse Sozialismus, kehrt zu dem Jüdischen
im geschichtlichen Jesus and den prophetischen Vorstellungen in der Idee
des ewigen Christus zurück.» Das Jüdische in Jesus war sein Glaube, der
Glaube aller Propheten, an die Wandlung des Chaos im Zusammenleben der
Menschen in einem geistigen Kosmos, in eine einheitliche, an Gott gebundene
Gemeinschaft. (Hans Kohn, «Martin Buber», 1930, S. 159f.)

13 «Zwei Glaubensweisen», S. 22.

148



Die Umkehr wird bei Jesus noch ganz und gar jüdisch verstanden,
während sie später zur Sinnesänderung reduziert wurde14. Die
«leibhafte, im Raum der Welt vor sich gehende Teschuwa» wurde
auf diese Weise ebenso wie die Emuna verändert15. Die christliche
fiETavoia hat nach der Meinung Bubers einen magischen Charakter,
weil an die Stelle der Entscheidung die Wiedergeburt durch das von
außen an den Menschen herangebrachte Sakrament getreten sei.

Aus der Entscheidungstaufe sei also die «Anschlußtaufe» und
schließlich die Kindertaufe geworden. Das bedeutet für Buber, daß
die Sicherung der Kontinuität an die Stelle des gewagten und freien
Lebens getreten sei16. Hier zeigt sich wieder, daß Bubers Auslegung
des Neuen Testaments von einem verengerten, auf das Seelenleben
des Menschen reduzierten Christentum ausgeht. Anstatt also das
Neue Testament vom Alten Testament her zu lesen und zu verstehen,

versteht er es von einem solchen verfälschten Christentum her.
Allerdings bliebe auch ohne diesen falschen Ansatzpunkt ein Unterschied

bestehen, weil das Wort von der Vergebung für den Christen
in jedem Fall am Anfang steht17.

14 Vgl. «Vom Geist des Judentums», Leipzig 1916, S. 54ff. : «Die große
Entscheidung ist der höchste, der göttliche Augenblick des Menschenlebens,
ja des ganzen Weltlebens; ,besser', sagt die Mischna, ,ist eine Stunde der
Umkehr in dieser Welt, als das ganze Leben der kommenden Welt'; denn
diese ist nur noch Sein, jene aber ist das gigantische Werden.» — «Die Qrund-
anschauung der jüdischen Religiosität ist in dem Spruch enthalten : Wenn der
Mensch sich selbst reinigt und heiligt, ergießt sich der Heilige Geist auf ihn'».

16 «Zwei Glaubensweisen», S. 24f.
16 Vgl. Hans Kohn «Martin Buber» (Hellerau 1930), S. 271.
17 Buber schreibt hierzu : «... das Urchristentum aber war für eine

Erneuerung des Judentums verloren, als es sich selber untreu wurde und den
großen Gedanken, der es emporgetragen hatte, die Idee der gotterobernden
Umkehr, zum gnadenreichen Anschluß an den Christus verengerte ...» («Vom
Geist des Judentums», S. 69). Johannes Pfeiffer («Zwiesprache mit Martin
Buber», in Eckart, Witten-Berlin, Febr./März 1952) sagt zu dieser
Überzeugung Bubers sehr richtig : «Wohl ist die Umkehr von uns gefordert und
erwartet; aber wenn wir nicht zuvor dessen gewiß geworden sind, daß Gott
im Wort der Vergebung täglich neu den Abgrund zwischen uns und ihm
chließt, können wir vor ihm nicht bestehen, können wir zu ihm nicht
umkehren» (S. 228).

Vgl. zu Bubers Auffassung von der Umkehr weiterhin «Kampf um Israel»,
S. 38—41, und «Zwei Glaubensweisen», S. 23f.

149



Buber meint zu dem letzten Worte von Mark. 1,15, daß die Hörer
die Botschaft ja noch gar nicht kennen, und man deshalb einfach
sagen müsse: Glaubt, oder besser, vertraut. Das Objekt dieses
Vertrauens kann natürlich nur Gott sein, von dessen Königsherrschaft
ja am Anfang des Satzes die Rede ist. Wir müssen uns nun den
Unterschied zwischen diesem Vertrauen (Emuna) und dem Glauben
(Pistis), so wie Buber ihn sieht, deutlich machen18. Jesus vertraut
dem seienden Gott. Dieses Sein Gottes ist «der Jakobsseele nie
zweifelhaft gewesen19». Hebr. 11,6: mcrvevaai on ëàriv ist dem
Juden und auch Jesus ein fremder Gedanke20. Weiterhin will Jesus,
wie alle echten religiösen Führergestalten, den Menschen lehren aus
der Kraft des Geheimnisses zu leben; er will ihm «den Weg weisen,
auf dem ihm Gott begegnen kann21». Er wolle also nicht eine

Lösung des Weltgeheimnisses darbieten, wie manche Apokalyptiker,
er wolle den Menschen nicht über das Wesen Gottes belehren. Für
Jesus gebe es keine Spekulation über Gott, wie wir sie bei Paulus
fänden. Jesus bliebe immer der «Glaubende», der «Vertrauende»,
und werde nie in seinem Selbstbewußtsein — so wie der Jude Buber
sich dieses Selbstbewußtsein vorstellt — zu einem möglichen Gegenstand

des Glaubens. Jesus lehne es ab, daß man ihn zum «Gegenstand

des Glaubens» mache22.

Hier wird deutlich, daß Buber den Menschen Jesus tatsächlich
«von innen her» kennt, besser kennt als ein Heide aus den Völkern.
Aber er kennt nicht den Auferstandenen. Weil nun Buber und wohl
die Juden überhaupt das Neue Testament nur als einen Bericht
von dem Menschen Jesus lesen wollen, so versuchen sie das, was es
über den Menschen Jesus und über den auferstandenen Christus
bezeugt, voneinander zu trennen23. Das Neue Testament legt ein
solches Mißverständnis nahe. Deshalb ist es ja für die Kirche so

18 Vgl. hierzu «Zwei Glaubensweisen», S. 23ff.
19 «Kampf um Israel», S. 52.
20 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 4Iff.
21 Siehe «Chassidische Botschaft», S. 96.
22 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 128.
23 Joseph Klausner («Jesus von Nazareth», Berlin 1934) schreibt hierzu

ganz in Bubers Sinn:
«So weicht auf Grund der Ergebnisse der Evangelienkritik, der Leben-

Jesu-Forschung und der Kenntnis des zeitgenössischen Judentums der mysti-

150



schwierig gewesen, die Lehre von der Christologie zu formulieren.
Man muß den Menschen Jesus und den auferstandenen Christus
trennen, sorgfaltig auseinanderhalten, wie das Chalcedonense getan
hat. Aber der «historische Jesus» ist von dem Auferstandenen nicht
zu lösen. Buber glaubt nicht an den Auferstandenen und kann
deshalb diese sorgfältige Trennung nicht vollziehen. Darüber hinaus
kann er die Aussagen über den Auferstandenen nicht verstehen.

Nun sieht aber wiederum Buber deutlich, was Jesus für die
Völkerwelt bedeutet, er sieht — wie wir schon andeuteten —, daß
die Völkerwelt ja nur durch den christlichen Glauben mit Jahwe in
Berührung gekommen ist. Aber er will und kann daraus nicht die
Folgerung ziehen, daß hier tatsächlich mehr geschehen ist, als ein
verborgener Knecht Jahwes tun kann, daß hier eine Erfüllung
Wirklichkeit geworden ist, die die Knechte des Alten Testaments zwar
ankündigten, aber eben nicht verwirklichen konnten, weil sie für
diesen Auftrag noch nicht ausersehen waren. In Jesus Christus
geschieht die Versöhnimg für die Völkerwelt. Das ahnt Buber, ohne
daß er zugestehen kann: der Versöhner muß Gott selbst sein24.

sehe und dogmatische Nebel, der auch Jesus einhüllte, und wir wissen jetzt,
was von den Berichten in den Evangelien anzunehmen und was abzulehnen,
was älter und was jünger ist, was die Evangelisten aus den Tendenzen der
nach-paulinischen Kirche heraus Jesus unbewußt zuschrieben und was sie
ebenso imbewußt von seinen national-jüdischen Zügen bewahrt haben. Nur
dadurch erkennen wir den historischen Jesus, Jesus den Juden, der so nur
aus Israel hervorgehen konnte, den aber die Juden infolge gewisser historischer

und persönlicher Umstände ebensowenig als Messias anerkennen konnten

wie seine Lehre als den Weg zur Erlösung» (S. 168).
Die erstaunliche Sicherheit dieses Urteils findet sich allerdings bei Buber

so nicht.
24 Vgl. hierzu den Brief Bubers an Hugo Bergmann vom 4. 12. 1917,

abgedruckt bei Hans Kohn («Martin Buber», Hellerau 1930):
«... Es kann somit niemals der Aufstieg eines Menschen zu Gott, die

Wiedergeburt eines Mensehen als messianisches Geschehen betrachtet werden,
sondern nur die erlösende Punktion eines Menschen. In der erlösenden Funktion,

der erlösenden Tat messianischer Mensehen bereitet sich die absolute
Zukunft in der Gegenwart ...» (S. 331f.).

Vgl. außerdem die S. 144, Anm. 1, schon erwähnte Beschreibung des Isen-
heimer Altars:

«Das ist nicht der Jude Jeschua, wandelnd und lehrend zu seiner Zeit
auf galiläischer Erde; es ist auch Jeschua; das ist nicht der eingeborene

151



Jesus, ein eschatologisch bestimmter Jude

Den Glauben des Judentums zur Zeit Jesu repräsentieren nach
der Meinung Bubers die Pharisäer25. Der Hauptunterschied
zwischen ihnen und Jesus sei nun folgender: Sie reden das Volk an
unter Berufung auf das «um den Sinai versammelte Israel», die dort
erfolgte «sakrale Grundlegung des dauernden Volkslebens26». Jesus

dagegen redet seine Jünger und auch das Volk unter Berufung auf
die eschatologische Stunde und seinen Platz in ihr an27. Diese escha-

tologische Situation, in der Jesus zu sein glaubt, erklärt dann auch
die Unterschiede zwischen der Ethik der Pharisäer und der Ethik
Jesu. Derjenige, der glaubt, daß die Königsherrschaft Gottes bald
hereinbrechen wird, handelt notwendigerweise anders als der, der
glaubt, daß er daran mitarbeiten muß28. Die religiösen Sozialisten

Logos, der aus seiner Zeitlosigkeit in die Zeit niedersteigt; es ist auch der
Logos; — das ist der Mensch, ...» («Ereignisse und Begegnungen», Leipzig
1917, S. 20).

Man spürt hier, wie Buber mit sich ringt, Jesus gerecht zu werden.
26 Siehe «Zwei Glaubensweisen», S. 92ff.
Vgl. außerdem die vielen in den letzten Jahren über die Pharisäer

geschriebenen Bücher :

von R. Travers Herford beachtlich.
Leo Baeck, Die Pharisäer (Berlin 1934) ; I. Elbogen, Die Religionsanschauungen

der Pharisäer (Berlin 1904); L. Finkelstein, The Pharisees
(Philadelphia 1938); H. Loewe, The Pharisaism (in Judaism and Christianity,
London 1937) ; Hugo Odeberg, Pharisäismus und Urchristentum (Lund 1943) ;

R. Travers Herford, The Pharisees (London 1924).
28 «Zwei Glaubensweisen», S. 58.
27 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 92: «Die Lebensfrage des Menschen,

der vom .Gesetz' herkommt, ist also für die Pharisäer und für Jesus: wie
gelange ich von einem scheinbaren Leben im offenbarten Willen Gottes zu
einem wahren Leben in ihm, das ins ewige Leben führt Nur daß .offenbart'
für die Pharisäer bedeutet: durch die geschichtliche Offenbarung im Wort in
die Überlieferung Israels eingegangen und in ihr offenbar, für Jesus aber:
von der Überlieferung Israels nicht adäquat aus der geschichtlichen
Offenbarung im Wort aufgenommen, nunmehr jedoch in Sinn und Absicht adäquat
erschlossen.»

28 Der Jude muß daran mitarbeiten, daß diese Welt eine vollkommene
wird. Joseph Klausner («Jesus von Nazareth», Berlin 1934) arbeitet den
unterschiedlichen Charakter der Ethik Jesu sehr gut heraus. Er schließt mit
den Worten:

152



haben deshalb den Glauben an die eschatologische Stunde für
zeitgebunden erklärt und die Ethik Jesu von dieser Zeitgebundenheit
gereinigt. Buber fühlte sich von ihnen immer gut verstanden.

Jesu Stellung in der Geistesgeschichte des Judentums

Buber ordnet nun Jesus und die «nazarenische Bewegung» in die
Geistesgeschichte des Judentums ein, damit die Juden auch dieses

Phänomen nicht mit «abergläubischem Schrecken», sondern nüchtern

schauen können29. Die Eingliederung in die jüdische
Geistesgeschichte sieht so aus, daß Jesus — wie wir schon andeuteten —
der «Erste in der Reihe der Menschen, die aus der Verborgenheit der
Gottesknechte, dem wirklichen ,Messiasgeheimnis', tretend, in ihrer
Seele und in ihrem Wort sich die Messianität zuerkannten30». Ihm
folgen all die anderen von Bar Kochba bis Sabbathei Zwi. Mit
letzterem hat dieser Automessianismus ein Ende gefunden. Er war ein
Fehlgeschehen, «aber ein Fehlgeschehen in der Wirklichkeit
zwischen Mensch und Gott31».

«Jesu Ethik ist begründet auf den besonderen Charakter seines Glaubens
an das Jüngste Gericht und an das Gottesreich (,die Tage des Messias').
Erst wenn wir das Wesen dieses Glaubens verstanden haben, können wir
begreifen, wie der Jude Jesus in seiner Sittenlehre zu einem so extremen
Standpunkt kommen konnte» (S. 552).

29 Siehe «Reden über das Judentum» (Berlin 1932), S. 54. Buber
unterstreicht seine These indem er feststellt :

«Was am Christentum schöpferisch ist, ist nicht Christentum, sondern
Judentum, was aber am Christentum nicht Judentum ist, das ist
unsehöpferisch ...»

30 «Chassidische Botschaft», S. 29.
31 «Chassidische Botschaft, S. 30.
Karl Thieme weist in seiner Besprechung der «Chassidischen Botschaft»

(in «Rundbrief zur Förderung der Freundschaft zwischen dem Alten und
Neuen Gottesvolk», 12—15, 1951/52, S. 25) darauf hin, daß bei Buber ein
Widerspruch in der Beurteüung Jesu bestehe. Er beschreibe in «Zwei
Glaubensweisen» Jesus als einen «authentischen .Juden'», «der davor gewarnt
hätte, ihn zu vergotten»; in der «Chassidischen Botschaft» dagegen sei Jesus
«der Erste» einer «automessianischen Reihe». Dieser angebliche Widerspruch
scheint mir verständlich zu sein. In «Zwei Glaubensweisen» versucht Buber
ehrlich, das Zeugnis des Neuen Testamentes von Jesus zu verstehen und
fragt nach den genuin jüdischen Zügen in Jesus, stößt allerdings auch schon

153



Für die Völkerwelt hat Jesus nun allerdings eine ungeheure
Bedeutung, denn Buber glaubt, daß die «Gottestore» offen sind für
alle:

«Der Christ braucht nicht durch Judentum, der Jude nicht
durch Christentum zu gehen, um zu Gott zu kommen32».

Aus diesem Zitat wird schon deutlich, daß nach der Ansicht Bubers
Gott mit dem Judentum und dem Christentum verschiedene Wege
geht. In Jesus Christus handelt Gott an den Völkern in besonderer
Weise:

«Wir verstehen die Christologie des Christentums durchaus als
wesentliche Begebenheit zwischen Oben und Unten. Wir sehen
das Christentum als etwas, dessen Kommen über die Völkerwelt
wir in seinem Geheimnis zu durchdringen nicht im Stande sind33. »

Aber der Messias kann Jesus trotz alledem nicht sein, denn die
Vollendung der Schöpfung, die Erlösung der Welt ist noch nicht
eingetreten34.

auf ein messianisches Selbstbewußtsein, das ihm als Juden unverständlich
ist. In der «Chassidischen Botschaft» hingegen geht es Buber um die
Einordnung der Gestalt Jesu in die jüdische Geistesgeschichte, eine ganz andere
Aufgabe also.

32 Siehe «Theologische Blätter», Sept. 1933, S. 274. (Kirche, Staat, Volk,
Judentum, Zwiegespräch im Jüdischen Lehrhaus in Stuttgart am 14. 1. 1933
zwischen K. L. Schmidt und Martin Buber.)

Vgl. außerdem «Chassidische Botschaft», S. 29.
33 Siehe «Theologische Blätter», Sept. 1933, S. 267.
34 Vgl. Franz Rosenzweig, «Der Stern der Erlösung» (Frankfurt a. M.

1921). «Vor Gott sind so die beiden, Jude und Christ, Arbeiter am gleichen
Werk» (S. 620). Beider Ziel ist also die Erlösung, und der «Stern der Erlösung»
leuchtet beiden, dem Christen «als Noaehiden und dem Juden als älterem
Bruder, auf den gleichen Weg des Lebens». (Claus Götz Müller, «Zeitwende»
vom 16. 2. 1951, S. 543.)

Einen ähnlichen Gedanken äußert Schoeps : «Es könnte sein, daß er, der
am Ende der Tage kommen wird, er, der die Hoffnung der Synagoge und der
Kirche ist, das gleiche Antlitz trägt.» (Zitat bei C. G. Müller, a. a. O., S. 543.)
Vgl. Unterwegs, 1948, Heft 3, S. 4—7.

Allerdings streben weder Rosenzweig noch Schoeps wegen dieser
möglichen endzeitlichen Verbundenheit eine Vermischimg an. «Nur der totale
Jude Franz Rosenzweig vermochte ein gleichfalls totales Christentum zu

154



Es ist merkwürdig, daß dieser nach Bubers Ansicht sich selbst
die Messianität anmaßende Jesus für die Völker eine so ungeheure
Bedeutung haben soll, während er für die Juden zwar der
«unvergleichlich Reinste, Rechtmäßigste, mit wirklicher messianischer
Kraft Begabteste» war, aber eben als solcher unter anderen
Menschen stand, und zwar vor allem in einer Reihe von Menschen, die
sich eine ihnen nicht zustehende Würde angemaßt haben35. Buber
hält diese verschiedenen Perspektiven und die hinter ihnen hegenden
Wirklichkeiten für «schicksalsmäßige» Trennungen. Vormessianisch
ist

«der Jude für den Christen unverständüch als der Verstockte, der
nicht sehen will, was sich begeben hat, unverständlich der Christ
dem Juden als der Verwegene, der in der unerlösten Welt ihre
vollzogene Erlösimg behauptet. Das ist eine von keiner Menschenmacht

überbrückbare Spaltung36».

So weit hat Buber zweifellos recht. Allerdings bleibt die Frage
nach dem Universalismus des jüdischen Gottes. Ist es wirklich Gott,

begreifen und anzuerkennen.» (Claus Götz Müller, «Franz Rosenzweig und
das Christentum», in Zeitwende vom 15. 2. 1951, S. 544.)

35 Vgl. «Chassidische Botschaft», S. 29.
36 «Kampf um Israel», S. 67.

Vgl. Schoeps, Religionsphänomenologische Untersuchungen in Zeitschrift
fur Religions- und Geistesgeschichte, Erlangen 1949/50, Heft 4, S. 310. Er
sieht die Schwierigkeit ähnlich wie Buber: «Von jeher ist der Reflexion die
Tatsache, daß der Menschheitsheiland in dem auf seinen Messias wartenden
jüdischen Volk kam und von diesem zurückgewiesen wurde, als ein großes
Mysterium erschienen.»

Es ist wichtig, sich in diesem Zusammenhang von Proksch daran erinnern
zu lassen, daß «Jesus mehr als der Messias» ist :

Jesus' «Selbstbezeichnung als Menschensohn kann nur verhüllenden Sinn
haben, so daß sich der Gottessohn darin verbirgt. Er ist mehr als der Messias
und hat einen anderen Ursprung, wie denn Jesus sich den Messiastitel zwar
gefallen läßt, um seinen königlichen Rang im Reiche Gottes anzudeuten,
aber ihn nicht als erschöpfenden Ausdruck seines Wesens ansieht, da er sich
selbst nicht so nennt». (Otto Proksch, Theologie des Alten Testaments,
S. 699f. Ed. G. v. Rad, Gütersloh 1950.)

Der jüdische Messias ist infolgedessen eine schon der Geschichte
angehörende Gestalt, die man weder in Jesus finden noch überhaupt erwarten
kann.

155



der durch Jesus zur Völkerwelt spricht? Buber scheint diese Frage
mit Ja zu beantworten. Wenn man nun statt Erlösung Versöhnung
sagt, wäre dann nicht schon ein schwieriger Punkt aus dem Wege
geräumt? Der Begriff Erlösung ist bei Buber oft so gebraucht, daß
auch der Christ selbstverständlich nur an die endgeschichtliche
Erlösung denken kann. Allerdings bleibt ein Unterschied bestehen:
die Vorstellungen von diesem Ende sind verschieden37.

B. Bubers Beurteilung der Christen und des

Christentums

Wir kommen damit zu der Frage, wie Buber die Christen und
das Christentum beurteilt. Als Hauptvertreter der Christen zieht er
immer wieder Paulus, Johannes und seltener Petrus heran, die dann
auch das Christentum in seinen drei Hauptgestalten angeblich
repräsentieren. Wir werden nun so vorgehen, daß wir erst einmal
einige für Buber wichtige geschichtliche bedingt Unterschiede
zwischen Juden und Christen zeigen, die sich trennend auswirken, um
dann zu dem Hauptunterschied vorzustoßen, der sich nach Buber
in der Verschiedenheit des Glaubens findet. Wir werden darauf
fragen müssen, ob diese Verschiedenheit wirklich so besteht, wie
Buber sie sieht, und ob er sie richtig beurteilt.

Bubers messianisch.es Geschichtsbild im Gegensatz zum christlichen
Geschichtsbild

Durch den Glauben an die Auferstehung Jesu Christi ist die
Geschichte in zwei Hälften geteilt worden: die Zeit vor Jesus Christus

und die Zeit nach Jesus Christus. Diese Zäsur kann der Jude
nicht mitvollziehen: für ihn ist die Menschengeschichte ohne Zäsur

37 Buber weiß selbst um die Schwierigkeit der Begriffsverwirrung
Versöhnung — Erlösung, denn in einem Abschnitt «Der Dreiklang der Weltzeit»
(Kampf um Israel, S. 4öff.) und vor allem in «Zwei Glaubensweisen» redet er
sehr viel differenzierter und damit richtiger. Es geht in «Zwei Glaubensweisen»

gar nicht mehr um dieses Problem; andere Unterschiede sind in den Vordergrund

getreten.

156



auf Erfüllung ausgerichtet. In seinem Aufsatz «Brennpunkte der
jüdischen Seele» aus dem Jahre 1933 geht Buber so weit, zu sagen:

«Die Zäsurlosiglceit der auf Erfüllung ausgerichteten und
immerdar Entscheidung erfahrenden Menschengeschichte ist das
letztlich Sondernde zwischen Judentum und Christentum38.»

Die versöhnende Kraft wirkt für den Juden in «einer unversöhnten
Welt39».

Diese Zäsurlosigkeit des jüdischen Glaubens ist nun jedoch
bedingt durch seine Inkarnationslosigkeit, seine «Unmittelbarkeit
zum Seienden». Eleischwerdung und Auferstehung sind damit
ausgeschlossen40. Die Unmittelbarkeit zu Gott, dem schlechthin Seienden,

schließe einen Mittler im Sinne der Brunnerschen Theologie
aus, schließe einen Erlöser, der Gott ist und Mensch wird, aus41.

38 «Kampf um Israel», S. 65.
39 Da uns die Ausrichtung auf die Wiederkunft Jesu verlorengegangen

ist, leben wir tatsächlich als Christen zu einseitig von der Zäsur her (vgl.
Karl Hartenstein, «Verwilderte Eschatologie» in Die neue Furche, Jan. 1952,
S. 18ff.). Hartenstein schreibt: «Es ist darum wahrlich kein Wunder, daß die
Schwärmer seit der Reformationszeit in steigendem Maße die großen äußer-
kirchlichen christlichen Bewegungen sich in diesem Niemandsland der Theologie

angesiedelt haben, kein Wunder, daß hier sehr viel Verwilderung
eingetreten ist, zuerst und zuletzt darum, weil die Großkirchen keine einheitliche

gesunde Eschatologie entfaltet haben» (S. 18). Diesen Mangel spürt
auch Buber sehr stark.

40 Siehe «Kampf um Israel», S. 65.

Vgl. Franz Rosenzweig, «Zweistromland» (Berlin 1926), wo er über H.
Cohen schreibt :

«Den tiefen Schauder, ja das Entsetzen vor der christlichen Vermenschlichung

Gottes, dem einst als erster der Hohepriester, der seine Kleider
zerriß, Ausdruck gab, hat er (Cohen) trotz aller kulturgeschichtlichen
Anerkennung und philosophischen Idealisierung der ,Christusidee' und trotz der
starken und mit Bewußtsein aufgenommenen christlich-theologischen
Einflüsse, welche die Religionsschrift von 1915 zeigt, nie verloren» (S. 229).

41 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 153f. und 166ff.
Gottlob Sehrenk stellt hierzu sehr richtig fest :

«Es gibt für Paulus gar keine größere Unmittelbarkeit als die durch
den Christus im Geist.» Paulus findet «den Ausdruck ,Mittler' für Christus
gar nicht entsprechend Bei ihm löst die Unmittelbarkeit durch den
Geist alle anderen und vorigen Mittelwege ab und ersetzt sie in endgültiger
Erfüllung» (Judaica 8, 1, S. 5).

157



Wir werden uns fragen müssen, ob Brunner mit seiner Theologie
es nicht dem Juden wirklich sehr schwer macht, ob nicht Buber
eine sehr echte Kritik an Brunner anmeldet42. Die Inkarnation ist
Buber ein Zeichen für die Abgeschlossenheit, d. h. seiner Meinung
nach den Besitz der Offenbarung. Einen solchen Besitz der
Offenbarung aber lehnt er ab. Offenbarung bedeutet für ihn immer neue
Begegnung mit Gott selbst43.

Auf Grund dieser Unmittelbarkeit kann es neben Gott keinen
Erlöser geben: die jüdische Religion sei demnach nicht wie die
christliche eine ErlöserveMglon, sondern eine Erlösungsreligion44.

Einige exegetische Anmerkungen, die sehr wertvoll sind, bietet Schrenk
auf S. 13—15 desselben Aufsatzes.

42 Man muß sich vergegenwärtigen, daß Buber den Eindruck, den er von
der Theologie des Paulus hat, bestätigt findet in Emil Brunners Buch «Der
Mittler» (siehe Zwei Glaubensweisen, S. 167). Vielleicht aber ist Buber auch
erst durch dieses Buch zu seinem Urteil über Paulus hingeführt worden.
Jedenfalls ist es bezeichnend, daß er dieses Buch als den typischsten
Ausdruck des paulinischen Glaubens in unserer Zeit empfindet. Er kennt kein
anderes Buch, «in dem mit solcher Direktheit paulinisch von Gott gesprochen
wird» (Zwei Glaubensweisen, S. 167). Hat Buber da recht, oder ist Brunner
doch letztlich kein guter Interpret des Paulus Î Zweifellos ist Brunner ein sehr
typischer Vertreter des «Glaube an... ». Aber gerade in dem Punkt ist er weit
entfernt von Paulus, der Vernunft und Glaube nicht verbinden will, sondern
das Geheimnis des Glaubens wahrt, Gott und Mensch in ihrem Gegenüber
beschreibt: Gott ist wirklich Gott für ihn und wird nicht wie bei Brunner
vom Menschen her erklärt, und der Mensch ist ganz Mensch in all seiner
Verlorenheit (vgl. K. Barth, Kirchliche Dogmatik, 1,2, S. 140,190,200 und 207

43 Johannes Pfeiffer (Zwiesprache mit Martin Buber, in Eckart, Witten-
Berlin, Februar/März 1952) schreibt zu Bubers Kritik an dem christlichen
Offenbarungsverständnis sehr treffend:

«Daß Offenbarung nicht abgeschlossener Besitz, sondern immer neue
Begegnung ist : diese Einsicht trifft das objektivistische Konfessionschristentum,

nicht den eigentlichen und ursprünglichen Christusglauben, der in der
vertrauenden Hingabe des ganzen Wesens und Lebens an den Geist Jesu
vernimmt, daß Gott durch diesen das Wort der Vergebung spricht: Joh, 7, 16.

Was Buber aufzeigt, wird für den Christen zum Appell, das Evangelium vom
Ursprung her zu entstarren und so einen Es-Glauben zu überwinden, der...»
(S. 228).

44 Vgl. Theologische Blätter, Juli 1924, S. 160f., wo Buber in einer
Antwort zu K. L. Schmidts Aufsatz «Die Entstehimg des Chassidismus» schreibt :

«Erlösung geschieht immer und überall, aber die Erlösung der Welt —
das ist sein (des Chassidismus) wie alles Judentums Grundglaube — wird am

158



Deshalb kenne der Jude nicht wie der Christ eine Spaltung des Seins,
die eben durch jene Zäsur in der Geschichte, durch die Inkarnation
Gottes gewirkt werde. Diese Spaltung des Seins zeige sich unter
anderem in dem Zwielicht, in dem alles christliche Tun sich fände.
Gott bedürfe ja eigentlich des Menschen gar nicht; also sei auch
das menschliche Tun nicht wesentlich. Dann wäre der Mensch zum
Spiel gemacht und nicht zur Vollendung45.

Die Hintergründe dieses Geschichtsbildes

Hier wird schon deutlich, daß die Unterschiede in der Beurteilung

der Geschichte hinauslaufen auf den einen wesentlichen Unterschied

in der Art des Glaubens. In seinem Buch «Zwei Glaubensweisen»

versucht Buber das deutlich zu machen. Wir müssen fragen,
ob die Gegenüberstellung der jüdischen und christlichen Glaubensweise,

wie er sie versucht, dem Tatbestand des Neuen Testaments
gerecht wird, ob man Glaube als Vertrauen und Glaube als
Anerkennung so konfrontieren darf, ob nicht sowohl der jüdische als
auch der christliche Glaube beide Elemente enthalten und
notwendigerweise enthalten. Schrenk zeigt in sorgfältiger Exegese, daß in
Gen. 15, 6 entgegen Bubers Behauptimg46 von einem entscheidenden

Moment im Leben Abrahams berichtet ist und also nicht nur
die Fortsetzung des Bisherigen beschrieben wird, wie Buber meint47.

,Ende der Tage' sein. Obgleich auch er die personhafte Konzeption des
Kommenden wahrt, determiniert der Chassidismus in entscheidender Weise
das Judentum: welches eine ErlöSMwgsreligion, aber — auch in futurischer
Form - nicht eine Erlöserreligion ist.»

Der wichtige Zusatz «auch in futurischer Form» trennt im Grunde
jüdischen und christlichen Glauben auch endgeschichtlich (vgl. hierzu Anm. 34
auf Seite 154).

Vgl. auch «Die Chassidischen Bücher» (Berlin 1927), S. 107:
«Nicht die Konzeption der Erlösung selbst ist das Scheidende : die lebte

schon im prophetischen Messianismus und wurde vom nachexilischen Judentum

zum Kern seiner Weltansicht ausgebildet. Aber den Erlöserreligionen ist
die Erlösung ein — seinem Wesen nach der Geschichte transzendentes,
dennoch in ihr lokalisiertes — Faktum, «dem Judentum ist sie reiner Ausblick

».
45 Vgl. Hans Kohn, «Martin Buber», S. 155.
46 «Zwei Glaubensweisen», S. 42.
47 Vgl. Judaica, 8, 1, S. Iff.

159



Allerdings bleibt, selbst wenn man Emuna und Pistis nicht so
auseinanderreißt, ein Unterschied bestehen: Juden und Christen halten
andere Tatsachen für wahr, bekennen sich — jedenfalls zum Teil —
zu anderen geschichtlichen Offenbarungen und können deshalb
nicht zusammenfinden. Der jüdische Glaube geht aus von der
Tatsache, daß Gott dieses jüdische Volk aus Ägypten geführt hat und
ihm am Sinai seine Thora gegeben hat, während der christliche
Glaube von der Geschichte Jesu Christi ausgeht48.

Die jüdischen Messiasvorstellungen spielen also in dieser Frage
eigentlich keine Rolle oder jedenfalls nur insofern, als auch der
messianische Glaube die Tora an ihrer Stelle beläßt. Aber die christliche

Messiasvorstellung ist jedenfalls für diesen Punkt sehr wesentlich,

denn der christliche Glaube hat seinen Drehpunkt hier. Durch
den Glauben an die Geschichte Jesu Christi, so wie sie der zweite
Artikel des apostolischen Glaubensbekenntnisses erzählt, und so
wie Luther dieses Bekenntnis auslegt, erhält alles frühere Geschehen
eine neue Bedeutung, einen neuen Ort innerhalb der Heilsgeschichte.

Buber geht nun an dieses Problem als ein Jude heran, für den das
Alte Testament eine Einheit und die Offenbarimg Gottes ist, während

er das Neue Testament in verschiedene Teile zerlegt und diese
einander gegenüberstellt. Für das Alte Testament hat er eine
theologische, eine dogmatisch-konstruktive Konzeption, in die er alle
einzelnen Aussagen versucht einzuordnen, während er für das Neue
Testament nur einen religionsgeschichtlichen, kritisch-exegetischen
Blick hat. Auf diese Weise findet er im Neuen Testament nur die
Widersprüche und nicht die Einheit; er findet vor allem die
Widersprüche zwischen den synoptischen Evangelien einerseits, Paulus
und Johannes andererseits. Buber weiß zwar, daß auch im Alten
Testament ähnliche Spannungen zu Tage treten, aber diese stehen

48 Rosenzweig erläutert diese zwei Glaubensweisen ganz im Sinne Bubers:
Das Wissen, auf dem Wege vom gekommenen zum wiederkommenden
Christus zu sein, ist der christliche Glaube : «Es ist der Glaube als Inhalt eines
Zeugnisses. Es ist der Glaube an etwas. Das ist genau das Entgegengesetzte
wie der Glaube des Juden. Sein Glaube ist nicht Inhalt eines Zeugnisses,
sondern Erzeugung einer Zeugimg.» (Der Stern der Erlösung, S. 429.)

Das ist zwar sehr schön gesagt, aber es stimmt nicht. Man kann auch beim
christlichen Glauben von Zeugung sprechen: vgl. Joh. 3, 5; Rom. 6; 1. Kor.
4, 15 usw.

160



für ihn im Hintergrund, weil das Alte Testament vor allem und
zuerst als «Ein Buch» gelesen werden will. Das Grundthema dieses
Buches ist die «Begegnung einer Menschenschar mit dem Namenlosen».

Die Berichte über diese Begegnung sind zum Kanon
zusammengewachsen. Innerhalb des Kanons muß jeder Teil auf den anderen

hin offengehalten werden; erst die Vielfalt ineinander geschaut
ergibt die Einheit, den jüdischen Glauben49. Das sind alles Aussagen,
die der Christ auf Altes und Neues Testament beziehen und anwenden

muß. Da Buber das nicht tut, kann er das Neue Testament nicht
richtig lesen. Der Glaube Jesu und der Glaube des Paulus oder
Johannes fallen für ihn auseinander. Hier gibt es für ihn keine Einheit

der Offenbarung mehr.
Karl Barth weist auf die Notwendigkeit, mit der das Neue Testament

für den auseinanderfallen muß, der es nicht als Offenbarung
hört, sehr nachdrücklich hin, indem er gleich im ersten Teilband
seiner «Kirchlichen Dogmatik» zeigt, daß die Verkündigung der
Kirche (Kap. 1) und also die Offenbarung Gottes (Kap. 2) Voraussetzung

für die Trinitätslehre sind. Wir haben gesehen, daß Buber
sich an dieser vor allem stößt, denn in ihr ist ja die Zäsur, die
Inkarnation, der Erlöser enthalten. Die Offenbarung ist nach Barth die
«Wurzel der Trinitätslehre»; d. h. also, daß die Trinitätslehre als
eine «Grundfrage, eine Lebensfrage erster Ordnung für die kirchliche

Predigt und damit auch für die kirchliche Theologie» Buber in

49 Siehe Martin Buber und Franz Rosenzweig, «Die Schrift und ihre
Verdeutschung» (Berlin 1936):

«Es ist aber in Wahrheit Ein Buch. Alle diese Erzählungen und Gesänge,
Sprüche und Weissagungen sind vereint durch das Grundthema der Begegnung

einer Menschenschar mit dem Namenlosen.. .» (Buber, S. 13.)
«Die Bibel (A.T. will als Ein Buch gelesen werden, so daß keiner ihrer

Teile in sich beschlossen bleibt, vielmehr jeder auf jeden zu offengehalten
wird; sie will ihrem Leser als Ein Buch in solcher Intensität gegenwärtig
werden, daß er beim Lesen oder Rezitieren einer gewichtigen Stelle die auf
sie beziehbaren, insbesondere die ihr sprachidentischen, sprachnahen oder
spraehverwandten erinnert und sie alle für ihn einander erleuchten und
erläutern...» (Buber, S. 169).

Buber unterscheidet sich in diesem Punkt wesentlich von dem orthodoxen
Juden, für den innerhalb des alttestamentlichen Kanons das Gewicht der
«Thora» stärker ist als das der «Propheten» und «Schriften».

161



ihrer Wichtigkeit gar nicht deutlich werden kann, solange er in
Jesus Christus nicht dem Offenbarer begegnet ist60.

Dazu kommt nun, daß sowohl das Zeugnis des Neuen Testaments
als auch eine oberflächliche Betrachtung des Trinitätsdogmas
Mißverständnisse nahelegen, die für den Juden anstößig sein müssen.
Dazu gehört vor allem der Vorwurf der «Vergottung» Jesu, den
Buber Paulus macht und der von anderen jüdischen Theologen
immer wieder erhoben wird: sie sehen und verabscheuen im Christentum

sowohl Menschvergöttlichung als auch Gottvermenschlichung.
Beides ist ihnen ein unüberwindlicher Anstoß, weil Gott für den
Juden der schlechthin Heihge, der Schöpfer ist. Eine Vermischung
der Sphäre dieses Gottes und der Sphäre des Menschen ist
Gotteslästerung61.

Der christliche Glaube legt tatsächlich von außen besehen eine
solche Vermischung nahe; aber es muß betont werden, daß die
christliche Theologie versucht hat, ihr Wächteramt in dieser Frage
ernst zu nehmen. Die Lehre von den zwei Seinswesen Jesu Christi
versucht ja gerade den Menschen und den Gott scharf voneinander
zu trennen, sie eben nicht zu vermischen. Barth weist sehr richtig
darauf hin, daß Juden überhaupt nur so Jesus als den Kvqioç bekennen

könnten52:

«Wenn Jesus sich, beziehungsweise wenn die älteste Kirche ihn
in dem Sinn als Gottes Sohn bezeichnet hätte, wie diese beiden

Konzeptionen es voraussetzen (die Konzeption des Ebionitismus
und Doketismus), dann wären er und seine Kirche mit Recht
aus der Gemeinde des Alten Testaments ausgestoßen worden.
Denn was könnte jenes Idealisieren eines Menschen oder jenes

60 Siehe Karl Barth, «Kirchliche Dogmatik», I, 1, S. 326 und 400.
61 Vgl. hierzu H. Cohen, «Die Religion der Vernunft aus den Quellen des

Judentums» (Leipzig 1919), S. 398:
«Der Mensch will Gott werden. Das ist die Sehnsucht des antiken

Menschen. Mit dieser Vergottung ist die antike Welt auch dem Christentum gewonnen

worden. Dahingegen hält der Monotheismus in allen Begriffen die Scheidewand

aufrecht zwischen Gott und Mensch.»
Solche Konstruktionen, die die Geschichte erklären wollen, hahen leider

auch noch auf Buber ihre Wirkung.
62 Karl Barth, «Kirchliche Dogmatik», I, 1, S. 425f.

162



Mythologisieren einer Idee anderes sein als charakteristisch das,

was das Alte Testament unter der Errichtimg und Anbetung
eines Abgottes, eines jener unwürdigen und nichtigen Konkurrenten

Jahwes verstand. »

Subordinationismus und Modalismus sind in der Bibel nicht
ausdrücklich abgelehnt, aber indem bezeugt wird, daß Heiligkeit,
Barmherzigkeit und Liejge Gottes ureigenste und charakteristische
Erweisungen sind, wird deutlich, daß Vater, Sohn und Heiliger
Geist, die diese Erweisungen repräsentieren, «gleichen Wesens und
also im gleichen Sinn Gott selber sind53». Jesus Christus ist eben auf
keinen Fall in dem Sinne der Mittler, daß er als ein Zwischenwesen
zwischen Gott und dem Menschen stünde, daß über Gott ohne ihn
irgendeine Aussage gemacht werden könnte, wie Emil Brunner es
zweifellos fälschlich tut, sondern er steht als der Mittler ganz und
gar auf beiden Seiten, so daß jede Gottvermenschlichung oder
Menschvergöttlichung ausgeschlossen ist. Buber sieht und versteht
nur die eine der beiden Seiten, die andere ist ihm unzugänglich. Sie
müßte ihm offenbart werden. «Der neutestamentliche Satz von der
Gottheit Christi ist nur sinnvoll als Zeugnis von Gottes
Offenbarung54.»

63 a. a. O., I, 1, S. 401.
54 a. a. O., I. 1, S. 424.

Vgl. zu diesem ganzen Abschnitt noch H. J. Schoeps, «Jüdisch-christliches

Religionsgespräch in neunzehn Jahrhunderten» (Frankfurt 1949),
S. 14f. :

«Was die Kirche als ihr Wesensgeheimnis behauptet, das sich dem Christen
als Wahrheit offenbart, ist das in der Geschichte Israels geschehene Ereignis,
daß Gott durch Jesus mit der Welt einen neuen Bund geschlossen hat.
Dieser Glaube bewirkt ebenso für das Christentum Absolutheit, wie der
Sinaibund für Israel die absolute Wahrheit ist Jude und Christen wissen
beide, daß die beiden — und beiden anders — gewordene Offenbarung
von Gott her ist.»

Hier spricht der Religionswissensehaftler, der um die Grenzen seiner
Wissenschaft weiß. Diese Grenzen sind allerdings nicht mehr ganz eingehalten,
wenn Schoeps fortfährt :

«Aber als Christen und Juden wissen sie darum, daß in der übernatürlichen

Zukunft des Reiches Gottes auch die Parallelen sieh einst schneiden
werden und beide Wege nur noch ein Weg sind — und dann schon nicht-mehr-
Weg, sondern das Sein-am-Ziel» (S. 15). Mit diesem Satz könnte man die

163



Wir müssen uns weiterhin vergegenwärtigen, daß die Unvereinbarkeit

des Glaubens Jesu und des Glaubens Pauli nach der
Überzeugung Bubers nicht nur darin liegt, daß Jesus für Paulus zum
Objekt des Glaubens geworden ist, sondern vor allem auch darin,
daß der Gott des Paulus überhaupt ganz andere Züge trägt als der
Gott Jesu oder der des Alten Testaments. Das zeigt sich schon darin,
daß der Glaube des Paulus ein Glaube ist, der in der vorchristlichen
Ära überhaupt noch nicht geglaubt werden konnte, denn er bezieht
sich ja auf die Heilstat Christi55. Der vorchristliche Gott nun, wie
Paulus ihn sieht, sei nicht ein Gott, der Vergebung anbiete und zur
Umkehr rufe, sondern er sei ein Gott der Macht, des Zorns und der
Vergeltung. Macht und Zorn Gottes seien für Paulus vor dem
Erscheinen Jesu nicht väterliche Macht und väterlicher Zorn, sondern
Vergeltungszorn. Gott zürne nicht einmal mehr selbst, sondern «er

gibt den Menschen in die Hand des Gewaltwesens Zorn56». Nicht
Gott, sondern nur Jesus Christus könne uns von diesem Zorn
erlösen57. Dieser Gott, den Paulus bekennt, ist für Buber ein Gott des

Schicksals, so wie ihn die Freunde Hiobs bekennen, ein willkürlicher
Gott, der mit dem Gott des Alten Testaments wenig gemeinsam
hat58. Er ist willkürlich, weil er zwar gerecht ist, aber die erlösende

Mission der Christen an den Juden in Frage stellen; nach christlicher
Überzeugung führt wirklich nur ein Weg zu Gott, auf den alle Menschen gerufen
werden müssen. Schoeps spricht also in dem letzten Satz als Jude mit einer
bestimmten jüdischen Überzeugung und nicht mehr als Religionswissen-

schaftler.
Schrenk versucht Buber sehr richtig auf die Kernfrage hinzuweisen, wenn

er sagt:
«Es hängt alles daran, ob die Botschaft vom Dahingeopferten und

Auferstandenen von Gott her uns erreicht. Wäre sie nur ein menschlich erfundenes

Theologoumenon, so wäre sie längst in sich selber zusammengesunken.»
(Judaica, 7, 4, S. 261.)

Auch menschliche Theologoumena, wie z. B. Mythen von Göttern, bestehen

oft lange und haben erstaunlich Kraft, aber wir glauben und bekennen,
daß Tod und Auferstehung Jesu Christi kein Mythos ist. Diese Heilstatsachen

gehören einer Dimension an, die man weder erklären noch beweisen
kann. — Man sieht, wie schwer es ist, ein echtes Religionsgespräch zu führen.

65 «Zwei Glaubensweisen», S. 49.
66 «Zwei Glaubensweisen», S. 143.
67 Vgl. 1. Thess. 1, 10.
68 Vgl. «Zwei Glaubensweisen», S. 153.

164



Gnade mit der Endzeit verbunden hat. Er ist ein Gott des Zorns,
weil er die Menschen verstockt, ohne sich weiter um sie zu kümmern.
Menschen und Menschengeschlechter würden so verwendet und
verbraucht zu den oberen Zwecken. Im Alten Testament dagegen greife
die Verstockung — der Mensch wird dort nicht, sondern er ist
verstockt 59 — «in eine extreme Lebenssituation, eine extreme Verkehrung

eines Menschen oder eines Volkes zu Gott ein 60 ».

Der paulinische Gott sei auch deshalb ein Gott des Zorns und der
Willkür, weil er ein unerfüllbares Gesetz gibt und «diese unvermeidliche

Nichterfüllung unter den Fluch stellt». Diesem Gott gehe es

nicht mehr um jeden einzelnen Menschen wie dem Gott des Alten
Testaments oder Jesu, sondern um einen Heilsplan, um Israel als
eine Funktion im Weltplan. Ein solcher Gott ist für Buber nicht der
Eine Gott. Das ist für ihn ein apokalyptischer Pseudogott. Das
Weltbild des Paulus ist für ihn apokalyptisch, und er lehnt es wegen
des in ihm enthaltenen Dualismus ab61.

59 Hes. 2, 4; 3, 7.
6° Ygl. «Zwei Glaubensweisen», S. 87f.
61 Die entscheidenden Argumente gegen die Apokalyptik sind für Buber,

daß es in ihr zwei Welten gibt, die sich ablösen werden (vgl. «Kampf um
Israel», S. 61, und «Glaube der Propheten», Zürich 1950, S. 209, 216, 252 und
257), daß infolgedessen die Welt nicht erlöst, sondern am Ende der Zeiten
abgelöst wird durch eine ganz neue Welt (vgl. «Kampf um Israel», S. 61, und
«Zwei Glaubensweisen», S. 152), daß demgemäß Gott diese Welt und das auf
ihr lebende Menschengeschlecht nicht wirklieh lieben könne (vgl. «Glaube
der Propheten», S. 273, 277 und 303, und «Zwei Glaubensweisen», S. 90).

Nach der für Buber maßgeblichen prophetischen Lehre wird aber die Welt
nicht aufgehoben, sondern vollendet, weil die Erde heilig ist (vgl. «Kampf
um Israel», S. 61, und «Glaube der Propheten», S. 10, 13, 139 und 252), und
der Mensch ist für diese Vollendung mitverantwortlich (vgl. «Glaube der
Propheten», S. 148ff., 254 und 257f.). Infolgedessen ist Gott auch der Schöpfer
des Bösen, denn ohne das Böse wäre eine Verantwortung gar nicht notwendig
(vgl. «Glaube der Propheten», S. 277).

Die alttestamentliche Eschatologie wird von Buher stark eingeengt. Die
Abgrenzung zwischen ihr und einer spekulativen außerbiblischen Apokalyptik

ist von Proksch in anderer Weise versucht worden (vgl. «Theologie des
Alten Testamentes», S. 407ff.). Proksch bejaht gegen Buber die kanonische
Apokalyptik, weil in ihr der «Zusammenhang von Schrift und Wort, der für
die biblische Theologie maßgehend ist», gewahrt bleibt. Zu dieser Frage
hat auch Hans Joachim Kraus in einem «Gespräch mit Martin Buber»

165



Die Frage der Apokalyptik ist außerordentlich wichtig. Begegnet
uns bei Paulus wirklich die Apokalyptik, die Buber ablehnen zu
müssen glaubt? Beim Lesen Bubers scheint es so, als ob zwischen
dem Denken des angeblichen Griechen oder Hellenisten Paulus und
dem Denken des Juden Buber eine Schlucht aufklafft, die kaum zu
überbrücken ist. Paulus sucht nach einer Weltanschauung, nach
einer Erklärung für die Geschichte, Buber versucht jeden einzelnen
Augenblick neu als Begegnung zwischen Gott und Mensch zu
verstehen. Wir sahen schon, daß hinter diesen vordergründigen
Problemen — Trinität, Gottesbegriff, und nun Apokalyptik — die
eigentliche Frage nach dem Offenbarer Jesus Christus steht. Aber
man wird sich mit Buber über die vordergründigen Fragen
unterhalten müssen, um an den Kernpunkt heranzukommen, um
Mißverständnisse zu vermeiden62.

Da ist es nun wichtig zu sehen, daß bei Paulus auch eine große
Unmittelbarkeit zu Gott vorhanden ist. Schrenk weist besonders
auf Stellen wie Rom. 8,26 und 2. Kor. 12,8 hin, die Buber einseitig

(«Evangelische Theologie», Juli/August 1952, S. 7 Iff.) Stellung genommen,
indem er fragt, ob nicht Bubers Sicht der Prophétie zu stark von der «Thora-
Konzeption» geprägt sei.

62 Wie verwirrt diese Frage ist, zeigen schon folgende Hinweise. Während
Buber bestreitet, daß auch Jesus von der Apokalyptik beeinflußt war, weil
das Verderbensprinzip bei ihm nicht das Weltgefüge beherrsche, sieht
Bultmann Jesu Verkündigung durchaus im Zusammenhang mit der Apokalyptik,
und Schrenk schließt sieh seiner Meinimg an (vgl. Judaica 8, 1, S. 15, Anm.
16). Schrenk betont sehr richtig, «sowohl bei einer ausgeprägten Dämonologie

wie auch bei einer abstrakt gefaßten Wertung des Bösen ist das
Entscheidende, durchzustoßen durch eine Machtsphäre zum erlösenden Gott»
(a. a. O.). Das aber gelingt Buber aus den dargelegten Gründen hinsichtlich
des Neuen Testamentes nicht.

Vgl. auch den Artikel anoxaXvmu) — anoxâXvipiç im «Theologisehen
Wörterbuch», III, 565 ff., von A. Oepke, vor allem S. 579, 15ff. ; S. 580;
S. 582, 46ff. Besonders an der letzten Stelle wird deutlich, daß das Neue
Testament zwar viele Begriffe der Apokalyptik entnimmt, aber im übrigen
an den Prophetismus, vor allem Jeremias und Deuterojesajas anknüpft.

Martin Werner («Die Entstehung des christlichen Dogmas», Bern 1941)
stützt diese These, wenn er ausführt, daß Paulus Gedanken- und Sprachgut
zwar von der Apokalyptik her bestimmt ist, daß er sich aber durch die
Gegenwärtigkeit der apokalyptischen Zeit und durch die Verknüpfung mit der
Ethik sehr stark an die prophetische Eschatologie annähere (S. 88).

166



lese, indem er den «unmittelbaren» Vateranruf durch den Geist
übersehe63. Dieser und andere Punkte zeigen, daß Paulus nicht
einfach ein Apokalyptiker genannt werden kann. Jeder Versuch einer
Einordnung in eines der damaligen Systeme scheitert letztlich, weil
dieser Mann von einer Macht geprägt ist, die sich nicht so einordnen
läßt.

Die geschichtliche Bedeutung des Gegenüber von Judentum, und
Christentum

Nun müssen wir aber beachten, daß Buber sich bemüht hat, den

Ursprung und die Bedeutung dieser Veränderungen zu begreifen,
sie nicht als Verfälschungen anzuprangern. Das Christentum gewann
auf diese Weise die Völker und gab dafür allerdings das Judentum
preis, weil es «das Gefüge seiner Gemeinschaft sprengte64». Vor dem
ersten Weltkrieg beurteilte Buber diese Tatsache noch recht negativ:

«Das Christentum ist von da aus zur Herrschaft über die Völker
aufgestiegen, das Judentum in Erstarrung, Erniedrigung,
Entartung versunken; aber ein Kern hat unerschütterlich den
Anspruch gewahrt, die wahre Ekklesia, die treugebüebene Gemeinde
der göttlichen Unmittelbarkeit zu sein65.»

Und man wird hinzufügen müssen, daß nach jüdischem Glauben
nur von dieser treugebliebenen Gemeinde die Erlösung der Schöpfung

ausgehen kann. Diese kollektive Erlösung kann nicht wie im
christlichen Glauben vorweggenommen werden66.

Wir haben gesehen, daß Buber viele wertvolle und für uns
anregende Bemerkungen macht, aus denen wir lernen können. Nun muß
aber noch einmal gefragt werden, ob seine krasse Gegenüberstellung
von Emuna und Pistis richtig ist. Besonders der letzte Abschnitt
des Buches «Zwei Glaubensweisen» regt dazu an, diese Frage hier

63 Vgl. Schrenk, Judaica 8, 1, S. 5, und «Zwei Glaubensweisen», S. 165.
64 «Vom Geist des Judentums», S. 69.
65 «Vom Geist des Judentums», S. 70.
66 Vgl. Kurt Schubert; «Gesetz und Erlösung in der jüdischen Theologie»,

Judaica 7, 2, S. 138f.:
«Wo der Christ vom Menschen spricht, denkt der Jude an die Menschheit

Für das Judentum gibt es nur eine kollektive Erlösung der gesamten
Schöpfung.»

167



wieder aufzugreifen. Buber behauptet da, daß die beiden ihrem
Wesen und ihrer Wirkung nach grundverschieden sind. Die
Wirkung der Emuna sei «volksgeschichtlicher» Natur67. Bestimmte
Lebenserfahrungen Israels hätten sie entscheidend geprägt. Die
christliche Pistis dagegen «wurde außerhalb der Geschichtserfahrungen

von Völkern, sozusagen im Austritt aus der Geschichte,
geboren, in den Seelen von Einzelnen, an die die Forderung herantrat,
zu glauben, daß ein in Jerusalem gekreuzigter Mann ihr Erlöser ist».
Die Grundlage dieser Glaubenshaltung muß demgemäß von Buber
als logisch, als noetisch bezeichnet werden: «Kenntnisnahme eines
So-Seins, das jenseits der geläufigen Begrifflichkeit steht», aber
dennoch in noetischer Form vollzogen wird68.

Auf Grund dieses Schlußwortes Bubers müssen zwei Einwände
gemacht werden. Erstens ist die Emuna Bubers für den Nicht-
Israeliten, der die Lebenserfahrungen des jüdischen Volkes nicht
in sich hat, unzugänglich. Die Völker, die Gojim, sind also
ausgeschlossen, verloren. Dieser Gedanke ist jedenfalls beim Lesen dieses

Abschnittes unvermeidlich. Zweitens ist die Pistis, die Buber schildert,

zwar an Einzelpunkten scharf beobachtet, aber im ganzen
eben doch von außen gesehen: er spricht von einer «Forderung»
statt von einer frohen Botschaft; er spricht an dieser Stelle nur von
dem Gekreuzigten, der ja auch für ihn eine Realität ist, nicht von
dem Auferstandenen; ihm fällt der christliche Glaube in logische
und mystische Bestandteile auseinander. Hier sieht das scharfe
Auge eines Außenstehenden, der allerdings ein Jude ist und insofern

ein anderer als die Heiden, weil er die Pistis von der Emuna her
beleuchten kann. Man wird aber doch eben sagen müssen, daß dieser
Gegensatz Emuna-Pistis konstruiert ist und letztlich nicht der
Wirklichkeit entspricht. Die frohe Botschaft ruft den Menschen ja
zu einem Glauben, wie ihn die ganze Bibel bekennt, nicht wie ihn
Paulus angeblich gepredigt hat. Und dabei muß betont werden, daß
Buber das Wesentliche an Paulus nicht sieht: wir werden gerettet
allein aus Glauben und nicht über ein Volkstum.

67 «Zwei Glaubensweisen», S. 174.
68 «Zwei Glaubensweisen», S. 176.

168



C. Wie verhält sich Bubers Einstellung gegenüber
Christus und dem Christentum zu der Einstellung
anderer jüdischer Denker (Klausner und Rosenzweig)?

Um Buber in seiner Eigenart zu verstehen und zu würdigen, ist
es interessant, sich zu vergegenwärtigen, was einige andere Juden
über Jesus Christus und das Christentum gesagt haben. Es geht
dabei darum, vor allem die Punkte herauszuarbeiten, an denen
wesentliche Unterschiede von Buber erscheinen.

Klausner, der ein Kollege Bubers an der Universität Jerusalem
ist, grenzt das Christentum viel schärfer vom Judentum ab. Er
meint, daß es «zwangsläufig» zu der Auffassung des christlichen
Messias kommen mußte, die heute allen drei großen christlichen
Bekenntnissen gemeinsam ist:

«Zwangsläufig wurde die Erlösimg vergeistigt. Die Befreiung
von politischer Bedrückimg und materiellem Übel war nicht mehr
Aufgabe des Messias.

Zwangsläufig wurde die Erlösung durch diesen Messias
universell, weil das geistige Übel universell ist.

Zwangsläufig wurden Leiden und Tod Jesu zum Entsühnungs-
leiden und Opfertod, weil sie eben sinnvoll erklärt werden
mußten69.»

69 Siehe Joseph Klausner, «Der jüdische Messias und der christliche
Messias» (Zürich 1943), S. 14f.

Klausners Überzeugung, daß die Erlösung im Urchristentum vergeistigt
wurde, zeigt, daß er das Neue Testament mit idealistisch-liberalen Augen
liest. Es ist an dieser Behauptung zwar etwas Richtiges, insofern als die
Erlösung für die Völkerwelt tatsächlich mancherlei Fleischlich-Materielles
des jüdischen Glaubens ausschied, aber von einer Vergeistigung in dem Sinn,
daß nicht mehr der ganze Mensch oder auch die ganze Welt von ihr erfaßt
würde, kann nicht die Rede sein (vgl. Römer 8). Klausners oben genannter
Aufsatz legt das Mißverständnis einer einengenden Vergeistigung sehr nahe,
während er allerdings in seinem Buch «Von Jesus zu Paulus» (Jerusalem 1950)
sehr viel differenzierter und richtiger urteilt.

Das urchristliche Bekenntnis Kvqioq Igaovç ist ein Bekenntnis zu dem
Herrn aller Dinge. Allerdings steht dieses Bekenntnis in der Spannung, daß
die schon jetzt vorhandene Erfüllung nur geglaubt werden kann; es gibt für
unsere Erkenntnis außerhalb des Glaubens ein noch nicht. Diese Spannung

169



Der Christ muß für dieses «zwangsläufig» einsetzen «durch
Offenbarung»; denn diese logischen Zwangsläufigkeiten sind im Grunde
ebenso unlogisch wie die Offenbarung. Könnte man nicht statt
dessen auch sagen: Nachdem Jesus wie ein Verbrecher gekreuzigt
war, mußten die Jünger wahrhaftig (zwangsläufig) einsehen, daß er
und sie sich geirrt hatten. Klausner spricht in seinem Kapitel «Der
Bericht über die Auferstehung70» von den «enthusiastischen Frauen»,
die genau wie die Jünger «Visionen» haben, und fragt: «... Könnte
das jüdische Volk in seiner Mehrheit seinen Glauben auf dieser
Basis aufbauen71?» Muß man da nicht sofort zurücktragen: Hat
nicht Mose auch «nur» Visionen gehabt? War die Basis des Glaubens
zur Zeit des Moses wirklich eine bessere»? Die Fragwürdigkeit
dieser Fragen ist deutlich. Buber versucht im Gegensatz zu Klausner
die beiden Glaubensweisen in ihrer Verschiedenheit aufzuzeigen,
ohne solche Werturteile zu fällen, ohne das Geheimnis eines jeden
Glaubens auflösen zu wollen. Er charakterisiert den christlichen
Messias ähnlich, aber das Denken in logischen Zwangsläufigkeiten
ist für ihn unmöglich. Der Grund hierfür ist, daß er einen ganz anderen

Begriff von Glauben hat als Klausner. Nach Klausner ist das

Irrationale und Mystische am christlichen Messias widernatürlich
und nicht nur übernatürlich wie beim jüdischen Messias. Somit ist
auch der christliche Glaube widernatürlich72. Diese Unterscheidung
erkennt der Jude nicht an, obgleich sie auch in seinem Glauben keimhaft
vorhanden ist.

Auf Paulus spezialisiert, sieht diese Zwangsläufigkeit bei Klausner so aus :

«Wie kam Paulus zu diesem neuen Begriff vom Messias? Erstens die
Notwendigkeit, die politische Seite des neuen Messianismus zu verwischen,
und zweitens die Notwendigkeit, den gekreuzigten, auferstandenen und in
der Vision auf dem Wege nach Damaskus erschienenen Jesus an die Stelle
desjenigen zu setzen, der lebte, seine Schüler in einer neuen Lehre unterwies
...» («Von Jesus zu Paulus», S. 447).

70 «Jesus von Nazareth» (Berlin 1934), S. 494ff.
71 a. a. O., S. 499.
72 Vgl. Klausner, «Der jüdische Messias und der christliche Messias»,

S. 20. Trotzdem haben Jesus und Paulus auch für Klausner eine große
Bedeutimg, denn sie sind seiner Ansicht nach «Wegbereiter für den König
Messias» («Von Jesus zu Paulus, S. 561). Sie haben die Völker mit dem
Judentum — wenn auch in verzerrter Form — in Berührung gebracht :

«Von einem allgemein-menschlichen Gesichtspunkte aus ist er gewiß ,ein
Licht den Völkern' (d. h. Jesus). Seine Jünger haben die Lehre Israels, wenn

170



gehört in das strenge Kausalitätsdenken; sie wird von Buber nicht
mehr mitgemacht. Dieser stellt statt dessen zwei Glaubensbegriffe
einander gegenüber, wie wir gesehen haben. Auch das ist eine
Konstruktion, aber vom Standpunkt der vergleichenden
Religionswissenschaft ist es jedenfalls die richtige Methode, während die
Methode Klausners dem anderen nicht zugesteht, was er selbst für
sich beansprucht. Als Bekenntnis des Glaubens ist das möglich,
aber nicht als Grundlage für die Darstellung einer fremden Religion,
wie sie Klausner versucht73.

Ein anderer jüdischer Denker — Franz Rosenzweig — weist
ebenfalls wesentliche Unterschiede von Buber in seiner Beurteilung
des Christentums auf. Er zeigt — ohne daß man eine apologetische
Tendenz wie bei Klausner spürt — drei Gefahren, die die christliche

Kirche bedrohen:
Die menschvergötternde Gottvermenschlichung drohe in der

nordischen Kirche.
Die weltvergötternde Gottverweltlichung drohe in der

südlichen Kirche.
Die Gottvergeistigung drohe in der östlichen Kirche.

Über diese Gefahren — Apotheosierung des Menschen —, Pan-
theisierung der Welt —, Spiritualisierung Gottes — kommt das

Christentum nicht hinaus. Und alle hängen mit seinem Messiasbild
zusammen. Nach Rosenzweig ist all das im Judentum eine Einheit74.

Diese Methode, von angeblichen Ausdrucksformen der christlichen

Kirchen, die oft beobachtet wurden und auch einen
Wahrheitskern in sich haben, auf das Wesen der Kirche Christi zu schließen,

ist natürlich falsch und würde umgekehrt beim Judentum
ebenso falsch sein. Buber ist in dieser Hinsicht über Rosenzweig
hinausgestoßen, indem er zu dem Kern des Glaubens vorzustoßen

auch in verstümmelter und unvollkommener Form, unter die Heiden aller
Erdteile getragen» (Jesus von Nazareth, S. 572).

Man möchte fragen, warum es den Juden nicht gelungen ist, die Lehre
Israels den Völkern in reinerer Form zu bringen.

73 Vgl. H. J. Schoeps, «Gottheit und Menschheit» (Stuttgart 1950), S. 9 ff. :

«Die rehgionswissenschaftliche Betrachtungsweise». Man muß allerdings beachten,

daß Klausner versucht, Jesus und Paulus losgelöst von der christlichen
Kirche zu beurteüen.

74 Vgl. «Der Stern der Erlösung» (Frankfurt a. M. 1921), S. 502ff.

171



versucht und nicht mehr in den soziologischen Vorhöfen stehen
bleibt. Allerdings ist natürlich inzwischen auch die Religionssoziologie

sehr vervollkommnet worden75.
An Klausner und Rosenzweig können wir schon sehen, in welcher

Richtung die Entwicklung etwa geht. Rosenzweig war ähnlich wie
der frühe Buber einerseits von Hermann Cohens ethischem
Verständnis der Religion und andererseits von der Soziologie her
geprägt. Leider starb er zu früh, um noch wirklich über diese Ansatzpunkte

hinauszuwachsen. Klausner ist zwar nicht von solchen
«Vorurteilen» geprägt, aber er ist befangen in dem jüdischen Vorstellungskreis

und versucht nicht wirklich, sich in den anderen hineinzuversetzen.

Buber hat diesen Versuch gemacht. Er hat versucht, durch
alle Vor-Urteile hindurchzustoßen und ein Religionsgespräch in
Gang zu bringen, in dem beide Partner sich ernst nehmen. Man
merkt, daß auch er seine jüdische Herkunft, selbst da, wo er sich

ganz in den anderen hineinversetzen möchte, nicht vergessen kann.
Und das ist gut so; es kann nicht anders ein. Sonst wäre es möglich,
heute ein Jude und morgen ein Christ zu sein. Aber er versucht doch,
den Partner vor allem zu verstehen und von ihm verstanden zu
werden. Nur aus echtem Verstehen kann eine echte Überzeugung

75 Vgl. Gustav Mensching, «Soziologie der Religion», Bonn 1947, und
Joachim Wach, «Soziologie der Religion», Tübingen 1950.

Es mag hier noch angemerkt werden, daß Rosenzweig und in seinen
Fußstapfen später Sehoeps als Nicht-Zionisten das Zueinander von Judentum
und Christentum anders sehen als Buber oder Klausner. Rosenzweig schildert
dieses Zueinander im «Stern der Erlösung» (S. 510ff.) wie folgt:

Für den Juden geht es um die Umschaffung, die Wiedergeburt seines

Volkes, nicht um die Wiedergeburt des Einzelnen. Der Jude kann sich aus
seiner geschichtlichen Verklammerung und Tradition nicht lösen. Das Judentum

ist infolgedessen nach innengekehrt; der Jude lebt immer tiefer in sich
selbst hinein, in seine Geschichte, seine Gottesoffenbarung. Darüber vergißt
er die Welt. Weltverachtung, Weltverleugnung und Weitabtötung sind nach
Rosenzweig die Gefahren des Judentums. Aber Israel ist für den Juden
jedenfalls immer eine Wirklichkeit, während Christus als Erlöser für den
Juden nur eine Idee ist. Aber dieses in sich gekehrte Israel und das nach
außen gewandte Christentum ergänzen sich und brauchen sich deshalb
gegenseitig. Die Kirche ist durch Israel immer wieder an ihren Ausgangspunkt

erinnert worden. Israel ist durch die Kirche immer wieder an die
Völker, an die Tatsache, daß Gott einen Plan mit der Welt hat, gemahnt
worden. Vgl. Sehoeps, «Wir deutschen Juden», S. 43ff.

172



entstehen. Nur wenn ein Religionsgespräch so geführt wird, wird
es gleichzeitig echte Verkündigung und Bekenntnis76.

An den Schluß dieses Aufsatzes möchte ich ein Wort Bubers
stellen, das in klassischer Form seine Bedenken gegenüber Jesus
Christus und dem Christentum zusammenfaßt:

«Meinem Glauben nach ist in Cäsarea Philippi ein aufrichtiges,
aber unwahres Wort gesprochen worden, und es ist durch die
Wiederholung in den Jahrtausenden nicht wahrer geworden.

Meinem Glauben nach offenbart sich Gott nicht im Menschen,
sondern nur durch Menschen.

Meinem Glauben nach ist die Erlösung der Welt nicht vor
19 Jahrhunderten geschehen, sondern wir leben noch immer in
der unerlösten Welt und harren der Erlösung, an der mitzuwirken
jeder von uns in unbegreiflicher Weise berufen ist. Israel ist die
Menschengemeinschaft, die diese rein messianische Erwartung
trägt, wie vielfältig ihr auch das Judentum untreu geworden ist;
Israel ist es noch heute und bis ans Ende; und um seines Anteils
am Werke des Endes willen muß ihm der unabgeschwächte,
unabgelenkte Glaube an das Kommen des Reiches, d. h. an das

Noch nicht-geschehen-sein und das Geschehen-sollen der
Welterlösung gewahrt werden.

Unserem, Israels Glauben nach ist die Erlösung der Welt eins

mit der Vollendung der Schöpfung. Wer Jesus unter den geschichtlichen

Personen noch so hoch stellt, kann zu uns gehören —
wer ihn als den gekommenen Messias bekennt, gehört zu uns
nicht mehr, und wenn er unseren Glauben an die vorbehaltene
Erlösung abzuschwächen und abzulenken sucht, gibt es kein
Einvernehmen mit ihm77. »

76 Zu der Beschäftigung der jüdischen Theologie mit Jesus vgl. vor allem
noch Gösta Lindeskog «Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses
Problem in der modernen jüdischen Theologie», in Judaica 1950, S. 190—229
und 241—268. Dort finden sieh auch viele wertvolle Literaturhinweise.

" Aus einem Brief an den Leiter des Versöhnungsbundes in Hamburg,
zitiert bei Gerhard Jasper, «Vom modernen religiösen Judentum und seiner

Haltung zum Christentum» (Dresden 1928), S. 14.

Es muß hier betont werden, daß Buber die Frage Jesu und das Bekenntnis

des Petrus bei Cäsarea Philippi (Mark. 8, 27ff.) nicht mit der liberalen

173


	Die Bedeutung Jesu Christi und des ihn bekennenden Glaubens in Martin Bubers Denken

