
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Die Juden im Johannesevangelium

Autor: Jocz, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960917

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JUDEN IM JOHANNESEVANGELIUM

von J. Jocz, Ph. D., London

Franz Rosenzweig meinte bekanntlich, einen tiefgreifenden Unterschied

zwischen «Petruskirche» und «johanneischer Kirche»
feststehen zu müssen, obwohl er beiden gleich ablehnend gegenüberstand.

Rosenzweig gehört jedoch zu den wenigen jüdischen Gelehrten,

die ein tieferes Verständnis für Johannes aufbringen. Ja, er war
sogar davon überzeugt, daß erst die «johanneische Welt im Gebet

an das Schicksal wirklich eine lebendige Zeit, einen in sich fließenden
Strom» geschaffen habe, während die Petruskirche sich nur räumlich

ausbreitete (Der Stern der Erlösung, S. 362f.). Im ahgemeinen
aber sind die jüdischen Gelehrten Johannes gegenüber ganz besonders

ablehnend. Der Grund hiezu ist nahehegend: die Voraussetzungen

des vierten Evangelisten sind für das jüdische Denken ganz
besonders anstößig. Die Synoptiker scheinen dem Juden weniger
theologisch bedingt zu sein und auch geschichtlich mehr zuverläßig.
Montefiore, einer der unbefangensten der jüdischen Gelehrten,
spricht dem Johannes jeden geschichtlichen Wert ab (The Synoptic
Gospels, 1909, XXI). Aber noch eine wichtigere Ursache der Ablehnung

muß hier erwähnt werden: Johannes wird jüdischerseits als
ein judenfeindhches Dokument betrachtet. So sagt z. B. Elkan
Nathan Adler:

«Of the N. T. I am not competent to speak with even a shadow
of authority. But I claim for it that in its beginnings, and indeed
for quite a long time, it was essentially Jewish literature ...»
Adler aber weigert sich, dem Johannes die selbe Bedeutung

zuzuschreiben. Das vierte Evangelium scheint ihm zu einer ganz anderen
Kategorie zu gehören: hier ist die Entscheidung getroffen, «Judaism
is treated as an enemy» (About Hebrew Manuscripts, 1905, 92f.).
Dasselbe ist neuerdings von Max Elk behauptet worden (vgl.
jüdisches Lexikon, III, 299 b). Wir wollen uns daher mit diesem Problem
etwas näher befassen. Allerdings ist es mit so vielen Problemen
belastet, daß wir uns werden hüten müssen, dabei nicht auf Abwege
zu geraten.

129



I. Die jüdischen Voraussetzungen bei Johannes

Walter Grundmann hat die These vertreten, daß im N.T. mit
«Hellenisten» immer Heidenchristen gemeint seien. Er glaubt, daß
es hier um ein vom Judentum völlig unabhängiges Christentum
gehe. Der Ursprung dieses hellenistischen Christentums soll in Galiläa

zu suchen sein, und zwar in Verbindung mit der Heilandsfunktion
des Herakles. Grundmann betrachtet daher Johannes als ein

typisches Dokument der antijüdischen, d. h. der hellenistischen
Kirche, die aus dem Schoß der antiochischen Gemeinde
hervorgegangen ist. «In dieser Gemeinde», sagt Grundmann, «lernt Paulus
Entscheidendes. Von ihr zieht er zu seiner Missionstätigkeit aus.
Aus ihr wächst der große Unbekannte, der das Heil als ftujj und
(p&ç. versteht, in Jesus als dem vioç dem fleischgewordenen Logos
bekennt und diese Schau im Johannesevangelium der Christenheit
schenkt... (Das Problem des hellenistischen Christentums innerhalb

der Jerusalemer Gemeinde, 60,73).
Die Erage, die wir nun beantworten müssen, lautet: Ist eine

solche Interpretation des Johannesevangeliums zulässig?
Ein unbefangener Leser des Johannes, dem das Judentum nicht

fremd ist, wird zugestehen müssen, daß es sich hier um eine Urkunde
handelt, welche außerordentlich enge Verbindungen mit der Synagoge

aufweist. Er wird sich wundern müssen über das tief jüdische
Wissen und Fühlen des Buches. Dies ist auch von jüdischer Seite
anerkannt worden. Israel Abrahams, Herbert Loewe, Kaufmann
Köhler u. a. haben sich demgemäß ausgesprochen. Seine Denkweise,
die Art seiner Auseinandersetzung und die Themen, die er wählt,
lassen Johannes als Juden erkennen. Sein Bewußtsein ist durchaus
jüdisch-religiös. Er redet vom Tempel (2,21), vom Manna (6,32ff.),
vom Drinkopfer am Laubhüttenfest (7,37), vom Licht am Hanuk-
kahfest (8,12; 10,22), vom Weinstock (15, Iff.) usw. Dies sind
alles Themen, die dem synagogalen Denken entsprechen. Schon
Kaufmann Köhler hat daraufhingewiesen, daß gewisse Wendungen,
wie z. B. «auf daß erfüllt würde das Wort» ganz jüdisch gedacht
sind. Auch das besondere Wissen um jüdische Bräuche ist auffallend
(vgl. 5,7). Die Tatsache, daß Johannes Persönlichkeiten (wie z. B.
Nikodemus) kennt, weisen auf einen Kenner jüdischer Sachverhält-

130



nisse hin (The Jewish Encyclopedia, IX, 251b). Köhler aber glaubt,
daß eine ältere jüdische Tradition dem Evangelium unterliege, die
von der antijüdischen Einstellung des Buches scharf zu unterscheiden

ist. C. F. Burney hat sogar — auf Grund linguistischer Merkmale

— beweisen wollen, daß Johannes eine Übersetzung aus dem
Aramäischen sei. Obwohl B. H. Streeter Burneys Beweisführung
ablehnt, gibt er dennoch zu, daß Johannes sichtbare Spuren des
Aramäischen aufweist (The Four Gospels, 1924, 419). Dieses Thema
ist aber schon mit besonderer Sorgfalt von Schlatter behandelt
worden. Schlatters Argumente werden sich nicht leicht widerlegen
lassen. Seine sprachlichen Vergleiche mit der Mischna, Mechiltha,
Sifra und Sifre erlauben kaum einen Zweifel. Auch Zahn hat auf
eine Verwandtschaft der johanneischen Sprache mit palästinensischen

Sprachformen geschlossen (vgl. Einleitung, II2, 565).
Schlatter nimmt an, daß die Apostel zweisprachig waren. Dies ist
besonders wichtig, denn es hilft uns das griechische Element im
Evangelium zu verstehen, doch ist das Griechische offensichtlich
vom Semitischen beeinflußt. «Johannes», sagt Schlatter, «macht an
seinem Griechisch seine palästinensische Heimat dann erkennbar,
wenn er, was er sonst aramäisch denkt und sagt, so griechisch sagt,
daß er an die Stelle der aramäischen Worte griechische setzt und
die griechischen Sätze nach dem Muster der aramäischen formt»
(Die Sprache und Heimat des vierten Evangelisten, 1902, 9).

Noch andere Merkmale führen zur selben Schlußfolgerung.
Chwolson hat darauf hingewiesen, wie treu Johannes gewisse jüdische

Traditionen aufbewahrt hat. Er verweist besonders auf den
Ausdruck «der große Sabbath » (19,31). Loewe vertritt dieselbe
Ansicht in bezug auf Ausdrücke wie «das Fest» für das Laubhüttenfest

und «der letzte Tag» als der «große Tag» desselben Festes, d. h.
der siebente Tag (vgl. Judaism and Christianity, I, 131 f.).
Auffallenderweise scheint der Jude Loewe dein Johannes größere
Glaubwürdigkeit zuzubilligen als Strack-Billerbeck (vgl. Kommentar zum
N. T., n, 491).

Auch auf die johanneische Tendenz, Personen- und Ortsnamen
dem griechischen Leser in aramäischer Form vorzutragen, wollen
wir hinweisen: Messias (1,41; 4,25), Kephas (1,42), Thomas (20,24;
21,2), Rabbi (1,38), Rabboni (20,16), Golgatha (19,17), Gabbatha

131



(19,13), Bethesda (5,2), Siloam (9,7). Aber von besonderer Wichtigkeit

ist die johanneische Datierung des Todestages Jesu. Wie sehr
man sich auch bemühen mag, eine Angleichung der synoptischen
Tradition mit der des Johannes herzustellen, der Vorzug gehört
zweifellos dem vierten Evangelisten. Die synoptische Zeitangabe ist
jüdisch gesehen eine Unmöglichkeit. Chwolsons Versuch, den Widerspruch

aus dem Talmud her zu erklären, hat sich nicht durchgesetzt.
Streeter gibt zu, daß die meisten Gelehrten die johanneische Angabe
als die historisch zuverlässigste anerkennen (op. cit. 422). Klausner
zeigt aus rabbinischen Quellen, daß der johanneische Todestag der
einzig mögliche ist (Englische Ausgabe, 1925,341). Wir brauchen
uns daher nicht zu wundern, daß ein so vorsichtiger Forscher wie
Abrahams folgendes Urteil fällt:

«My own general impression, without asserting an early date
of the Fourth Gospel, is that that Gospel enshrines a genuine
tradition of an aspect of Jesus' teaching which has not found
a place in the Synoptics» (Studies in Pharisaism, I, 12).

In diesem Zusammenhang wollen wir noch auf die Hypothese
von Prof. G. Klein eingehen. Uns scheint Kleins Vorschlag größere
Berücksichtigung zu verdienen. Obwohl wir seine Schlußfolgerungen
ablehnen müssen, glauben wir dennoch, daß es ihm gelungen ist,
eine gewisse Ähnlichkeit zwischen der Welt des Johannes und der
Mystik des schem hammephorasch nachzuweisen. Seine These ist uns
besonders wichtig, weil sie unsere Vermutung bekräftigt, daß wir es
bei Johannes mit einer Geistesrichtung zu tun haben, die ursprünglich

dem Judentum geläufig war und nur infolge schwerer Kämpfe
mit dem Christentum aus der Synagoge ausgestoßen wurde. Die
Voraussetzungen des Evangelisten waren aber den doresche reschu-
moth1 nicht fremd; auch seine Aufforderung, in der Schrift zu
forschen (S. 5,39), würden sie verständnisvoll Folge geleistet haben. Sie

waren Bibelforscher, angefeuert von der messianischen Hoffnung.
Als solche werden sie zu den Frommen im Lande gehört haben, bei

1 Klein übersetzt doresche reschumoth mit «Erklärer der Andeutungen».
Er nennt sie «Agadisten», die sich mit den «unverständlichen Stellen» der
Schrift befaßten. Ihr Zweck und Ziel war, Verbindung mit Gott (dibbuk) zu
erreichen. Sie waren die Lehrer der jüdischen esoterischen Tradition.

132



denen das prophetische Ideal aufrecht erhalten wurde und die auf
Israels Heil harrten. Zu ihren Kreisen werden der Priester Zacharias,
seine Frau Elisabeth, ihr Sohn Johannes, der fromme Simeon und
die Prophetin Hanna gezählt haben. Das Johannesevangelium
erzählt nun die Geschichte Jesu im Geiste und in der Sprache dieser
Kreise. Jesus selbst wird ihnen nahe gestanden haben (vgl. J. Jocz:
The Jewish People and Jesus Christ, 158).

Damit soll nicht gesagt sein, daß die Gedankenwelt des Johannes
mit der der jüdischen Mystik identisch sei. Dazu ist der Unterschied
zwischen beiden zu groß. Hier ist Prof. Klein mit seinen Folgerungen
zu rasch vorgegangen, aber aus Gründen, die wir leicht verstehen
können. Der Versuch, Jesus um jeden Preis in die Geistesgeschichte
seiner Zeit einzuordnen, ist ein typisch jüdisches Bedürfnis. Daher
weigert sich Klein, der messianischen Bewegung Originalität
zuzugestehen. Klein sieht in Jesus einen hervorragenden Mystiker, der
einfach im Geiste der jüdischen Tradition die Gottähnlichkeit lehrte.
Er will daher die Lehre Jesu mit der shern hammephorasch-Mystih
identifizieren auf Grund der angeblichen Ähnlichkeit der Formel ani
we-hu2 mit dem Herrnwort êyw xai ô narrjQ ëv ea/isv. Später, meint
Klein, sei diese Formel dann von den Uneingeweihten mißverstanden

worden. Jesus seihst aber wollte nichts anderes, als der Bereitschaft

zur Nachfolge Gottes Ausdruck geben. Klein behauptet, die
Lehre von ani we-hu ziehe sich durch das ganze vierte Evangelium
und unterscheide sich kaum von der rabbinischen Einigungsmystik:
«Gott nachzufolgen, ihm ähnlich zu werden, ist das Wesen der Religion

Diese für alle Menschen bestimmte Lehre wurde für
esoterische Kreise mit der Formel ani we-hu ausgedrückt» (op. cit. 243).
Jesus sowohl wie Johannes sollen mit dieser Formel vertraut gewesen

sein.
Natürlich müssen wir Kleins flachen Rationalisierungsversuch

ablehnen. Wir glauben vielmehr, daß Johannes in Jesus den Messias
sah und nicht bloß einen eingeweihten Mystiker. Für Johannes wie

2 Für ani we-hu siehe Sukkah IV, 5; nach Raschi soll im 'JK den gleichen
Zahlwert wie m?P ÜJK — 78 haben. Klein meint, dieserAusdruck sei darum
gewählt worden, weil er einen der 72 Gottesnamen in Ex. 14, 19-21 bilde
(Der älteste christliche Katechismus und die jüdische Propagandaliteratur,
Berlin 1909, 44 und Anm. 2).

133



für seine Leser war Jesus der Heiland der kam, um die
Welt vom Bösen zu erlösen. Aber wir verstehen Johannes besser,

wenn wir ihn in der Umwelt sehen, zu der er gehört. Dazu hat uns
Klein den Weg gewiesen.

2. War Johannes Jude?

Nach den vorangehenden Ausführungen könnte diese Frage
überflüssig erscheinen. Sie ist es aber nicht. Die Schwierigkeit hegt in
dem von Johannes eigentümlichen Gebrauch des Namens 'Iovôaïoç.
Es gilt zu beachten, daß Paulus, obwohl er oft für seine Volksgenossen

harte Worte findet, nirgends eine so schroffe Sprache führt.
Bei Johannes hat man fast den Eindruck, daß ein fremder, dem
jüdischen Volke feindlich gesinnter Mensch zum Wort kommt.
Es wäre schon möglich, daß hier ein Nichtjude spricht, der aber mit
dem Judentum vertraut und sogar Palästinenser ist. Der Verfasser
könnte dann ein ger gewesen sein, der später Christ wurde.

Köhler hat die Schwierigkeit dadurch lösen wollen, daß er
annahm, nur der zweite Teil des Evangeliums sei jüdisch. Schlatter
aber widerspricht mit Recht jedem Versuch, Johannes auf «Quellen»
hin zu zerlegen. Und Klein sieht gerade im ersten Teil des Buches
das typisch jüdische Verständnis des Verfassers. Er weist hin auf
die Wichtigkeit des Laubhüttenfestes für das johanneische und
jüdische Messiasverständnis. Auch ist es ihm von besonderer Bedeutung,

daß Jesus gerade das Laubhüttenfest für sein erstes öffentliches

Auftreten wählt. Er weist darauf hin, daß die beiden Symbole
des Festes — Wasser und Licht — zu den messianischen Vorstellungen

des Volkes gehörten im engen Zusammenhang mit Zach. 14.

Eine andere Möglichkeit wäre die Annahme, daß Johannes
einer Zeit angehöre, da die Auseinandersetzimg zwischen Synagoge»

und Kirche besonders heftig war und auf heidnischem Boden
versetzt ist. Diese These ist öfters vertreten worden. So meint z. B.
O. Holtzmann, daß wir es im Johannesevangelium mit einer
Rückübersetzung von «Erlebnissen der Christenheit in das Leben Christi
selbst» zu tun hätten. Sollte dies der Fall sein, müßte dem Evangelium

jeglicher geschichtliche Wert abgesprochen werden. Wir haben
aber bereits schon gesehen, daß dem Johannes unverkennbare

134



geschichtliche Merkmale anhaften. Wir müssen daher die Ansicht
ablehnen, daß «die ganze im Evangelium vertretene Gedankenwelt
solcher fortgeschrittenen Entwicklung der Kirche Und ihrer Theologie

entspricht» (Holtzmann, Hand-Commentar zum N.T., IV, 5).
Die Frage, ob der Verfasser gebürtiger Jude war oder nicht, ist

wichtig für die Beantwortung des Problems. Der englische Gelehrte
B. F. Westcott hat sich eingehend damit beschäftigt. Er bringt eine

ganze Reihe von Argumenten, die alle dafür sprechen, daß Johannes
Jude war. Er ist den Spuren, die die Herkunft des Johannes
verraten sehr sorgfältig nachgegangen. Im allgemeinen aber hat sich
seine Beweisführung nicht durchgesetzt. Aber wie sehr hier
Vorurteile mitspielen können, kann man anhand eines einzigen Beispiels
ermessen.

Holtzmann stimmt Weitzäcker zu, daß der johanneische Christus
überhaupt keine Stellung zum Gesetz einnehme, «weil es für die
Kirche des Erzählers nicht mehr so vorhanden ist wie in der älteren
Zeit». Er übersieht dabei aber die Streitigkeiten, die sich um den
Sabbat drehen und die Frage der Legalität (vgl. 5,10, ëÇeori ist
mehr als «sich ziemen»), die mit den Sabbatgesetzen verbunden ist
.(vgl. Strack-Billerbeck, II, 454ff.). Westcott scheint bessere
Einsichten zu haben, wenn er sagt:

«The law is treated by the writer of the Fourth Gospel as

oxdy a Jew could have treated it. It was misinterpreted by those
to whom it was given, but it was divine» (The Gospel of St. John,
1882, VIII).
In diesem Zusammenhang wollen wir noch eine andere Frage

kurz erörtern. Westcott hat sich die Mühe genommen, alttestament-
liche Stellen, die bei Johannes vorkommen, textkritisch zu
untersuchen. Er hat die Masora mit LXX verglichen und ist zu folgenden
Ergebnissen gekommen:

1. Wo Masora und LXX übereinstimmen, stimmt Johannes mit
beiden überein.

2. Wo Masora und LXX sich unterscheiden, stimmt Johannes mit
Masora überein.

3. In einigen Fällen, wo Masora und LXX übereinstimmen, weicht
der johanneische Text von beiden ab.

135



4. In einigen Fällen, wo Masora und LXX sich unterscheiden,
weicht der johanneische Text von beiden ab.

5. Einige wenige Zitate sind freie Adaptionen.
Westcott erachtet es als bedeutsam, daß die Übereinstimmung
mit LXX niemals gegen den hebräischen Text gerichtet ist (vgl. op.
cit. XIV). Leider aber kann aus diesem Tatbestand allein kein
definitiver Schluß gezogen werden, denn Paid E. Kahle hat darauf
hingewiesen, daß man mit einer ganzen Anzahl von griechischen
Übersetzungen rechnen muß, und daß die LXX nicht am Anfang,
sondern am Ende einer langen Entwicklungsreihe stehe. (Vgl. Cairo
Geniza, englisch, 165ff.) Westcotts Versuch in dieser Hinsicht ist
daher nicht ganz gelungen. Doch ist der Schluß, zu dem er kommt,
doch von großer Wichtigkeit, wenn man dabei noch andere

Erwägungen in Betracht zieht.

a) Das griechische Element

Das erste Hindernis, das es gilt aus dem Wege zu schaffen, ist
die Ansicht, daß wir es bei Johannes mit stark griechisch beeinflußtem

Denken zu tun hätten. Schlatter hat in dieser Beziehung Bedeutendes

geleistet. Wir können hier nur kurz seine Schlußfolgerungen
nennen: 1. Johannes widersetzt sich sehr entschieden jeglicher
Versachlichung der christlichen Frömmigkeit. 2. Das johanneische
Begriffspaar Licht und Leben ist vom stoischen Begriffspaar Feuer
und Denken vollkommen verschieden. 3. Es wäre völlig sinnlos für
einen Griechen, zu behaupten, daß in Jesus das Urfeuer Fleisch
geworden sei. 4. Nach Johannes ist der Inhalt des Wortes einzig
und allein in der Geschichte Jesu gegeben, eine Ansicht, die dem
Griechen fremd ist. 5. Der johanneische Logosbegriff ist keine Idee,
sondern der Retter der Welt, der lebt, spricht und wirkt. 6. Der
Unterschied zwischen Philo und Johannes in bezug auf die allegorische

Auslegung der Schrift, auf die Gemeinde Gottes, auf die
Auferstehungslehre usw. ist derart groß, daß klar wird, daß beide
verschiedenen Welten angehören (vgl. A. Schlatter: Die Theologie des

N.T., 1910, II, 155ff.).
Diese kurze Zusammenfassung der Schlußfolgerungen eines

sachkundigen Gelehrten beweist, wie wenig grundsätzlich das griechische

Element für Johannes ist. Natürlich hat er sich der griechi-

136



sehen Sprache bedienen müssen, aber sein Denken ist durchaus
jüdisch.

b) Die Heilsgeschichte

Die «Juden» des Johannes sind nicht alle Gegner und Feinde des

Herrn. Das Johannesevangelium kennt auch Juden, die gläubig
geworden sind (vgl. 8,31; 11,45; 12,11). Aber noch weit wichtiger
ist, daß Johannes sehr klar und fast stolz betont, das Judenvolk sei

eng mit der Heilsgeschichte verbunden: «Das Heil kommt von den
Juden.» Ein Nichtjude, der dazu noch Judenfeind sein sollte,
könnte dies kaum so nachdrücklich und ohne alle Verlegenheit
bezeugen. Der Stolz, der aus diesen Worten spricht, ist der Stolz
eines wirklichen Juden. Der Verfasser hätte sie ja ohne weiteres
auch unterdrücken können. Von Bedeutung ist auch der
vorhergehende Satz: «Ihr wisset nicht... wir aber wissen, was wir anbeten»
(4,22). Dieser Unterschied zwischen «ihr» und «wir» ist der Unterschied

zwischen Juden und Nichtjuden. Jesus wie Johannes stehen
auf der Seite des Volkes Gottes, die Samariter dagegen befinden
sich auf der anderen Seite. So kann nur ein Jude reden.

Ähnlich steht es mit Joh. 1,11: «Er kam zu den Seinen, und die
Seinen nahmen ihn nicht auf.» Jesu «Eigentum» ist hier das jüdische
Volk. Er gehört den Juden und sie gehören ihm. Dieses «Nichtaufnehmen»

fand seinen tragischen Ausdruck in der Kreuzigimg. Hier
spricht nicht der Meister selbst, sondern ein Jesus-Gläubiger Jude,
der den Unglauben seines Volkes nicht verschmerzen kann. Sogar
Holtzmann muß hier das Zugeständnis machen: «Somit kommt
hier die nationale Form zum Ausdruck, welche die Wirksamkeit des

Logos annahm, und wodurch dieselbe für die Juden, in deren Mitte
allein das Heil auf positive Weise vorbereitet worden ist, besonders
verständlich und anziehend werden mußte» (op. cit., 26).

Nur eine Stelle noch soll hier erwähnt werden: Joh. 12,20-23.
Es handelt sich hier um Griechen, die sich an Philippus wenden mit
der Bitte, Jesus sehen zu dürfen. Die "Ellr}veç — im Gegensatz zu
'Eïlrjviaxai— sind offenbar aus den Völkern stammende Proselyten.
Diese Stelle wird gewöhnlich universalistisch ausgelegt. Das ist
wohl richtig, denn das vierte Evangelium hat besonderes Interesse
für die Heidenwelt (vgl. 4,5ff.; 10,16). Doch soll nicht vergessen

137



werden, daß nur die Juden keine besondere Einführung bei Jesus

von Nazareth brauchen. Sie kommen zum Meister, wann immer sie

nur wollen, sie haben ein Anrecht auf ihn. Dies ist aber bei den
«Griechen» nicht der Fall: eine Audienz bei Jesus kann hier nur
durch Vermittlung zustande kommen. Sogar Philippus kann nicht
allein das Anliegen dieser Fremden vor den Meister bringen, auch

er braucht die Hilfe des Andreas, eines der ersten Jünger. Daraus
kann man wohl sehen, wie wichtig dem Verfasser dieser Vorfall
erschien: es war keine selbstverständliche Sache für Nichtjuden, den
Meister zu sehen. Hier spüren wir das Empfinden eines national
gesonnenen Juden.

c) Die Heilige Schrift

Zum Schluß soll hier noch einmal auf die johanneische
Einstellung zur Schrift hingewiesen werden.

Es ist schon auffallend, daß das Evangelium mit einem Hinweis
auf Gen. 1 beginnt. Johannes beabsichtigt, den Beweis zu erbringen,
daß Jesus derjenige sei, von dem Moses im Gesetz und auch die

Propheten geschrieben haben (1,45). Sein Leitsatz ist: Suchet in
der Schrift (5,39). Der Meister wirft dem Volke vor: «Wenn ihr
Moses geglaubt hättet, so würdet ihr auch an mich glauben, denn er
hat von mir geschrieben» (5,46). Westcott legt besonderen Nachdruck

darauf, daß von den alttestamentlichen Persönlichkeiten nur
drei im Evangelium erwähnt werden: Abraham, Moses, Jesaja.
Diese drei repräsentieren die drei Entwicklungsstufen der
Heilsgeschichte: es sind drei Zeugen auf den Messias hin. Der Satz «auf
daß die Schrift erfüllt werde» ist mehrmals wiederholt, denn «die
Schrift» ist für Johannes die größte Autorität: «Die Schrift kann
nicht gebrochen werden» (10,35).

Der Messias ist also kein Fremder, der der Schrift widerspricht,
sondern der von Gott Gesandte, der die Schrift erfüllt. Der Tempel
ist das Haus Gottes (2,16), alttestamentliche Ereignisse sind
Vorbilder im Leben des Messias; Israels Unglauben ist in der Schrift
vorausgesagt worden (15,25); dasselbe gilt vom Verrat des Judas
(13,18); dasselbe von allen anderen Ereignissen im Leben des

Herrn (19,36f.). Johannes ist ohne Zweifel ein Jude, denn nur ein
Jude kann so denken und fühlen.

138



3. Die «Juden» im vierten Evangelium
Johannes gebraucht den Ausdruck «die Juden» in einer

eigentümlichen Weise. W. Lütgert und andere haben sich mit dieser
Frage beschäftigt. «Es ist klar», sagt Lütgert, «daß im Evangelium
Johannis 'Iovôaîoi Bewohner Judäas sind» (im Unterschied zu den
Bewohnern Galiläas). Jedoch sind «Juden» auch in Galiläa zu finden,
und es sind andererseits auch nicht einfach alle Jerusalemiten
«Juden». Lütgert erklärt daher, mit «Juden» seien die «Strengen»
gemeint, vom Volke gefürchtet, weil sie in der Lage seien, in den
Bann zu legen (vgl. 9,22; 19,38; 20,19). Nach Lütgert gehören
Pharisäer und Juden zusammen, doch sind sie nicht zu verwechseln.
«Die Pharisäer bilden den engeren Kreis; zu ihnen gehen die Juden,
um Jesus anzuzeigen. Die Pharisäer sind Juden, aber nicht alle
Juden sind Pharisäer» (Die Juden im Johannesevangelium. Georg
Heinrici zu seinem 70. Geburtstage, 1914, 147ff.). «Juden» sind also
die Gesetzestreuen, die, obwohl sie nicht Pharisäer sind im engeren
Sinne, doch zu den pharisäischen Kreisen gehören. Dies ist auch die
Meinung der meisten Gelehrten. Im Johannesevangelium sind also
«Juden» die religiösen Gegner der messianischen Bewegung.

Nun ist es aber auffallend, daß die Synoptiker den Ausdruck nur
selten gebrauchen, und zwar niemals «als eigentliche Bezeichnung
des Volkes, mit dem Jesus zu tun hat» (so Gutbrod in Kittels Theol.
Wörterbuch III, 376). Ganz anders aber liegt der Fall bei Johannes:
hier wird der Ausdruck ungefähr 70 mal gebraucht in ganz verschiedenen

Situationen. Gutbrod warnt vor dem Versuch, «eine einzige
Bedeutung herausstellen zu wollen». Er selbst zählt fünf verschiedene

Anwendungen auf:

a) 'Iovôaîoç im Munde von Nichtjuden.
b) 'Iovôaîoç im positiven Sinne.

c) 'Iovôaîoç als Kennzeichen einer gewissen Fremdheit und räumlichen

oder zeitlichen Entfremdung.
d) 'Iovôaîoç in bezug auf die Menge, die nicht feindselig, aber auch

nicht gläubig ist.
e) 'Iovôaîoç in bezug auf Gegner aus religiös-jüdischen Gründen.

Dieser Tatbestand kann nicht leicht widerlegt werden. Schlatters
Versuch, den Gebrauch von 'Iovôaîoç auf eine einfache Formel zu

13a



bringen, kann man nicht als gelungen bezeichnen (vgl. Die Sprache
des vierten Evangelisten, 44). Doch ist es auffallend, daß nur
Gruppe c) schwer zu erklären ist. Jene «Entfremdung» meint Gut-
brod auf das Geschehen zwischen Christenheit und Judenschaft
zurückführen zu müssen (op. cit. III, 381). Obwohl Gutbrod nicht
ganz sicher ist, schließt er die Möglichkeit, daß hier ein Jude spricht,
nicht ganz aus (op. cit. III, 380). Darin aber liegt die Schwierigkeit:
wie kann ein Jude so von Juden reden?

Wir wollen versuchen, darauf eine Antwort zu geben:
1. Das Evangelium ist offensichtlich nicht für Juden bestimmt.

Alles spricht dafür, daß der Verfasser an Heidenchristen denkt. Das
Buch ist allein im Interesse des Glaubens geschrieben. Wir müssen
uns hüten, modernen Antisemitismus ins Evangelium hineinzu-
lesen. Rassenhaß kommt hier überhaupt nicht in Frage. Der
Verfasser hat sich das Ziel gesetzt, den Heidenchristen den jüdischen
Unglauben zu erklären. Der Unglaube seines Volkes ist in der
Schrift vorausgesagt worden. Doch sind nicht alle seine

Volksgenossen als ungläubig zu bezeichnen. Er beweist, daß es auch gläubige

Juden gibt, die dem Herrn anhangen.
2. Gerade weil Johannes als Jude spricht, empfindet er den

Unglauben seines eigenen Volkes um so schmerzhafter. Die
Verwerfung des Messias ist für ihn ein Ereignis von größter Bedeutung.
Natürlich spricht er auch als Galiläer: die «Juden» sind die, die das
Heil Gottes verwerfen; die «Juden» sind die, die Moses und den

Propheten widersprechen, weil sie sie nicht verstehen. Hier möchten
wir die Worte eines großen Engländers zitieren:

Lord Charnwood sagt, Johannes sei «in style and mind an
intense Jew. His very anger with his own race is that of a Jew. No
Gentile, though he might dislike Jews, would have shown it in
the same way; he would have felt, e. g. no interest in shifting
more blame on to the Jewish Sanhédrin off the shoulders of
Pilate» (vgl. J. H. Bernard, Gospel according to St. John,
International Critical Comm., 52, Fußnote).

3. Das Evangelium des Johannes ist jünger als die Synoptiker.
Streeter hat zu zeigen versucht, daß Johannes in gewissem Sinne

von Markus, besonders aber auch von Lukas abhängig ist (The

140



Pour Gospels, 418). Das Evangelium wird zu einer Zeit entstanden
sein, da die Heidenkirche schon eine nahezu selbständige Existenz
erlangt hatte. Der geschichtliche Abstand ist also leicht zu erklären.

4. Das Evangelium vertritt eine besondere theologische Haltung.
Eine Beurteilung des Johannesevangeliums verlangt sorgfältige
Berücksichtigung dieser Tatsache. Wir haben es hier mit einem
theologischen Dokument zu tun. Hier möchten wir Streeter recht
geben, aber anstatt Johannes einen «Mystiker» zu nennen, möchten
wir ihn lieber als Theologen anreden (vgl. op. cit., 390). Die
theologische Voraussetzung bei Johannes scheint zu sein, daß Christusgläubige

Juden nicht mehr «Juden» im gewöhnlichen Sinne des

Wortes seien. Wir vermuten, daß diese paulinische Ansicht sich in
gewissen judenchristlichen Kreisen durchgesetzt hat. Juden und
Heiden, die an den Messias glauben, sind Israel. Das kann man z. B.
an Nathanael sehen: âhrj&œç 'Io'QagXtrrjç will sagen, daß es auch
andere, nicht wahre Israeliten gibt. Bezeichnenderweise ist auch der
Messias selbst eng an diesen Namen gebunden: er ist Israelit im
höchsten Sinne, er ist der König Israels (1,50; 12,13). Es ist des

Messias Aufgabe, sich an Israel zu offenbaren (1,31), die Juden aber
verharren in ihrem Unglauben. Die Scheidung zwischen Israel und
Nichtisrael hat also stattgefunden — die ersten sind ammi, die
letzteren sind lo-ammi (Hos. 1,9; 2,1). Der Ursprung für diese
Einstellung ist in den prophetischen Büchern des A. T. zu suchen. Das
Neue aber ist, daß auch Nichtjuden zu Israel gehören können. Die
universalistischen Züge des Evangeliums sind von besonderer Bedeutung:

«und ich habe noch andere Schafe, die sind nicht aus dieser
Hürde und wird eine Herde und ein Hirte sein» (10,16). Hier
sind Juden und Heiden miteingeschlossen. Diese Einheit kann nur
zustande kommen durch die heilsschaffende Punktion des Messias.
Die Schafe, die seine Stimme hören, sind aber nicht «Juden»,
sondern Israel.

Diese Auslegung wird von zwei Seiten her bestätigt. Der sehr

sachkundige Schlatter bemerkt: «Im Gebrauch von 'IaqarjX und
'Iovôaïoç bleibt Johannes dem heidnischen Sprachgebrauch parallel.
Wenn sie zur Gemeinde oder von ihr reden, brauchen die Lehrer
einzig Führen sie dagegen Fremde redend ein, dann wird
nur DUIH1 gebraucht» (Die Sprache des vierten Evangelisten, 44).

141



Die zweite Bestätigung erhalten wir indirekt.
Prof. Gottlob Schrenk hat in « Judaica» (Heft 2, 1949) die Frage

gestellt: Was bedeutet «Israel Gottes»? Seine Antwort lautet:
«Israel Gottes» sind die christgläubigen Juden, diese sind das wahre
Israel (op. cit., 87f.; 93). Nun behauptet er aber, daß zu Israel im
Sinne Pauli die Heidenchristen nicht gerechnet werden können:
«Der Heide wird nicht in Israel eingepflanzt, sondern in den Christus,
der allerdings auch der Christus Israels ist» (ib., 92). Uns scheint
aber diese Einengung unnötig zu sein. Allerdings gibt auch Schrenk

zu, daß die Heiden zur Gottesgemeinde gehören, wenn sie an den
Messias glauben. Prof. Dahl hat sehr recht, wenn er auf Stellen wie
1. Kor., 10,18; Eph. 2, 11 ff. hinweist und daran zeigt, daß hier die
Heiden an der Politeia Israels Anteil haben (vgl. Judaica, Nr. 3,1950,
163). Schrenks Anliegen, daß die jetzigen Juden noch immer das
auserwählte Volk seien, wird damit nicht in Frage gestellt. Für
Paulus wie für Johannes sind und bleiben die «Juden» das von Gott
erlesene Volk, aber im dialektischen Sinne, in der Spannung von Sein
und Werden. Nur im eschatologischen Sinne ist Israel Israel, weil
Gott eben Gott ist (vgl. den Aufsatz von Wilh. Vischer, «Das
Geheimnis Israels», Judaica, Heft 2, 1950, besonders 123ff.). In der
Gemeinde Gottes kann und darf es nicht zwei Israel geben; hier ist
Ahraham der Vater aller Gläubigen (Rom. 4,11).

Wir glauben daher, daß die «Juden» im johanneischen
Sprachgebrauch eben die Ungläubigen aus dem Hause Israels sind, die

Gläubigen aber, Juden wie Heiden, sind Israel im Geiste und in der
Wahrheit.

142


	Die Juden im Johannesevangelium

