Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Die Juden im Johannesevangelium
Autor: Jocz, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960917

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960917
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE JUDEN IM JOHANNESEVANGELIUM

von J. Jocz, Ph. D., London

Franz Rosenzweig meinte bekanntlich, einen tiefgreifenden Unter-
schied zwischen «Petruskirche» und «johanneischer Kirche» fest-
stellen zu miissen, obwohl er beiden gleich ablehnend gegeniiber-
stand. Rosenzweig gehort jedoch zu den wenigen jiidischen Gelehr-
ten, die ein tieferes Verstédndnis fiir Johannes aufbringen. Ja, er war
sogar davon iiberzeugt, dafl erst die «johanneische Welt im Gebet
an das Schicksal wirklich eine lebendige Zeit, einen in sich flieBenden
Strom» geschaffen habe, wihrend die Petruskirche sich nur rdum-
lich ausbreitete (Der Stern der Erlosung, S. 362f.). Im allgemeinen
aber sind die jiidischen Gelehrten Johannes gegeniiber ganz beson-
ders ablehnend. Der Grund hiezu ist naheliegend: die Vorausset-
zungen des vierten Evangelisten sind fiir das jiidische Denken ganz
besonders anstoBig. Die Synoptiker scheinen dem Juden weniger
theologisch bedingt zu sein und auch geschichtlich mehr zuverlifig.
Montefiore, einer der unbefangensten der jiidischen Gelehrten,
spricht dem Johannes jeden geschichtlichen Wert.ab (The Synoptic
Gospels, 1909, XXT). Aber noch eine wichtigere Ursache der Ableh-
nung muB hier erwihnt werden: Johannes wird jiidischerseits als
ein judenfeindliches Dokument betrachtet. So sagt z. B. Elkan
Nathan Adler:

«Of the N. T. I am not competent to speak with even a shadow
of authority. But I claim for it that in its beginnings, and indeed
for quite a long time, it was essentially Jewish literature .. .»

Adler aber weigert sich, dem Johannes die selbe Bedeutung zuzu-
schreiben. Das vierte Evangelium scheint ihm zu einer ganz anderen
Kategorie zu gehoren: hier ist die Entscheidung getroffen, «Judaism
is treated as an enemy» (About Hebrew Manuscripts, 1905, 92f.).
Dasselbe ist neuerdings von Max Elk behauptet worden (vgl. jiidi-
sches Lexikon, ITI, 299b). Wir wollen uns daher mit diesem Problem
etwas niaher befassen. Allerdings ist es mit so vielen Problemen
belastet, dal wir uns werden hiiten miissen, dabei nicht auf Abwege
zu geraten.

129



I. Die jidischen Voraussetzungen bei Johannes

Walter Grundmann hat die These vertreten, da im N.T. mit
«Hellenisten» immer Heidenchristen gemeint seien. Er glaubt, daB
es hier um ein vom Judentum véllig unabhingiges Christentum
gehe. Der Ursprung dieses hellenistischen Christentums soll in Gali-
léa zu suchen sein, und zwar in Verbindung mit der Heilandsfunk-
tion des Herakles. Grundmann betrachtet daher Johannes als ein
typisches Dokument der antijiidischen, d. h. der hellenistischen
Kirche, die aus dem Scho8 der antiochischen Gemeinde hervor-
gegangen ist. «In dieser Gemeindey, sagt Grundmann, «lernt Paulus
Entscheidendes. Von ihr zieht er zu seiner Missionstitigkeit aus.
Aus ihr wichst der grole Unbekannte, der das Heil als {w# und
@dg. versteht, in Jesus als dem dios dem fleischgewordenen Logos
bekennt und diese Schau im Johannesevangelium der Christenheit
schenkt... (Das Problem des hellenistischen Christentums inner-
halb der J erusalemer Gemeinde, 60, 73).

Die Frage, die wir nun beantworten miissen, lautet: Ist eine
solche Interpretation des Johannesevangeliums zulissig?

Ein unbefangener Leser des Johannes, dem das Judentum nicht
fremd ist, wird zugestehen miissen, daB es sich hier um eine Urkunde
handelt, welche auBlerordentlich enge Verbindungen mit der Syna-
goge aufweist. Er wird sich wundern miissen iiber das tief jiidische
Wissen und Fiihlen des Buches. Dies ist auch von jidischer Seite
anerkannt worden. Israel Abrahams, Herbert Loewe, Kaufmann
Kohler u. a. haben sich demgemi3 ausgesprochen. Seine Denkweise,
die Art seiner Auseinandersetzung und die Themen, die er wihlt,
lassen Johannes als Juden erkennen. Sein Bewuf3tsein ist durchaus
jidisch-religiés. Er redet vom Tempel (2, 21), vom Manna (6, 32ff.),
vom Drinkopfer am Laubhiittenfest (7,37), vom Licht am Hanuk-
kahfest (8,12; 10,22), vom Weinstock (15,1ff.) usw. Dies sind
alles Themen, die dem synagogalen Denken entsprechen. Schon
Kaufmann Kéhler hat darauf hingewiesen, dall gewisse Wendungen,
wie z. B. «auf daB erfiillt wiirde das Wort» ganz jiidisch gedacht
gind. Auch das besondere Wissen um jiidische Briuche ist auffallend
(vgl. 5,7). Die Tatsache, daB Johannes Personlichkeiten (wie z. B.
Nikodemus) kennt, weisen auf einen Kenner jiidischer Sachverhilt-

130



nisse hin (The Jewish Encyclopedia, IX, 251b). Kohler aber glaubt,
daB eine altere jiidische Tradition dem Evangelium unterliege, die
von der antijiidischen Einstellung des Buches scharf zu unterschei-
den ist. C. F. Burney hat sogar — auf Grund linguistischer Merk-
male — beweisen wollen, daB Johannes eine Ubersetzung aus dem
Aramiischen sei. Obwohl B. H. Streeter Burneys Beweisfiihrung
ablehnt, gibt er dennoch zu, dal Johannes sichtbare Spuren des
Aramdischen aufweist (The Four Gospels, 1924, 419). Dieses Thema
ist aber schon mit besonderer Sorgfalt von Schlatter behandelt
worden. Schlatters Argumente werden sich nicht leicht widerlegen
lassen. Seine sprachlichen Vergleiche mit der Mischna, Mechiltha,
Sifra und Sifre erlauben kaum einen Zweifel. Auch Zahn hat auf
eine Verwandtschaft der johanneischen Sprache mit palidstinen-
gischen Sprachformen geschlossen (vgl. Einleitung, II2, 565).
Schlatter nimmt an, da} die Apostel zweisprachig waren. Dies ist
besonders wichtig, denn es hilft uns das griechische Element im
Evangelium zu verstehen, doch ist das Griechische offensichtlich
vom Semitischen beeinflult. «Johannes», sagt Schlatter, «macht an
seinem Griechisch seine paldstinensische Heimat dann erkennbar,
wenn er, was er sonst aramiisch denkt und sagt, so griechisch sagt,
daB er an die Stelle der araméischen Worte griechische setzt und
die griechischen Sitze nach dem Muster der aramiischen formt»
(Die Sprache und Heimat des vierten Evangelisten, 1902, 9).

Noch andere Merkmale fithren zur selben SchluBfolgerung.
Chwolson hat darauf hingewiesen, wie treu Johannes gewisse jiidi-
sche Traditionen aufbewahrt hat. Er verweist besonders auf den
Ausdruck «der grofie Sabbath» (19,31). Loewe vertritt dieselbe
Ansicht in bezug auf Ausdriicke wie «das Fest» fiir das Laubhiitten-
fest und «der letzte Tag» als der «groBe Tag» desselben Festes, d. h.
der siebente Tag (vgl. Judaism and Christianity, I, 131f.). Auffal-
lenderweise scheint der Jude Loewe dem Johannes groBiere Glaub-
wiirdigkeit zuzubilligen als Strack-Billerbeck (vgl. Kommentar zum’
N. T, II, 491). ’ ]

Auch auf die johanneische Tendenz, Personen- und Ortsnamen
dem griechischen Leser in aramdischer Form vorzutragen, wollen
wir hinweisen: Messias (1,41; 4, 25), Kephas (1, 42), Thomas (20, 24;
21,2), Rabbi (1, 38), Rabboni (20, 16), Golgatha (19, 17), Gabbatha

181



(19, 13), Bethesda (5, 2), Siloam (9, 7). Aber von besonderer Wichtig-
keit ist die johanneische Datierung des Todestages Jesu. Wie sehr
man sich auch bemiihen mag, eine Angleichung der synoptischen
Tradition mit der des Johannes herzustellen, der Vorzug gehért
zweifellos dem vierten Evangelisten. Die synoptische Zeitangabe ist
jiidisch gesehen eine Unmdoglichkeit. Chwolsons Versuch, den Wider-
spruch aus dem Talmud her zu erkliren, hat sich nicht durchgesetzt.
Streeter gibt zu, dall die meisten Gelehrten die johanneische Angabe
als die historisch zuverlissigste anerkennen (op. cit. 422). Klausner
zeigt aus rabbinischen Quellen, dafl der johanneische Todestag der
einzig mogliche ist (Englische Ausgabe, 1925, 341). Wir brauchen
uns daher nicht zu wundern, da3 ein so Vorsmhtlger Forscher wie
Abrahams folgendes Urteil fillt:

«My own general impression, without asserting an early date
of the Fourth Gospel, is that that Gospel enshrines a genuine
tradition of an aspect of Jesus’ teaching which has not found
a place in the Synoptics» (Studies in Pharisaism, I, 12).

In diesem Zusammenhang wollen wir noch auf die Hypothese
von Prof. G. Klein eingehen. Uns scheint Kleins Vorschlag groBere
Beriicksichtigung zu verdienen. Obwohl wir seine Schluifolgerungen
ablehnen miissen, glauben wir dennoch, daBl es ihm gelungen ist,
eine gewisse Ahnlichkeit zwischen der Welt des Johannes und der
Mystik des schem hammephorasch nachzuweisen. Seine These ist uns
besonders wichtig, weil sie unsere Vermutung bekriftigt, dall wir es
bei Johannes mit einer Geistesrichtung zu tun haben, die urspriing-
lich dem Judentum geléufig war und nur infolge schwerer Kimpfe
mit dem Christentum aus der Synagoge ausgestoflen wurde. Die
Voraussetzungen des Evangelisten waren aber den doresche reschu-
moth! nicht fremd; auch seine Aufforderung, in der Schrift zu for-
schen (8. 5, 39), wiirden sie verstindnisvoll Folge geleistet haben. Sie
waren Bibelforscher, angefeuert von der messianischen Hoffnung.
Als solche werden sie zu den Frommen im Lande gehort haben, bei

1 Klein iibersetzt doresche reschumoth mit «Erklirer der Andeutungens.
Er nennt sie «Agadisten»s, die sich mit den «unversténdlichen Stellens der
Schrift befafiten. Ihr Zweck und Ziel war, Verbindung mit Gott (dibbuk) zu
erreichen. Sie waren die Lehrer der jiidischen esoterischen Tradition.

132



denen das prophetische Ideal aufrecht erhalten wurde und die auf
Israels Heil harrten. Zu ihren Kreisen werden der Priester Zacharias,
seine Frau Elisabeth, ihr Sohn Johannes, der fromme Simeon und
die Prophetin Hanna gezdhlt haben. Das Johannesevangelium
erzdhlt nun die Geschichte Jesu im Geiste und in der Sprache dieser
Kreise. Jesus selbst wird ihnen nahe gestanden haben (vgl. J. Jocz:
The Jewish People and Jesus Christ, 158).

Damit soll nicht gesagt sein, daf3 die Gedankenwelt des Johannes
mit der der jiidischen Mystik identisch sei. Dazu ist der Unterschied
zwischen beiden zu groB8. Hier ist Prof. Klein mit seinen Folgerungen
zu rasch vorgegangen, aber aus Griinden, die wir leicht verstehen
kénnen. Der Versuch, Jesus um jeden Preis in die Geistesgeschichte
seiner Zeit einzuordnen, ist ein typisch jiidisches Bediirfnis. Daher
weigert sich Klein, der messianischen Bewegung Originalitit zuzu-
gestehen. Klein sieht in Jesus einen hervorragenden Mystiker, der
einfach im Geiste der jiidischen Tradition die Gottahnlichkeit lehrte.
Er will daher die Lehre Jesu mit der shem hammephorasch-Mystik
identifizieren auf Grund der angeblichen Ahnlichkeit der Formel ani
we-hu? mit dem Herrnwort éyo xal 6 matio év eouev. Spiter, meint
Klein, sei diese Formel dann von den Uneingeweihten miBBverstan-
den worden. Jesus selbst aber wollte nichts anderes, als der Bereit-
schaft zur Nachfolge Gottes Ausdruck geben. Klein behauptet, die
Lehre von ani we-hu ziehe sich durch das ganze vierte Evangelium
und unterscheide sich kaum von der rabbinischen Einigungsmystik:
«Gott nachzufolgen, ihm dhnlich zu werden, ist das Wesen der Reli-
gion ... Diese fiir alle Menschen bestimmte Lehre wurde fiir eso-
terische Kreise mit der Formel ant we-hu ausgedriickt» (op. cit. 243).
Jesus sowohl wie Johannes sollen mit dieser Formel vertraut gewe-
sen sein.

Natiirlich miissen wir Kleins flachen Rationalisierungsversuch
ablehnen. Wir glauben vielmehr, dal Johannes in Jesus den Messias
sah und nicht blofl einen eingeweihten Mystiker. Fiir Johannes wie

2 Fir ani we-hu siehe Sukkah IV, 5; nach Raschi soll 111 "IX den gleichen
Zahlwert wie i1171° XAX = 78 haben. Klein meint, dieserAusdruck sei darum
gewihlt worden, weil er einen der 72 Gottesnamen in Ex. 14, 19-21 bilde
(Der ilteste christliche Katechismus und die jiidische Propagandaliteratur,
Berlin 1909, 44 und Anm. 2).

133



fiir seine Leser war Jesus der Heiland (X3), der kam, um die
Welt vom Bosen zu erlosen. Aber wir verstehen Johannes besser,
wenn wir ihn in der Umwelt sehen, zu der er gehort. Dazu hat uns
Klein den Weg gewiesen. '

2. War Joha,nne.s Jude?

Nach den vorangehenden Ausfiihrungen kénnte diese Frage iiber-
fliissig erscheinen. Sie ist es aber nicht. Die Schwierigkeit liegt in
dem von Johannes eigentiimlichen Gebrauch des Namens ’*Jovdaiog.
Es gilt zu beachten, dal Paulus, obwohl er oft fiir seine Volksgenos-
sen harte Worte findet, nirgends eine so schroffe Sprache fiihrt.
Bei Johannes hat man fast den Eindruck, daB ein fremder, dem
jidischen Volke feindlich gesinnter Mensch zum Wort kommt.
Es wiire schon méglich, da8 hier ein Nichtjude spricht, der aber mit
dem Judentum vertraut und sogar Paldstinenser ist. Der Verfasser
kénnte dann ein ger gewesen sein, der spiter Christ wurde.

Kohler hat die Schwierigkeit dadurch losen wollen, da8 er
annahm, nur der zweite Teil des Evangeliums sei jiidisch. Schlatter
aber widerspricht mit Recht jedem Versuch, Johannes auf « Quellen»
hin zu zerlegen. Und Klein sieht gerade im ersten Teil des Buches
das typisch jiidische Verstindnis des Verfassers. Er weist hin auf
die Wichtigkeit des Laubhiittenfestes fiir das johanneische und
jidische Messiasverstindnis. Auch ist es ihm von besonderer Bedeu-
tung, daB Jesus gerade das Laubhiittenfest fiir sein erstes 6ffent-
liches Auftreten wihlt. Er weist darauf hin, daB} die beiden Symbole
des Festes — Wasser und Licht — zu den messianischen Vorstel-
lungen des Volkes gehorten im engen Zusammenhang mit Zach. 14.

Eine andere Moglichkeit wire die Annahme, dafi Johannes
einer Zeit angehore, da die Auseinandersetzung zwischen Synagoge
und Kirche besonders heftig war und auf heidnischem Boden ver-
setzt ist. Diese These ist ofters vertreten worden. So meint z. B.
0. Holtzmann, daBl wir es im Johannesevangelium mit einer Riick-
iibersetzung von «Erlebnissen der Christenheit in das Leben Christi
selbst» zu tun hitten. Sollte dies der Fall sein, miite dem Evange-
lium jeglicher geschichtliche Wert abgesprochen werden. Wir haben
aber bereits schon gesehen, da dem Johannes unverkennbare

134



geschichtliche Merkmale anhaften. Wir miissen daher die Ansicht
ablehnen, daB «die ganze im Evangelium vertretene Gedankenwelt
solcher fortgeschrittenen Entwicklung der Kirche und ihrer Theo-
logie entspricht» (Holtzmann, Hand-Commentar zum N.T., IV, 5).

Die Frage, ob der Verfasser gebiirtiger Jude war oder nicht, ist
wichtig fiir die Beantwortung des Problems. Der englische Gelehrte
B. F. Westcott hat sich eingehend damit beschéftigt. Er bringt eine
ganze Reihe von Argumenten, die alle dafiir sprechen, dafl Johannes
Jude war. Er ist den Spuren, die die Herkunft des Johannes ver-
raten sehr sorgfiltig nachgegangen. Im allgemeinen aber hat sich
seine Beweisfiihrung nicht durchgesetzt. Aber wie sehr hier Vor-
urteile mitspielen kénnen, kann man anhand eines einzigen Beispiels
ermessen.

Holtzmann stimmt Weitzécker zu, dal der johanneische Christus
iiberhaupt keine Stellung zum Gesetz einnehme, «weil es fiir die
Kirche des Erzihlers nicht mehr so vorhanden ist wie in der alteren
Zeity. Er iibersieht dabei aber die Streitigkeiten, die sich um den
Sabbat drehen und die Frage der Legalitit (vgl. 5,10, &eore ist
mehr als «sich ziemen»), die mit den Sabbatgesetzen verbunden ist
(vgl. Strack-Billerbeck, IT, 454ff.). Westcott scheint bessere Ein-
sichten zu haben, wenn er sagt:

«The law is treated by the writer of the Fourth Gospel ... as
only a Jew could have treated it. It was misinterpreted by those

to whom it was given, but it was divine» (The Gospel of St. John,
1882, VIII).

In diesem Zusammenhang wollen wir noch eine andere Frage
kurz erortern. Westcott hat sich die Mithe genommen, alttestament-
liche Stellen, die bei Johannes vorkommen, textkritisch zu unter-
suchen. Er hat die Masora mit LXX verglichen und ist zu folgenden
Ergebnissen gekommen:

1. Wo Masora und LXX uberelnstlmmen, stimmt Johannes mit
beiden iiberein.

2. Wo Masora und LXX sich unterscheiden, stimmt Johannes mit
Masora tiberein. |

3. In einigen Fillen, wo Masora und LXX iibereinstimmen, weicht
der johanneische Text von beiden ab.

135



4. In einigen Fillen, wo Masora und LXX sich unterscheiden,
weicht der johanneische Text von beiden ab.
5. Einige wenige Zitate sind freie Adaptionen.

Westcott erachtet es als bedeutsam, daB die Ubereinstimmung
mit LXX niemals gegen den hebréischen Text gerichtet ist (vgl. op.
cit. XIV). Leider aber kann aus diesem Tatbestand allein kein defi-
nitiver Schlufl gezogen werden, denn Paul E. Kahle hat darauf hin-
gewiesen, da} man mit einer ganzen Anzahl von griechisehen Uber-
setzungen rechnen mufB, und daf die LXX nicht am Anfang, son-
dern am Ende einer langen Entwicklungsreihe stehe. (Vgl. Cairo
Geniza, englisch, 165ff.) Westcotts Versuch in dieser Hinsicht ist
daher nicht ganz gelungen. Doch ist der Schlul}, zu dem er kommt,
doch von groBer Wichtigkeit, wenn man dabei noch andere Erwi-
gungen in Betracht zieht.

a) Das griechische Element

Das erste Hindernis, das es gilt aus dem Wege zu schaffen, ist
die Ansicht, daB wir es bei Johannes mit stark griechisch beeinflu3-
tem Denken zu tun hiitten. Schlatter hat in dieser Beziehung Bedeu-
tendes geleistet. Wir konnen hier nur kurz seine SchluBfolgerungen
nennen: 1. Johannes widersetzt sich sehr entschieden jeglicher Ver-
sachlichung der christlichen Frommigkeit. 2. Das johanneische
Begriffspaar Licht und Leben ist vom stoischen Begriffspaar Feuer
und Denken vollkommen verschieden. 3. Es wire vollig sinnlos fiir
einen Griechen, zu behaupten, daB in Jesus das Urfeuer Fleisch
geworden sei. 4. Nach Johannes ist der Inhalt des Wortes einzig
und allein in der Geschichte Jesu gegeben, eine Ansicht, die dem
Griechen fremd ist. 5. Der johanneische Logosbegriff ist keine Idee,
sondern der Retter der Welt, der lebt, spricht und wirkt. 6. Der
Unterschied zwischen Philo und Johannes in bezug auf die allego-
rische Auslegung der Schrift, auf die Gemeinde Gottes, auf die Auf-
erstehungslehre usw. ist derart gro83, daB klar wird, dal beide ver-
schiedenen Welten angehéren (vgl. A. Schlatter: Die Theologie des
N.T., 1910, II, 155ff.).

Diese kurze Zusammenfassung der SchluBfolgerungen eines sach-
kundigen Gelehrten beweist, wie wenig grundsitzlich das griechi-
sche Element fiir Johannes ist. Natiirlich hat er sich der griechi-

136



schen Sprache bedienen miissen, aber sein Denken ist durchaus
jidisch.
b) Die Heilsgeschichte

Die «Juden» des Johannes sind nicht alle Gegner und Feinde des
Herrn. Das Johannesevangelium kennt auch Juden, die gliubig
geworden sind (vgl. 8,31; 11,45; 12,11). Aber noch weit wichtiger
ist, dafl Johannes sehr klar und fast stolz betont, das Judenvolk sei
eng mit der Heilsgeschichte verbunden: «Das Heil kommt von den
Juden.» Ein Nichtjude, der dazu noch Judenfeind sein sollte,
konnte dies kaum so nachdriicklich und ohne alle Verlegenheit
bezeugen. Der Stolz, der aus diesen Worten spricht, ist der Stolz
eines wirklichen Juden. Der Verfasser hitte sie ja ohne weiteres
auch unterdriicken kénnen. Von Bedeutung ist auch der vorher-
gehende Satz: «IThr wisset nicht . . . wir aber wissen, was wir anbeten»
(4, 22). Dieser Unterschied zwischen «ihr» und «wir» ist der Unter-
schied zwischen Juden und Nichtjuden. Jesus wie Johannes stehen
auf der Seite des Volkes Gottes, die Samariter dagegen befinden
sich auf der anderen Seite. So kann nur ein Jude reden.

Ahnlich steht es mit Joh. 1,11: «Er kam zu den Seinen, und die
Seinen nahmen ihn nicht auf.» Jesu «Eigentum» ist hier das jiidische
Volk. Er gehort den Juden und sie gehéren ihm. Dieses «Nichtauf-
nehmen» fand seinen tragischen Ausdruck in der Kreuzigung. Hier
spricht nicht der Meister selbst, sondern ein Jesus-Glaubiger Jude,
der den Unglauben seines Volkes nicht verschmerzen kann. Sogar
Holtzmann muB hier das Zugestindnis machen: «Somit kommt
hier die nationale Form zum Ausdruck, welche die Wirksamkeit des
Logos annahm, und wodurch dieselbe fiir die Juden, in deren Mitte
allein das Heil auf positive Weise vorbereitet worden ist, besonders
verstindlich und anziehend werden muBte» (op. cit., 26).

Nur eine Stelle noch soll hier erwihnt werden: Joh. 12, 20-23.
Es handelt sich hier um Griechen, die sich an Philippus wenden mit
der Bitte, Jesus sehen zu diirfen. Die “Eldprec — im Gegensatz zu
‘EAAmrioral — sind offenbar aus den Vilkern stammende Proselyten.
Diese Stelle wird gewohnlich universalistisch ausgelegt. Das ist
wohl richtig, denn das vierte Evangelium hat besonderes Interesse
fiir die Heidenwelt (vgl. 4,5ff.; 10,16). Doch soll nicht vergessen

137



werden, da3 nur die Juden keine besondere Einfiihrung bei Jesus
von Nazareth brauchen. Sie kommen zum Meister, wann immer sie
nur wollen, sie haben ein Anrecht auf ihn. Dies ist aber bei den
«Griechen» nicht der Fall: eine Audienz bei Jesus kann hier nur
durch Vermittlung zustande kommen. Sogar Philippus kann nicht
allein das Anliegen dieser Fremden vor den Meister bringen, auch
er braucht die Hilfe des Andreas, eines der ersten Jiinger. Daraus
kann man wohl sehen, wie wichtig dem Verfasser dieser Vorfall
erschien: es war keine selbstversténdliche Sache fiir Nichtjuden, den
Meister zu sehen. Hier spiiren wir das Empfinden eines national
gesonnenen Juden.

¢) Die Heilige Schrift

Zum SchluB soll hier noch einmal auf die johanneische Ein-
stellung zur Schrift hingewiesen werden. '

Es ist schon auffallend, daB das Evangelium mit einem Hinweis
auf Gen. 1 beginnt. Johannes beabsichtigt, den Beweis zu erbringen,
daB Jesus derjenige sei, von dem Moses im Gesetz und auch die
Propheten geschrieben haben (1,45). Sein Leitsatz ist: Suchet in
der Schrift (5,39). Der Meister wirft dem Volke vor: « Wenn ihr
Moses geglaubt hiittet, so wiirdet ihr auch an mich glauben, denn er
hat von mir geschrieben» (5,46). Westcott legt besonderen Nach-
druck darauf, daB von den alttestamentlichen Persénlichkeiten nur:
drei im Evangelium erwihnt werden: Abraham, Moses, Jesaja.
Diese drei reprisentieren die drei Entwicklungsstufen der Heils-
geschichte: es sind drei Zeugen auf den Messias hin. Der Satz «auf
daB die Schrift erfiillt werde» ist mehrmals wiederholt, denn «die
Schrift» ist fir Johannes die groBte Autoritdt: «Die Schrift kann
nicht gebrochen werden» (10, 35).

Der Messias ist also kein Fremder, der der Schrift Wldersprlcht
sondern der von Gott Gesandte, der die Schrift erfiillt. Der Tempel
ist das Haus Gottes (2, 16), alttestamentliche Ereignisse sind Vor-
bilder im Leben des Messias; Israels Unglauben ist in der Schrift
vorausgesagt worden (15,25); dasselbe gilt vom Verrat des Judas
(13,18); dasselbe von allen anderen Ereignissen im Leben des
Herrn (19, 36f.). Johannes ist ohne Zweifel ein Jude, denn nur ein
Jude kann so denken und fiihlen. ' g 3

138



3. Die «Juden» im vierten Evangelium

Johannes gebraucht den Ausdruck «die Juden» in einer eigen-
tiimlichen Weise. W. Liitgert und andere haben sich mit dieser
Frage beschaftigh. «Es ist klar», sagt Liitgert, «dafl im Evangelium
Johannis *Jovdaio: Bewohner Juddas sind» (im Unterschied zu den
Bewohnern Galildas). Jedoch sind «Juden» auch in Galilda zu finden,
und es sind andererseits auch nicht einfach alle Jerusalemiten
«Juden». Liitgert erkldrt daher, mit «Juden» seien die «Strengen»
gemeint, vom Volke gefiirchtet, weil sie in der Lage seien, in den
Bann zu legen (vgl. 9,22; 19,38; 20,19). Nach Liitgert gehoren
Pharisider und Juden zusammen, doch sind sie nicht zu verwechseln.
«Die Pharisder bilden den engeren Kreis; zu ihnen gehen die Juden,
um Jesus anzuzeigen. Die Pharisder sind Juden, aber nicht alle
Juden sind Pharisier» (Die Juden im Johannesevangelium. Georg
Heinrici zu seinem 70. Geburtstage, 1914, 147ff.). «Juden» sind also
die Gesetzestreuen, die, obwohl sie nicht Phariséier sind im engeren
Sinne, doch zu den pharisdischen Kreisen gehoren. Dies ist auch die
Meinung der meisten Gelehrten. Im Johannesevangelium sind also
«Juden» die religiosen Gegner der messianischen Bewegung.

Nun ist es aber auffallend, daB die Synoptiker den Ausdruck nur
selten gebrauchen, und zwar niemals «als eigentliche Bezeichnung
des Volkes, mit dem Jesus zu tun hat» (so Gutbrod in Kittels Theol.
Wirterbuch I11, 376). Ganz anders aber liegt der Fall bei Johannes:
hier wird der Ausdruck ungefihr 70mal gebraucht in ganz verschie-
denen Situationen. Gutbrod warnt vor dem Versuch, «eine einzige
Bedeutung herausstellen zu wollen». Er selbst zihlt fiinf verschie-
dene Anwendungen auf:

a) *Jovdaiog im Munde von Nichtjuden. -

b) *Iovdaiog im positiven Sinne.

¢) ’lovdaiog als Kennzeichen einer gewissen Fremdheit und raumli-
chen oder zeitlichen Entfremdung. '

d) *Iovdaioc in bezug auf die Menge, die nicht feindselig, a.ber auch
nicht glaubig ist.

e) lovdaioc in bezug auf Gegner aus religios-jiidischen Griinden.

Dieser Tatbestand kann nicht leicht widerlegt werden. Schlatters
Versuch, den Gebrauch von ’Jovdaios auf eine einfache Formel zu

139



brigen, kann man nicht als gelungen bezeichnen (vgl. Die Sprache
des vierten Evangelisten, 44). Doch ist es auffallend, dal nur
Gruppe c) schwer zu erkliren ist. Jene «Entfremdung» meint Gut-
brod auf das Geschehen zwischen Christenheit und Judenschaft
zuriickfiihren zu miissen (op. cit. III, 381). Obwohl Gutbrod nicht
ganz sicher ist, schlie3t er die Moglichkeit, da8 hier ein Jude spricht,
nicht ganz aus (op. cit. III, 380). Darin aber liegt die Schwierigkeit:
wie kann ein Jude so von Juden reden?

Wir wollen versuchen, darauf eine Antwort zu geben:

1. Das Evangelium ist offensichtlich nicht fiir Juden bestimmt.
Alles spricht dafiir, daB3 der Verfasser an Heidenchristen denkt. Das
Buch ist allein im Interesse des Glaubens geschrieben. Wir miissen
uns hiiten, modernen Antisemitismus ins Evangelium hineinzu-
lesen. Rassenhafl kommt hier iiberhaupt nicht in Frage. Der Ver-
fasser hat sich das Ziel gesetzt, den Heidenchristen den jiidischen
Unglauben zu erkliren. Der Unglaube seines Volkes ist in der
Schrift vorausgesagt worden. Doch sind nicht alle seine Volks-
genossen als unglidubig zu bezeichnen. Er beweist, dal es auch gliu-
bige Juden gibt, die dem Herrn anhangen.

2. Gerade weil Johannes als Jude spricht, empfindet er den
Unglauben seines eigenen Volkes um so schmerzhafter. Die Ver-
werfung des Messias ist fiir ihn ein Ereignis von gréBter Bedeutung.
Natiirlich spricht er auch als Galilder: die «Juden» sind die, die das
Heil Gottes verwerfen; die «Juden» sind die, die Moses und den
Propheten widersprechen, weil sie sie nicht verstehen. Hier méchten
wir die Worte eines groBen Englinders zitieren:

Lord Charnwood sagt, Johannes sei «in style and mind an in-
tense Jew. His very anger with his own race is that of a Jew. No
Gentile, though he might dislike Jews, would have shown it in
the same way; he would have felt, e. g. no interest in shifting
more blame on to the Jewish Sanhedrin off the shoulders of
Pilate» (vgl. J. H. Bernard, Gospel according to St. John, Inter-
national Critical Comm., 52, Fuinote).

3. Das Evangelium des Johannes ist jiinger als die Synoptiker.
Streeter hat zu zeigen versucht, daf Johannes in gewissem Sinne
von Markus, besonders aber auch von Lukas abhingig ist (The

140



Four Gospels, 418). Das Evangelium wird zu einer Zeit entstanden
sein, da die Heidenkirche schon eine nahezu selbstéindige Existenz
erlangt hatte. Der geschichtliche Abstand ist also leicht zu erkliren.

4. Das Evangelium vertritt eine besondere theologische Haltung.
Eine Beurteilung des Johannesevangeliums verlangt sorgfiltige
Beriicksichtigung dieser Tatsache. Wir haben es hier mit einem
theologischen Dokument zu tun. Hier m6chten wir Streeter recht
geben, aber anstatt Johannes einen «Mystiker» zu nennen, méchten
wir ihn lieber als Theologen anreden (vgl. op. cit., 390). Die theo-
logische Voraussetzung bei Johannes scheint zu sein, da Christus-
gliubige Juden nicht mehr «Juden» im gewdhnlichen Sinne des
Wortes seien. Wir vermuten, dafl diese paulinische Ansicht sich in
gewissen judenchristlichen Kreisen durchgesetzt hat. Juden und
Heiden, die an den Messias glauben, sind Israel. Das kann man z. B.
an Nathanael sehen: dinddc *lopaniitne will sagen, daBl es auch
andere, nicht wahre Israeliten gibt. Bezeichnenderweise ist auch der
Messias selbst eng an diesen Namen gebunden: er ist Israelit im
hochsten Sinne, er ist der Konig Israels (1,50; 12,13). Es ist des
Messias Aufgabe, sich an Israel zu offenbaren (1, 31), die Juden aber
verharren in ihrem Unglauben. Die Scheidung zwischen Israel und
Nichtisrael hat also stattgefunden — die ersten sind ammi, die
letzteren sind lo-ammi (Hos. 1,9; 2, 1). Der Ursprung fiir diese Ein-
stellung ist in den prophetischen Biichern des A.T. zu suchen. Das
Neue aber ist, dafl auch Nichtjuden zu Israel gehoren kénnen. Die
universalistischen Ziige des Evangeliums sind von besonderer Bedeu-
tung: «und ich habe noch andere Schafe, die sind nicht aus dieser
Hiirde ... und wird eine Herde und ein Hirte sein» (10, 16). Hier
sind Juden und Heiden miteingeschlossen. Diese Einheit kann nur
zustande kommen durch die heilsschaffende Funktion des Messias.
Die Schafe, die seine Stimme horen, sind aber nicht «Juden», son-
dern Israel.

Diese Auslegung wird von zwei Seiten her bestitigt. Der sehr
sachkundige Schlatter bemerkt: «Im Gebrauch von ’/spaijA und
*Tovdaiog bleibt Johannes dem heidnischen Sprachgebrauch parallel.
Wenn sie zur Gemeinde oder von ihr reden, brauchen die Lehrer
einzig YX7v*. Fiihren sie dagegen Fremde redend ein, dann wird
nur 0N gebraucht» (Die Sprache des vierten Evangelisten, 44).

141



Die zweite Bestéitigung erhalten wir indirekt.

- Prof. Gottlob Schrenk hat in «Judaica» (Heft 2, 1949) die Frage
gestellt: Was bedeutet «Israel Gottes»? Seine Antwort lautet:
«Israel Gottes» sind die christgliubigen Juden, diese sind das wahre
Israel (op. cit., 87f.; 93). Nun behauptet er aber, daB} zu Israel im
Sinne Pauli die Heidenchristen nicht gerechnet werden konnen:
«Der Heide wird nicht in Israel eingepflanzt, sondern in den Christus,
der allerdings auch der Christus Israels ist» (ib., 92). Uns scheint
aber diese Einengung unnétig zu sein. Allerdings gibt auch Schrenk
zu, dafl die Heiden zur Gottesgemeinde gehoren, wenn sie an den
Messias glauben. Prof. Dahl hat sehr recht, wenn er auf Stellen wie
1. Kor., 10,18; Eph. 2, 11{f. hinweist und daran zeigt, da hier die
Heiden an der Politeia Israels Anteil haben (vgl. Judaica, Nr. 3, 1950,
163). Schrenks Anliegen, daf} die jetzigen Juden noch immer das
auserwihlte Volk seien, wird damit nicht in Frage gestellt. Fiir
Paulus wie fiir Johannes sind und bleiben die «Juden» das von Gott
erlesene Volk, aber im dialektischen Sinne, in der Spannung von Sein
und Werden. Nur im eschatologischen Sinne ist Israel Israel, weil
Gott eben Gott ist (vgl. den Aufsatz von Wilh. Vischer, «Das
Geheimnis Israels», Judaica, Heft 2, 1950, besonders 123£f.). In der
Gemeinde Gottes kann und darf es nicht zwei Israel geben; hier ist
Abraham der Vater aller Gliubigen (R6m. 4, 11).

Wir glauben daher, daB die «Juden» im johanneischen Sprach-
gebrauch eben die Ungliubigen aus dem Hause Israels sind, die

Gliubigen aber, Juden wie Heiden, sind Israel im Geiste und in der
Wahrheit.

142



	Die Juden im Johannesevangelium

