
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Die Juden : kleiner Lehrgang für die christliche Gemeinde und ihre
Diener

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960916

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960916
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER PRAXIS FÜR DIE PRAXIS

DIE JUDEN
KLEINER LEHRGANG FÜR DIE CHRISTLICHE GEMEINDE

UND IHRE DIENER
von Lie. Robert Brtotner, Zürich

Fortsetzung

III. Der König der Juden

« Jerusalem,, Jerusalem, die du tötest die Propheten und steinigst die zu dir
gesandt sind! Wie oft habe ich deine Kinder versammeln wollen, wie eine Henne
versammelt ihre Küchlein unter ihre Flügel; und ihr habtnicht gewollt!» Matth. 23,37

Das jüdische Volk ist nach dem Zeugnis des alten Bundes auf
einen Erlöser hin angelegt. Dieser soll ihm die allzuschwere Last
seiner göttlichen Berufung von der Schulter nehmen, indem er sie
anstelle des Volkes und für das Volk erfüllt. Mit einem Einzigen,
einem Auserwählten wolle Gott der Herr vollbringen, was das Volk
in seiner Gesamtheit nie vollbringen kann.

Dieses Zeugnis des alten Bundes hat, wie man allgemein weiß,
eine geradezu unerhörte und erstaunliche Bekräftigung in der
Geschichte erhalten durch die Tatsache nämlich, daß dem jüdischen
Volke eines Tages ein Mann von einzigartigem Format geschenkt
worden ist : Jesus von Nazareth. Dieser hat für nichts anderes gelebt
und ist nur dafür gestorben, der Verheißene und von vielen auch
erwartete Erfüller der von Gott gesetzten jüdischen Bestimmung zu
sein. In keinem anderen Volke ist ein Großer zu finden, der mit ihm
zu vergleichen wäre, weil ja auch keinem anderen Volke eine
ähnliche Bestimmung vom Schöpfer auferlegt war.

Ecce Homo! — soll der Römer, der Heide, Pilatus ausgerufen
haben, als er ihm zum ersten Male persönlich begegnete : «Siehe, ein
Mensch!» Was ein Mensch sein soll nach dem Willen Gottes, das

war freilich den Juden zuerst gesagt und aufgetragen und während
Jahrhunderten allein offenbar. Pilatus hätte darum — wäre er ein
Jude gewesen und nicht ein Heide — ebensogut sagen können:

117



Ecce Judaeus — Siehe ein Jude. Seht, hier ist nun endlich einer, der
das verkörpert, was wir alle sein sollten : ein Mensch nach dem Bilde
Gottes. Jesus war ja eben nicht die Verkörperung irgend eines
menschlichen Ideals, kein Held in irgendeinem Sinne des Wortes,
sondern die vollendete Gestalt dessen, was der Schöpfer zuerst aus
dem jüdischen Menschen hat machen wollen. Er war nicht nur einer
aus den Juden, sondern er war als erster der Jude schlechthin. Als
erster und einziger entsprach er in jeder Hinsicht der Forderung,
mit der Gott das Abrahamsvolk sozusagen überfordert hatte. Er war
der Jude, der das Gesetz, die Tora Gottes, nicht verletzte, sondern
erfüllte.

Immer wieder wird im N. T. auf das Jude-Sein Jesu hingewiesen.
Die Stammbäume der Evangelien, die Geburtsgeschichte, die Erzählung

vom 12 jährigen im Tempel, die Kreuzesinschrift, sie alle reden
davon. Der Apostel Paulus, der kaum etwas Biographisches von ihm
überliefert in seinen Briefen, hält doch das eine fest : Er war unter
das Gesetz getan. Allgemein bekannt ist das Wort Jesu aus der

Bergpredigt, er sei nicht gekommen, das Gesetz aufzulösen, sondern

zu erfüllen. Er, der Heiland der Welt, wußte sich gesandt zu den
verlorenen Schafen vom Hause Israel. Auch die Zukunftserwartungen

der urchristlichen Gemeinde bezeugen dasselbe, daß Jesus
eintrat in die Abrahamskindschaft, um für die Abrahamskinder und
alle Völker der Welt zu verwirklichen, was den Kindern Abrahams
zu vollenden verwehrt war.

Indem ich dies schreibe, steht mir freilich wieder ein Mann vor
Augen, der mir aus einer christlichen Versammlung heraus die Frage
zurief, warum denn Jesus nicht selber ein Jude gebheben sei. Wenn
mir auch heute noch nicht ganz klar ist, wie im Zusammenhang
unserer damaligen Aussprache diese Frage gemeint war, und was
der Fragesteller mit ihr bezweckte, so ist mir doch bewußt, wie ganz
anders man in unseren Kirchen im allgemeinen Jesu Stellung zu
seinem Volk beurteilt. Wie eine Seuche geht da noch immer die

Meinung um, Jesus sei zwar als Jude geboren worden, habe unter
den Juden sein Werk begonnen, habe sich mit dem Unverstand und
der Verstocktheit der Juden abgemüht, um sich dann endgültig von
ihnen abzuwenden und der Heiland der Völker zu werden und etwas

ganz Neues, die christliche Religion, anzufangen. Viele glauben sogar

118



in den sieben Weherufen des Herrn und der anschließenden Klage
über Jerusalem sozusagen den psychologischen Augenblick dieser

endgültigen Abkehr des Herrn vom Judenvolk erkennen zu können.
In dieser Meinung hat man Jesus unter die Religionsstifter der

Menschheit eingereiht. Mit einemMoses, Konfuzius, Buddha, Mohammed,

Plato wurde er auf eine Ebene gestellt. Man hat ihn zum
Begründer der christlichen Religion gemacht. Auf diesem Wege sind
andere weiter gegangen, so weit, als man eben darauf gehen konnte.
Ein Mann wie Daniel Friedrich Schleiermacher, der nicht zu Unrecht
der Kirchenvater des 19. Jahrhunderts genannt wird, hat es nur
noch als eine Zufälligkeit der Geschichte angesehen, daß Jesus aus
dem jüdischen Volke hervorgegangen ist. Er hat sagen können, das
Christentum verhalte sich dem Judentum gegenüber nicht anders
als gegenüber irgendeiner anderen Religion. Spätere sind gekommen,
die haben, wie man allgemein weiß, den Beweis dafür antreten
wollen, Jesus sei auch im Sinne der blutmäßigen Abstammimg nicht
jüdisch, sondern arisch gewesen.

«Daß Jesus Christus ein geborener Jude sei.» Diese Worte sind
als Titel über eine heute nur wenigen noch bekannte Schrift Martin
Luthers geschrieben. Niemand wird behaupten wollen, es sei aus
irgendeinem Philosemitismus heraus geschehen, daß der Reformator
sich veranlaßt sah, der christüchen Gemeinde diese Tatsache der
Geschichte vor Augen zu halten. Fehlt es doch nicht an Äußerungen
im Schrifttum dieses Mannes, die die fanatischsten Antisemiten, die
nach ihm kamen, kaum zu überbieten vermochten. Um der Bibel
und ihres Zeugnisses willen hat Luther den Finger darauf gelegt, daß
Jesus gerade als geborener Jude und nur als gekreuzigter Judenkönig

der Heiland der Völker hat werden können nach Gottes uner-
forschlichem Plan und Willen.

Was weiß man von Jesus, was versteht einer von dem, was er
«vollbracht» hat, wenn es nicht klar ist, daß er «unter das Gesetz

getan» war, daß er sich gesandt wußte, «das Gesetz zu erfüllen»,
daß er starb für alle, die an diesem Gesetz zerbrachen, daß seine

Auferweckung Sieg bedeutet über alle Gesetze der Meder und der
Perser und darum die Bestätigung aller den Kindern Abrahams
gegebenen Verheißungen auf eine neue Welt, in welcher Gerechtigkeit
und Friede beieinander wohnen, der Anfang der Herrschaft Gottes

119



auf Erden. Wer immer christlich glauben will, der wird anerkennen
müssen, daß wir gar nicht wissen, was Christus gewesen ist und
worin das Christuswerk besteht, wenn wir nicht Kenntnis nehmen

von dem, was den Kindern Abrahams zu vollbringen auferlegt war.
Es ist im Ablauf der Zeiten innerhalb der Kirche dann und wann

behauptet worden, daß das Alte Testament die eigentliche Grundschrift

der christlichen Gemeinde sei. Das mag manchem ein wenig
übertrieben erscheinen. Sicher aber ist, daß diejenigen, die zu solchen
Sätzen kamen, vom Zeugnis des Neuen Testamentes mehr
verstanden haben als die andern, die meinten, mit dem Neuen Testament

allein auszukommen.
Jesus hat sich nach den Berichten der Evangelien von seinem

Volke nie getrennt und den Augenblick, wo er demselben den
Rücken gekehrt hätte, um etwas Neues, sozusagen Un- oder gar
Antijüdisches, zu beginnen, sucht man in diesem Leben vergebens.

Dagegen hat er am Kreuz noch gebetet: «Vater, vergib
ihnen... », und seinen Jüngern wurde vom Auferstandenen
befohlen, die Völkermission zu beginnen mit Jerusalem. Freilich
hat er nicht zu allem, was sich zu seiner Zeit jüdisch nannte, ja
gesagt. Er hat manchmal sehr scharf «nein» sagen müssen, und
hat getrauert um Jerusalem, das die Propheten tötet und steinigt
die zu ihm gesandt sind. Aber aufgegeben hat er dieses Volk nie.
Darüber gibt es im ganzen Neuen Testament nur eine Meinung. In
dieser Tatsache ist es vornehmlich begründet, daß die beiden Testamente

eine Einheit sind, die auch das sogenannte historische
Verständnis beider nicht in Verschiedenes, einander Widersprechendes
und Bekämpfendes aufzuspalten vermag. Weder ist das Neue des
Neuen Testamentes so neu, noch ist das Alte veraltet genug. Luther
wird recht behalten mit seiner Auffassung, das Evangelium, die
Verkündigung Jesu und der Apostel wollten «nichts anderes sein
als eine rechte Einführung in die Schrift, d. h. in das Alte Testament
nach seinen Verheißungen». Es ist seither wirklich nichts passiert,
das uns nötigt, seine Position aufzugeben, die er einmal mit folgenden

Worten umschrieben hat: «daß aber das Neue Testament fur-
nehmlich Euangelion genannt wird fur andern Buchern, geschieht
darumb, daß es nach Christus Zukunft geschrieben ist, wilcher die

gottliche Zusagung erfüllet, bracht und öffentlich durch mundlich

120



Predigt ausgebreitet hat, wilche zuvor verporgen war in der Schrift. »

(Kirchenpostille 1522, vgl. H. Bornkamm, Luther und das Alte
Testament, 1948, S. 70—71.)

Auch das Judenvolk hat in seiner Gesamtheit Jesum eigentlich
nie ausgestoßen. Das geschah damals so wenig wie es heute geschieht.
Jesus beklagt die Haltung der Hauptstadt und das bedeutet doch
wohl: der führenden Schichten. Gleichzeitig weiß er aber um ein
anderes «Judentum», dasjenige der Propheten, zu dem er sich
bekennt. Die Evangelien berichten von den Frauen Jerusalems, die
um ihn weinen, von der kleinen Schar der Getreuen, die sich zu ihm
halten, die ihn erkennen und verkünden als den Messias Israels, den
Heiland der Völker. Die Juden, die man heute so oft sagen hört,
nicht das ganze Volk sei schuldig an seinem Tod, die darum den
Todesprozeß Jesu in einem neuen Verfahren nach bald 2000 Jahren
noch einmal aufnehmen und führen wollen, könnten sich, was das

anbelangt, weithin auf das Neue Testament berufen. Immerhin,
wenn manche von ihnen, das Urteil eines künftigen Gerichtshofes
gleichsam vorwegnehmend, behaupten: nur die Quislinge ihres Volkes

hätten Jesum verraten und ans Kreuz gebracht, die Günstlinge
der Römer trügen alle Schuld, dann dürften sie sich allzusehr an die
politischen Aspekte und das heißt: an die Nebengeräusche jenes
Geschehens halten.

Freilich, Jerusalem hat ihn verworfen. Die religiösen Führer des

Volkes — politische hat es damals kaum gehabt noch haben dürfen—
haben an ihm genau so gehandelt, wie er es vorausgesehen und auch
vorausgesagt hat etwa in dem Gleichnis von den bösen Weingärtnern.

Fragt einer nach dem Warum, so stößt er zunächst auf eine
schmutzige Schicht von Schuld, die ihre Quelle in allerlei menschlichen

Schwächen hat. Die üblen Intrigen, mit denen man ihn den
Römern verdächtig machte, die falschen Zeugen, die gegen ihn
aufgeboten wurden, die 30 Silberlinge gehören hieher, kurz alles, was
jenen schlimmsten Schauprozeß der Geschichte ermöglicht und in
seinem Verlauf bestimmt hat. Wer aber in dieser im wesentlichen
psychologischen Schicht des Geschehens, wo kaum ein Unterschied
zwischen Juden und Heiden festzustellen ist, nicht stecken bleibt,
sondern tiefer gräbt, der steht sehr bald vor der Frage des
Gesetzes. Da hat das Volk, dem die Tafeln des göttlichen Ge-

121



setzes vor allen anderen anvertraut und auferlegt waren, stets
eine besondere Stellung eingenommen. Abgesehen davon, daß
das Gesetz in dem den Juden zur Zeit Jesu gegen die völlige
Überfremdung aufgetragenen Abwehrkampf zu einem nationalen
Symbol und zu einem Gradmesser der Vaterlandsliebe geworden
war, haben die führenden religiösen Interpreten des Gesetzes

vor allem an der grundsätzlichen — wenn auch nicht
praktischen — Erfüllbarkeit des Gesetzes festgehalten, d. h. sie haben
geglaubt, daß der jüdische Mensch in der Lage sein müsse, demselben

aus eigener Kraft nachzuleben. In dieser Meinung hat man die im
ganzen so schwere und unerfüllbare göttliche Forderung aufgeteilt
in eine Anzahl von kleineren, leichteren Tagesrationen, in die Miz-
woth, um auf diese Weise das Unmögliche möglich zu machen.
Eines Tages aber stießen all die ernsten, frommen, gesetzeseifrigen
kleinen Erfüller auf den Erfüller, auf den Mann aus Nazareth, der
den Anspruch erhob, allein der rechte, weil gottgesandte Erfüller des

Gesetzes zu sein, der sich unter seinen Volksgenossen einführte mit
dem Wort: «Ich bin nicht gekommen, das Gesetz aufzulösen,
sondern zu erfüllen. » Das hieß nichts anderes als : Ich bin es, ich allein
und ihr seid es nicht, ihr könnt es euch zwar einbilden, «aber wenn
eure Gerechtigkeit nicht besser ist als die der Schriftgelehrten und
Pharisäer... ». Gleichzeitig hat er aber auch klar gemacht, daß seine

Erfüllung eine stellvertretende ist, eine Erfüllung für alle, die allen
zugute kommt.

Jesus hat — man denke an die Bergpredigt — in seiner
Interpretation des Gesetzes einen Weg beschritten, der demjenigen der
religiösen Führer seines Volkes diametral entgegenlief: er hat nicht
die einzelnen Gebote aufgeteilt, sondern in jedem einzelnen derselben
das Ganze der göttlichen Forderung sichtbar gemacht und so in
jedem das dem Menschen schlechterdings Unerfüllbare hervortreten
lassen. Und das will sagen: Er hat den Glauben an die moralischen
Kräfte im Menschen zerschlagen, um den Glauben zu fordern an ihn,
den Erfüller, der über eine andere Kraft verfügt.

Am jüdischen Widerstand gegen diese «Gesetzeslehre» Jesu und
gegen das aus ihr folgende Verständnis des jüdischen Menschen

zeigte sich zum ersten Male, wie tief es dem Menschen überhaupt —
gemeint ist der Mensch jeder Sprache und Rasse — im Blute liegt,

122



sich selbst zu erlösen, das erkannte Böse in sich selber und in der
Welt zu überwinden aus eigener Kraft, und wie er sich gleichsam
mit jeder Faser seiner menschlichen Existenz zur Wehr setzt gegen
jeden — und wäre es Gott selbst —, der ihm die Hoffnung auf eine

mögliche Selbsterlösung und Selbstrechtfertigung nehmen will. Dieser

Widerstand, oder zutreffender : dieser Aufstand, dieser Aufruhr,
der mit der Ausstoßung Jesu aus dem jüdischen Volk seinen Höhepunkt

erreichte, hat sich — wir wollen das doch nicht übersehen —
auch in den christlichen Völkern fortgesetzt bis auf diesen Tag, und
es wäre eine fatale Täuschung, wenn wir nicht erkennen sollten, daß
weitaus die meisten derer, die heute als Christen gelten und sich
wohl auch selber dafür halten — was das anbelangt —, «jüdisch»,
d. h. als sich selbst erlösende oder erlösen-wollende Menschen leben.
Aus dem Evangelium von der Erlösung und Rechtfertigung durch
den Gerechten Gottes ist immer wieder eine nova lex, ein neuer Weg
der Selbsterlösung gemacht worden. Es ist wahrlich nicht von ungefähr,

daß die Reformation sich in ihrem Kern und Wesen darstellt
als ein Kampf gegen die fromme Werkerei und den mit ihr verbundenen

Selbsterlösungsglauben. Jener bekannte moderne Feind des

Christentums — auch des protestantischen — hat sicher auch nicht
weit daneben geschlagen, wenn er feststellte, die Christen müßten
ihm erlöster erscheinen, damit er an ihren Erlöser glauben könnte.
Den Menschen Jesus hat Jerusalem nie verworfen. Ihm hat es schon
damals ehrliche Tränen nachgeweint. Aber Jesus, den Erfüller des

Gesetzes, Jesus, den Erlöser, Jesus, das Lamm Gottes, das der Welt
Sünde trägt, mit einem Wort: den Christus hat es nicht ertragen,
ihn hat es zur Kreuzigung überliefert. Wie wenig es möglich war und
immer noch ist, diesen von jenem zu trennen, dürfte durch die
Tatsache seines Leidens und Sterbens ein für alle Male bewiesen sein.

Mit all dem ist aber auf die Frage, warum Jesus von Nazareth
von seinem Volk nicht angenommen und anerkannt wurde als der
verheißene Messias, nicht alles gesagt, was sich Grundsätzliches mit
Berufung auf das neutestamentliche Schrifttum dazu sagen läßt. Es

gibt darnach auch Ursachen und Gründe, die hegen sozusagen einen
Spatenstich tiefer als alles bisher Gesagte, hegen im Dunkel des
göttlichen Geheimnisses, das kein Menschenverstand aufzuhehen vermag

Jesus selber hat mehrfach darauf hingewiesen: In der Stunde

123



seiner Verhaftung spricht er von der Macht der Finsternis, die jetzt
gewissermaßen zum Zuge komme, von den zwölf Legionen von
Engeln, die ihm der Vater im Himmel zu Hilfe schicken könnte,
wenn er ihn darum bäte, von der Schrift, die sich nun an ihm erfüllen
müsse. Paulus, der Apostel, hat um diese Dinge gewußt. Er schreibt
von der Blindheit, die Israel zum Teil auferlegt sei, und er leitet die
christliche Gemeinde an, vor diesem unerforschlichen Wege Gottes
mit seinem ersterwählten Volk stille zu werden, ihn als seine Weisheit

anbetend zu verehren: «Gott hat alle beschlossen unter den
Unglauben, auf daß er sich aller erbarme. O, welch eine Tiefe des
Reichtums, beides, der Weisheit und Erkenntnis Gottes! Wie gar
unbegreiflich sind seine Gerichte und unbegreiflich seine Wege!»
(Rom. 11,32).

Schließlich sollte man nicht übersehen, daß gerade für diejenigen
im jüdischen Volk, die in den Schriften der Propheten lebten, Jesus

von Nazareth nicht ohne weiteres als der verheißene König Israels
zu erkennen war. Wohl geschahen manch herrliche Zeichen seiner
göttlichen Vollmacht um ihn herum. Aber die große Weltenwende —
man denke an die Verheißung Jesajas vom messianischen Friedensreiche

— die blieb aus. Kein Geringerer als sein großer Wegbereiter,
der Täufer Johannes, hat schwer daran getragen. Es ist bekannt, in
welche Zweifel und Anfechtungen er dadurch gestoßen wurde: «Bist
du es, der da kommen soll, oder sollen wir eines andern warten? » —
Freilich, er kam nach dem Willen des Vaters wohl in königlicher
Rüstung, aber darüber trug er ein Bettlergewand. Nur dann und
wann blitzte, indem er dahinschritt, unter den zerschlissenen Lumpen
seines Bettlerkleides das leuchtende Gold seiner königlichen Rüstung
hervor. Nur in besonders gesegneten Augenblicken war er zu erkennen

als der, welcher er war.
Zusammenfassend läßt sich sagen: Das Neue Testament weiß

nicht nur um eine allgemein menschliche, sondern auch um eine
spezifisch jüdische Schuld am Tode Jesu. Es lehrt uns aber auch,
die Verwerfung des Messiasses durch die Juden als ein Stück des

göttlichen Heilsplanes betrachten, durch den die ganze Welt aus
Sünde und Schuld erlöst und ihrer Vollendung entgegengeführt
werden soll.

Mit anderen Worten : das Neue Testament redet in der Form des

124



logischen Widerspruches vom Tode des Herrn. Es stellt uns vor eine

sogenannte Antinomie. Eine solche darf bekanntlich nie aufgelöst
werden zugunsten der einen oder anderen Seite. Wer das dennoch tut,
der redet einseitig und unvollständig von der durch die Antinomie
gemeinten Sache. Es ist wider das Zeugnis des Neuen Testamentes,
wenn einer in der Kreuzigung Jesu nur menschliche Schuld sehen

will. Und es ist wider das Zeugnis des Neuen Testamentes, wenn man
für die Verwerfung Jesu allein die göttliche Vorsehung verantwortlich

macht.
Das muß man wissen und davon ist auch auszugehen, wenn vom

Neuen Testament her die gegenwärtige Situation betrachtet und
beurteilt werden soll.

Sicher gibt es heute noch die religiösen Eiferer unter den Juden,
die den großen Nazarener kurzerhand unter die falschen Messiasse

einreihen, die verächtüch von dem «Talui», dem Gehängten, reden,
oder die es unter keinen Umständen dulden, daß sein Name in ihrer
Gegenwart genannt wird. Aber diese bilden zweifelsohne eine kleine
Minderheit unter den heutigen Juden, und diese ist für das
moderne Judentum keineswegs mehr repräsentativ. Im allgemeinen
muß man sagen, daß sich das heutige Judentum zu einer großen
Wertschätzimg Jesu bekehrt hat. Ein beachtlicher Teil der literarischen

Arbeit der jüdischen Intelligenz gilt sogar deutlich dem
Bestreben, Jesum von Nazareth für das Judentum zu reklamieren,
ihn als einen Exponenten echt jüdischen Wesens darzustellen, der
denbesonderenAuftrag hatte, dienichtjüdischenNationen, dieGoim,
zu lehren. (Vgl. Bd. VIII, S. 175ff.) Parallel diesem Versuche läuft
freilich gleichzeitig der andere : den Apostel Paulus als alleinigen und
maßgeblichen Schöpfer des Christentums zu schildern. Und dieser
läßt dann allerdings keinen Zweifel mehr darüber zu, wie es mit
jenem im Grunde gemeint ist: die Bekehrung zum Menschen Jesus
ist gleichzeitig die Verwerfung des Christus, des Messias Jesus. Im
Hintergrund aller Worte, die Jesus ehren, steht ein Nein zu Christus,
das für Christen sicher weniger anstößig, aber doch keineswegs
weniger entschieden ist als das verächtliche Nein, von dem schon

gesprochen wurde.
Vom Neuen Testament her muß dieses Nein als Schuld beurteilt

werden, Schuld am Kreuz, Schuld am Tode Jesu, die notwendig auch

125



zum Gericht wird in der Geschichte. In diesem modernen Nein ist
das Urteil von damals neu ausgesprochen. Darüber könnte auch
kein neues Prozeßverfahren gegen Jesus je hinwegtäuschen. Was das

anbelangt, mag jener Baselbieter Bauer recht behalten, der in einer
Diskussion die Frage stellte, woher es denn komme, daß sich die
Juden immer noch nicht bekehren, und der dann die Antwort gleich
selber gab, indem er noch einmal fragte, ob es nicht deshalb so sei,
weil die Juden eben «Steckköpfe» seien, «Steckköpfe Steckköpfe »,

wiederholte er, bis man ihn unterbrach. Auch Martin Luther hat
sich an dem jahrtausendalten Nein der Juden gegenüber ihrem
Messias Jesus geärgert und hat sie darum bekanntlich mit dem
wenig schmeichelhaften Attribut «stein-eisen-teufelshart» bedacht.
Und obgleich es wahr ist, daß hinter solchem Ärger in der Regel eine
tiefere und bessere Liebe zum jüdischen Menschen steht als hinter
aller Toleranz, die nur fraternisieren will und die sich um des Juden
Stellung zu Christus wenig kümmert, so wird doch jeder, der sein
Neues Testament ausgelesen hat, dabei nicht stehen bleiben können.
Er wird sich darüber belehren lassen und wird sich auch darunter
beugen, daß es ein jüdisches Volk und damit auch ein jüdisches Nein
zu Jesus Christus geben wird bis an jene große Wende der Zeit, aufdie
wir im christlichen Glauben warten, die der Wiederkommende mit
sich bringt. Er wird vielleicht soweit kommen, dafür zu danken, daß
das jüdische Volk als Ganzes nur ein besseres Christentum annehmen
wird als das, welches wir ihm gegenwärtig im allgemeinen zu bieten
haben. Mit anderen Worten, er wird im jüdischen Nein unserer
Tage nicht nur jüdische Schuld erkennen, sondern auch ein Stück
des für ihn wunderbaren göttlichen Planes der Welterlösung und
-Vollendung durch den Herrn Jesus Christus.

REZENSIONEN

Robert Morel : Das Leben Marias, der Mutter des Herrn, erzählt nach den
Zeugnissen der Heiligen Schrift, der Geschichte und Legende. Verlag Otto
Walter AG, Ölten. 247 S.

Dieses Buch soll in gewissen katholischen Kreisen geradezu sensationell
gewirkt und lebhaftem Widerspruch gerufen haben. Für den nicht-katholischen

Leser ist das nicht ohne weiteres verständlich. Die Dogmen der Kirche

126


	Die Juden : kleiner Lehrgang für die christliche Gemeinde und ihre Diener

