Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Einige Beobachtungen zum Verstandnis des Logosbegriffes im
frhrabbinischen Schrifttum

Autor: Schubert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960913

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EINIGE BEOBACHTUNGEN
ZUM VERSTANDNIS DES LOGOSBEGRIFFES
IM FRUHRABBINISCHEN SCHRIFTTUM

von Doz. Dr. KurT SCHUBERT, Wien

Es ist bereits hinldnglich bekannt, dafl iiber den Umweg der ara-
bischen Philosophie die Logoslehre zum geistigen Gut einiger mittel-
alterlicher jiidischer Philosophen gehorte. Leider gibt es bis
heute noch kein einziges Werk eines guten Kenners der spit-
antiken und mittelalterlichen Philosophie, der klassischen und
christlichen wie der arabischen und jiidischen, der die gegenseitige
Abhingigkeit der einen von der anderen oder auch eine zufillige
Gleichzeitigkeit von Gedanken und Motiven hitte feststellen und
glaubwiirdig beweisen konnen. Die Ursache dieses MiBstandes ist,
daB der Orientalist iiber zu wenig klassische Bildung verfiigt, die ihm
gestatten wiirde, an ein derartiges Werk heranzugehen, und der
klassische Philologe in bezug auf arabische und jiidische Philo-
sophen auf nicht immer gute Ubersetzungen angewiesen ist, und, da
ihm die notwendige orientalistische Vorbildung fehlt, die orientali-
schen Quellen der hellenistischen Synthese entweder iiberhaupt nicht
wahrnimmt oder zumindestens nicht richtig einschétzen kann.

In den vorliegenden Zeilen glaubt der Verfasser keineswegs,
schon einen wirklichen Schritt zur Uberwindung dieses MiBstandes
getan zu haben, da er selbst zwar vieles schon erahnen, aber nur
wenig wissenschaftlich beweisen kann, und da zahlreiche Verbin-
dungen infolge der Gr6Be und Weite des Stoffes auch ihm noch unbe-
kannt sind. Dennoch soll dieser stiefmiitterlich behandelte, aber iiber
aus wichtige Ausschnitt Geistesgeschichte, zeitlich auf die Hoch-
und Spitantike begrenzt, Gegenstand der vorliegenden Untersu-
chung sein und den Blick auf ein wissenschaftliches Betitigungsfeld
lenken, dessen Erforschung fiir das richtige Versténdnis der gegen-
seitigen Beziehungen von Christentum und Judentum von eminenter
Bedeutung ist.

Schon mehrfach wurde darauf hingewiesen, daBl hellenistische
Interpretation jiidischer Voraussetzungen in einer ersten groBlen

65

1 Judaica, Band 9, 2



Synthese in den Werken Philos vorliegt. AuBerdem ist die Tatsache
bekannt, daB Philo ohne Logosbegriff diese Synthese niemals ge-
lungen wire. Andererseits aber wurde das Schweigen der Rabbinen,
die Philos Namen nicht einmal erwihnen, so gedeutet, dafl mit Aus-
nahme von vielleicht einigen Vorstellungen aus Philos Buch iiber die
Weltschopfung die rabbinische Schule von «Philonismen» vollkom-
men unberiihrt sei. Obwohl, wie die Anmerkungen beweisen, gewisse
Ubereinstimmungen zwischen philonischer und rabbinischer Exegese
fast allen Bearbeitern des philonischen Schrifttums aufgefallen sind,
wurde an dieser These festgehalten. Bei der Lektiire des Talmuds
und der Midraschim aber st68t der Leser 6fters auf Stellen, die ohne
philonischen Einflu oder den aus einer anderen hellenistischen
Quelle kaum verstindlich sind, wenn man nicht von vornherein
annehmen will, daf} die hellenistische Popularphilosophie ebenso auf
das palédstinensische und babylonische Judentum eingewirkt hat —
wenn auch in bescheidenerem Ausmal} als auf Philo —, wie plato-
nische, stoische und pythagoriische Gedanken fiir Philo die Voraus-
setzung zum Verstindnis jidischen Traditionsguts waren. Nur
jemand, dem Wesen und innerer Aufbau der rabbinischen Litera-
tur vollig fremd sind, wiirde in ihr ein philosophisch genau so geord-
netes Weltbild, wie es bei Philo vorliegt, erwarten. Wer aber die
zahllosen, oft aus einem lingeren Zusammenhang herausgerissenen
und in knappen Worten gehaltenen Ausspriiche mancher Rabbinen
in den Rahmen des spatantiken Weltbildes einzuordnen unternimmt,
der wird im selben Mafe, wie er auf neue Parallelen st6Bt, immer
mehr zum SchluB kommen, daB8 auch das frithrabbinische Schrift-
tum ein Kind geistiger Beriihrung zwischen — in diesem Fall jiidi-
schen — orientalischen Voraussetzungen und griechischem Denken
ist. Wer mit dem Verfasser glaubt, dal es keinesfalls reiner Zufall
ist, daB dieselben Stellen des Alten Testaments, die von der patri-
stischen Exegese herangezogen werden, um die Priexistenz des Logos
Christus zu beweisen, von der jiidischen Exegese dazu beniitzt wer-
den, um die Priexistenz der Tora zu beweisen, und dies fast in den-
selben Worten, der wird wohl zugeben, daB solche die Tora betref-
fende Erkldrungen ohne philonisches Logosverstindnis, das die
Whurzel beider ist, kaum denkbar wiren.

Schon im vorphilonischen Judentum bestand die Vorstellung daB

66



die Weisheit Gottes als eine aus Gott herausgetretene Kraft vor der
Schopfung der Welt vorhanden und bei ihrer Erschaffung zugegen
war (Prov. 8/23—30). In dem wahrscheinlich nachtraglich in das
Jobbuch aufgenommenen Gedicht Job 28 wird die Weisheit als eine
selbstandig neben Gott vorhandene Grofle geschildert, die keinen
Ort auf Erden oder in der Unterwelt hat und die niemand aufler
Gott, der die Welt schuf, zuginglich ist. Als Gott die Ordnung fiir
den Kosmos festlegte, «stellte Er sie fest und erforschte sie» (28/27).
Die Identifikation der Weisheit mit der Tora wurde zum ersten Male
vom Verfasser des Sirachbuches vorgenommen (Sir. 24/5—19). Die
Weisheit ging darnach aus dem Munde des Hochsten hervor und
bedeckte die Erde wie ein Nebel (24/3), bot sich den Vélkern an,
wurde aber von diesen abgewiesen (24/6). Darauf wurde sie vom
Herrn, der sie geschaffen hatte, zum Volke Israel gewiesen, wo sie
Ruhe fand. Sie, die von Urzeit an existiert, von Anfang an erschaffen
war, und bis in alle Ewigkeit nicht vergehen wird, fand also Ruhe in
Jerusalem (24/9—11). Dies sind die Voraussetzungen fiir Philo, an
die er seinen Logosbegriff leicht anpassen konnte, sind aber von sich
aus noch etwas anderes als der philonische Logos. Ebenso sind auch
die targumischen Ausdriicke memra, schechinta und jeqara nur
Umschreibungen des Gottesnamens und haben mit der Logosidee
nichts zu tun!. Es gilt nun, den philonischen Logos in seinen Quellen
und Ausformungen zu untersuchen und dabei die entsprechenden
Vorstellungen in der rabbinischen Literatur aufzuzeigen?. Da aber

1 Vgl. L. Treitel in Judaica, Festschrift zu Hermann Cohens 70. Geburts-
tag, Berlin 1912, S. 179. Max Heinze, Die Lehre vom Logos in der griechi-
schen Philosophie, Oldenburg 1872, S. 296.

2 Einer der wichtigsten Gewdhrsménner fiir Philos griechische Bildung
scheint Poseidonius gewesen zu sein. Vgl. I. Heinemann, Poseidonios’ meta-
physische Schriften, 2. Bd., Breslau 1928. Ders., Philons griechische und jidi-
sche Bildung, Breslau, 1932. Unter der Fiille an Untersuchungen iiber den
Logosbegriff seien hervorgehoben: Leopold Cohn, Zur Lehre vom Logos bei
Philo, Judaica, Berlin 1912, S. 303ff. Engelbert Krebs, Der Logos als Heiland
im ersten Jahrhundert, Freiburg i. Br. 1910. Gerhard Kittel, Theolog. Woérter-
buch zum Neuen Testament, Bd. 4, Stuttgart 1938, Abschnitt Logos. Leise-
gang in Pauly- Wissowas Realencyclopidie Bd. 13/1, Sp. 1035ff. Abschn.
Logos und Bd. 20/1, Sp. 1ff. Abschn. Philo. Ferner die in Anm. 1 genannten
Arbeiten.

67



fiir die Kirchenviter noch viel mehr als fiir das Judentum Philo der
theologische Lehrmeister war, wird auch noch auf das in Anlehnung
an das philonische gebildete christliche Logosverstindnis in seinem
Verhiltnis zum jiidischen einzugehen sein.

Die Stoa war diejenige Philosophie, der Philo in erster Linie die
Grundziige seines Weltbildes verdankte. Nach ihrer Lehre ent-
spricht der menschliche Organismus seinem Wesen und seinem inne-
ren Leben nach genau dem Organismus des gesamten Kosmos. Daher
ist die hochste Stufe des Menschseins die des Kosmopoliten, der von
der Betrachtung des Geordnetseins des Weltalls seine eigene Lebens-
haltung her ableitet, fiir den Welterfahrung und Lebenserfahrung
ein und dasselbe Phinomen sind. In diesem Sinne formulierte Cicero
in de natura deorum 11/14, 37 die Aufgabe des Menschen in folgenden
Worten : Ipse autem homo ortus est ad mundum contemplandum et
imitandum. Der Mensch hat durch den ihm innewohnenden Geist
teil an der Wirkkraft des All. Nur dadurch kann er die ihm von
Cicero gestellte Aufgabe erfiillen, weil er so wie das All als Ganzes
auch als einzelnes Wesen Triger dieser gottlichen Wirkkraft, des
Logos, ist, die die Korrespondenz von Welt und Mensch erst mog-
lich macht. Daher muB fiir den vollkommenen Menschen der Geist
im Menschen genau dasselbe sein, was Gott in der Welt ist. So heilt
es bei Seneca ep. 65/24: Quem in hoc mundo locum deus obtinet,
hunc in homine animus. Dementsprechend erklirt Philo schon zu
Beginn seines Werkes iiber die Weltschopfung, dall sowohl die Welt
mit dem Gesetz als auch das Gesetz mit der Welt in Einklang steht.
Diese aus der Stoa iibernommene Lehre gibt Philo die Moglichkeit,
das jidische Gesetz, die Vorschriften der Tora, mit dem in der Welt
wirkenden Gesetz zu vergleichen, es gleichsam als den fiir den Men-
schen bestimmten Niederschlag der das All regierenden Ordnung zu
bezeichnen, denn er erkliart anschlieBend an die erwihnte Feststel-
lung, ohne einen weiteren Grund dafiir anzugeben, dafl der gesetzes-
treue Mann eo ipso ein Weltbiirger ist, da er seine Handlungsweise
nach dem Willen der Natur regelt, nach dem auch die ganze Welt
gelenkt wird. Somit unterschied Philo als erster zwischen der Idee
der Tora als kosmisches Prinzip und zwischen ihrer Vermaterialisie-
rung in den einzelnen Geboten. Diese Vorstellung wurde unter dem
EinfluB von gnostischen und neuplatonischen Elementen dann zu

68



einem Grundlehrsatz der jidischen Mystik. Als Symbole fiir diese
Tatsache erklirten die Mystiker entweder, dafl die ganze Tora eigent-
lich nur aus Gottesnamen, d. h. aus schépferischen Hypostasen
Gottes, bestehe und die Gebote der Vermaterialisierung der den
Gottesnamen innewohnenden Ordnung entsprechen?, oder sie unter-
schieden zwischen der Tora als rein geistige Potenz, die zur Welt-
ordnung des Baumes des Lebens gehort und durch den Siindenfall
erst die Form von 613 Geboten und Verboten annahm, was der
Weltordnung des Baumes der Erkenntnis gleichkommt4. Nach der
Vorstellung der letzteren wird im Reiche des Messias die Tora wieder
unter die Herrschaft des Lebensbaumes zuriickkehren, d. h. sie wird
nur mehr als Prinzip der kosmischen Ordnung, was ihre eigentliche
und urspriingliche Funktion ist, weiterbestehen. Es ist richtig, da3
diese Anschauungen vom neuplatonischen Weltbild nicht unbeein-
fluBt sind, nach dem die Vielheit wieder zur urspriinglichen Einheit
zuriickstrebt, die Idee der Einheit, die der Einheit innewohnende
Kraft, aber auch die Vielheit durchwaltet und Ursache ihres Bestan-
des ist. Ganz fremd sind diese Gedanken Philo auch nicht gewesen,
nur lag seiner Kosmogonie in de opificio mundi nicht das neu-
platonische, sondern das durch platonische Elemente erginzte sto-
ische Weltbild zugrunde. Die jiidische Beriihrung mit der griechi-
schen Philosophie hat eben in Philo den ersten sichtbaren Vertreter,
wahrend die Spuren davon und die Fortsetzung dieses geistigen
Kontaktes durch die ganze rabbinische Literatur festzustellen sind.
Fiir Philo ist die Ideenwelt, die gedachte Welt (kosmos noetos),
identisch mit der gottlichen Vernunft, dem Logos des All. «Der
Weltbildner ist die Gottheit, die gottliche Vernunft ist das Werk-
zeug (organon), mit dem die Welt hervorgebracht wurde, das Urbild,
nach dem sie gestaltet wurde. Danach kann es keinem Zweifel unter-
liegen, daB iiberall, wo der Logos von Philo in Verbindung mit der
Weltschopfung genannt wird, nur die géttliche Vernunft verstanden

3 Nachmanides (13. Jh.) erklarte in der Einleitung zu seinem Torakom-
mentar: Die ganze Tora besteht nur aus Namen des Heiligen, gesegnet sei
Er. .. Man kann sie diesen Namen entsprechend lesen und auch entsprechend
ihrem geléufigen Sinn von Weisung und Gebot. Vgl. dazu Zohar II. 162b.

4 Vgl. Q. Scholem, Ra‘jon hagge’ula baabbala. Jerusalem 1946, S. 15.

69



werden kann»5. Schon im Midrasch ber. r. par. 1 nimmt die Tora
ganz dieselbe Stellung ein wie der Logos bei Philo. Auch dort ist sie
die géttliche Vernunft, der sich der Schipfer bei der Erschaffung der
Welt bediente, denn Gott blickte in die Tora und erschuf die Welt.

Seneca faflte die stoische Lehre von formgebender Wirkursache
und leidender Materie Epistula IIT (65/2) zusammen; Dicunt, ut
scis, Stoici nostri: duo esse in rerum natura, ex quibus omnia fiant,
causam et materiam. materia iacet iners, res ad omnia parata, cessa-
tura si nemo moveat. causa autem, id est ratio, materiam format et
quocumgque vult versat, ex illa varia opera producit. Esse ergo debet,
unde fiat aliquid, deinde a quo fiat. Hoc causa est, illud materia.
Ganz genau so heillt es bei Philo in de opificio mundi 8f.:
Moses aber ... erkannte sehr wohl, daBl in den existierenden
Dingen das eine die wirkende Ursache, das andere ein leidendes sein
muB, und daB jedes Wirkende der Geist des Weltganzen sein muB. . .
daB das Leidende an und fiir sich unbeseelt und unbeweglich ist,
nachdem es aber vom Geist belebt, gestaltet und beseelt wurde, in
das vollendetste Werk, in diese (sichtbare) Welt sich verwandelte.
AnschlieBend an den Text der Genesis, wo es nicht heiBt «Es war
Abend und es war Morgen, der erste Tag», sondern «Tag einsy,
erklirte Philo, da an diesem Tag die gedachte Welt geschaffen
wurde, die geistige Welt, die das ideale Urbild der kérperlichen Welt
ist®. Hier folgte Philo, der erklirte, daB eine schéne Nachahmung
niemals ohne ein schénes Vorbild entstehen kann und daB keines von
den sinnlich wahrnehmbaren Dingen tadellos sein wiirde, das nicht
einem Urbild und einer geistigen Idee nachgebildet wiire, platoni-
schen Gedankengingen, verliaBt sie aber bald wieder mit der Aussage :
Wir diirfen jedoch weder sagen noch denken, daf} die aus den Ideen
zusammengesetzte Welt sich an irgend einem Ort befindet. Um dies
zu beweisen, bringt Philo sein bekanntes Baumeistergleichnis. So
wie der gute Baumeister die gedachten in seiner Seele eingepriigten
Urbilder des Planes einer Stadt beim Bau derselben in die Tat um-
setzt, wobei er sich der einzelnen Baustoffe, denen er dabei die ihnen
zukommende Form gibt, bedient, so haben wir uns die Sache auch

¢ De opific. mundi 15ff. (Bes. Abschn. 16 im Anschluf3 an Platons Timaios.)
5 Cohn, Judaica, S. 325.

70



bei Gott zu denken, der zuerst im Geist die Formen schuf, aus denen
er eine gedachte Welt zusammensetzte und dann mit Benutzung
Jenes Musterbildes die sinnlich wahrnehmbare hervorbrachte. Diese
Ideenwelt hat aber keinen Ort auBerhalb von Gott, sondern ist der
gottliche Logos schlechthin, der Gedanke des Weltbaumeisters, denn
Philo sagte ausdriicklich: Gleichwie nun die in dem Baumeister
zuvor entworfene Stadt nicht auBerhalb eine Stitte hatte, sondern
nur in der Seele des Kiinstlers eingeprigt war, ebenso hat auch die
aus den Ideen bestehende Welt keinen anderen Ort als die gottliche
Vernunft, die dieses alles geordnet hat. Dadurch gelang Philo wieder
der Ausgleich mit seinem in den Grundziigen stoisch beeinfluBten
Weltbild, indem er die gedachte Welt, den Kosmos noetos, mit der
nach stoischer Lehre immanenten Weltvernunft, die die Welt gebil-
det hat, identifizierte und andererseits doch an der konkreten
Schopfertitigkeit Gottes, welche Denkweise ihm aus dem Judentum
her geboten war, festhalten konnte. Der philonische Gott ist zwar
nicht so lebendig wie der des Alten Testaments, weil er zu eigen-
schaftslos ist und weil man sein Wesen nicht bezeichnen kann. Knapp
nach Beginn seines Buches de mutatione nominum sagte Philo
wortlich: La@ es dir ja nicht einfallen, daf3 jenes Sein, das das wahre
Sein ist, von irgend einem Menschen erfait werden kann. Wir haben
nédmlich nichts in uns, wodurch wir es wahrnehmen koénnten, keinen
Sinn, da es jenseits des sinnlich Wahrnehmbaren steht, keine Fakul-
tat, usw. ...7.

Der erste Schopfungstag ist somit fiir Philo das Werkzeug, mit
dem Gott die iibrige Schopfung gestaltete. Er ist das Urbild, die Idee,
die weiterwirkend in der Schopfung diese formt und erhilt, er ist der
Ort des gottlichen Logos und als solcher Gott innewohnend. Schon
bei Philo tritt 6fters die Weisheit (sophia) an Stelle des Logos. So
heillt es in quis res. div. heres 199: Die gottliche Sophia ist die, die
den Kosmos gestaltet ; und in de legum alleg 1/65: Ein Fluf} geht von
Eden, aus um den Garten zu trinken. Der FluB} ist die Tugend im
allgemeinen, das Gutsein ; sie geht aus von Eden, der géttlichen Weis-
heit (z7jc To? de0® copiag) ; diese aber ist die gottliche Vernunft (Logos),

? Vgl. dazu De leg, alleg. I11/207: Niemand kann eine Kenntnis von Got-
tes Wesen haben auBer ihm selbst.

71



denn durch diese ist die allgemeine Tugend geschaffen worden. Im
selben Sinn ist der Beginn von Targum Jeruschalmi zu verstehen,
wo es heilt : Mit der Weisheit erschuf Gott, anstelle von: Am Anfang
erschuf Gott8. Die Identifikation der Weisheit mit der Tora, und
zwar ganz im philonischen Sinne, liegt im Midraseh ber. r. Par. 1
vor, wo sogar das philonische Baumeistergleichnis nicht fehlt: «Die
Tora spricht: Ich war das Werkzeug von Gottes Kunstwerk. Wenn
in der Welt ein Konig von Fleisch und Blut einen Palast baut, so
baut er ihn nicht nach eigenem Gutdiinken, sondern nach dem eines
Baumeisters. Auch der Baumeister wieder baut ihn nicht ohne Uber-
legung, sondern beniitzt Papiere und Tafeln, um zu ersehen, wie er
die Einteilung der Zimmer und iibrigen Raumlichkeiten vornehmen
soll. So blickte auch der Heilige, gesegnet sei Er, in die Tora und
erschuf erst dann die Welt. So heiBt es in der Tora: M3t dem Anfang
erschuf Gott die Welt. Es gibt aber keinen anderen Anfang als die
Tora selbst.»

Die gedachte Welt ist also nach Philo de opific. mundi 24 die
Vernunft Gottes. Erinnernd an Philos Darstellung vom Wesen des
ersten Schopfungstages (29): «Zuerst also erschuf der Schépfer einen
unkérperlichen Himmel und eine unsichtbare Erde und die Idee der
Luft und die Idee des leeren Raumes ; von den beiden letzteren nannte
er die eine Finsternis, da der Luftraum seiner Natur nach dunkel
ist, die andere Abgrund, denn der leere Raum ist sehr tief und weit
ausgedehnt. Dann schuf er die unkérperliche Substanz des Wassers
und des Lufthauches und zu allen diesen Dingen als siebentes die
Idee des Lichtes, das gleichfalls unkérperlich war, das gedachte
Musterbild der Sonne und aller Licht spendenden Gestirne, die am
Himme] erstehen sollten» heilt es b. Chag. 12a: «Es sagte R. Jehuda
im Namen Rabs: Zehn Dinge wurden am ersten Tage erschaffen.
Sie sind: Himmel und Erde, Tohu und Bohu, Licht und Finsternis,
Wind und Wasser, der Begriff des Tages und der Begriff der Nacht?
..... Es sagte R. Eleazar: Im Lichte, das Gott am ersten Tage
erschaffen hatte, konnte der Mensch von einem Ende der Welt bis

8 Vgl. dazu Midrasch Tanchuma: Bereschith.

® Vgl. dazu die von Aristoteles bei der Schilderung der pytagoriischen
Philosophie angefiihrten 10 Gegensatzpaare als Voraussetzung fiir die Welt-
schépfung. Metaphysik 1/5/3.

T2



zum anderen sehen. Als aber der Heilige, gesegnet sei Er, auf die
Generation der Sintflut und die Generation der Sprachenverwirrung
in Babel blickte und sah, daB} ihre Taten verkehrt sein werden,
stand Er auf und verbarg es vorihnen . . ... Fiir wen verbarg er es?
Fiir diejenigen, die in der Zukunft Bewiihrte (Saddiqim) sein werden.»
Hier ist in der Sprache und Ausdrucksweise der Rabbinen ausgesagt,
daf3 der Idee nach die Dinge, die spiter in Erscheinung treten, am
ersten Schopfungstag erschaffen wurden, und daB das an diesem
Tage geschaffene Licht die vollkommene Erkenntnis ist und diese
auch dem zu vermitteln vermag, der durch sein Leben nach den
Gesetzen der Tora und sein Streben nach ihrem inneren Sinn ein
Bewihrter, ein Saddiq, ist. Somit wird niemand die Tatsache in
Erstaunen setzen, dafl Philo das Licht des ersten Schépfungstages
mit dem Logos schlechthin oder mit seinem Abbild identifizierte.
De opific. mundi 31: «Jenes unsichtbare und gedachte Licht aber ist
ein Abbild der gottlichen Vernunft, die seine Entstehung erklirt»;
und in de somniis 1/75 setzt er es direkt mit dem Logos und in de migr.
Abrahami 40 mit der Sophia gleich. Weiter liegt in derselben Ent-
wicklungslinie eine aus dem Kreise der Chassidim um den Ba‘al
schem tow im Anschlull an die erwihnte Stelle Chag. 12a, wo vom
verborgenen Licht die Rede ist, erhaltene Tradition, wo es heil}t:
«Da, fragten die Chassidim: Wo hat Er es verborgen? Und man gab
ihnen zur Antwort: In der Tora. Da fragten sie weiter: Konnen also
die Saddigim etwas von dem verborgenen Licht finden, wenn sie die
Tora studieren? Und man antwortete ihnen: Sicherlich kénnen sie
finden. Und auf die Frage, was denn, wenn es sich so verhilt, die
Saddiqim tun, wenn sie etwas vom verborgenen Licht in der Tora
finden, war die Antwort: Sie tun es kund in ihrem Lebenswandel 0.
Wiederum schlie8t sich der Kreis, dafl derjenige, der die Tradition
befolgt und von der ihr innewohnenden Sinngebung weil}, der wahre
Kosmopolit ist, der seinen Wandel auf Erden nach dem Willen der
Natur und ihrer Gesetzlichkeit, dem Logos, regelt, dem schopferi-
schen Prinzip, das das verborgene Licht ist.

Neben dem obersten Logos, der Wirkursache in Gott schlechthin,
kannte auch Philo im Anschlufl an die platonische Ideenlehre und

10 Martin Buber, Ha’or hagganuz. Jerusalem 1946, S. 5.

73



die stoische Lehre von den wirkenden Kriften in der Natur, den
Logoi spermatikoi, dem Logos untergeordnete Krifte und Wirk-
ursachen, die ihrem Wesen nach an ihm Teil haben und von ihm ihre
Wirkkraft empfangen. Dahernannteersie «gottliche Krifte » (Svvdueis
deot) oder «gottliche Logoi» (Adyor deov). Diese gottlichen Krifte
oder Logoi, die Philo also auch mit den platonischen Ideen gleich-
gesetzt hatte, sind fiir ihn mit den in der Bibel genannten Engeln
identisch. Die Engel sind die Wirkkrifte und Erscheinungen Gottes,
mittels deren Er mit der Schopfung verkehrt, sowie er durch den
Logos diese geschaffen hat. Somit ist der Logos der Anfiihrer der
Krifte, auf den hin sie alle ausgerichtet sind und der ihnen allen
innewohnt, oder mit einer anderen Bezeichnung der #lteste und vor-
nehmste aller Engel, der der Potenz nach alle anderen Engel in sich
schlieBt!!. Somit kann es auch nicht befremden, wenn Philo in de
confus. ling. 172 die Gesamtheit der Krifte, die ja nichts anderes als
der Logos sind, als Mittler bei der Weltschopfung nennt: Aus simt-
lichen Kriiften zusammen entstand die kérperlose und gedachte Welt,
das Urbild des Phinomens, dessen Teile die unsichtbaren Ideen sind,
Auch in der rabbinischen Literatur sind nebeneinander Traditionen
zu finden, wo das gleiche Phéinomen auf die Tora als Ganzes oder auf
die Engel im allgemeinen gedeutet wurde. Im Midrasch Jalqut zu
Gen. 1/26 heillt es: Zur Tora sprach Gott: Wir wollen den Menschen
machen. Entsprechend einer im Zohar I 134b tradierten Uberlie-
ferung wollte die Tora Gott an der Erschaffung der Menschen ver-
hindern, da diese doch nur siindigen werden und daher bestraft
werden miissen. Doch beruhigte Gott die Tora mit dem Hinweis,
daB Er auch die Potenz zur Umkehr noch vor der Welt erschaffen
habe. Hier wie in der zitierten Stelle Midr. ber. r. par. 1, wo es heif3t,
daB Gott in die Tora geblickt hatte und erst dann die Welt schuf, ist
die Tora identisch mit dem Logos Gottes, der in der Schépfung wal-
tet, sie erhélt und regiert. Sie ist das zweite Ich Gottes, das aus Thm
herausgetreten ist, aber dennoch mit Thm eine Einheit bildet!2, nach

1 Vgl. u. a. De leg. alleg. II1/175 (im AnschluB an das Mannawunder):
So ist auch die Vernunft Gottes iiber alle Dinge in der Welt erhaben und das
Alteste und Allgemeinste von Allem was es gibt.

12 Tn Justins Dialog mit Tryphon 56/11 schildert Justin die Wesenseinheit

74



deren Ebenbild der Mensch geschaffen wurde, wie es auch bei Philo
in de spec. leg. IIT/207 heit: Gottlich ist ja der Menschengeist, da
er nach der hochsten Vernunft als seinem Urbilde geformt wurde.
Eben dieses « Wir» in « Wir wollen den Menschen schaffen nach unse-
rem Ebenbild und Gleichnis», das der Midrasch Jalqut auf die Tora
und analog dazu das Targum Jonathan zu Gen. I/26 auf die Engel
deutet!3, die vor Thm Dienst tun, deutete Justin auf den Logos
Christus 4.

Da fiir Philo der Logos einerseits aus Gott herausgetreten ist und
andererseits alle anderen Wirkkrafte in sich umfaB3t, wird er sowohl
Sohn Gottes, als Sophia auch Tochter Gottes, als auch Vater der
heiligen Logoi, Anfiihrer der Engel, das «Alteste und Allgemeinste
von Allem, was es gibt», etc., genannt. Mit der letzteren Eigen-
schaft haben wir uns eben auseinandergesetzt und gesehen, dafl die
Tora und die Engel in der rabbinischen Theologiel® etwa dieselbe
Funktion einnehmen wie der Logos, die Wirkkrifte, Logoi und Engel
bei Philo. Aber auch beziiglich der ersteren Beziehung gibt es Paral-
lelen in der rabbinischen Literatur, die meines Erachtens mehr sind
als bloBe Zufilligkeiten in der Wahl gleicher Bilder. Es ist wohl
selbstverstandlich, daB Vorstellungen von der Tora als Tochter Got-
tes nicht unbedingt infolge der Gleichheit des Ausdrucks allein
schon mit der philonischen und dann christlichen Gottessohnschaft
des Logos gleichzusetzen sind, andererseits ist es aber auffillig, da3
die zahlreichen Traditionen von der Préexistenz der Tora in der rab-
binischen Literatur und ihrer Funktion bei der Erschaffung der
‘Welt mit dem philonischen Weltbild so gut iibereinstimmen. Esscheint
daher, daBl die Rabbinen aus philonischen und anderen Quellen vie-
les unbewuBt in ihr Denken und ihre Vergleichsbilder iibernommen

des Logos Christus mit Gott Vater mit den Worten: Ein Anderer der Zahl
nach, nicht im Denken.

13 Die Engel tun vor Gott Dienst, d. h. sie treten auf seinen Auftrag hin
als Wirkkrifte in Erscheinung. Durch den Nachsatz: «Die Dienstengel, die
am zweiten Tag erschaffen wurden» ist der Sinn hier etwas verwirrt worden.
Es treffen hier zwei Traditionen aufeinander und werden vermengt : Die Lehre
von den Engeln als Gottes Helfer und Seine Wirkkrifte wie bei Philo und eine
der verbreiteten Traditionen vom Ursprung der Engel und Démonen.

14 Dialog mit Trypho 62/1.

15 Dieses Wort ist hier nur mit gréBter Vorsicht gebraucht.

75



und auf diese Weise zu ihrem eigenen geistigen Gut gemacht haben.
Es ist daher vollkommen legitim, den Spuren derartigen Denkens
in der rabbinischen Literatur nachzugehen, wenn man beweisen will,
daB auch diese ein Kind der Berithrung orientalisch-hebriischer
Voraussetzungen mit der hellenistischen Popularphilosophie dar-
stellt, deren reprisentativster jiidischer Vertreter eben Philo war.

In de agricultura 51 bezeichnete Philo den Logos als den erst-
geborenen Sohn des Hirten und Gottkonigs und in de fuga et inven-
tione 50 nannte er die Weisheit Tochter Gottes. So wird auch die
Tora in Midr. Lev. r. par. 20 (gegen Ende: bitti zu hattora) genannt.
Nachmanides setzt in der Einleitung zu seinem Torakommentar die
Priexistenz der Tora als eine Selbstverstindlichkeit voraus, die nicht
erst bewiesen werden mubB, als eine Tatsache, auf die er in seinen
weiteren Ausfithrungen aufbauen kann. Dabei steht er auf dem
Boden guter jiidischer Tradition. Bereits in den Spriichen der Viter
6/10 wird unter Berufung auf Prov. 8/22 auf die Priexistenz der
Tora angespielt. Noch deutlicher erscheint unter Berufung auf den-
selben Passus im Proverbienbuch (8/30) die priexistente Tora als
Werkzeug Gottes bei der Weltschdpfung in der zitierten Stelle Midr.
Ber. r. par. 1. Wiederum mit Bezugnahme auf Prov. 8/30 wird im
Zohar I/134a dieser Gedanke aufgegriffen und noch deutlicher for-
muliert: Es sprach R. Chijja ..... Komm und merk auf: Als der
Heilige, gesegnet sei Er, die Welt erschaffen wollte, da blickte Er in
die Tora und schuf sie; und bei jeder einzelnen Tat, die der Heilige,
gesegnet sei Er, in der Welt schépferisch vollbringt, blickt Er zuerst
in die Tora und erst dann schafft Er sie'é. R. Schim on ben Lakisch
war der Meinung, da8 die Tora 2000 Jahre vor der Weltschpfung
schon vorhanden war, daher weiBl sie allein, was von der Welt-
schopfung warl?. Ferner gab es noch eine Tradition, nach der die
Tora bereits 1000 Generationen vor Mose geschaffen wurdels. All

16 Die Abfassungszeit ist gegen Ende des 13. Jahrhunderts anzusetzen.
Die meisten Bestandteile des Zohar sind wohl ein Werk des beriithmten spani-
schen Kabbalisten R. Mosche di Leon.

17 Midr. ber. r. par. 8.

18 §. Zebachim 116a und bei Schabbath 88b. Die Tora wurde 974 Gene-
rationen vor Erschaffung der Welt geschaffen: 1000 — 26 =974. 26 Genera-
tionen sind von Adam bis Mose.

76



diese Uberlieferungen scheinen mir keine bloBen Zufille zu sein,
sondern es liegt hier wohl ein éhnliches Phianomen vor wie bei Philo,
Beriihrung und Zusammenklang jiidischer Motive mit nicht-jiidisch
griechischer Bildung. Was Philo bewullt tat, taten die Rabbinen
unbewufBit. Wahrend Philo mehr im Spekulativen und Allegorischen
weilte, suchten die Rabbinen ihrem Wesen nach Handgreiflicheres
und versuchten daher auch die Priexistenz der Tora chronologisch
genau zu bestimmen. Gerade der Umstand aber, da die Ubernahme
griechischer Bildung bei den Rabbinen eine unbewulite und unge-
wollte war, zeigt auch, wie stark der Eindruck der Berithrung mit
dem Griechentum im Orient war. Ein fundamentaler Unterschied
besteht dennoch zwischen der philonischen und der rabbinischen
griechisch-jiidischen Synthese. Philo war bereits soweit Grieche
geworden, soweit assimiliert, daf es den Anschein hat, da ihm selbst
die Bibel erst verstindlich wurde, als er sie mit dem Gewand der
griechischen Philosophie bekleidete. Er war mehr Grieche als Jude,
was dem Schicksal der assimilierten Juden aller Zeiten entspricht.
Die Rabbinen waren entschieden mehr Juden als Griechen. Die grie-
chische Philosophie bedeutete fiir sie kein Problem. Sie lebten sicher
und zufrieden in ihrer eigenen Tradition, atmeten aber trotzdem die
Luft der Antike und waren bewul3t oder unbewuf3t vertraut mit ihrer
geistigen Atmosphire. Sie verstanden im Gegensatz zu Philo die
antike Philosophie erst, als sie ihnen im Gewande ihrer eigenen
Tradition und in den Begriffen ihrer eigenen Sprache gegenstéind-
lich wurde. Dadurch konnten sie jiidisch bleiben, auch wenn sie dann
und wann griechisch dachten. Durch die Ubernahme und Judaisie-
rung antiker Voraussetzungen, die dann unter dem Eindruck der
arabischen Philosophie im jiidischen Mittelalter neuerlich lebendig
und fiir lange Zeit fruchtbar wurden, schuf der Rabbinismus die
Lebensbasis fiir das orthodoxe Judentum, die bis zur modernen
Assimilations- und Emanzipationsbewegung den Bestand des Juden-
tums garantierte. Bei Philo liegt der Fall umgekehrt. Er schrieb im
wesentlichen fiir Heiden, weil er selbst dachte wie ein Heide. Er
wollte die jiidische Tradition dem Heidentum oder dem assimilierten
Judentum, was schon damals dem Heidentum gleichkam, verstind-
lich machen. Darin liegt der fundamentale und nicht zu iibersehende
Unterschied zwischen Philo und dem Rabbinismus, der auch erkliart,

i



warum die rabbinische Synﬁhese eine jiidische und die philonische
Synthese eine heidnische war. Heinemann nannte sein Buch treffend :
Philons griechische und jiidische Bildung. Bei den Rabbinen wire
es ein Unding, nur von ihrer jiidischen « Bildung» sprechen zu wollen.
Bei Philo ist die jiidische Bildung etwas Hinzugekommenes, bei den
Rabbinen ist ihr jiidisches Empfinden etwas urspriinglich Vorhan-
denes, der Ausgangspunkt ihres Denkens.

Es war also das Hauptverdienst der Rabbinen, jiidisches Empfin-
den und jiidische Voraussetzungen dadurch der Nachwelt zu erhalten,
daB sie sie bisweilen griechisch verstehen konnten. Nur in diesem
Sinne scheint mir die im Talmud mehrfach belegte entschiedene
Feindschaft gegen den Proselyten, den Ger, verstindlich. So heiflt
es b. Jebam. 47b: Es sprach der Meister: Wenn jemand Proselyt
werden will, so sage man zu ihm: Warum willst du unbedingt ein
Proselyt werden? Dann soll man ihm ein paar von den leichten und
ein paar von den schweren Geboten mitteilen. Warum denn? Denn
wenn er dann weggehen will, so soll er ruhig weggehen. Dazu sagte
R. Chelbo: Proselyten (Gerim) sind fiir Israel gleich schwer wie ein
Flechtenausschlag. Im selben Sinn heillt es b. Nidda 13b: Die Pro-
selyten halten den Messias zuriick. An diese Aussage schlieBt sich
nochmals der zitierte Ausspruch des R. Chelbo. Raschi traf in seinem
Kommentar zu dem schweren Worte des R. Chelbo das Richtige,
wenn er sagte: Die Proselyten sind deswegen fiir Israel wie ein
Flechtenausschlag, weil sie in der genauen Ausiibung der Gebote
nicht genug bewandert sind. Und als guter Psychologe fiigt Raschi
hinzu: «So konnten noch die iibrigen Israeliten von ihren Taten
(schlechtes) lernen.» Die Tora ist der gottliche Schopfungsplan und
als solcher die géttliche Schépfungsordnung, die die Welt erhilt und
ihre Erfiillung im messianischen Zeitalter gewihrleistet. Die Gebote
der Tora sind vermaterialisierte Ausdrucksformen dieser Schépfungs-
ordnung, die griechisch eben Logos heiBt. Daher lebt nur derjenige
recht und vernunftgemi und erfiillt als Kosmopolit eine wirkliche
Aufgabe, der die Gebote der Tora genau einhélt, weil nur er ein der
Tora als schopferische Potenz, d.h. dem Logos, gemiBes Leben
fiihrt. Der Proselyt hingegen kennt die Gebote zu wenig und hat nur
eine ungenaue Ahnung von ihnen. Jeder Fehler aber, den er in der
Ausiibung der Gebote macht, hat Riickwirkungen auf die Gesamt-

78



heit der Schopfung, er verletzt die Schopfungsordnung, daher halten
die Proselyten den Messias zuriick. Eine solche Einstellung wiire
ohne Beriihrung mit der griechischen Philosophie undenkbar, sie
widerspricht sogar dem Alten Testament.

So wie sich die rabbinische Exegese auf Prov. 8/22—30 beruft,
um die Priexistenz der Tora zu beweisen, stiitzt sich Justin in seinem
Dialog mit Tryphon (61/3) auf dieselbe Stelle, um die Priexistenz
des Logos Christus seinem jiidischen Gesprichspartner glaubhaft zu
machen : «Zeuge soll sein das Wort der Weisheit, welches selbst Gott
ist, vom Vater des Weltalls erzeugt, welches Logos, Weisheit, Kraft
und Herrlichkeit des Erzeugers ist. Durch Salomo sprach er die
Worte (Prov. 8/21—26) .. ... Der Herr schuf mich als Anfang seiner
Wege fiir seine Werke. Vor der Zeit, ehe er die Welt schuf ... ..
erzeugte er mich.» Fiir Justin ist dieser Anfang Christus und es ist
noch erinnerlich, daB es im Midr. ber. r. par. 1 hieB: *En re’Sith
’ella’ tora, «Und es gibt keinen anderen Anfang auBler der Tora».
Daf Justin das « Wir» in Gen. 1/26 auf Christus und der Midr. Jalqut
dieses « Wir» auf die Tora als Gesprichspartnerin Gottes bei und vor
der Weltschopfung deutete, wurde bereits hervorgehoben. Es lielie
sich noch eine Fiille von #hnlichen Ubereinstimmungen anfiihren,
ich will es aber bei dem Obigen und nur noch éinem Weiteren bewen-
den lassen, das infolge der fast wortlichen Identitit im Vergleichs-
bild eine besonders interessante Parallele bietet. Um dem Tryphon
die Moglichkeit eines Logos als solchem zu beweisen, gebraucht
Justin 61/2 folgendes Bild: «So sehen wir auch, daf3 ein Feuer, wenn
an ihm ein anderes entsteht, nicht deshalb, weil an ihm etwas ange-
ziindet worden ist, verringert wird, daBl es vielmehr ein und dasselbe
bleibt; das an ihm entziindete Feuer erscheint jenem gleich, doch
hat es jenes nicht verringert, an dem es entziindet wurde.» Die glei-
chen Gedanken finden sich wieder bei Justins Schiiler Tatian in sei-
ner Rede «die Bekenner des Griechentums», 5/4f., und — so sonder-
bar es auch scheinen mag — bei R. Asriel von Gerona, einem Kabba-
listen aus der Mitte des 13. Jahrhunderts. «Wenn vom Heiligen Geist
der Proze der Emanation und Vermehrung ausgeht, so verhilt es
sich nicht anders, als ob man eine Leuchte durch eine bereits bren-

nende Leuchte entziinden wiirde. Auch wenn man von ihr unzéhlige
Leuchten entziinden wiirde, wiirde ihr Licht hinsichtlich der ihm

79



innewohnenden Leuchtkraft nicht abnehmen.» Ahnlich heiBt es an
einer Stelle in einem einige Jahrzehnte nach Abschluf3 des Haupt-
teiles des Zohar diesem angeschlossenem Werke (Tiqqune Zohar.
Tiqqun 19): «Es ist so, als ob jemand ein Licht von einem anderen
entziinden wiirde. Das zweite hat dabei nicht weniger Leuchtkraft
als das erste»1d.

Welchen Wert hat der soeben gezeigte philosophiegeschichtliche
AbriB fiir das Verstdndnis des gegenseitigen Verhiltnisses von Kirche
und Synagoge ? Einerseits tritt durch die phiinomenologische Gleich-
setzung von Tora und Logos die iiberaus groBe Bedeutung der Tora
fir das Judentum klar zu Tage. Solange es noch eine Welt gibt,
dubert sich die Tora in Form von Geboten und Verboten. Nur wer
den Geboten gemaf lebt, lebt auch der Tora, dem Logos, gemiB, ist
Kosmopolit. Wenn aber die Tora bereits der Logos ist, dann kann
nicht Christus auch der Logos sein. Nach dem Prooemium zum Johan-
nesevangelium wird das Judentum auch nicht getadelt, weil es etwa,
keine Vorstellung vom Logos hatte, sondern weil es den konkret
Fleisch gewordenen Logos, der unter ihm geweilt hatte, verstieB.
Fiir den Juden, der in seinem Gesetz die Ausdrucksform des Logos
sah, mufite der Logos, in dem das Gesetz schon hiernieden erfiillt
ist, ein Argernis werden, ein Widerspruch, der spekulativ nicht zu
entwirren ist. Fiir den Heiden, der in ihm pantheistisch so etwas wie
die Weltvernunft, die ordnende und Keimkraft spendende Potenz
im All, erblickte, muBlte er unverstandlich und unverstanden eine
Torheit bleiben20. Die einzige Briicke iiber Argernis und Torheit
hinweg ist der Glaube.

19 Wihrend Justin nur darum das Bild von den Leuchten gebrauchte, um
die Wesensgleicheit von Schépfergott und Logos zu beweisen, steht es bei
Asriel von Gerona und im Zohar im Dienste einer ausgesprochenen Emana-
tionslehre.

10 Vgl. 1 Kor. 1/23.

80



	Einige Beobachtungen zum Verständnis des Logosbegriffes im frührabbinischen Schrifttum

