
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Einige Beobachtungen zum Verständnis des Logosbegriffes im
frührabbinischen Schrifttum

Autor: Schubert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960913

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960913
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


EINIGE BEOBACHTUNGEN
ZUM VERSTÄNDNIS DES LOGOSBEGRIFFES

IM FRÜHRABBINISCHEN SCHRIFTTUM

von Doz. Dr. Kurt Schubert, Wien

Es ist bereits hinlänglich bekannt, daß über den Umweg der
arabischen Philosophie die Logoslehre zum geistigen Gut einiger
mittelalterlicher jüdischer Philosophen gehörte. Leider gibt es bis
heute noch kein einziges Werk eines guten Kenners der
spätantiken und mittelalterlichen Philosophie, der klassischen und
christlichen wie der arabischen und jüdischen, der die gegenseitige
Abhängigkeit der einen von der anderen oder auch eine zufällige
Gleichzeitigkeit von Gedanken und Motiven hätte feststellen und
glaubwürdig beweisen können. Die Ursache dieses Mißstandes ist,
daß der Orientalist über zu wenig klassische Bildung verfügt, die ihm
gestatten würde, an ein derartiges Werk heranzugehen, und der
klassische Philologe in bezug auf arabische und jüdische
Philosophen auf nicht immer gute Übersetzungen angewiesen ist, und, da
ihm die notwendige orientalistische Vorbildung fehlt, die orientalischen

Quellen der hellenistischen Synthese entweder überhaupt nicht
wahrnimmt oder zumindestens nicht richtig einschätzen kann.

In den vorhegenden Zeilen glaubt der Verfasser keineswegs,
schon einen wirklichen Schritt zur Überwindung dieses Mißstandes
getan zu haben, da er selbst zwar vieles schon erahnen, aber nur
wenig wissenschaftlich beweisen kann, und da zahlreiche Verbindungen

infolge der Größe und Weite des Stoffes auch ihm noch
unbekannt sind. Dennoch soll dieser stiefmütterlich behandelte, aber über
aus wichtige Ausschnitt Geistesgeschichte, zeitlich auf die Hoch-
und Spätantike begrenzt, Gegenstand der vorhegenden Untersuchung

sein und den Bhck auf ein wissenschaftliches Betätigungsfeld
lenken, dessen Erforschung für das richtige Verständnis der
gegenseitigen Beziehungen von Christentum und Judentum von eminenter
Bedeutung ist.

Schon mehrfach wurde darauf hingewiesen, daß hellenistische

Interpretation jüdischer Voraussetzungen in einer ersten großen

1 Judaic*, Band 2

65



Synthese in den Werken Philos vorliegt. Außerdem ist die Tatsache
bekannt, daß Philo ohne LogosbegrifF diese Synthese niemals
gelungen wäre. Andererseits aber wurde das Schweigen der Rabbinen,
die Philos Namen nicht einmal erwähnen, so gedeutet, daß mit
Ausnahme von vielleicht einigen Vorstellungen aus Philos Buch über die
Weltschöpfung die rabbinisehe Schule von «Philonismen» vollkommen

unberührt sei. Obwohl, wie die Anmerkungen beweisen, gewisse
Übereinstimmungen zwischen philonischer und rabbinischer Exegese
fast allen Bearbeitern des philonischen Schrifttums aufgefallen sind,
wurde an dieser These festgehalten. Bei der Lektüre des Talmuds
und der Midraschim aber stößt der Leser öfters auf Stellen, die ohne
philonischen Einfluß oder den aus einer anderen hellenistischen
Quelle kaum verständlich sind, wenn man nicht von vornherein
annehmen will, daß die hellenistische Popularphilosophie ebenso auf
das palästinensische und babylonische Judentum eingewirkt hat —
wenn auch in bescheidenerem Ausmaß als auf Philo —, wie
platonische, stoische und pythagoräische Gedanken für Philo die Voraussetzung

zum Verständnis jüdischen Traditionsguts waren. Nur
jemand, dem Wesen und innerer Aufbau der rabbinischen Literatur

völlig fremd sind, würde in ihr ein philosophisch genau so geordnetes

Weltbild, wie es bei Philo vorhegt, erwarten. Wer aber die
zahllosen, oft aus einem längeren Zusammenhang herausgerissenen
und in knappen Worten gehaltenen Aussprüche mancher Rabbinen
in den Rahmen des spätantiken Weltbildes einzuordnen unternimmt,
der wird im selben Maße, wie er auf neue Parallelen stößt, immer
mehr zum Schluß kommen, daß auch das frührabbinische Schrifttum

ein Kind geistiger Berührung zwischen — in diesem Fall
jüdischen — orientalischen Voraussetzungen und griechischem Denken
ist. Wer mit dem Verfasser glaubt, daß es keinesfalls reiner Zufall
ist, daß dieselben Stellen des Alten Testaments, die von der patri-
stischen Exegese herangezogen werden, um die Präexistenz des Logos
Christus zu beweisen, von der jüdischen Exegese dazu benützt werden,

um die Präexistenz der Tora zu beweisen, und dies fast in
denselben Worten, der wird wohl zugeben, daß solche die Tora betreffende

Erklärungen ohne philonisches Logosverständnis, das die
Wurzel beider ist, kaum denkbar wären.

Schon im vorphilonischen Judentum bestand die Vorstellung, daß

66



die Weisheit Gottes als eine aus Gott herausgetretene Kraft vor der
Schöpfung der Welt vorhanden und bei ihrer Erschaffung zugegen
war (Prov. 8/23—30). In dem wahrscheinlich nachträglich in das
Jobbuch aufgenommenen Gedicht Job 28 wird die Weisheit als eine

selbständig neben Gott vorhandene Größe geschildert, die keinen
Ort auf Erden oder in der Unterwelt hat und die niemand außer
Gott, der die Welt schuf, zugänglich ist. Als Gott die Ordnung für
den Kosmos festlegte, «stellte Er sie fest und erforschte sie» (28/27).
Die Identifikation der Weisheit mit der Tora wurde zum ersten Male
vom Verfasser des Sirachbuches vorgenommen (Sir. 24/5—19). Die
Weisheit ging darnach aus dem Munde des Höchsten hervor und
bedeckte die Erde wie ein Nebel (24/3), bot sich den Völkern an,
wurde aber von diesen abgewiesen (24/6). Darauf wurde sie vom
Herrn, der sie geschaffen hatte, zum Volke Israel gewiesen, wo sie

Ruhe fand. Sie, die von Urzeit an existiert, von Anfang an erschaffen

war, und bis in alle Ewigkeit nicht vergehen wird, fand also Ruhe in
Jerusalem (24/9—11). Dies sind die Voraussetzungen für Philo, an
die er seinen Logosbegrifif leicht anpassen konnte, sind aber von sich
aus noch etwas anderes als der philonische Logos. Ebenso sind auch
die targumischen Ausdrücke memra, schechinta und jeqara nur
Umschreibungen des Gottesnamens und haben mit der Logosidee
nichts zu tun1. Es gilt nun, den philonischen Logos in seinen Quellen
und Ausformungen zu untersuchen und dabei die entsprechenden
Vorstellungen in der rabbinischen Literatur aufzuzeigen2. Da aber

1 Vgl. L. Treitel in Judaica, Festschrift zu Hermann Cohens 70. Geburtstag,

Berlin 1912, S. 179. Max Heinze, Die Lehre vom Logos in der griechischen

Philosophie, Oldenburg 1872, S. 296.
2 Einer der wichtigsten Gewährsmänner für Philos griechische Bildung

scheint Poseidonius gewesen zu sein. Vgl. I. Heinemann, Poseidonios'
metaphysische Schriften, 2. Bd., Breslau 1928. Ders., Philons griechische und jüdische

Bildung, Breslau, 1932. Unter der Fülle an Untersuchungen über den
Logosbegriff seien hervorgehoben: Leopold Cohn, Zur Lehre vom Logos bei
Philo, Judaica, Berlin 1912, S. 303ff. Engelbert Krebs, Der Logos als Heiland
im ersten Jahrhundert, Freiburg i. Br. 1910. Gerhard Kittel, Theolog. Wörterbuch

zum Neuen Testament, Bd. 4, Stuttgart 1938, Abschnitt Logos. Leisegang

in Pauly-Wissowas Realencyclopädie Bd. 13/1, Sp. 1036ff. Abschn.
Logos und Bd. 20/1, Sp. Iff. Abschn. Philo. Ferner die in Anm. 1 genannten
Arbeiten.

67



für die Kirchenväter noch viel mehr als für das Judentum Philo der
theologische Lehrmeister war, wird auch noch auf das in Anlehnung
an das philonische gebildete christliche Logosverständnis in seinem
Verhältnis zum jüdischen einzugehen sein.

Die Stoa war diejenige Philosophie, der Philo in erster Linie die
Grundzüge seines Weltbildes verdankte. Nach ihrer Lehre
entspricht der menschliche Organismus seinem Wesen und seinem inneren

Leben nach genau dem Organismus des gesamten Kosmos. Daher
ist die höchste Stufe des Menschseins die des Kosmopoliten, der von
der Betrachtung des Geordnetseins des Weltalls seine eigene Lebenshaltung

her ableitet, für den Welterfahrung und Lebenserfahrung
ein und dasselbe Phänomen sind. In diesem Sinne formulierte Cicero
in de natura deorum 11/14, 37 die Aufgabe des Menschen in folgenden
Worten : Ipse autem homo ortus est ad mundum contemplandum et
imitandum. Der Mensch hat durch den ihm innewohnenden Geist
teil an der Wirkkraft des All. Nur dadurch kann er die ihm von
Cicero gestellte Aufgabe erfüllen, weil er so wie das All als Ganzes
auch als einzelnes Wesen Träger dieser göttlichen Wirkkraft, des

Logos, ist, die die Korrespondenz von Welt und Mensch erst möglich

macht. Daher muß für den vollkommenen Menschen der Geist
im Menschen genau dasselbe sein, was Gott in der Welt ist. So heißt
es bei Seneca ep. 65/24: Quem in hoc mundo locum deus obtinet,
hunc in homine animus. Dementsprechend erklärt Philo schon zu
Beginn seines Werkes über die Weltschöpfung, daß sowohl die Welt
mit dem Gesetz als auch das Gesetz mit der Welt in Einklang steht.
Diese aus der Stoa übernommene Lehre gibt Philo die Möglichkeit,
das jüdische Gesetz, die Vorschriften der Tora, mit dem in der Welt
wirkenden Gesetz zu vergleichen, es gleichsam als den für den
Menschen bestimmten Niederschlag der das All regierenden Ordnung zu
bezeichnen, denn er erklärt anschließend an die erwähnte Feststellung,

ohne einen weiteren Grund dafür anzugeben, daß der gesetzestreue

Mann eo ipso ein Weltbürger ist, da er seine Handlungsweise
nach dem Willen der Natur regelt, nach dem auch die ganze Welt
gelenkt wird. Somit unterschied Philo als erster zwischen der Idee
der Tora als kosmisches Prinzip und zwischen ihrer Vermaterialisie-
rung in den einzelnen Geboten. Diese Vorstellung wurde unter dem
Einfluß von gnostischen und neuplatonischen Elementen dann zu

68



einem Grundlehrsatz der jüdischen Mystik. Als Symbole für diese
Tatsache erklärten die Mystiker entweder, daß die ganze Tora eigentlich

nur aus Gottesnamen, d. h. aus schöpferischen Hypostasen
Gottes, bestehe und die Gebote der Vermaterialisierung der den
Gottesnamen innewohnenden Ordnung entsprechen3, oder sie
unterschieden zwischen der Tora als rein geistige Potenz, die zur
Weltordnung des Baumes des Lebens gehört und durch den Sündenfall
erst die Form von 613 Geboten und Verboten annahm, was der
Weltordnung des Baumes der Erkenntnis gleichkommt4. Nach der
Vorstellung der letzteren wird im Reiche des Messias die Tora wieder
unter die Herrschaft des Lebensbaumes zurückkehren, d. h. sie wird
nur mehr als Prinzip der kosmischen Ordnung, was ihre eigentliche
und ursprüngliche Funktion ist, weiterbestehen. Es ist richtig, daß
diese Anschauungen vom neuplatonischen Weltbild nicht unbeeinflußt

sind, nach dem die Vielheit wieder zur ursprünglichen Einheit
zurückstrebt, die Idee der Einheit, die der Einheit innewohnende
Kraft, aber auch die Vielheit durchwaltet und Ursache ihres Bestandes

ist. Ganz fremd sind diese Gedanken Philo auch nicht gewesen,
nur lag seiner Kosmogonie in de opificio mundi nicht das

neuplatonische, sondern das durch platonische Elemente ergänzte
stoische Weltbild zugrunde. Die jüdische Berührung mit der griechischen

Philosophie hat eben in Philo den ersten sichtbaren Vertreter,
während die Spuren davon und die Fortsetzung dieses geistigen
Kontaktes durch die ganze rabbinische Literatur festzustellen sind.
Für Philo ist die Ideenwelt, die gedachte Welt (kosmos noetos),
identisch mit der göttlichen Vernunft, dem Logos des All. «Der
Weltbildner ist die Gottheit, die göttliche Vernunft ist das Werkzeug

(organon), mit dem die Welt hervorgebracht wurde, das Urbild,
nach dem sie gestaltet wurde. Danach kann es keinem Zweifel
unterliegen, daß überall, wo der Logos von Philo in Verbindung mit der
Weltschöpfung genannt wird, nur die göttliche Vernunft verstanden

3 Nachmanides (13. Jh.) erklärte in der Einleitung zu seinem Torakommentar:

Die ganze Tora besteht nur aus Namen des Heiligen, gesegnet sei

Er. Man kann sie diesen Namen entsprechend lesen und auch entsprechend
ihrem geläufigen Sinn von Weisung und Gebot. Vgl. dazu Zohar II. 162 b.

4 Vgl. G. Scholem, Ra'jon hagge'ula baabbala. Jerusalem 1946, S. 15.

69



werden kann»5. Schon im Midrasch ber. r. par. 1 nimmt die Tora
ganz dieselbe Stellung ein wie der Logos bei Philo. Auch dort ist sie
die göttliche Vernunft, der sich der Schöpfer bei der Erschaffung der
Welt bediente, denn Gott blickte in die Tora und erschuf die Welt.

Seneca faßte die stoische Lehre von formgebender Wirkursache
und leidender Materie Epistula III (65/2) zusammen; Dicunt, ut
scis, Stoici nostri: duo esse in rerum natura, ex quibus omnia fiant,
causam et materiam. materia iacet iners, res ad omnia parata, cessa-

tura si nemo moveat. causa autem, id est ratio, materiam format et
quocumque vult versât, ex illa varia opera producit. Esse ergo debet,
unde fiat aliquid, deinde a quo fiat. Hoc causa est, illud materia.
Ganz genau so heißt es bei Philo in de opificio mundi 8 f. :

Moses aber erkannte sehr wohl, daß in den existierenden
Dingen das eine die wirkende Ursache, das andere ein leidendes sein

muß, und daß jedes Wirkende der Geist des Weltganzen sein muß..
daß das Leidende an und für sich unbeseelt und unbeweglich ist,
nachdem es aber vom Geist belebt, gestaltet und beseelt wurde, in
das vollendetste Werk, in diese (sichtbare) Welt sich verwandelte.
Anschließend an den Text der Genesis, wo es nicht heißt «Es war
Abend und es war Morgen, der erste Tag», sondern «Tag eins»,
erklärte Philo, daß an diesem Tag die gedachte Welt geschaffen
wurde, die geistige Welt, die das ideale Urbild der körperlichen Welt
ist6. Hier folgte Philo, der erklärte, daß eine schöne Nachahmung
niemals ohne ein schönes Vorbild entstehen kann und daß keines von
den sinnlich wahrnehmbaren Dingen tadellos sein würde, das nicht
einem Urbild und einer geistigen Idee nachgebildet wäre, platonischen

Gedankengängen, verläßt sie aber bald wieder mit der Aussage :

Wir dürfen jedoch weder sagen noch denken, daß die aus den Ideen
zusammengesetzte Welt sich an irgend einem Ort befindet. Um dies

zu beweisen, bringt Philo sein bekanntes Baumeistergleichnis. So

wie der gute Baumeister die gedachten in seiner Seele eingeprägten
Urbilder des Planes einer Stadt beim Bau derselben in die Tat
umsetzt, wobei er sich der einzelnen Baustoffe, denen er dabei die ihnen
zukommende Form gibt, bedient, so haben wir uns die Sache auch

6 De opific.mundi 15ff. (Bes. Absehn. 16 im Anschluß an Piatons Timaios.)
6 Cohn, Judaica, S. 325.

70



bei Gott zu denken, der zuerst im Geist die Formen schuf, aus denen

er eine gedachte Welt zusammensetzte und dann mit Benutzung
jenes Musterbildes die sinnlich wahrnehmbare hervorbrachte. Diese
Ideenwelt hat aber keinen Ort außerhalb von Gott, sondern ist der
göttliche Logos schlechthin, der Gedanke des Weltbaumeisters, denn
Philo sagte ausdrücklich: Gleichwie nun die in dem Baumeister
zuvor entworfene Stadt nicht außerhalb eine Stätte hatte, sondern

nur in der Seele des Künstlers eingeprägt war, ebenso hat auch die
aus den Ideen bestehende Welt keinen anderen Ort als die göttliche
Vernunft, die dieses alles geordnet hat. Dadurch gelang Philo wieder
der Ausgleich mit seinem in den Grundzügen stoisch beeinflußten
Weltbild, indem er die gedachte Welt, den Kosmos noetos, mit der
nach stoischer Lehre immanenten Weltvernunft, die die Welt gebildet

hat, identifizierte und andererseits doch an der konkreten
Schöpfertätigkeit Gottes, welche Denkweise ihm aus dem Judentum
her geboten war, festhalten konnte. Der philonische Gott ist zwar
nicht so lebendig wie der des Alten Testaments, weil er zu
eigenschaftslos ist und weil man sein Wesen nicht bezeichnen kann. Knapp
nach Beginn seines Buches de mutatione nominum sagte Philo
wörtlich : Laß es dir ja nicht einfallen, daß jenes Sein, das das wahre
Sein ist, von irgend einem Menschen erfaßt werden kann. Wir haben
nämlich nichts in uns, wodurch wir es wahrnehmen könnten, keinen
Sinn, da es jenseits des sinnlich Wahrnehmbaren steht, keine Fakultät,

usw. 7.

Der erste Schöpfungstag ist somit für Philo das Werkzeug, mit
dem Gott die übrige Schöpfung gestaltete. Er ist das Urbild, die Idee,
die weiterwirkend in der Schöpfung diese formt und erhält, er ist der
Ort des göttlichen Logos und als solcher Gott innewohnend. Schon
bei Philo tritt öfters die Weisheit (sophia) an Stelle des Logos. So

heißt es in quis res. div. heres 199: Die göttliche Sophia ist die, die
den Kosmos gestaltet ; und in de legum alleg 1/65 : Ein Fluß geht von
Eden, aus um den Garten zu tränken. Der Fluß ist die Tugend im
allgemeinen, das Gutsein ; sie geht aus von Eden, der göttlichen Weisheit

(Tfjç rov êeov oocpiaç) ; diese aber ist die göttliche Vernunft (Logos),

7 Vgl. dazu De leg. alleg. III/207 : Niemand kann eine Kenntnis von Gottes

Wesen haben außer ihm selbst.

71



denn durch diese ist die allgemeine Tugend geschaffen worden. Im
selben Sinn ist der Beginn von Targum Jeruschalmi zu verstehen,
wo es heißt : Mit der Weisheit erschufGott, anstelle von : Am Anfang
erschuf Gott8. Die Identifikation der Weisheit mit der Tora, und
zwar ganz im philonischen Sinne, hegt im Midraseh her. r. Par. 1

vor, wo sogar das philonische Baumeistergleichnis nicht fehlt: «Die
Tora spricht : Ich war das Werkzeug von Gottes Kunstwerk. Wenn
in der Welt ein König von Fleisch und Blut einen Palast baut, so
baut er ihn nicht nach eigenem Gutdünken, sondern nach dem eines
Baumeisters. Auch der Baumeister wieder baut ihn nicht ohne
Überlegung, sondern benützt Papiere und Tafeln, um zu ersehen, wie er
die Einteilung der Zimmer und übrigen Räumlichkeiten vornehmen
soll. So bückte auch der Heiüge, gesegnet sei Er, in die Tora und
erschuf erst dann die Welt. So heißt es in der Tora : Mit dem Anfang
erschuf Gott die Welt. Es gibt aber keinen anderen Anfang als die
Tora selbst. »

Die gedachte Welt ist also nach Philo de opific. mundi 24 die
Vernunft Gottes. Erinnernd an Philos Darstellung vom Wesen des

ersten Schöpfungstages (29) : «Zuerst also erschuf der Schöpfer einen
unkörperlichen Himmel und eine unsichtbare Erde und die Idee der
Luft und die Idee des leeren Raumes ; von den beiden letzterennannte
er die eine Finsternis, da der Luftraum seiner Natur nach dunkel
ist, die andere Abgrund, denn der leere Raum ist sehr tief und weit
ausgedehnt. Dann schuf er die unkörperüche Substanz des Wassers
und des Lufthauches und zu allen diesen Dingen als siebentes die
Idee des Lichtes, das gleichfalls unkörperlich war, das gedachte
Musterbild der Sonne und aller Licht spendenden Gestirne, die am
Himmel erstehen sollten »heißt es b.Chag. 12a: «Es sagte R. Jehuda
im Namen Rabs: Zehn Dinge wurden am ersten Tage erschaffen.
Sie sind: Himmel und Erde, Tohu und Bohu, Licht und Finsternis,
Wind und Wasser, der Begriff des Tages und der Begriff der Nacht9

Es sagte R. Eleazar : Im Lichte, das Gott am ersten Tage
erschaffen hatte, könnte der Mensch von einem Ende der Welt bis

8 Vgl. dazu Midraseh Tanchuma: Bereschith.
9 Vgl. dazu die von Aristoteles bei der Schilderung der pytagoräischen

Philosophie angeführten 10 Gegensatzpaare als Voraussetzung für die
Weltschöpfung. Metaphysik 1/5/3.

72



zum anderen sehen. Als aber der Heilige, gesegnet sei Er, auf die
Generation der Sintflut und die Generation der Sprachenverwirrung
in Babel blickte und sah, daß ihre Taten verkehrt sein werden,
stand Er auf und verbarg es vor ihnen Für wen verbarg er es

Für diejenigen, die in derZukunft Bewährte (Saddiqim) sein werden.»
Hier ist in der Sprache und Ausdrucksweise der Rabbinen ausgesagt,
daß der Idee nach die Dinge, die später in Erscheinung treten, am
ersten Schöpfungstag erschaffen wurden, und daß das an diesem

Tage geschaffene Licht die vollkommene Erkenntnis ist und diese
auch dem zu vermitteln vermag, der durch sein Leben nach den
Gesetzen der Tora und sein Streben nach ihrem inneren Sinn ein
Bewährter, ein Saddiq, ist. Somit wird niemand die Tatsache in
Erstaunen setzen, daß Philo das Licht des ersten Schöpfungstages
mit dem Logos schlechthin oder mit seinem Abbild identifizierte.
De opific. mundi 31 : «Jenes unsichtbare und gedachte Licht aber ist
ein Abbild der göttlichen Vernunft, die seine Entstehung erklärt»;
und in de somniis 1/75 setzt er es direkt mit dem Logos und in de migr.
Abrahami 40 mit der Sophia gleich. Weiter hegt in derselben
Entwicklungslinie eine aus dem Kreise der Chassidim um den Ba'al
schem tow im Anschluß an die erwähnte Stelle Chag. 12 a, wo vom
verborgenen Licht die Rede ist, erhaltene Tradition, wo es heißt:
«Da fragten die Chassidim: Wo hat Er es verborgen? Und man gab
ihnen zur Antwort : In der Tora. Da fragten sie weiter : Können also
die Saddiqim etwas von dem verborgenen Licht finden, wenn sie die
Tora studieren? Und man antwortete ihnen: Sicherlich können sie

finden. Und auf die Frage, was denn, wenn es sich so verhält, die

Saddiqim tun, wenn sie etwas vom verborgenen Licht in der Tora
finden, war die Antwort: Sie tun es kund in ihrem Lebenswandel10.
Wiederum schließt sich der Kreis, daß derjenige, der die Tradition
befolgt und von der ihr innewohnenden Sinngebung weiß, der wahre
Kosmopolit ist, der seinen Wandel auf Erden nach dem Willen der
Natur und ihrer Gesetzlichkeit, dem Logos, regelt, dem schöpferischen

Prinzip, das das verborgene Licht ist.
Neben dem obersten Logos, der Wirkursache in Gott schlechthin,

kannte auch Philo im Anschluß an die platonische Ideenlehre und

10 Martin Buber, Ha'or hagganuz. Jerusalem 1946, S. 5.

73



die stoische Lehre von den wirkenden Kräften in der Natur, den

Logoi spermatikoi, dem Logos untergeordnete Kräfte und
Wirkursachen, die ihrem Wesen nach an ihm Teil haben und von ihm ihre
Wirkkraftempfangen. Dahernannteersie«göttlicheKräfte » (ôwâfieiç
&eov) oder «göttliche Logoi» (Ao'yot deov). Diese göttlichen Kräfte
oder Logoi, die Philo also auch mit den platonischen Ideen
gleichgesetzt hatte, sind für ihn mit den in der Bibel genannten Engeln
identisch. Die Engel sind die Wirkkräfte und Erscheinungen Gottes,
mittels deren Er mit der Schöpfung verkehrt, sowie er durch den

Logos diese geschaffen hat. Somit ist der Logos der Anführer der
Kräfte, auf den hin sie alle ausgerichtet sind und der ihnen allen
innewohnt, oder mit einer anderen Bezeichnung der älteste und
vornehmste aller Engel, der der Potenz nach alle anderen Engel in sich
schließt11. Somit kann es auch nicht befremden, wenn Philo in de
confus, ling. 172 die Gesamtheit der Kräfte, die ja nichts anderes als
der Logos sind, als Mittler bei der Weltschöpfung nennt : Aus
sämtlichen Kräften zusammen entstand die körperlose und gedachte Welt,
das Urbild des Phänomens, dessen Teile die unsichtbaren Ideen sind.
Auch in der rabbinischen Literatur sind nebeneinander Traditionen
zu finden, wo das gleiche Phänomen auf die Tora als Ganzes oder auf
die Engel im allgemeinen gedeutet wurde. Im Midrasch Jalqut zu
Gen. 1/26 heißt es : Zur Tora sprach Gott : Wir wollen den Menschen
machen. Entsprechend einer im Zohar I 134b tradierten Überlieferung

wollte die Tora Gott an der Erschaffung der Menschen
verhindern, da diese doch nur sündigen werden und daher bestraft
werden müssen. Doch beruhigte Gott die Tora mit dem Hinweis,
daß Er auch die Potenz zur Umkehr noch vor der Welt erschaffen
habe. Hier wie in der zitierten Stelle Midr. ber. r. par. 1, wo es heißt,
daß Gott in die Tora geblickt hatte und erst dann die Welt schuf, ist
die Tora identisch mit dem Logos Gottes, der in der Schöpfung waltet,

sie erhält und regiert. Sie ist das zweite Ich Gottes, das aus Ihm
herausgetreten ist, aber dennoch mit Ihm eine Einheit bildet12, nach

11 Vgl. u. a. De leg. alleg. III/175 (im Anschluß an das Mannawunder):
So ist auch die Vernunft Gottes über alle Dinge in der Welt erhaben und das
Älteste und Allgemeinste von Allem was es gibt.

12 In Justins Dialog mit Tryphon 56/11 schildert Justin die Wesenseinheit

74



deren Ebenbild der Mensch geschaffen wurde, wie es auch bei Philo
in de spec. leg. III/207 heißt: Göttlich ist ja der Menschengeist, da

er nach der höchsten Vernunft als seinem Urbilde geformt wurde.
Eben dieses «Wir» in «Wir wollen den Menschen schaffen nach unserem

Ebenbild und Gleichnis», das der Midrasch Jalqut auf die Tora
und analog dazu das Targum Jonathan zu Gen. 1/26 auf die Engel
deutet13, die vor Ihm Dienst tun, deutete Justin auf den Logos
Christus14.

Da für Philo der Logos einerseits aus Gott herausgetreten ist und
andererseits alle anderen Wirkkräfte in sich umfaßt, wird er sowohl
Sohn Gottes, als Sophia auch Tochter Gottes, als auch Vater der
heiligen Logoi, Anführer der Engel, das «Älteste und Allgemeinste
von Allem, was es gibt», etc., genannt. Mit der letzteren Eigenschaft

haben wir uns eben auseinandergesetzt und gesehen, daß die
Tora und die Engel in der rabbinischen Theologie15 etwa dieselbe
Funktion einnehmen wie der Logos, die Wirkkräfte, Logoi und Engel
bei Philo. Aber auch bezüglich der ersteren Beziehung gibt es Parallelen

in der rabbinischen Literatur, die meines Erachtens mehr sind
als bloße Zufälligkeiten in der Wahl gleicher Bilder. Es ist wohl
selbstverständlich, daß Vorstellungen von der Tora als Tochter Gottes

nicht unbedingt infolge der Gleichheit des Ausdrucks allein
schon mit der philonischen und dann christlichen Gottessohnschaft
des Logos gleichzusetzen sind, andererseits ist es aber auffällig, daß
die zahlreichen Traditionen von der Präexistenz der Tora in der
rabbinischen Literatur und ihrer Funktion bei der Erschaffung der
Welt mit dem philonischenWeltbild so gutübereinstimmen. Es scheint
daher, daß die Rabbinen aus philonischen und anderen Quellen vieles

unbewußt in ihr Denken und ihre Vergleichsbilder übernommen

des Logos Christus mit Gott Vater mit den Worten: Ein Anderer der Zahl
nach, nicht im Denken.

18 Die Engel tun vor Gott Dienst, d. h. sie treten auf seinen Auftrag hin
als Wirkkräfte in Erscheinung. Durch den Nachsatz: «Die Dienstengel, die
am zweiten Tag erschaffen wurden» ist der Sinn hier etwas verwirrt worden.
Es treffen hier zwei Traditionen aufeinander und werden vermengt : Die Lehre
von den Engeln als Gottes Helfer und Seine Wirkkräfte wie bei Philo und eine
der verbreiteten Traditionen vom Ursprung der Engel und Dämonen.

14 Dialog mit Trypho 62/1.
15 Dieses Wort ist hier nur mit größter Vorsicht gebraucht.

75



und auf diese Weise zu ihrem eigenen geistigen Gut gemacht haben.
Es ist daher vollkommen legitim, den Spuren derartigen Denkens
in der rabbinischen Literatur nachzugehen, wenn man beweisen will,
daß auch diese ein Kind der Berührung orientalisch-hebräischer
Voraussetzungen mit der hellenistischen Popularphilosophie
darstellt, deren repräsentativster jüdischer Vertreter eben Philo war.

In de agricultura 51 bezeichnete Philo den Logos als den
erstgeborenen Sohn des Hirten und Gottkönigs und in de fuga et inven-
tione 50 nannte er die Weisheit Tochter Gottes. So wird auch die
Tora in Midr. Lev. r. par. 20 (gegen Ende : bitti zu hattora) genannt.
Nachmanides setzt in der Einleitung zu seinem Torakommentar die
Präexistenz der Tora als eine Selbstverständlichkeit voraus, die nicht
erst bewiesen werden muß, als eine Tatsache, auf die er in seinen
weiteren Ausführungen aufbauen kann. Dabei steht er auf dem
Boden guter jüdischer Tradition. Bereits in den Sprüchen der Väter
6/10 wird unter Berufung auf Prov. 8/22 auf die Präexistenz der
Tora angespielt. Noch deutlicher erscheint unter Berufung auf
denselben Passus im Proverbienbuch (8/30) die präexistente Tora als

Werkzeug Gottes bei der Weltschöpfung in der zitierten Stelle Midr.
Ber. r. par. 1. Wiederum mit Bezugnahme auf Prov. 8/30 wird im
Zohar 1/134a dieser Gedanke aufgegriffen und noch deutlicher
formuliert: Es sprach R. Chijja Komm und merk auf: Als der
Heilige, gesegnet sei Er, die Welt erschaffen wollte, da blickte Er in
die Tora und schuf sie; und bei jeder einzelnen Tat, die der Heilige,
gesegnet sei Er, in der Welt schöpferisch vollbringt, blickt Er zuerst
in die Tora und erst dann schafft Er sie16. R. Schinfon ben Lakisch
war der Meinung, daß die Tora 2000 Jahre vor der Weltschöpfung
schon vorhanden war, daher weiß sie allein, was von der
Weltschöpfung war17. Ferner gab es noch eine Tradition, nach der die
Tora bereits 1000 Generationen vor Mose geschaffen wurde18. All

18 Die Abfassungszeit ist gegen Ende des 13. Jahrhunderts anzusetzen.
Die meisten Bestandteile des Zohar sind wohl ein Werk des berühmten spanischen

Kabbalisten R. Mosehe di Leon.
17 Midr. ber. r. par, 8.
18 S. Zebachim 116a und bei Schabbath 88b. Die Tora wurde 974

Generationen vor Erschaffung der Welt geschaffen: 1000 — 26 974. 26 Generationen

sind von Adam bis Mose.

76



diese Überlieferungen scheinen mir keine bloßen Zufälle zu sein,
sondern es liegt hier wohl ein ähnliches Phänomen vor wie bei Philo,
Berührung und Zusammenklang jüdischer Motive mit nicht-jüdisch
griechischer Bildung. Was Philo bewußt tat, taten die Rabbinen
unbewußt. Während Philo mehr im Spekulativen und Allegorischen
weilte, suchten die Rabbinen ihrem Wesen nach Handgreiflicheres
und versuchten daher auch die Präexistenz der Tora chronologisch
genau zu bestimmen. Gerade der Umstand aber, daß die Übernahme
griechischer Bildung bei den Rabbinen eine unbewußte und
ungewollte war, zeigt auch, wie stark der Eindruck der Berührung mit
dem Griechentum im Orient war. Ein fundamentaler Unterschied
besteht dennoch zwischen der philonischen und der rabbinischen
griechisch-jüdischen Synthese. Philo war bereits soweit Grieche
geworden, soweit assimiliert, daß es den Anschein hat, daß ihm selbst
die Bibel erst verständlich wurde, als er sie mit dem Gewand der
griechischen Philosophie bekleidete. Er war mehr Grieche als Jude,
was dem Schicksal der assimilierten Juden aller Zeiten entspricht.
Die Rabbinen waren entschieden mehr Juden als Griechen. Die
griechische Philosophie bedeutete für sie kein Problem. Sie lebten sicher
und zufrieden in ihrer eigenen Tradition, atmeten aber trotzdem die
Luft der Antike und waren bewußt oder unbewußt vertraut mit ihrer
geistigen Atmosphäre. Sie verstanden im Gegensatz zu Philo die
antike Philosophie erst, als sie ihnen im Gewände ihrer eigenen
Tradition und in den Begriffen ihrer eigenen Sprache gegenständlich

wurde. Dadurch konnten sie jüdisch bleiben, auch wenn sie dann
und wann griechisch dachten. Durch die Übernahme und Judaisie-

rung antiker Voraussetzungen, die dann unter dem Eindruck der
arabischen Philosophie im jüdischen Mittelalter neuerlich lebendig
und für lange Zeit fruchtbar wurden, schuf der Rabbinismus die
Lebensbasis für das orthodoxe Judentum, die bis zur modernen
Assimilations- und Emanzipationsbewegung den Bestand des Judentums

garantierte. Bei Philo hegt der FaU umgekehrt. Er schrieb im
wesentlichen für Heiden, weil er selbst dachte wie ein Heide. Er
wollte die jüdische Tradition dem Heidentum oder dem assimilierten
Judentum, was schon damals dem Heidentum gleichkam, verständlich

machen. Darin liegt der fundamentale und nicht zu übersehende
Unterschied zwischen Philo und dem Rabbinismus, der auch erklärt,

77



warum die rabbinische Synthese eine jüdische und die philonische
Synthese eine heidnische war. Heinemann nannte sein Buch treffend :

Philons griechische und jüdische Bildung. Bei den Babbinen wäre
es ein Unding, nur von ihrer jüdischen «Bildung» sprechen zu wollen.
Bei Philo ist die jüdische Bildung etwas Hinzugekommenes, bei den
Rabbinen ist ihr jüdisches Empfinden etwas ursprünglich Vorhandenes,

der Ausgangspunkt ihres Denkens.
Es war also das Hauptverdienst der Rabbinen, jüdisches Empfinden

und jüdische Voraussetzungen dadurch der Nachwelt zu erhalten,
daß sie sie bisweilen griechisch verstehen konnten. Nur in diesem
Sinne scheint mir die im Talmud mehrfach belegte entschiedene
Feindschaft gegen den Proselyten, den Ger, verständlich. So heißt
es b. Jebam. 47b: Es sprach der Meister: Wenn jemand Proselyt
werden will, so sage man zu ihm: Warum willst du unbedingt ein
Proselyt werden? Dann soll man ihm ein paar von den leichten und
ein paar von den schweren Geboten mitteilen. Warum denn? Denn
wenn er dann weggehen will, so soll er ruhig weggehen. Dazu sagte
R. Chelbo : Proselyten (Gerim) sind für Israel gleich schwer wie ein
Flechtenausschlag. Im selben Sinn heißt es b. Nidda 13b: Die
Proselyten halten den Messias zurück. An diese Aussage schließt sich
nochmals der zitierte Ausspruch des R. Chelbo. Raschi traf in seinem
Kommentar zu dem schweren Worte des R. Chelbo das Richtige,
wenn er sagte: Die Proselyten sind deswegen für Israel wie ein
Flechtenausschlag, weil sie in der genauen Ausübung der Gebote
nicht genug bewandert sind. Und als guter Psychologe fügt Raschi
hinzu: «So könnten noch die übrigen Israeliten von ihren Taten
(schlechtes) lernen. » Die Tora ist der göttliche Schöpfungsplan und
als solcher die göttliche Schöpfungsordnung, die die Welt erhält und
ihre Erfüllung im messianischen Zeitalter gewährleistet. Die Gebote
der Tora sind vermaterialisierte Ausdrucksformen dieser Schöpfungsordnung,

die griechisch eben Logos heißt. Daher lebt nur derjenige
recht und vernunftgemäß und erfüllt als Kosmopolit eine wirkliche
Aufgabe, der die Gebote der Tora genau einhält, weil nur er ein der
Tora als schöpferische Potenz, d. h. dem Logos, gemäßes Leben
führt. Der Proselyt hingegen kennt die Gebote zu wenig und hat nur
eine ungenaue Ahnung von ihnen. Jeder Fehler aber, den er in der
Ausübung der Gebote macht, hat Rückwirkungen auf die Gesamt-

78



heit der Schöpfung, er verletzt die Schöpfungsordnung, daher halten
die Proselyten den Messias zurück. Eine solche Einstellung wäre
ohne Berührung mit der griechischen Philosophie undenkbar, sie

widerspricht sogar dem Alten Testament.
So wie sich die rabbinische Exegese auf Prov. 8/22—30 beruft,

um die Präexistenz der Tora zu beweisen, stützt sich Justin in seinem

Dialog mit Tryphon (61/3) auf dieselbe Stelle, um die Präexistenz
des Logos Christus seinem jüdischen Gesprächspartner glaubhaft zu
machen: «Zeuge soll sein das Wort der Weisheit, welches selbst Gott
ist, vom Vater des Weltalls erzeugt, welches Logos, Weisheit, Kraft
und Herrlichkeit des Erzeugers ist. Durch Salomo sprach er die
Worte (Prov. 8/21—26) Der Herr schuf mich als Anfang seiner

Wege für seine Werke. Vor der Zeit, ehe er die Welt schuf
erzeugte er mich.» Für Justin ist dieser Anfang Christus und es ist
noch erinnerlich, daß es im Midr. ber. r. par. 1 hieß: 'En re'sith
'ella' tora, «Und es gibt keinen anderen Anfang außer der Tora».
Daß Justin das « Wir » in Gen. 1/26 auf Christus und der Midr. Jalqut
dieses «Wir» auf die Tora als Gesprächspartnerin Gottes bei und vor
der Weltschöpfung deutete, wurde bereits hervorgehoben. Es ließe
sich noch eine Fülle von ähnlichen Übereinstimmungen anführen,
ich will es aber bei dem Obigen und nur noch èinem Weiteren bewenden

lassen, das infolge der fast wörthchen Identität im Vergleichsbild

eine besonders interessante Parallele bietet. Um dem Tryphon
die Möglichkeit eines Logos als solchem zu beweisen, gebraucht
Justin 61/2 folgendes Bild: «So sehen wir auch, daß ein Feuer, wenn
an ihm ein anderes entsteht, nicht deshalb, weil an ihm etwas
angezündet worden ist, verringert wird, daß es vielmehr ein und dasselbe

bleibt; das an ihm entzündete Feuer erscheint jenem gleich, doch
hat es jenes nicht verringert, an dem es entzündet wurde.» Die
gleichen Gedanken finden sich wieder bei Justins Schüler Tatian in seiner

Rede «die Bekenner des Griechentums», 5/4f., und — so sonderbar

es auch scheinen mag — bei R. Asriel von Gerona, einem Kabba-
listenaus der Mitte des 13. Jahrhunderts. «Wenn vom Heiligen Geist
der Prozeß der Emanation und Vermehrung ausgeht, so verhält es

sich nicht anders, als ob man eine Leuchte durch eine bereits
brennende Leuchte entzünden würde. Auch wenn man von ihr unzählige
Leuchten entzünden würde, würde ihr Licht hinsichtlich der ihm

79



innewohnenden Leuchtkraft nicht abnehmen. » Ähnlich heißt es an
einer Stelle in einem einige Jahrzehnte nach Abschluß des Hauptteiles

des Zohar diesem angeschlossenem Werke (Tiqqune Zohar.
Tiqqun 19): «Es ist so, als ob jemand ein Licht von einem anderen
entzünden würde. Das zweite hat dabei nicht weniger Leuchtkraft
als das erste»19.

Welchen Wert hat der soeben gezeigte philosophiegeschichtliche
Abriß für das Verständnis des gegenseitigenVerhältnisses von Kirche
und Synagoge? Einerseits tritt durch die phänomenologische
Gleichsetzung von Tora und Logos die überaus große Bedeutung der Tora
für das Judentum klar zu Tage. Solange es noch eine Welt gibt,
äußert sich die Tora in Form von Geboten und Verboten. Nim wer
den Geboten gemäß lebt, lebt auch der Tora, dem Logos, gemäß, ist
Kosmopolit. Wenn aber die Tora bereits der Logos ist, dann kann
nicht Christus auch der Logos sein. Nach dem Prooemium zum
Johannesevangelium wird das Judentum auch nicht getadelt, weil es etwa
keine Vorstellung vom Logos hatte, sondern weil es den konkret
Fleisch gewordenen Logos, der unter ihm geweilt hatte, verstieß.
Für den Juden, der in seinem Gesetz die Ausdrucksform des Logos
sah, mußte der Logos, in dem das Gesetz schon hiernieden erfüllt
ist, ein Ärgernis werden, ein Widerspruch, der spekulativ nicht zu
entwirren ist. Für den Heiden, der in ihm pantheistisch so etwas wie
die Weltvernunft, die ordnende und Keimkraft spendende Potenz
im All, erblickte, mußte er unverständlich und unverstanden eine
Torheit bleiben20. Die einzige Brücke über Ärgernis und Torheit
hinweg ist der Glaube.

19 Während Justin nur darum das Bild von den Leuchten gebrauchte, um
die Wesensgleicheit von Schöpfergott und Logos zu beweisen, steht es bei
Asriel von Gerona und im Zohar im Dienste einer ausgesprochenen
Emanationslehre.

30 Vgl. 1 Kor. 1/23.

80


	Einige Beobachtungen zum Verständnis des Logosbegriffes im frührabbinischen Schrifttum

