Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 9 (1953)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

Romano Guarpini: Verantwortung. Gedanken zur Jiidischen Frage. Eine
Universitiatsrede. Hochland-Biicherei. Kosel-Verlag, Miinchen 1952.
DM 2.—.

Es handelt sich hier um den Sonderdruck einer Rede, die vor der Tibinger
Studentenschaft gehalten und hernach in der katholischen Zeitschrift
«Hochland » abgedruckt wurde.

Ausgehend von einer hohen Auffassung von der Sendung der Universitit
legt der Verfasser eine Besinnung iiber die Bedeutung des im Namen des
deutschen Volkes an den Juden begangenen Verbrechens vor. Diese Besin-
nung erweitert sich zu einer geistvollen Durchleuchtung des Verhiltnisses
von Staat und Individuum. Der Gedanke der Kollektivschuld wird abge-
lehnt. An seine Stelle tritt die Lehre von der Kollektiv-Verantwortung.

Die Schrift ist nach Form und Inhalt fiir eine akademisch gebildete
Leserschaft bestimmt.

Ziirich Robert Brunner

Bruno Bravu: Das Ausnahmerecht fiir die Juden in den ewropdischen Ldn-
dern 1933—1945. I. Teil. New York 1952. Printed by William Kober,
270 Lafayette Street, New York 12, N.Y., USA.

Der Verfasser hat sich die Aufgabe gestellt, simtliche Gesetze und Ver-
ordnungen, die im Deutschen Reich vom 30. Januar 1933 bis Ende 1944
erschienen sind und die diskriminierende Bestimmungen gegen die Juden
enthalten, zu sammmeln. Im T. Teil dieses Quellenwerkes, der nun vorliegt in
einem Sonderband, wird die Gesetzgebung im Deutschen Reich, wie es am
1. Januar 1937 bestand, beriicksichtigt. Ein II. Teil wird die antijiidische
Gesetzgebung in den von den Deutschen in den nachfolgenden Jahren unter-
worfenen Léndern enthalten. Das Sammelwerk will vor allem den Histori-
kern dienen.

Ziirich Robert Brunner

Max Brop: Der Meister. C. Bertelsmann Verlag, Gutersloh.

In seinem grundlegenden Werke iiber die griechische Pistis und die
hebriaische Emuna «Zwei Glaubensweisen» (Ziirich 1950, Manesse-Verlag),
schreibt Martin Buber im Vorwort:

«Jesus habe ich von Jugend auf als meinen groen Bruder empfunden . . .
Gewisser als je ist es mir, da3 ihm ein groBer Platz in der Glaubensgeschichte
Jisraels zukommt und daf3 dieser Platz durch keine der iiblichen Kategorien
umschrieben werden kann.»

53



Mit diesen Bekenntnis-Sdtzen umschreibt Buber einen Tatbestand, der
typisch ist fiir ein neues jiidisches Verhiltnis zur Gestalt Jesu. Langsam
fallen die Scheidewinde, die die christliche Kirche zwischen dem jiidischen
Volke und seinem grofien tragischen Sohn, Jesus von Nazareth, errichtet hat.
Durch das Palimpsest des kirchlichen Christus hindurch werden die Ziige
des groBen Juden von Nazareth den spiten jiidischen Generationen als
briiderliches Antlitz sichtbar. Leo Baeck deutete das « Evangelium als Zeugnis
der jiudischen Glaubensgeschichte» und Joseph Klausner stellte in seinem
berithmten hebriischen Werk «Jesus von Nazareth», Jesus in die gewaltige
Sukzession der jiidischen Uberlieferung. Der hebriische Dichter 4. Kabak
gab in seinem zweibéindigen Jesus-Roman «Bemischol Hazar» eine Darstel-
lung des nazarenischen Gottsuchers aus tiefer jidischer Gléubigkeit heraus
und der assimilierte Jude Emil Ludwig fand in seinem Buche «Der Menschen-
sohn» iiber Jesus zuriick zu seinem eigenen Volke. Problematischer bleibt
fir uns der Versuch Schalom Aschs, der in seinem weit verbreiteten Roman
«Der Nazarener» vielleicht die Grenze jiidischer Erfassung der Jesus-Gestalt
stellenweise iiberschritt und sich allzusehr dem dogmatischen Christus der
Kirche niherte. Aber alle diese Versuche laufen hinaus auf eine Heimholung
Jesu in das jiidische Volk, eine Tatsache, auf die der schwedische Theologe
Goesta Lindeskog in seiner umfassenden Arbeit «Die Jesusfrage im neuzeit-
lichen Judentum» (Uppsala 1938) nachdriicklichst hingewiesen hat.

Zu der heute schon stattlichen Reihe von bewuft jiidischen Biichern iiber
Jesus von Nazareth tritt nun der grofle historische Roman des Dichters und
Philosophen Max Brod «Der Meister». Max Brod sieht in Jesus eine zen-
trale Gestalt, die zum Aufstand der Juden gegen Rom fiihrte ; diese politische
Sicht Jesu riickt Brods Deutung in die Ndahe von R. Eisler, dem jiidischen
Jesus-Forscher, dessen groBes Werk «Jesus Basileus» heute schon halb ver-
gessen ist. Gewil kann man der Gestalt Jesu nicht gerecht werden, wenn
man sie nur im Lichte der Widerstandsbewegung gegen Rom sieht, und
Brod empfindet auch immer wieder, daf3 die Jesus-Gestalt so reich an Wider-
spriichen und so tiberaus komplex ist, daB3 jede einseitige Beleuchtung zur
Verzerrung fiihren miiBte.

Deshalb wird hier der erzéhlerische Kunstgriff angewendet, Jesus nie-
mals direkt, sondern immer nur indirekt zu schildern. Er wird gesehen mit
den erstaunten Augen des Griechen Meleagros, der die Hauptfigur des Romans
ist, und wiederum mit dem liebend-bewundernden Blick der Stiefschwester
Jesu, der rihrenden Schoschana, die als eine Art hebridischer Ophelia zu
Max Brods schénsten Frauengestalten gehoért. Und endlich sehen wir den
«Meister» mit dem verzehrend-diisteren Blick des dunklen Jiingers, Judas,
der die interessanteste Gestalt des Romans sein diirfte.

Die Judas-Gestalt war ja ebenfalls in den letzten Jahrzehnten den
mannigfachsten Deutungen ausgesetzt. Schon der Sozialist Kautsky hat in
seinem «Ursprung des Christentums», vor iiber 50 Jahren, darauf hinge-
wiesen, daB Judas eigentlich nichts zu verraten hatte. Wenn er den Aufent-

54



haltsort Jesu den sadduzdisch-pharisiischen Behorden «fiir 30 Silberlinges
angezeigt habe, so sei dies ebenso gewesen, wie wenn ein Spitzel der Polizei
die Adresse des Sozialisten Bebel hitte «verraten». wollen, eine Adresse,
die doch im AdreBbuch stand.

Daf} der «Verrat» des Judas also nicht einfach die Tat eines Provokateurs
und Abtriinnigen war, hat man seit langem erkannt. Die griechisch-orthodoxe
Kirche machte Judas zu einem Heiligen, der durch seine Opfertat die Passion
ausloste, welche die Erlosung der Welt herbeifiihren sollte. Der Antroposoph
Rudolf Steiner erkannte in Judas eine Wiederverkérperung des Juda Makkabi,
also des messianischen Aktivisten, und der germanische Mystiker Hans
Bliiher erkliarte in seiner «Aristie des Jesus von Nazareth», dal Judas unter
hypnotischem Zwang gehandelt habe, der von Jesus selbst ausgegangen sei.

Max Brod gibt der Judas-Figur und ihrem ratselhaften «Verrat» eine
noch weit tiefere Deutung. Fiir ihn ist Judas, der zunichst unter dem
griechischen Namen Jason auftritt, ein judischer Assimilant der Antike.
Zerfressen von jenem «jiidischen SelbsthaB», den der tragische Theodor
Lessing klassisch dargestellt hat, lebt er in Agypten und verheimlicht sein
Judentum und seine palistinensische Herkunft vor seinen hellenistischen
Freunden. Des Jason-Judas Selbsthal3 fiihrt zum Menschenha3 schlechthin
und treibt ihn in die Arme von Mysterienkulten, die in mihilistischer Welt-
verneinung auf die Auflésung der Menschheit hinzielen. Max Brod nahm hier
gewisse religionsgeschichtliche Verschiebungen vor und schildert meisterhaft
Kulte, die eigentlich der Ara des Erz-Ketzers Marcion angehérten, also der
frithchristlichen Gnosis. In Schlangenanbetung und widerlicher Sperma-
Vergeudung huldigen diese Feinde des Menschengeschlechtes dem Unter-
gang. Zu diesem Jason-Judas dringt die Kunde von dem Auftreten des
gallildischen Wanderpredigers, und in gewissen weltverneinenden Worten
Jesu glaubt er einen Bundesgenossen gefunden zu haben und reist zu ihm
an den «taubengrauen See» von Tiberias.

Fiir eine Weile ist jener Jason-Judas hingerissen von der charismatischen
Personlichkeit des Gallilders, aber dann miissen sie sich doch notwendig
entzweien. Soweit bei Jesus Weltverneinung anklingt, entspringt sie einer
verbrennenden Liebe, bei Jason-Judas aber ist sie Ausflull eines abgriindigen
Hasses. So wendet sich der dunkle Junger wieder von seinem Meister ab.
Diese Wendung benutzt der schlaue Tuscus, ein romischer Geheimagent,
dazu, die Version auszusprengen, Jesus sei von seinem eigenen Jiinger ver-
raten worden, wobei das «traditionelle Motiv» der 30 Silberlinge (Secharia X1,
12) geschickt mit in Umlauf gesetzt wird. Jason-Judas erkennt, da3 er den
Makel dieser Propaganda-Liige nicht mehr von sich abstreifen kann, und
wird so in den Tod getrieben. Eine kiithne, dichterische Umdeutung der noch
immer ritselhaften Gestalt des ¢negativen Zeugen» im Evangelium.

In dreifacher Sicht wird Jesus dargestellt: wir sehen ihn mit den Augen
des Griechen Meleagros, des «guten Jungen», der sich schlieBlich, ein antiker
‘Wingate, der judischen Widerstandsbewegung anschlieBt. Wir sehen ihn

65



mit den triaumerischen Augen der blutenzarten Schoschana, die iber den
Kreuzestod des geliebten Stiefbruders wahnsinnig wird, und endlich wird
der griibelnde Blick des Jason-Judas auf die tberirdisch aufleuchtende.
Gestalt des unfabaren Nazareners gelenkt.

Eine Fiille von Randfiguren gruppieren sich um die tragenden Gestalten.
Vor allem ist hier der liacherliche Schwichling Pilatus zu nennen, der glaubt,
durch seine lateinischen Nachdichtungen griechischer Lyriker einen Hauch
Unsterblichkeit zu ergattern, und nicht ahnt, daf er durch den ProzeB
gegen den gallildischen Rebellen ins . . . Credo eingehen wird.

Brods Jesus-Roman ist nicht nur ein judisches Buch, er ist vor allem
auch ein israelisches Buch: die Landschaft Paldstinas ist hier aus der intimen
Kenntnis der Felsen und Seen, der Stidte und des Himmels iiber Jerusalem
und dem Galil gezeichnet und gibt dem ganzen Buch einen Hauch erlebter
Unmittelbarkeit. Und weiter: ein Autor wie Max Brod, der den Aufstand
des judischen Paléstinas gegen die britische Mandatsmacht im Lande mit-
erlebt hat, konnte gar nicht anders, als in den Rémern die Vorldufer der
Kolonial-Englénder sehen und in den Zeloten der jidischen Antike die
Ahnen der hebriischen Untergrundkémpfer von gestern. So wird die Ge-
schichte hier allenthalben transparent, und wir erleben sie nicht als klassisches
Altertum, sondern als jiingste, miterlittene Vergangenheit.

Ein groBer dichterischer Wurf, eine jidische Deutung des Evangeliums,
und eine echte Verlebendigung zweitausendjihriger Vergangenheit sind
Max Brod gelungen.

Der Dichter fiigt seinem Werke ein Nachwort an, das den dichterischen
Wahrheitsbegriff vom historischen in klarer Weise abgrenzt. Gerade Max
Brod, der groBe Erneuerer des historischen Romans, dem wir Spitzen-
leistungen dieser Literaturgattung zu verdanken haben — Tycho Brahe,
Reubeni, Galilei — ist, wie kein anderer, ermichtigt, die Problematik von
«Dichtung und Wahrheit» im historisch-kiinstlerischen Raum darzulegen.

Mit einem Friedenswunsch fiir alle, die «guten Willens in der Seele» sind,
schliet dieses Werk, das dazu berufen ist, eine Briicke zu schlagen zwischen
Judentum und Christentum, zwischen dem Volke Jesu und seiner Welt-
gemeinde und zwischen dem Aon einer Weltwende vor 2000 Jahren — zu
einer neuen Wende in unseren Tagen.

Jerusalem Schalom Ben-Chorin

OrT0 VON HARLING : Um Zions willen. Ein Leben im Dienst des Evangeliums
unter Israel. Freimund-Verlag, Neudettelsau 1952. S. 72.

Nachdem vor Jahren in dieser Zeitschrift (Bd. 2, 1946) zum 80. Geburts-
tag des greisen Verfassers ein Aufsatz erschien, ist es uns eine besondere
Freude, heute auf diese neuliche Schrift Harlings hinzuweisen. In einer
auBerordentlich feinen und sympathischen Weise schildert er seine Lebens-
arbeit, die ganz dem christlichen Missionsdienst unter den Juden gewidmet-

56



war. Erst Missionar in Ruménien im Auftrag der Norwegischen Judenmission.
hat Harling 1903 die Leitung des von Delitzsch begriindeten Institutum
Judaicum in Leipzig, das sich die Ausbildung von Judenmissionaren zur
Aufgabe gemacht hatte, iibernommen. In dieser Stellung diente er bis zum
Jahre 1935. Die Schrift ist nicht nur interessant als Lebensbild, sondern
darf als wichtiger Beitrag zur Geschichte der Judenmission in der ersten
Halfte unseres Jahrhunderts angesprochen werden.

Ziirich Robert Brunner

Fritz BammeL: Das heilige Mahl im Glauben der Vélker. Bertelsmann-
Giitersloh, 1950, 199 S.

Grore WALTHER: Jesus, das Passalamm des neuen Bundes. Bertelsmann-
Giitersloh, 1950, 100 S.

Bo ReickE: Diakonie, Festfreude und Zelos in Verbindung mit der altchrist-
lichen Agapenfeier. Uppsala Universitets Arsskrift 1951, 5, 444 S.

Von drei verschiedenen Seiten wird hier ein Zugang zum heiligen Abend-
mahl versucht. Bammel zieht die Linien zur allgemeinen Religionsgeschichte.
Walther erblickt den Zentralgedanken des Herrenmahles in der Bindung an
die Passafeier. Reicke legt eine liturgiegeschichtliche Untersuchung iiber die
Verbindung zwischen Liebesmahl und Diakonie vor.

Bammel ordnet die ausgedehnten religionsgeschichtlichen Phiénomene der
Beziehungen zwischen Kultmahl und menschlicher Existenz in verschiedenen
Typen, wobei eine beigelegte Tabelle den Uberblick erleichtert. Die sakra-
mentalen Mahlzeiten erméglichen und stéirken die vitale Existenz des ein-
zelnen Menschen (Lebensunterhalt, Fortpflanzung, Sicherheit vor der Gott-
heit usw.). Aber auch die Gemeinschaft (Stamm, Sippe usw.), sowie die
seelisch-geistige Existenz, ja auch das Weiterleben nach dem Tode sind
positive Auswirkungen dieser Mahlzeiten. Dagegen sind aber auch ' die
negativen Beziehungen, die sich in Gottesurteil, Rache u. a. erweisen, fest-
zustellen. Durch alle Religionen hindurch geht das Gemeinsame, daB die
sakramentale Feier mit der menschlichen Existenz verbunden ist, ferner, da
uberall der Gemeinschaftsgedanke zum Ausdruck kommt. Hinsichtlich der
Unterschiede zieht Bammel eine aufsteigende Linie von den noch nicht
ethischen Religionen, deren Anliegen sich vor allem auf die Erhaltung des
duflerlichen Lebens beschrinkt, bis hin zu den Erléserreligionen, wo das
heilige Mahl Anteil am Erléser und damit am ewigen Leben gibt.

Die wertvolle Materialsammlung stellt auch das christliche Abendmahl
in diese religionsgeschichtlichen Analogien hinein und gibt von da manche
wichtige Einzelerkenntnis. Aber ob die Frage der Wahrheit des christlichen
Abendmahles, die der Verfasser bewuBit nicht zur Diskussion stellen will,
nicht gerade auf das ganze aufgebrachte Material ein neues Licht werfen
und auch das ganze Schema der Typologie in Frage stellen wiirde? Das ist

b7



das Bedenken, das wir einer Arbeit gegeniiber stellen, die von der allgemeinen
Religionsgeschichte her eine Hilfe in die heutige Abendmahlsfragen zu brin-
gen beansprucht. : :

Nach Inhalt und Methode geht Walther von der entgegengesetzten Seite
an seine Aufgabe heran. Aus dem MessiasbewuBltsein Jesu heraus postuliert
er, daf Jesus, der sich zugleich auf Grund der at.lichen Schriften zum Opfer-
tode bestimmt sah, notwendigerweise zur Frage gefithrt wurde: «Welchem
Opfertiere werde ich in meinem Tode am meisten gleichen?» (S. 13f.). Der
Blick auf das AT, aber auch die Macht der Stunde filhrten dazu, daB sich
Jesus am Griindonnerstag als das Passalamm présentierte. Der Parallelismus
zwischen dem Passalamm und Jesu Schicksal (in den Tod gegeben, Blut flieBt
zur Schonung, dient als Schutzzeichen, S. 41) dringte sich zu stark auf. So
kommt Walther zum Ergebnis, daB der Gedanke an das neue Passalamm,
unter Ausschlufl etwa der eschatologischen Linie, als der Mittelpunkt des
Herrenmahles anzusehen ist (S. 48).

So sehr m. E. das Anliegen dieses Buches, die Bedeutung des Passa-
lammes fiir die Ausgestaltung des Abendmahles hervorzuheben, wichtig ist,
so scheint mir doch der Weg, auf dem die Resultate gefunden werden,
gefihrlich zu sein. Einmal wird in allzu vereinfachender Weise den einzelnen
Aussagen der Evangelien eine zu groBe historische Glaubwiirdigkeit zuer-
kannt. Wenn wir auf diesem Wege weiterfahren wiirden, kimen wir wieder
zum alten erledigten Versuche, aus den Quellen ein sog. «Leben Jesu» zu
konstruieren, vgl. etwa die unbekiimmerten Riickschliisse auf das Leben
Jesu, S. 11, 13, 33 u. a. Damit hiingt das andere Vorgehen zusammen, aus
exegetischen Erhebungen auf schmaler Basis heraus zu postulieren, wie
Jesus geurteilt und gedacht haben miisse (vgl. die postulierende Methode
S. 13; «die Macht der Stunde», S. 38; das Passalamm «muBte» zum Vergleich
herausfordern, S. 39; die Stunde «erforderte» etwas, das dem Leibe des
Passalammes gleich zerteilt und gegessen werden konnte, S.43; weil nur
vom Passalamm her der Parallelismus von Brot und Wein begriindet ist,
darum «muB» der Leib gegessen werden, S. 46). Eine sich mehr an den Text
haltende Exegese hitte erst recht zur Bedeutung der Passafeier fiir das
Abendmahl gefiihrt, allerdings nicht in dem Sinne, da8 hier der ausschlieB-
liche Zentralgedanke vorhanden sei, sondern in Verbindung mit dem Bun-
desgedanken (Jer. 31, Ex. 24 u. a.), der endzeitlichen Hoffnung und vor
allem dem Gottesknecht von Jes. 53. Der Blick auf das Passalamm wird
nicht schon bei den Synoptikern, sondern erst bei Johannes zum beherr-
schenden Faktor!

Vom gewonnenen Ergebnis aus ordnen sich fiir Walther die weiteren
Fragen um das Abendmahl. Das letzte Mahl Jesu ist ein bewuBtes Ineinander
von alter und neuer Passafeier, S. 49ff.; das Brotbrechen als Gemeindefeier
und das eigentliche Herrenmahl sind zu unterscheiden, S. 60ff.; die helle-
nistischen Mahlfeiern sind fiir das Versténdnis der Eucharistie belanglos,
S. 66ff.; die paulinische Lehre steht nahe bei derjenigen Jesu, S. 77ff.; das

58



Abendmahl hat seine symbolische Seite, daneben aber bietet es die Real-
priisenz Christi, S. 86ff. So sehr wir bei all diesen Fragen den Ausgangspunkt
‘Walthers im Auge zu behalten haben, so wirken seine Ausfithrungen doch
wieder anregend. ‘

Das bedeutendste der drei Biicher, nicht nur an Umfang, sondern auch
nach dem Inhalt, ist ohne Zweifel die Untersuchung von Bo Reicke. Hier
wird ein ausgedehntes Material iiber den Zusammenhang zwischen Liebes-
mahl und Armenfiirsorge ausgebreitet und sorgféltig verarbeitet. Im Gegen-
satz zu Lietzmanns «Messe und Herrnmahl» und Wetters «Das christliche
Mysterium» geht Reicke von den Texten des Neuen Testamentes aus, um
von hier aus bis zu den Kirchenvitern vorzustoBen.

Der erste Teil zeigt, wie die Diakonie von Anfang an mit dem Abendmahl
verbunden war und auch trotz einzelner loslésender Kriifte immer damit,
verbunden blieb. Als ilteste Belege fiir diese Einheit sind nicht nur die
Speisung der 5000 durch Jesus, die Abendmahlsrede Luk. 22,24ff. und
Joh. 13, sondern vor allem auch Apg. 2,42 zu nennen, wo die «koinonia»
mit der Lehre, dem Brotbrechen und dem Gebet zusammen genannt wird.
Auch wenn wir dem Vorschlag Reickes, dieses Wort nicht als «Gemeinschaft
an den Giitern», sondern als «Giiterausteilung» zu verstehen, nicht zustim-
men koénnen, so wird die Verbundenheit der Eucharistie mit der Armen-
fiirsorge doch deutlich. Trotzdem nach Apg. 6 die eigentliche Diakonie vom
gottesdienstlichen Handeln organisatorisch abgetrennt wurde, ist die Ver-
bindung nicht nur in den paulinischen Gemeinden (1. Kor. 11!), sondern
auch in der spéteren Kirche sehr lebendig geblieben. An dieser groflen Linie
#ndern auch gewisse spitere Sonderformen, wie die Verwendung der dar-
gebrachten Gaben fiir den Unterhalt der Priester statt der Armen, die
«Privatagapen», bei denen ein Reicher in eucharistieihnlicher Form die
Armen und Witwen zu Gaste lud, die Gedéchtnisfeiern fiir Verstorbene und
die Abschiedsmahlzeiten mit den zum Tode geweihten Mértyrern nicht viel
(Kap. IV—VI). Das VII. Kapitel stellt die Frage, wo diese organische Ver-
bindung zwischen Herrnmahl und Diakonie begrindet sei. Die Antwort
liegt im geschichtlichen Zusammenhang mit dem Alten Testament. Dort ist
die Festfreude, zu welcher die Austeilung von Brot und Trank an das
gesamte Volk gehort, also die «Diakonie» ein integrierender Bestandteil der
Bundesmahlzeiten und Jahresfeste.

Mit der sog. nordischen Schule sieht Reicke in der alttestamentlichen
Festideologie den Keim zur Eschatologie. Der damit verbundenen Proble-
matik geht nun der zweite Teil nach. Die in den Festen zum Ausdruck kom-
mende Erlésungshoffnung konnte nimlich in doppelter Weise aufgefat
werden, einmal im rein materialistischen Sinne bis hin zum judaistisch-
politischen Zionismus, der die diesseitige Herstellung des Reiches Israels
erhoffte, dann aber auch im spiritualistischen Sinne als Hoffnung auf eine
zukiinftige unpolitische, iibersinnliche transzendentale Erlosung (S. 188).
Die neutestamentliche Festfreude, deren causa efficiens wohl die Auf-

59



erstehung Christi ist, die aber doch als causa substantialis die at.liche Fest-
ideologie hat (S. 224ff.), steht nun in Gefahr, in hedonistisch-materialistischer
Weise zu einem Trinkgelage verfilscht zu werden. Als Gegengewicht zu
solchen Entgleisungen haben die ersten Christen nun eben die Diakonie
betont.

Damit ist das Thema des dritten Teiles aufgerollt, der vor allem die
nt.lichen Briefe auf diese Frontstellung hin abhért. Die Uberschrift «Zelos
und Agitation» deutet an, dal es gilt, die echte Festfreude des Abendmahles
von einer sich in mafBllosen Zechereien duBBernden Opposition zur bestehenden
Gesellschaftsordnung abzugrenzen. Eine Schliisselstellung nimmt hier 1. Kor.
11 ein. Das «unordentliche Wesen» bei den korinthischen Feiern geht nicht
einfach auf die heidnischen Gétzenfeste zuriick. Die Ungeduld derer, die,
ohne zu warten, sich auf die Speisen stiirzen (V. 21.33), ist auf die Judaisten
zuruckzufiihren, welche ihr besonderes Passa feiern wollen, bevor die rituell
Unreinen kommen! (268ff.). In ihrer materialistisch-eschatologischen Fest-
freude verbinden sich gnostische Schwirmerei und judaistische Gesellschafts-
verachtung. Demgegeniiber betont der paulinische Abendmahlsbericht die
«anamnesis» an den Tod Jesu, welche in der Art des hellenistischen Toten-
kultes zu verstehen ist. Reicke nimmt hier sogar an, dal Jesus selbst bei
seinen Einsetzungsworten an spatjiudische Totenkulte gedacht habe. Es ist
hier sehr verwunderlich, daB Reicke, der doch sonst die Beziehung zum
Alten Testament so klar sieht, das «Gedédchtnis» an die Erlésungstat Gottes
beim Passa (vgl. 2. Mose 12,14 u. a.) ganz beiseite stellt (S. 257ff.). — Die
Briefe des Jakobus und des Petrus wehren sich gegen die indirekten KEin-
flisse des weitverbreiteten Vereinswesens auf die Gestaltung des Abend-
mahles. Ein interessanter Exkurs macht sichtbar, wie sich in den «thiasoi»
soziale und gesellschaftliche Opposition, aber auch politische Strebereien
breit machen, so daB begreiflicherweise das obrigkeitliche Miltrauen wach
werden muBte, wenn die geheimen Zusammenkiinfte der Christen unter
diesem Vorzeichen bekannt wurden!

Durch kiihne Aufstellung neuer Thesen und deren ausfiihrliche Begriin-
dung hat Bo Reicke der nt.lichen Wissenschaft, aber auch der Liturgie-
geschichte ganz neue Impulse verliehen. Vor allem aber hat er eine Liicke-
gefiillt, indem er einmal konsequent das enge Ineinander von Kultus und
Liebestétigkeit untersucht hat. Es tut seiner Leistung aber keinen Abbruch,
wenn am Schluf3 noch ein grundsitzliches Bedenken angemeldet wird. Wenn
die enge Verbindung zwischen Diakonie und Abendmahl ihre historische
Begriindung imn Alten Testament findet, so ist dies sicher richtig, aber doch
nur einseitig gesehen. Letztlich ist nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes.
diese Verbindung eben auch nach ihrer Substanz in der Person Jesu begriin-
det, welcher der Bruder der Schwachen und Armen wurde. Das ist der Grund,
weshalb die Gemeinde, die sich mit ihm verbunden weil}, auch den Armen
in das Herrnmahl mit einschlieBt. In diesem Zusammenhang wiren auch
Jjene Stellen heranzuziehen, an welchen Jesus sich als der Menschensohn.

60



it seinen geringen Briidern identifiziert (Matth. 25,31ff.) oder wo er als
der kollektive neue Adam verstanden wird (R6. 5,12f.). Von hier aus wiirde
auch das relative Recht einer «materialistischen» christlichen Hoffnung
sichtbar, die davon weil}, daB Gottes Wege in der Leiblichkeit enden!

Fehraltorf Christian Maurer

MARTIN NOTH: Geschichie Israels. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen 1950,
395 S. '

Ein hervorragender Kenner des Alten Testamentes und seiner orien-
talischen Umwelt schreibt hier die Geschichte des Abrahamsvolkes in der
Zeit von ca. 1200 a. Chr. bis ca. 100 a. Chr. als die Geschichte Israels, will
sagen eines Stdmmebundes, der vorwiegend sakralen Zwecken dient.

In §1 bestimmt er den Gegenstand seiner Darstellung. § 2 schildert
«Das Land Israels». § 3 stellt «Die geschichtliche Lage um 1200 a. Chr.» dar.
In § 4 endlich werden «Die Quellen der Geschichte Israels» aufgezeigt. Diesen
einleitenden Abschnitten 1a8t der Verfasser die Darstellung des Geschichts-
verlaufes folgen, den er in vier Teile aufgeteilt hat. Zunéchst wird die «Ent-
stehung der israelitischen Stdamme» beschrieben unter Einschlu3 ihrer beson-
deren Traditionen. Es folgt als zweiter Teil eine Darstellung iiber «Das
Leben des alten Israel in der palidstinisch-syrischen Welt», tiber «Die Selbst-
behauptung der Stamme im Kulturlande»; der «Ubergang zur politischen
Machtentfaltung» unter Saul, David und Salomo wird geschildert, und end-
lich noch: «Das Nebeneinander der Kleinstaaten Juda und Israel». Der
dritte Teil fuhrt unter dem Titel: «Israel unter der Herrschaft orientalischer
GroBmichte» weiter bis in die Zeit um ca. 200 a. Chr. Der vierte Teil behan-
delt «Die makkabédische Erhebung» und «Die Erneuerung des Konigtums»
wie auch «Die rémische Zeit». Diese Epoche ist nach dem Verfasser diejenige
des Niederganges und Zerfalles Israels.

Eine ungemein reiche Fiille an Stoff wird in dieser Geschichtsschau ver-
arbeitet und mit souveranem Zugriff geordnet. Von besonderem Interesse
ist der Einsatz dieser Darstellung. M. Noth geht von der Auffassung aus,
daf3 der Historiker sich erst mit der Zeit der Landnahme Israels in Paléstina
auf historisch gesichertemm Boden befinde. Er 148t daher seine Geschichte
Israels nicht mit den Patriarchen beginnen, sondern mit der Zeit, wo die
12 Stamme im Heiligen Lande sich seBhaft machten. Die Patriarchen-
erzahlungen empfangen ihre Wirdigung als Traditionsgut uiber eine frithere
«ungeschichtliche» Zeit dieser Stamme, dem dann freilich nicht aller histo-
rischer Wert abgesprochen wird.

Dal der Verfasser mit diesem Einsatz ungeteilten Beifall findet, ist von
vorneherein nicht zu erwarten. Es liegt in der Natur der Sache, daB3 die
Frage, wo die Grenze liegt zwischen Geschichtlichem und Vorgeschichtlichem,
nie zu Ruhe kommen kann, und daB diese Grenze auch fortwahrend in
Bewegung ist, solange es eine Geschichtsforschung gibt. Die Darstellung

61



Noths hat aber dariiber hinaus ihre besondere Problematik. Sie liegt im
Gegenstand der Darstellung selber.

Die Geschichte des Abrahamsvolkesim genannten Zeitraum als Geschichte
Israels zu konzipieren, ist ohne Zweifel ein interessanter Versuch. Vor allem
1léaBt derselbe wie das vorliegende Buch zeigt, etwas sichtbar werden von der
Einzigartigkeit und Einmaligkeit der Geschichte dieses Volkes bei all ihrer
Verflochtenheit mit der Geschichte der Vélker seiner Umwelt. Es erhebt
sich aber dagegen die grundsétzliche Frage, ob das, was mit Israel gemeint
ist — es geht ja dabei, wie der Verfasser sehr wohl weil, letztlich um ein
Ubergeschichtliches —, iiberhaupt zu einer Zeit so in die Geschichte einge-
gangen ist, daB es geschichtlich erfaBt und dargestellt werden kann. Das
gilt in besonderer Weise fiir die Zeit, in der M. Noth seine Geschichte Israels
anheben liBt und gilt erst recht wieder fiir die Zeit, die er als die Epoche
des Zerfalles und Unterganges derselben betrachten méchte. Ist die Ge-
schichte Israels im ersten vorchristlichen Jahrhundert wirklich zu Ende?
Oder geht sie vielleicht weiter in der Geschichte der Juden, méglicherweise
mit nicht geringerer historischer Evidenz als in dem Jahrtausend vorher,
mit dem sich die Darstellung des vorliegenden Buches befaf3t?

Es gehort neben der umfassenden sachlichen Orientierung zu den beson-
deren Vorziigen der Darstellung Martin Noths, daB er diese Fragen selber
empfindet und fortwihrend darauf Antwort zu geben sucht.

Ziirich Robert Brunner

MISZELLE

ELIA BEI ZWINGLI

Georg Molin schreibt in dem Teil seines lehrreichen und eindrucksvollen
Aufsatzes iiber Eliahu, der die Nachwirkung des Propheten skizziert: «Die
evangelische Kirche hat sich mit Elias wenig, fast zu wenig befaBt. Vergeb-
lich sucht man reformatorische Schriften nach seinem Namen durch. Bei
Calvin wird er kaum erwihnt; bei Zwingli gar nicht, bei Luther selten».
(Judaica, 8. Jahrg., S. 90f.) Dieser Satz bedarf, was Zwingli betrifft, einer
Erginzung. Zwingli erwihnt den Propheten mehrfach, freilich meistens nur
kurz, aber einige Male in zentralen Stiicken, némlich solchen, in denen es
ihm um die Beurteilung des Auftrages der Reformationsbewegung und des
Wesens der Gegnerschaft gegen dieselbe geht. Fiir ihn ist das evangelische

62



	Rezensionen

