
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Romano Guardini : Verantwortung. Gedanken zur Jüdischen Frage. Eine
Universitätsrede. Hochland-Bücherei. Kösel-Verlag, München 1952.
DM 2.—.

Es handelt sich hier um den Sonderdruck einer Rede, die vor der Tübinger
Studentenschaft gehalten und hernach in der katholischen Zeitschrift
«Hochland» abgedruckt wurde.

Ausgehend von einer hohen Auffassung von der Sendung der Universität
legt der Verfasser eine Besinnung über die Bedeutung des im Namen des
deutschen Volkes an den Juden begangenen Verbrechens vor. Diese Besinnimg

erweitert sich zu einer geistvollen Durchleuchtung des Verhältnisses
von Staat und Individuum. Der Gedanke der Kollektivschuld wird
abgelehnt. An seine Stelle tritt die Lehre von der Kollektiv-Verantwortung.

Die Schrift ist nach Form und Inhalt für eine akademisch gebildete
Leserschaft bestimmt.

Zürich Robert Brunner

Bruno Blau: Das Ausnahmerecht für die Juden in den europäischen Län¬
dern 1933—1945. I. Teil. New York 1952. Printed by William Kober,
270 Lafayette Street, New York 12, N. Y., USA.

Der Verfasser hat sich die Aufgabe gestellt, sämtliche Gesetze und
Verordnungen, die im Deutschen Reich vom 30. Januar 1933 bis Ende 1944
erschienen sind und die diskriminierende Bestimmungen gegen die Juden
enthalten, zu sammeln. Im I. Teil dieses Quellenwerkes, der nun vorliegt in
einem Sonderband, wird die Gesetzgebung im Deutschen Reich, wie es am
1. Januar 1937 bestand, berücksichtigt. Ein II. Teil wird die antijüdische
Gesetzgebung in den von den Deutschen in den nachfolgenden Jahren
unterworfenen Ländern enthalten. Das Sammelwerk will vor allem den Historikern

dienen.

Zürich Robert Brunner

Max Brod : Der Meister. C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh.

In seinem grundlegenden Werke über die griechische Pistis und die
hebräische Emuna «Zwei Glaubensweisen» (Zürich 1950, Manesse-Verlag),
schreibt Martin Buber im Vorwort:

«Jesus habe ich von Jugend auf als meinen großen Bruder empfunden...
Gewisser als je ist es mir, daß ihm ein großer Platz in der Glaubensgeschichte
Jisraels zukommt und daß dieser Platz durch keine der üblichen Kategorien
umschrieben werden kann. »

53



Mit diesen Bekenntnis-Sätzen umschreibt Buber einen Tatbestand, der
typisch ist für ein neues jüdisches Verhältnis zur Gestalt Jesu. Langsam
fallen die Scheidewände, die die christliche Kirche zwischen dem jüdischen
Volke und seinem großen tragischen Sohn, Jesus von Nazareth, errichtet hat.
Durch das Palimpsest des kirchlichen Christus hindurch werden die Züge
des großen Juden von Nazareth den späten jüdischen Generationen als
brüderliches Antlitz sichtbar. LeoBaeck deutete das «Evangelium als Zeugnis
der jüdischen Glaübensgeschiehte» und Joseph Klausner stellte in seinem
berühmten hebräischen Werk «Jesus von Nazareth», Jesus in die gewaltige
Sukzession der jüdischen Überlieferung. Der hebräische Dichter A. Kabak
gab in seinem zweibändigen Jesus-Roman «Bemischol Hazar» eine Darstellung

des nazarenischen Gottsuchers aus tiefer jüdischer Gläubigkeit heraus
und der assimilierte Jude Emil Ludwig fand in seinem Buche «Der Menschensohn»

über Jesus zurück zu seinem eigenen Volke. Problematischer bleibt
für uns der Versuch Schalom Aschs, der in seinem weit verbreiteten Roman
«Der Nazarener» vielleicht die Grenze jüdischer Erfassung der Jesus-Gestalt
stellenweise überschritt und sich allzusehr dem dogmatischen Christus der
Kirche näherte. Aber alle diese Versuche laufen hinaus auf eine Heimholung
Jesu in das jüdische Volk, eine Tatsache, auf die der schwedische Theologe
Ooesta Lindeskog in seiner umfassenden Arbeit «Die Jesusfrage im neuzeitlichen

Judentum» (Uppsala 1938) nachdrückliehst hingewiesen hat.
Zu der heute schon stattlichen Reihe von bewußt jüdischen Büchern über

Jesus von Nazareth tritt nun der große historische Roman des Dichters und
Philosophen Max Brod «Der Meister». Max Brod sieht in Jesus eine
zentrale Gestalt, die zum Aufstand der Juden gegen Rom führte ; diese politische
Sicht Jesu rückt Brods Deutung in die Nähe von R. Eisler, dem jüdischen
Jesus-Forscher, dessen großes Werk «Jesus Basileus» heute schon halb
vergessen ist. Gewiß kann man der Gestalt Jesu nicht gerecht werden, wenn
man sie nur im Lichte der Widerstandsbewegung gegen Rom sieht, und
Brod empfindet auch immer wieder, daß die Jesus-Gestalt so reich an
Widersprüchen und so überaus komplex ist, daß jede einseitige Beleuchtung zur
Verzerrung führen müßte.

Deshalb wird hier der erzählerische Kunstgriff angewendet, Jesus
niemals direkt, sondern immer nur indirekt zu schildern. Er wird gesehen mit
den erstaunten Augen des Griechen Meleagros, der die Hauptfigur des Romans
ist, und wiederum mit dem liebend-bewundernden Blick der Stiefschwester
Jesu, der rührenden Schoschana, die als eine Art hebräischer Ophelia zu
Max Brods schönsten Frauengestalten gehört. Und endlich sehen wir den
«Meister» mit dem verzehrend-düsteren Blick des dunklen Jüngers, Judas,
der die interessanteste Gestalt des Romans sein dürfte.

Die Judas-Gestalt war ja ebenfalls in den letzten Jahrzehnten den
mannigfachsten Deutungen ausgesetzt. Schon der Sozialist Kautsky hat in
seinem «Ursprung des Christentums», vor über 50 Jahren, darauf
hingewiesen, daß Judas eigentlich nichts zu verraten hatte. Wenn er den Aufent-

54



lialtsort Jesu den sadduzäisch-pharisäischen Behörden «für 30 Silberlinge»
angezeigt habe, so sei dies ebenso gewesen, wie wenn ein Spitzel der Polizei
die Adresse des Sozialisten Bebel hätte «verraten» wollen, eine Adresse,
die doch im Adreßbuch stand.

Daß der «Verrat» des Judas also nicht einfach die Tat eines Provokateurs
und Abtrünnigen war, hat man seit langem erkannt. Die griechisch-orthodoxe
Kirche machte Judas zu einem Heiligen, der durch seine Opfertat die Passion
auslöste, welche die Erlösung der Welt herbeiführen sollte. Der Antroposoph
Rudolf Steiner erkannte in Judas eine Wiederverkörperung des Juda Makkabi,
also des messianischen Aktivisten, und der germanische Mystiker Hans
Blüher erklärte in seiner «Aristie des Jesus von Nazareth», daß Judas unter
hypnotischem Zwang gehandelt habe, der von Jesus selbst ausgegangen sei.

Max Brod gibt der Judas-Figur und ihrem rätselhaften «Verrat» eine
noch weit tiefere Deutung. Für ihn ist Judas, der zunächst unter dem
griechischen Namen Jason auftritt, ein jüdischer Assimilant der Antike.
Zerfressen von jenem «jüdischen Selbsthaß», den der tragische Theodor
Lessing klassisch dargestellt hat, lebt er in Ägypten und verheimlicht sein
Judentum und seine palästinensische Herkunft vor seinen hellenistischen
Freunden. Des Jason-Judas Selbsthaß führt zum Menschenhaß schlechthin
und treibt ihn in die Arme von Mysterienkulten, die in nihilistischer
Weltverneinung auf die Auflösimg der Menschheit hinzielen. Max Brod nahm hier
gewisse religionsgeschichtliche Verschiebungen vor und schildert meisterhaft
Kulte, die eigentlich der Ära des Erz-Ketzers Mareion angehörten, also der
frühchristlichen Gnosis. In Schlangenanbetung und widerlicher Sperma-
Vergeudung huldigen diese Feinde des Menschengeschlechtes dem Untergang.

Zu diesem Jason-Judas dringt die Kunde von dem Auftreten des

galliläischen Wanderpredigers, und in gewissen weltverneinenden Worten
Jesu glaubt er einen Bundesgenossen gefunden zu haben und reist zu ihm
an den «taubengrauen See» von Tiberias.

Für eine Weile ist jener Jason-Judas hingerissen von der charismatischen
Persönlichkeit des Galliläers, aber dann müssen sie sich doch notwendig
entzweien. Soweit bei Jesus Weltverneinung anklingt, entspringt sie einer
verbrennenden Liebe, bei Jason-Judas aber ist sie Ausfluß eines abgründigen
Hasses. So wendet sich der dunkle Jünger wieder von seinem Meister ab.
Diese Wendimg benutzt der schlaue Tuscus, ein römischer Geheimagent,
dazu, die Version auszusprengen, Jesus sei von seinem eigenen Jünger
verraten worden, wobei das «traditionelle Motiv» der 30 Silberlinge (SechariaXI,
12) geschickt mit in Umlauf gesetzt wird. Jason-Judas erkennt, daß er den
Makel dieser Propaganda-Lüge nicht mehr von sich abstreifen kann, und
wird so in den Tod getrieben. Eine kühne, dichterische Umdeutung der noch
immer rätselhaften Gestalt des «negativen Zeugen» im Evangelium.

In dreifacher Sicht wird Jesus dargestellt: wir sehen ihn mit den Augen
des Griechen Meleagros, des «guten Jungen», der sich schließlich, ein antiker
Wingate, der jüdischen Widerstandsbewegung ansehließt. Wir sehen ihn

55



mit den träumerischen Augen der blütenzarten Schoschana, die über den
Kreuzestod des geliebten Stiefbruders wahnsinnig wird, und endlich wird
der grübelnde Blick des Jason-Judas auf die überirdisch aufleuchtende
Gestalt des unfaßbaren Nazareners gelenkt.

Eine Fülle von Randfiguren gruppieren sich um die tragenden Gestalten.
Vor allem ist hier der lächerliche Schwächling Pilatus zu nennen, der glaubt,
durch seine lateinischen Nachdichtungen griechischer Lyriker einen Hauch
Unsterblichkeit zu ergattern, und nicht ahnt, daß er durch den Prozeß

gegen den galliläischen Rebellen ins Credo eingehen wird.
Brods Jesus-Roman ist nicht nur ein jüdisches Buch, er ist vor allem

auch ein israelisches Buch : die Landschaft Palästinas ist hier aus der intimen
Kenntnis der Felsen und Seen, der Städte und des Himmels über Jerusalem
und dem Galil gezeichnet und gibt dem ganzen Buch einen Hauch erlebter
Unmittelbarkeit. Und weiter: ein Autor wie Max Brod, der den Aufstand
des jüdischen Palästinas gegen die britische Mandatsmacht im Lande
miterlebt hat, konnte gar nicht anders, als in den Römern die Vorläufer der
Kolonial-Engländer sehen und in den Zeloten der jüdischen Antike die
Ahnen der hebräischen Untergrundkämpfer von gestern. So wird die
Geschichte hier allenthalben transparent, und wir erleben sie nicht als klassisches

Altertum, sondern als jüngste, miterlittene Vergangenheit.
Ein großer dichterischer Wurf, eine jüdische Deutung des Evangeliums,

und eine echte Verlebendigung zweitausendjähriger Vergangenheit sind
Max Brod gelungen.

Der Dichter fügt seinem Werke ein Nachwort an, das den dichterischen
Wahrheitsbegriff vom historischen in klarer Weise abgrenzt. Gerade Max
Brod, der große Erneuerer des historischen Romans, dem wir
Spitzenleistungen dieser Literaturgattung zu verdanken haben — Tycho Brahe,
Reubeni, Galilei — ist, wie kein anderer, ermächtigt, die Problematik von
«Dichtung und Wahrheit» im historisch-künstlerischen Raum darzulegen.

Mit einem Friedenswunsch für alle, die «guten Willens in der Seele» sind,
schließt dieses Werk, das dazu berufen ist, eine Brücke zu schlagen zwischen
Judentum und Christentum, zwischen dem Volke Jesu und seiner
Weltgemeinde und zwischen dem Äon einer Weltwende vor 2000 Jahren — zu
einer neuen Wende in unseren Tagen.

Jerusalem Schalom Ben-Chorin

Otto von Harmng : Um Zions willen. Ein Leben im Dienst des Evangelium»
unter Israel. Freimund-Verlag, Neudettelsau 1952. S. 72.

Nachdem vor Jahren in dieser Zeitschrift (Bd. 2, 1946) zum 80. Geburtstag

des greisen Verfassers ein Aufsatz erschien, ist es uns eine besondere
Freude, heute auf diese neuliche Schrift Harlings hinzuweisen. In einer
außerordentlich feinen und sympathischen Weise schildert er seine Lebensarbeit,

die ganz dem christlichen Missionsdienst unter den Juden gewidmet.

56



war. Erst Missionar in Rumänien im Auftrag der Norwegischen Judenmission
hat Harling 1903 die Leitung des von Delitzsch begründeten Institutum
Judaicum in Leipzig, das sich die Ausbildung von Judenmissionaren zur
Aufgabe gemacht hatte, übernommen. In dieser Stellung diente er bis zum
Jahre 1935. Die Schrift ist nicht nur interessant als Lebensbild, sondern
darf als wichtiger Beitrag zur Geschichte der Judenmission in der ersten
Hälfte unseres Jahrhunderts angesprochen werden.

Zürich Robert Brunner

Fbitz Bammel: Das heilige Mahl im Glauben der Völker. Bertelsmann-
Gütersloh, 1950, 199 S.

Geobg Waltheb: Jesus, das PassaJamm des neuen Bundes. Bertelsmann-
Gütersloh, 1950, 100 S.

Bo Reiche : Diakonie, Festfreude und Zelos in Verbindimg mit der altchrist¬
lichen Agapenfeier. Uppsala Universitets Arsskrift 1951, 5, 444 S.

Von drei verschiedenen Seiten wird hier ein Zugang zum heiligen Abendmahl

versucht. Bammel zieht die Linien zur allgemeinen Religionsgeschichte.
Walther erblickt den Zentralgedanken des Herrenmahles in der Bindung an
die Passafeier. Reieke legt eine liturgiegeschichtliehe Untersuchung über die
Verbindung zwischen Liebesmahl und Diakonie vor.

Bammel ordnet die ausgedehnten religionsgeschichtlichen Phänomene der
Beziehungen zwischen Kultmahl und menschlicher Existenz in verschiedenen
Typen, wobei eine beigelegte Tabelle den Überblick erleichtert. Die
sakramentalen Mahlzeiten ermöglichen und stärken die vitale Existenz des
einzelnen Menschen (Lebensunterhalt, Fortpflanzung, Sicherheit vor der Gottheit

usw.). Aber auch die Gemeinschaft (Stamm, Sippe usw.), sowie die
seelisch-geistige Existenz, ja auch das Weiterleben nach dem Tode sind
positive Auswirkungen dieser Mahlzeiten. Dagegen sind aber auch die
negativen Beziehungen, die sich in Gottesurteil, Rache u. a. erweisen,
festzustellen. Durch alle Religionen hindurch geht das Gemeinsame, daß die
sakramentale Feier mit der menschlichen Existenz verbunden ist, ferner, daß
überall der Gemeinschaftsgedanke zum Ausdruck kommt. Hinsichtlich der
Unterschiede zieht Bammel eine aufsteigende Linie von den noch nicht
ethischen Religionen, deren Anliegen sich vor allem auf die Erhaltung des
äußerlichen Lebens beschränkt, bis hin zu den Erlöserreligionen, wo das

heilige Mahl Anteil am Erlöser und damit am ewigen Leben gibt.
Die wertvolle Materialsammlung stellt auch das christliche Abendmahl

in diese religionsgeschichtlichen Analogien hinein und gibt von da manche
wichtige Einzelerkenntnis. Aber ob die Frage der Wahrheit des christlichen
Abendmahles, die der Verfasser bewußt nicht zur Diskussion stellen will,
nicht gerade auf das ganze aufgebrachte Material ein neues Licht werfen
lind auch das ganze Schema der Typologie in Frage stellen würde? Das ist

5T



das Bedenken, das wir einer Arbeit gegenüber stellen, die von der allgemeinen
Religionsgesehichte her eine Hilfe in die heutige Abendmahlsfragen zu bringen

beansprucht.
Nach Inhalt und Methode geht Walther von der entgegengesetzten Seite

an seine Aufgabe heran. Aus dem Messiasbewußtsein Jesu heraus postuliert
er, daß Jesus, der sich zugleich auf Grund der at.liehen Schriften zum Opfertode

bestimmt sah, notwendigerweise zur Frage geführt wurde : «Welchem
Opfertiere werde ich in meinem Tode am meisten gleichen?» (S. 13f.). Der
Blick auf das AT, aber auch die Macht der Stunde führten dazu, daß sich
Jesus am Gründonnerstag als das Passalamm präsentierte. Der Parallelismus
zwischen dem Passalamm und Jesu Schicksal (in den Tod gegeben, Blut fließt
zur Schonung, dient als Schutzzeichen, S. 41) drängte sich zu stark auf. So
kommt Walther zum Ergebnis, daß der Gedanke an das neue Passalamm,
unter Ausschluß etwa der esehatologischen Linie, als der Mittelpunkt des
Herrenmahles anzusehen ist (S. 48).

So sehr m. E. das Anliegen dieses Buches, die Bedeutung des Passa-
lammes für die Ausgestaltung des Abendmahles hervorzuheben, wichtig ist,
so scheint mir doch der Weg, auf dem die Resultate gefunden werden,
gefährlich zu sein. Einmal wird in allzu vereinfachender Weise den einzelnen
Aussagen der Evangelien eine zu große historische Glaubwürdigkeit
zuerkannt. Wenn wir auf diesem Wege weiterfahren würden, kämen wir wieder
zum alten erledigten Versuche, aus den Quellen ein sog. «Leben Jesu» zu
konstruieren, vgl. etwa die .unbekümmerten Rückschlüsse auf das Leben
Jesu, S. 11, 13, 33 u. a. Damit hängt das andere Vorgehen zusammen, aus
exegetischen Erhebungen auf schmaler Basis heraus zu postulieren, wie
Jesus geurteilt und gedacht haben müsse (vgl. die postulierende Methode
S. 13; «die Macht der Stunde», S. 38; das Passalamm «mußte» zum Vergleich
herausfordern, S. 39; die Stunde «erforderte» etwas, das dem Leibe des
Passalammes gleich zerteilt und gegessen werden konnte, S. 43; weil nur
vom Passalamm her der Parallelismus von Brot und Wein begründet ist,
darum «muß» der Leib gegessen werden, S. 46). Eine sich mehr an den Text
haltende Exegese hätte erst recht zur Bedeutung der Passafeier für das
Abendmahl geführt, allerdings nicht in dem Sinne, daß hier der ausschließliche

Zentralgedanke vorhanden sei, sondern in Verbindimg mit dem
Bundesgedanken (Jer. 31, Ex. 24 u. a.), der endzeitlichen Hoffnung und vor
allem dem Gottesknecht von Jes. 53. Der Blick auf das Passalamm wird
nicht schon bei den Synoptikern, sondern erst bei Johannes zum
beherrschenden Faktor!

Vom gewonnenen Ergebnis aus ordnen sich für Walther die weiteren
Fragen um das Abendmahl. Das letzte Mahl Jesu ist ein bewußtes Ineinander
von alter und neuer Passafeier, S. 49ff. ; das Brotbrechen als Gemeindefeier
und das eigentliche Herrenmahl sind zu unterscheiden, S. 60ff. ; die
hellenistischen Mahlfeiern sind für das Verständnis der Eucharistie belanglos,
S. 66ff.; die paulinische Lehre steht nahe bei derjenigen Jesu, S. 77ff. ; das

S8



Abendmahl hat seine symbolische Seite, daneben aber bietet es die Real-
präsenz Christi, S. 86ff. So sehr wir bei all diesen Fragen den Ausgangspunkt
Walthers im Auge zu behalten haben, so wirken seine Ausführungen doch
wieder anregend.

Das bedeutendste der drei Bücher, nicht nur an Umfang, sondern auch
nach dem Inhalt, ist ohne Zweifel die Untersuchung von Bo Reiche. Hier
wird ein ausgedehntes Material über den Zusammenhang zwischen Liebes-
mahl und Armenfürsorge ausgebreitet und sorgfältig verarbeitet. Im Gegensatz

zu Lietzmanns «Messe und Herrnmahl» und Wetters «Das christliche
Mysterium» geht Reicke von den Texten des Neuen Testamentes aus, um
von hier aus bis zu den Kirchenvätern vorzustoßen.

Der erste Teil zeigt, wie die Diakonie von Anfang an mit dem Abendmahl
verbunden war und auch trotz einzelner loslösender Kräfte immer damit
verbunden blieb. Als älteste Belege für diese Einheit sind nicht nur die
Speisung der 5000 durch Jesus, die Abendmahlsrede Luk. 22,24ff. und
Joh. 13, sondern vor allem auch Apg. 2, 42 zu nennen, wo die «koinonia»
mit der Lehre, dem Brotbrechen und dem Gebet zusammen genannt wird.
Auch wenn wir dem Vorschlag Reickes, dieses Wort nicht als «Gemeinschaft
an den Gütern», sondern als «Güterausteilung» zu verstehen, nicht zustimmen

können, so wird die Verbundenheit der Eucharistie mit der
Armenfürsorge doch deutlich. Trotzdem nach Apg. 6 die eigentliche Diakonie vom
gottesdienstliehen Handeln organisatorisch abgetrennt wurde, ist die
Verbindung nicht nur in den paulmischen Gemeinden (1. Kor. 11!), sondern
auch in der späteren Kirche sehr lebendig geblieben. An dieser großen Linie
ändern auch gewisse spätere Sonderformen, wie die Verwendung der
dargebrachten Gaben für den Unterhalt der Priester statt der Armen, die
-«Privatagapen», bei denen ein Reicher in eucharistieähnlicher Form die
Armen und Witwen zu Gaste lud, die Gedächtnisfeiern für Verstorbene und
-die Abschiedsmahlzeiten mit den zum Tode geweihten Märtyrern nicht viel
(Kap. IV—VI). Das VII. Kapitel stellt die Frage, wo diese organische
Verbindung zwischen Herrnmahl und Diakonie begründet sei. Die Antwort
liegt im geschichtlichen Zusammenhang mit dem Alten Testament. Dort ist
die Festfreude, zu welcher die Austeilung von Brot und Trank an das

gesamte Volk gehört, also die «Diakonie» ein integrierender Bestandteil der
Bundesmahlzeiten und Jahresfeste.

Mit der sog. nordischen Schule sieht Reicke in der alttestamentlichen
Festideologie den Keim zur Eschatologie. Der damit verbundenen Problematik

geht nun der zweite Teil nach. Die in den Festen zum Ausdruck
kommende Erlösimgshoffnung konnte nämlich in doppelter Weise aufgefaßt
werden, einmal im rein materialistischen Sinne bis hin zum judaistisch-
politisehen Zionismus, der die diesseitige Herstellung des Reiches Israels
erhoffte, dann aber auch im spiritualistisehen Sinne als Hoffnung auf eine

zukünftige unpolitische, übersinnliche transzendentale Erlösung (S. 188).
Die neutestamentliche Festfreude, deren causa efficiens wohl die Auf-

59



erstehung Christi ist, die aber doch als causa substantialis die at.liche
Festideologie hat (S. 224ff.), steht nun in Gefahr, in hedonistisch-materialistischer
Weise zu einem Trinkgelage verfälscht zu werden. Als Gegengewicht zu
solchen Entgleisungen haben die ersten Christen nun eben die Diakonie
betont.

Damit ist das Thema des dritten Teiles aufgerollt, der vor allem die
nt.lichen Briefe auf diese Frontstellung hin abhört. Die Überschrift «Zelos
und Agitation» deutet an, daß es gilt, die echte Festfreude des Abendmahles
von einer sich in maßlosen Zechereien äußernden Opposition zur bestehenden
Gesellschaftsordnung abzugrenzen. Eine Schlüsselstellung nimmt hier 1. Kor.
11 ein. Das «unordentliche Wesen» bei den korinthischen Feiern geht nicht
einfach auf die heidnischen Götzenfeste zurück. Die Ungeduld derer, die,
ohne zu warten, sich auf die Speisen stürzen (V. 21.33), ist auf die Judaisten
zurückzuführen, welche ihr besonderes Passa feiern wollen, bevor die rituell
Unreinen kommen! (268ff.). In ihrer materialistisch-eschatologischen
Festfreude verbinden sich gnostisehe Schwärmerei und judaistische Gesellschafts-
Verachtung. Demgegenüber betont der paulinische Abendmahlsbericht die
«anamnesis» an den Tod Jesu, welche in der Art des hellenistischen Totenkultes

zu verstehen ist. Reicke nimmt, hier sogar an, daß Jesus selbst bei
seinen Einsetzungsworten an spätjüdische Totenkulte gedacht habe. Es ist
hier sehr verwunderlich, daß Reicke, der doch sonst die Beziehung zum
Alten Testament so klar sieht, das «Gedächtnis» an die Erlösungstat Gottes
beim Passa (vgl. 2. Mose 12,14 u. a.) ganz beiseite stellt (S. 257ff.). — Die
Briefe des Jakobus und des Petrus wehren sich gegen die indirekten
Einflüsse des weitverbreiteten Vereinswesens auf die Gestaltung des
Abendmahles. Ein interessanter Exkurs macht sichtbar, wie sich in den «thiasoi»
soziale und gesellschaftliche Opposition, aber auch politische Strebereien
breit machen, so daß begreiflicherweise das obrigkeitliche Mißtrauen wach
werden mußte, wenn die geheimen Zusammenkünfte der Christen unter
diesem Vorzeichen bekannt wurden

Durch kühne Aufstellung neuer Thesen und deren ausführliche Begründung

hat Bo Reicke der nt.lichen Wissenschaft, aber auch der
Liturgiegeschichte ganz neue Impulse verliehen. Vor allem aber hat er eine Lücke
gefüllt, indem er einmal konsequent das enge Ineinander von Kultus und
Liebestätigkeit untersucht hat. Es tut seiner Leistung aber keinen Abbruch,
wenn am Schluß noch ein grundsätzliches Bedenken angemeldet wird. Wenn
die enge Verbindung zwischen Diakonie und Abendmahl ihre historische
Begründung içi Alten Testament findet, so ist dies sicher richtig, aber doch
nur einseitig gesehen. Letztlich ist nach dem Zeugnis des Neuen Testamentes
diese Verbindung eben auch nach ihrer Substanz in der Person Jesu begründet,

welcher der Bruder der Schwachen und Armen wurde. Das ist der Grund,
weshalb die Gemeinde, die sich mit ihm verbunden weiß, auch den Armen
in das Herrnmahl mit einschließt. In diesem Zusammenhang wären auch
jene Stellen heranzuziehen, an welchen Jesus sich als der Menschensohn

60



mit seinen geringen Brüdern identifiziert (Matth. 25,3Iff.) oder wo er als
der kollektive neue Adam verstanden wird (Rö. 5,12f.). Von hier aus würde
auch das relative Recht einer «materialistischen» christlichen Hoffnung
sichtbar, die davon weiß, daß Gottes Wege in der Leiblichkeit enden!

Fehraitorf Christian Maurer

Mautin Noth : Geschichte Israels. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen 1950,
395 S.

Ein hervorragender Kenner des Alten Testamentes und seiner
orientalischen Umwelt schreibt hier die Geschichte des Abrahamsvolkes in der
Zeit von ca. 1200 a. Chr. bis ca. 100 a. Chr. als die Geschichte Israels, will
sagen eines Stämmebundes, der vorwiegend sakralen Zwecken dient.

In § 1 bestimmt er den Gegenstand seiner Darstellung. § 2 schildert
«Das Land Israels». § 3 stellt «Die geschichtliche Lage um 1200 a. Chr.» dar.
In § 4 endlich werden «Die Quellen der Geschichte Israels» aufgezeigt. Diesen
einleitenden Abschnitten läßt der Verfasser die Darstellung des Geschichtsverlaufes

folgen, den er in vier Teile aufgeteilt hat. Zunächst wird die
«Entstehung der israelitischen Stämme» beschrieben unter Einschluß ihrer besonderen

Traditionen. Es folgt als zweiter Teil eine Darstellung über «Das
Leben des alten Israel in der palästinisch-syrischen Welt», über «Die
Selbstbehauptung der Stämme im Kulturlande»; der «Übergang zur politischen
Machtentfaltung» unter Saul, David und Salomo wird geschildert, und endlich

noch: «Das Nebeneinander der Kleinstaaten Juda und Israel». Der
dritte Teil führt unter dem Titel : «Israel unter der Herrschaft orientalischer
Großmächte» weiter bis in die Zeit um ca. 200 a. Chr. Der vierte Teil behandelt

«Die makkabäische Erhebung» und «Die Erneuerung des Königtums»
wie auch «Die römische Zeit». Diese Epoche ist nach dem Verfasser diejenige
des Niederganges und Zerfalles Israels.

Eine ungemein reiche Fülle an Stoff wird in dieser Geschichtsschau
verarbeitet und mit souveränem Zugriff geordnet. Von besonderem Interesse
ist der Einsatz dieser Darstellung. M. Noth geht von der Auffassung aus,
daß der Historiker sieh erst mit der Zeit der Landnahme Israels in Palästina
auf historisch gesichertem Boden befinde. Er läßt daher seine Geschichte
Israels nicht mit den Patriarehen beginnen, sondern mit der Zeit, wo die
12 Stämme im Heiligen Lande sich seßhaft machten. Die Patriarchenerzählungen

empfangen ihre Würdigung als Traditionsgut über eine frühere
«ungeschichtliche» Zeit dieser Stämme, dem dann freilich nicht aller
historischer Wert abgesprochen wird.

Daß der Verfasser mit diesem Einsatz ungeteilten Beifall findet, ist von
vorneherein nicht zu erwarten. Es liegt in der Natur der Sache, daß die
Frage, wo die Grenze liegt zwischen Geschichtlichem und Vorgeschichtlichem,
nie zu Ruhe kommen kann, und daß diese Grenze auch fortwährend in
Bewegung ist, solange es eine Geschichtsforschung gibt. Die Darstellung

61



Noths hat aber darüber hinaus ihre besondere Problematik. Sie liegt im
Gegenstand der Darstellung selber.

Die Geschichte des Abrahamsvolkes im genannten Zeitraum als Geschichte
Israels zu konzipieren, ist ohne Zweifel ein interessanter Versuch. Vor allem
läßt derselbe wie das vorliegende Buch zeigt, etwas sichtbar werden von der
Einzigartigkeit und Einmaligkeit der Geschichte dieses Volkes bei all ihrer
Verflochtenheit mit der Geschichte der Völker seiner Umwelt. Es erhebt
sich aber dagegen die grundsätzliche Frage, ob das, was mit Israel gemeint
ist — es geht ja dabei, wie der Verfasser sehr wohl weiß, letztlich um ein
Übergesehichtliches —, überhaupt zu einer Zeit so in die Geschichte
eingegangen ist, daß es geschichtlich erfaßt und dargestellt werden kann. Das
gilt in besonderer Weise für die Zeit, in der M. Noth seine Geschichte Israels
anheben läßt und gilt erst recht wieder für die Zeit, die er als die Epoche
des Zerfalles und Unterganges derselben betrachten möchte. Ist die
Geschichte Israels im ersten vorchristlichen Jahrhundert wirklich zu Ende?
Oder geht sie vielleicht weiter in der Geschichte der Juden, möglicherweise
mit nicht geringerer historischer Evidenz als in dem Jahrtausend vorher,
mit dem sich die Darstellung des vorliegenden Buches befaßt?

Es gehört neben der umfassenden sachlichen Orientierung zu den besonderen

Vorzügen der Darstellung Martin Noths, daß er diese Fragen selber
empfindet und fortwährend darauf Antwort zu geben sucht.

Zürich Robert Brunner

MISZELLE

ELIA BEI ZWINGLI

Georg Molin schreibt in dem Teil seines lehrreichen und eindrucksvollen
Aufsatzes über Eliahu, der die Nachwirkung des Propheten skizziert: «Die
evangelische Kirche hat sich mit Elias wenig, fast zu wenig befaßt. Vergeblich

sucht man reformatorische Schriften nach seinem Namen durch. Bei
Calvin wird er kaum erwähnt; bei Zwingli gar nicht, bei Luther selten».
(Judaiea, 8. Jahrg., S. 90f.) Dieser Satz bedarf, was Zwingli betrifft, einer
Ergänzung. Zwingli erwähnt den Propheten mehrfach, freilich meistens nur
kurz, aber einige Male in zentralen Stücken, nämlich solchen, in denen es

ihm um die Beurteilung des Auftrages der Reformationsbewegung und des
Wesens der Gegnerschaft gegen dieselbe geht. Für ihn ist das evangelische

62


	Rezensionen

