
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Johann Emanuel Veith

Autor: Görlich, Ernst Joseph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960912

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erst wenn es gelungen ist, den Glauben in Israel wieder zu
verlebendigen und zu einer echten Lebensmacht zu erheben, werden
die Probleme des Gesetzes für die Massen relevant werden. Eine
jüdische Gesellschaft, die so glaubenslos ist wie der heutige Jischuw,
kann die Relevanz der halachischen Probleme gar nicht erfassen.
Ein Jischuw aber, der wieder vom prophetischen Glauben angerührt

und aufgerührt wäre, würde das Gesetz von innen her
erneuern und damit wieder zum «Baum des Lebens» machen.

So muß also heute die Bemühung zunächst auf das Primärreligiöse

abzielen, die Wiedersichtbarmachung des geistigen Gehaltes
des Judentums und seiner Botschaft : des Monotheismus, der
jüdischen Ethik und des messianischen Gedankens. Gelingt das — und
es ist unvorstellbar schwer, dieses Wort in unsere gottfernen Tage
hineinzuschleudern —, so ist die Straße frei für jenes sekundäre
Anliegen : die Erneuerung der Halacha, von der Dr. Leibowitz und
seine Freunde heute schon ausgehen wollen.

JOHANN EMANUEL YEITH
von Dr. Ernst Joseph Görlich, Wien

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts ist in Wien ein neuer religiöser
Aufschwung festzustellen, der im Verlauf einiger Jahrzehnte die
österreichische Aufklärung, den sogenannten «Josephinismus»,
überwindet und den Weg für einen innerlichen Aufstieg der
katholischen Kirche in der Habsburgermonarchie freimacht. Dieser
Aufschwung ist im wesentlichen an die Person des in Südmähren
geborenen Redemptoristenpaters P. Klemens Maria Hofbauer (sein
Vater nannte sich noch Dworschak, und wie die Zeitgenossen berichten,

sprach P. Hofbauer zeit seines Lebens das Deutsch mit
böhmischem Akzent) geknüpft, eines Mitgliedes der im 18. Jahrhundert

47



von Alfons von Liguori gegründeten Ordensgemeinschaft der
Redemptoristen. Um Klemens Maria Hofbauer, der im Jahre 1920

von der katholischen Kirche zum Heiligen erhoben wurde und als

Stadtpatron der Bundeshauptstadt Wien verehrt wird, sammelte
sich ein ganzer Kreis von Intellektuellen, Schriftstellern, Gelehrten,
Pädagogen, die auch nach dem Tode Hofbauers im Jahre 1820 in
seinem Geiste zu wirken trachteten. Zu diesem «Hofbauer-Kreis»,
der in der österreichischen Geistesgeschichte eine große Bedeutung
besitzt, gehört auch Johann Emanuel Veith, durch Jahre hindurch
einer der berühmtesten Domprediger von St. Stephan in Wien.

Das Leben Johann Emanuel Veiths ist deshalb von größtem
Interesse, weil es uns einen Mann vor Augen führt, der mitten aus
dem jüdischen Ghetto heraus auf die Kanzel einer christlichen
Kirche geführt wird. Bekanntlich gibt es einige jüdische Konvertiten

des 19. Jahrhunderts, die den gleichen Weg gegangen sind,
und die katholische Kirche besitzt unter deren Zahl sogar den
Stifter eines Ordens. Bei Johann Emanuel Veith aber kommt noch
die Tatsache hinzu, daß er seinen Übertritt zum Christentum nicht
um äußerer Gründe willen vollzog, sondern daß er aus einer einfach
glänzenden Lebensstellung heraus auf das Wirken im Laienstande
verzichtete und sich zum Priester weihen ließ, ja zeitweise sogar
in den Orden seines Vorbildes, Klemens Maria Hofbauer, eintrat.

Johann Emanuel Veith wurde am 10. Juli 1787 zu Kuttenplan
in Böhmen geboren. Er entstammte einer altangesehenen jüdischen
Familie dieser Gegend. Sein Vater hatte bereits das Augenmerk des

großen Volkskaisers Joseph II. (1780—1790) auf sich gelenkt, dem
die österreichischen Juden bekanntlich eine ganze Reihe von
Erleichterungen zu verdanken haben, unter dessen Herrschaft sie

aber auch gezwungen wurden, Familiennamen anzunehmen. Seinen

Neigungen entsprechend konnte der junge Veith studieren und
geriet in Prag in den Bannkreis des bedeutenden Philosophen Anton
Günther (1783—1863), der die katholische Glaubenslehre vom
Kantianischen Standpunkt aus zu begründen versuchte und später
mit der kirchlichen Obrigkeit in Konflikt geriet: eine Tatsache, die
noch auf das Greisenalter Veiths ihre Schatten wirft.

Seit 1808 befand sich Veith in der österreichischen Hauptstadt.
Er hatte sich auf das Studium der Tierarzneikunde geworfen und

48



— trotz seines jüdischen Glaubens und ohne daß ihn jemand zum
Übertritt aufgefordert hätte — eine Professur an der neugegründeten

Wiener Tierärztlichen Hochschule erhalten. Einige Jahre später

war er sogar Rektor der Hochschule geworden. Er besaß
nunmehr ein für damalige Verhältnisse ungewöhnlich hohes Einkommen,

eine eigene Equipage, eine einträgliche Privatpraxis und
Zugang zu den besten Kreisen der Wiener Gesellschaft. Besonders
in den Familien mit heiratsfähigen Töchtern war der intelligente,
hochgeachtete und gutsituierte Rektor und Professor sehr gern
gesehen, weil alle Mütter ihn für einen hochwillkommenen
Heiratskandidaten hielten.

Gerade in diesen entscheidenden Jahren vollzog sich aber die
geistige Wandlung des Mannes und Gelehrten. Er selbst hat in
späterer Zeit offen einbekannt, daß es der Einfluß des P. Klemens
Maria Hofbauer gewesen war, der in ihm den Gedanken wach werden

ließ, den jüdischen Glauben aufzugeben und die Taufe zu
nehmen. Die inneren Kämpfe, die er gehabt haben muß, bis er sich
zu diesem folgenschweren Schritt entschloß, zu dem ihn — wir
betonen es noch einmal — nicht die geringste wirtschaftliche oder
soziale Notwendigkeit drängte, müssen schwer gewesen sein: aber
wir sind über sie viel zu wenig unterrichtet, als daß wir aus den
spärlichen Andeutungen ein vollendetes psychologisches Bild erstehen

lassen könnten. Wir müssen uns damit begnügen, das
Endresultat festzuhalten: Johann Emanuel Veith wurde Christ. Darüber
hinaus aber strebte er den Stand eines katholischen Priesters an.
Mit besonderer Erlaubnis des erzbischöflichen Ordinariates zu
Wien studierte er Theologie, während er noch seine bürgerliche
Stellung bekleidete. Als er diese theologischen Studien beendet
hatte, trat er vor seine erstaunten Freunde und die noch erstauntere

große Welt mit der Mitteilung, daß er seine Professur und sein
Rektorat niederlege und die Priesterweihe empfange. Dies geschah
auch im Jahre 1821, einige Monate nach dem Tode des Klemens
Maria Hofbauer. Und es scheint fast, als habe der Verstorbene
seinem Orden in Johann Emanuel Veith einen Ersatz für sich selbst

geben wollen. Denn Veith blieb kein Weltpriester und trat nicht in
die geordnete Seelsorge der Wiener Diözese ein, sondern er schloß
sich der Kongregation der Redemptoristen als Mitglied an. Freilich

49
4 Judaica, Band 9, 1



war es dem eigenwilligen Charakter Veiths nicht völlig möglich^
sieh in die neugewählte Gemeinschaft einzufügen. Nach neun
Jahren schied er 1830 aus der Kongregation der Redemptoristen
aus und wurde Weltpriester. Das Ausscheiden erfolgte im ruhigen
Einvernehmen mit der Kongregation, mit der Veith auch späterhin
noch Verbindungen aufrecht erhielt.

Schon in jener Frühzeit begann Veith sich der journalistischen
Tätigkeit zuzuwenden. Klemens Maria Hofbauer hatte immer wieder

die Notwendigkeit einer guten christlichen Literatur betont.
Unter seinem Schutze hatte der große Romantiker Friedrich
v. Schlegel, der in österreichischen Staatsdiensten stand, eine
literarische Zeitschrift herausgegeben. Jetzt schloß sich Veith mit
dem Dichter Zacharias Werner (der vom evangelischen Bekenntnis
zum Katholizismus übergetreten war und in den Wiener Kirchen
nach seiner Priesterweihe Aufsehen erregende Predigten hielt) und
dem elsäßischen Schriftsteller und Französischlehrer in Wien,
Johann Silbert, zusammen und sie gaben literarische Almanache
im Sinne der romantischen Dichtung heraus. In dem Taschenbuch
«Balsaminen» (1823) versuchte er, die Stilgattung des religiösen
Humors zu begründen. In zwei Bänden «Erzählungen und kleine
Schriften» (1830), in drei Bänden «Erzählungen und Humoresken»
(3. Aufl. 1848), in zwei Bänden «Stechpalmen» (1870) zeigte sich
die scharfe witzige und satirische Begabung, die Johann Emanuel
Veith besaß. Auch als Lyriker machte er sich einen Namen («Hundert

Psalmen», 1868; und «Wintergrün», 1874) und sein «Lied von
der Feldflasche» wurde in der Vertonung von K. Keller zum Volkslied.

Zusammen mit seinem hochverehrten alten Lehrer Anton
Günther leitete er 1849—1854 das Taschenbuch «Lydia». Das Jahr
1848, in dem sich der österreichische Katholizismus zum ersten Male
seit den Tagen Josephs II. aus den Banden des reinen Staatskirchen-
tums zu befreien vermochte, fand Johann Emanuel Veith ebenfalls
gerüstet vor: zusammen mit dem Geschichtsschreiber Johann Paul
Kaltenbaeck (1804—1861), der als Präsident des «Katholikenvereines»

eine der führenden Persönlichkeiten in der katholischen
Laienbewegung jener Tage in Österreich war, gab er die Zeitschrift
«Aufwärts» heraus (1848), die es auf dreißig Nummern brachte und
den Versuch unternahm, die Günthersche Philosophie den breiten

50



Massen des Volkes zugänglich zu machen. Als Beiblatt wurde der
«österreichische Volksfreund» geschaffen, dessen erste Nummer am
7. Oktober 1848 verkauft wurde und der bis 1877 bestand, zuletzt
von Häusle, Hock und Veith geleitet.

Die größte Popularität erlangte Veith aber, als er 1831 — kurz
nach seinem Ausscheiden aus der Redemptoristenkongregation —
zum Domprediger von St. Stephan ernannt wurde. Er bekleidete
diese Würde bis 1845. Seine Predigten — einige Sammlungen davon
sind im Druck erschienen — zeichneten sich nach dem Urteil der
Zeitgenossen und Zuhörer vielleicht weniger durch die rhetorische
Gewandtheit und die Persönlichkeit des Redners aus (Veith war
von unansehnlicher Natur und besaß keineswegs eine außergewöhnliche

Rednergabe) als vielmehr durch die unübertroffene Diktion
und klare Logik des Aufbaues, die in ihnen sichtbar wurde. Seine

Freunde und Bewunderer verglichen ihn lobend auf diesem Gebiete
mit den großen französischen Predigern Fénélon, Bossuet und
Lacordaire. Auch wenn wir von diesem Lob einen Abstrich machen
wollen, können wir nicht die Tatsache außeracht lassen, daß es sich
bei Veith um eine wirklich bedeutende Predigerpersönlichkeit
gehandelt haben muß. Nach dem Zeitalter der Romantik, das trotz
einzelnen Nachwehen im wesentlichen nach 1848 zu Ende gegangen
war, konnte man vielleicht gerade eine Persönlichkeit wie Veith
mit seiner unbestechlichen Logik besser einschätzen. Denn auch
nach seinem Rücktritt als Domprediger bestieg er immer wieder
die Kanzeln der Wiener Kirchen, bis ihn tragischerweise ein Augenleiden,

das sich immer mehr verschlimmerte und schließlich die

völlige Erblindung des Greises herbeiführte, zwang, auf diese Seite
seiner Tätigkeit zu verzichten: 1863 bestieg er zum letzten Male die
Kanzel, um diesen Entschluß allen seinen treuen Hörern bekannt
zu geben. Alle waren wie vom Donner gerührt. Niemand konnte
sich vorstellen, daß Veith wirklich das Predigen unterlassen werde.

Aber es war traurige Tatsache. Als völlig Blinder, auf die Hilfe
seiner Mitmenschen angewiesen, verbrachte Johann Emanuel Veith
seine letzten Lebensjahre in der stillen Einsamkeit seiner Wiener
Wohnung im ersten Stadtbezirk. Nur eine kleine Schar treuer
Freunde fand sich um seinen Lehnstuhl ein und erleichterte ihm
durch ihr Kommen das schwere Schicksal, das er im Hinblick auf

51



Gottes unerforschlichen Ratschlag geduldig und ergeben ertrug.
Sehr schmerzte es ihn, daß seinem Freunde und Lehrer Günther
Schwierigkeiten gemacht wurden, in die er nunmehr auch — als
verlästerter Anhänger Günthers — ungerechtfertigter Weise
hineingezogen wurde. Als Johann Emanuel Veith im Jahre 1871 sein
goldenes 50jähriges Priesterjubiläum feierte, erhielt er vom Kaiser
einen der höchsten Orden der Monarchie, das Komturkreuz des

Franz-Joseph-Ordens, und die Gemeinde Wien ernannte ihn «im
Hinblick auf sein wissenschaftliches, berufseifriges und humanitäres

Wirken als Arzt, Philosoph und Priester» zum Ehrenbürger
der Reichshauptstadt, aber der Kardinal von Wien, Othmar
Rauscher, blieb der Festfeier fern und gedachte Veiths in keiner Weise.
Der Jubilar nahm dies mit der Demut hin, die ihn sein ganzes
Leben auszeichnete und ihm die glanzvolle bürgerliche Karriere
mit dem schlichten Rock des Priesters hatte vertauschen lassen.

Er mäkelte mit keinem Wort an diesem Schweigen und unterwarf
sich dem Urteil seiner kirchlichen Vorgesetzten.

Im hohen Alter wurde Johann Emanuel Veith am 6. November
1876 aus dieser Welt gerufen. Mit ihm war der letzte immittelbare
Schüler von Klemens Maria Hofbauer gestorben. «Er, der so viele
Jahre mit Hofbauer, Schlegel, Werner und den anderen Mitgliedern
seines Kreises gelebt hatte, verkörperte gleichsam die Tradition
der Hofbauerschen Romantik und führte sie in die Zeit nach dem
Vatikanum fort», stellt der schweizerische Universitätsprofessor
Dr. Wilhelm Öhl aus Freiburg i. Ü. in einer Darstellung des
literarischen Lebens der österreichischen Katholiken fest. Sein Name
gehört — wenn er auch heute in den weiteren Kreisen vergessen
sein mag — zum unverlierbaren Schatz der österreichischen Literatur-

und Kulturgeschichte.

52


	Johann Emanuel Veith

