Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Johann Emanuel Veith

Autor: Gorlich, Ernst Joseph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960912

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960912
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erst wenn es gelungen ist, den Glauben in Israel wieder zu ver-
lebendigen und zu einer echten Lebensmacht zu erheben, werden
die Probleme des Gesetzes fiir die Massen relevant werden. Eine
judische Gesellschaft, die so glaubenslos ist wie der heutige Jischuw,
kann die Relevanz der halachischen Probleme gar nicht erfassen.
Ein Jischuw aber, der wieder vom prophetischen Glauben ange-
rithrt und aufgeriihrt wire, wiirde das Gesetz von innen her er-
neuern und damit wieder zum «Baum des Lebens» machen.

So muf} also heute die Bemiihung zundchst auf das Primérreli-
giose abzielen, die Wiedersichtbarmachung des geistigen Gehaltes
des Judentums und seiner Botschaft: des Monotheismus, der jiidi-
schen Ethik und des messianischen Gedankens. Gelingt das — und
es ist unvorstellbar schwer, dieses Wort in unsere gottfernen Tage
hineinzuschleudern —, so ist die StrafBie frei fiir jenes sekundire
Anliegen: die Erneuerung der Halacha, von der Dr. Leibowitz und
seine Freunde heute schon ausgehen wollen.

JOHANN EMANUEL VEITH

von Dr. Ernst JosErH GORLICH, Wien

Zu Beginn des 19. Jahrhunderts ist in Wien ein neuer religidser
Aufschwung festzustellen, der im Verlauf einiger Jahrzehnte die
osterreichische Aufklirung, den sogenannten «Josephinismusy,
iiberwindet und den Weg fiir einen innerlichen Aufstieg der katho-
lischen Kirche in der Habsburgermonarchie freimacht. Dieser Auf-
schwung ist im wesentlichen an die Person des in Siidmihren
geborenen Redemptoristenpaters P. Klemens Maria Hofbauer (sein
Vater nannte sich noch Dworschak, und wie die Zeitgenossen berich-
ten, sprach P. Hofbauer zeit seines Lebens das Deutsch mit boh-
mischem Akzent) gekniipft, eines Mitgliedes der im 18. Jahrhundert

47



von Alfons von Liguori gegriindeten Ordensgemeinschaft der
Redemptoristen. Um Klemens Maria Hofbauer, der im Jahre 1920
von der katholischen Kirche zum Heiligen erhoben wurde und als
Stadtpatron der Bundeshauptstadt Wien verehrt wird, sammelte
sich ein ganzer Kreis von Intellektuellen, Schriftstellern, Gelehrten,
Piadagogen, die auch nach dem Tode Hofbauers im Jahre 1820 in
seinem Geiste zu wirken trachteten. Zu diesem «Hofbauer-Kreis»,
der in der Gsterreichischen Geistesgeschichte eine groe Bedeutung
besitzt, gehort auch Johann Emanuel Veith, durch Jahre hindurch
einer der beriihmtesten Domprediger von St. Stephan in Wien.

Das Leben Johann Emanuel Veiths ist deshalb von gréfStem
Interesse, weil es uns einen Mann vor Augen fiihrt, der mitten aus
dem jiidischen Ghetto heraus auf die Kanzel einer christlichen
Kirche gefiihrt wird. Bekanntlich gibt es einige jiidische Konver-
titen des 19. Jahrhunderts, die den gleichen Weg gegangen sind,
und die katholische Kirche besitzt unter deren Zahl sogar den
Stifter eines Ordens. Bei Johann Emanuel Veith aber kommt noch
die Tatsache hinzu, daB er seinen Ubertritt zum Christentum nicht
um #uBerer Griinde willen vollzog, sondern daf er aus einer einfach
glinzenden Lebensstellung heraus auf das Wirken im Laienstande
verzichtete und sich zum Priester weihen lieB3, ja zeitweise sogar
in den Orden seines Vorbildes, Klemens Maria Hofbauer, eintrat.

Johann Emanuel Veith wurde am 10. Juli 1787 zu Kuttenplan
in Bohmen geboren. Er entstammte einer altangesehenen jiidischen
Familie dieser Gegend. Sein Vater hatte bereits das Augenmerk des
groBen Volkskaisers Joseph II. (1780—1790) auf sich gelenkt, dem
die Osterreichischen Juden bekanntlich eine ganze Reihe von
Erleichterungen zu verdanken haben, unter dessen Herrschaft sie
aber auch gezwungen wurden, Familiennamen anzunehmen. Seinen
Neigungen entsprechend konnte der junge Veith studieren und
geriet in Prag in den Bannkreis des bedeutenden Philosophen Anton
Ginther (1783—1863), der die katholische Glaubenslehre vom
Kantianischen Standpunkt aus zu begriinden versuchte und spiter
mit der kirchlichen Obrigkeit in Konflikt geriet: eine Tatsache, die
noch auf das Greisenalter Veiths ihre Schatten wirft.

Seit 1808 befand sich Veith in der osterreichischen Hauptstadt.
Er hatte sich auf das Studium der Tierarzneikunde geworfen und

48



— trotz seines jiidischen Glaubens und ohne daf3 ihn jemand zum
Ubertritt aufgefordert hitte — eine Professur an der neugegriin-
deten Wiener Tierirztlichen Hochschule erhalten. Einige Jahre spé-
ter war er sogar Rektor der Hochschule geworden. Er besafl nun-
mehr ein fiir damalige Verhiltnisse ungewdhnlich hohes Einkom-
men, eine eigene Equipage, eine eintrigliche Privatpraxis und
Zugang zu den besten Kreisen der Wiener Gesellschaft. Besonders
m den Familien mit heiratsfihigen T6chtern war der intelligente,
hochgeachtete und gutsituierte Rektor und Professor sehr gern
gesehen, weil alle Miitter ihn fiir einen hochwillkommenen Heirats-
kandidaten hielten.

Gerade in diesen entscheidenden Jahren vollzog sich aber die
geistige Wandlung des Mannes und Gelehrten. Er selbst hat in
spaterer Zeit offen einbekannt, dal es der EinfluB des P. Klemens
Maria Hofbauer gewesen war, der in ihm den Gedanken wach wer-
den liel, den jiidischen Glauben aufzugeben und die Taufe zu
nehmen. Die inneren Kampfe, die er gehabt haben muf}, bis er sich
zu diesem folgenschweren Schritt entschlo, zu dem ihn — wir
betonen es noch einmal — nicht die geringste wirtschaftliche oder
soziale Notwendigkeit dringte, miissen schwer gewesen sein: aber
wir sind iiber sie viel zu wenig unterrichtet, als dal wir aus den
sparlichen Andeutungen ein vollendetes psychologisches Bild erste-
hen lassen konnten. Wir miissen uns damit begniigen, das End-
resultat festzuhalten: Johann Emanuel Veith wurde Christ. Dariiber
hinaus aber strebte er den Stand eines katholischen Priesters an.
Mit besonderer Erlaubnis des erzbischioflichen Ordinariates zu
Wien studierte er Theologie, wihrend er noch seine biirgerliche
Stellung bekleidete. Als er diese theologischen Studien beendet
hatte, trat er vor seine erstaunten Freunde und die noch erstaun-
tere groBe Welt mit der Mitteilung, dal3 er seine Professur und sein
Rektorat niederlege und die Priesterweihe empfange. Dies geschah
auch im Jahre 1821, einige Monate nach dem Tode des Klemens
Maria Hofbauer. Und es scheint fast, als habe der Verstorbene
seinem Orden in Johann Emanuel Veith einen Ersatz fiir sich selbst
geben wollen. Denn Veith blieb kein Weltpriester und trat nicht in
die geordnete Seelsorge der Wiener DiGzese ein, sondern er schlofl
sich der Kongregation der Redemptoristen als Mitglied an. Freilich

49

4  Judaica, Band 9, 1



war es dem eigenwilligen Charakter Veiths nicht véllig moglich,
gich in die neugewihlte Gemeinschaft einzufiigen. Nach neun
Jahren schied er 1830 aus der Kongregation der Redemptoristen
aus und wurde Weltpriester. Das Ausscheiden erfolgte im ruhigen
Einvernehmen mit der Kongregation, mit der Veith auch spéterhin
noch Verbindungen aufrecht erhielt.

- Schon in jener Frithzeit begann Veith sich der journalistischen
Tatigkeit zuzuwenden. Klemens Maria Hofbauer hatte immer wie-
der die Notwendigkeit einer guten christlichen Literatur betont.
Unter seinem Schutze hatte der grole Romantiker Friedrich
v. Schlegel, der in Osterreichischen Staatsdiensten stand, eine
literarische Zeitschrift herausgegeben. Jetzt schloB sich Veith mit
dem Dichter Zacharias Werner (der vom evangelischen Bekenntnis
zum Katholizismus iibergetreten war und in den Wiener Kirchen
nach seiner Priesterweihe Aufsehen erregende Predigten hielt) und
dem elsiBlischen Schriftsteller und Franzosischlehrer in Wien,
Johann Silbert, zusammen und sie gaben literarische Almanache
im Sinne der romantischen Dichtung heraus. In dem Taschenbuch
«Balsaminen» (1823) versuchte er, die Stilgattung des religiosen
Humors zu begriinden. In zwei Biénden «Erzdhlungen und kleine
Schriften» (1830), in drei Bénden «Erzéhlungen und Humoresken »
(3. Aufl. 1848), in zwei Binden «Stechpalmen» (1870) zeigte sich
die scharfe witzige und satirische Begabung, die Johann Emanuel
Veith besaBl. Auch als Lyriker machte er sich einen Namen (« Hun-
dert Psalmen», 1868; und « Wintergriin», 1874) und sein «Lied von
der Feldflasche» wurde in der Vertonung von K. Keller zum Volks-
lied. Zusammen mit seinem hochverehrten alten Lehrer Anton
Giinther leitete er 1849—1854 das Taschenbuch «Lydia». Das Jahr
1848, in dem sich der osterreichische Katholizismus zum ersten Male
seit den Tagen Josephs II. aus den Banden des reinen Staatskirchen-
tums zu befreien vermochte, fand Johann Emanuel Veith ebenfalls
geriistet vor: zusammen mit dem Geschichtsschreiber Johann Paul
Kaltenbaeck (1804—1861), der als Prisident des «Katholiken-
vereines» eine der fithrenden Personlichkeiten in der katholischen
Laienbewegung jener Tage in Osterreich war, gab er die Zeitschrift
«Aufwirts» heraus (1848), die es auf dreiBig Nummern brachte und
den Versuch unternahm, die Giinthersche Philosophie den breiten

50



Massen des Volkes zugiinglich zu machen. Als Beiblatt wurde der
«Osterreichische Volksfreund » geschaffen, dessen erste Nummer am
7. Oktober 1848 verkauft wurde und der bis 1877 bestand, zuletzt
von Hausle, Hock und Veith geleitet.

Die groBte Popularitét erlangte Veith aber, als er 1831 — kurz
nach seinem Ausscheiden aus der Redemptoristenkongregation —
zum Domprediger von St. Stephan ernannt wurde. Er bekleidete
diese Wiirde bis 1845. Seine Predigten — einige Sammlungen davon
sind im Druck erschienen — zeichneten sich nach dem Urteil der
Zeitgenossen und Zuhorer vielleicht weniger durch die rhetorische
Gewandtheit und die Personlichkeit des Redners aus (Veith war
von unansehnlicher Natur und besal} keineswegs eine aullergewohn-
liche Rednergabe) als vielmehr durch die uniibertroffene Diktion
und klare Logik des Aufbaues, die in ihnen sichtbar wurde. Seine
Freunde und Bewunderer verglichen ihn lobend auf diesem Gebiete
mit den groflen franzosischen Predigern Fénélon, Bossuet und
Lacordaire. Auch wenn wir von diesem Lob einen Abstrich machen
wollen, kénnen wir nicht die Tatsache auBBeracht lassen, dal} es sich
bei Veith um eine wirklich bedeutende Predigerpersonlichkeit
gehandelt haben mufl. Nach dem Zeitalter der Romantik, das trotz
einzelnen Nachwehen im wesentlichen nach 1848 zu Ende gegangen
war, konnte man vielleicht gerade eine Personlichkeit wie Veith
mit seiner unbestechlichen Logik besser einschitzen. Denn auch
nach seinem Riicktritt als Domprediger bestieg er immer wieder
die Kanzeln der Wiener Kirchen, bis ihn tragischerweise ein Augen-
leiden, das sich immer mehr verschlimmerte und schlieBlich die
vollige Erblindung des Greises herbeifiihrte, zwang, auf diese Seite
seiner Tétigkeit zu verzichten: 1863 bestieg er zum letzten Male die
Kanzel, um diesen Entschluf3 allen seinen trewen Horern bekannt
zu geben. Alle waren wie vom Donner geriihrt. Niemand konnte
sich vorstellen, dafl Veith wirklich das Predigen unterlassen werde.

Aber es war traurige Tatsache. Als vollig Blinder, auf die Hilfe
seiner Mitmenschen angewiesen, verbrachte Johann Emanuel Veith
seine letzten Lebensjahre in der stillen Einsamkeit seiner Wiener
Wohnung im ersten Stadtbezirk. Nur eine kleine Schar treuer
Freunde fand sich um seinen Lehnstuhl ein und erleichterte ihm
durch ihr Kommen das schwere Schicksal, das er im Hinblick auf

51



Gottes unerforschlichen Ratschlag geduldig und ergeben ertrug.
Sehr schmerzte es ihn, daB seinem Freunde und Lehrer Giinther
Schwierigkeiten gemacht wurden, in die er nunmehr auch — als
verlidsterter Anhinger Giinthers — ungerechtfertigter Weise hinein-
gezogen wurde. Als Johann Emanuel Veith im Jahre 1871 sein
goldenes 50jahriges Priesterjubilium feierte, erhielt er vom Kaiser
einen der hochsten Orden der Monarchie, das Komturkreuz des
Franz-Joseph-Ordens, und die Gemeinde Wien ernannte ihn «im
Hinblick auf sein wissenschaftliches, berufseifriges und humani-
tares Wirken als Arzt, Philosoph und Priester» zum Ehrenbiirger
der Reichshauptstadt, aber der Kardinal von Wien, Othmar Rau-
scher, blieb der Festfeier fern und gedachte Veiths in keiner Weise.
Der Jubilar nahm dies mit der Demut hin, die ihn sein ganzes
Leben auszeichnete und ihm die glanzvolle biirgerliche Karriere
mit dem schlichten Rock des Priesters hatte vertauschen lassen.
Er mikelte mit keinem Wort an diesem Schweigen und unterwarf
sich dem Urteil seiner kirchlichen Vorgesetzten.

Im hohen Alter wurde Johann Emanuel Veith am 6. November
1876 aus dieser Welt gerufen. Mit ihm war der letzte unmittelbare
Schiiler von Klemens Maria Hofbauer gestorben. «Er, der so viele
Jahre mit Hofbauer, Schlegel, Werner und den anderen Mitgliedern
seines Kreises gelebt hatte, verkorperte gleichsam die Tradition
der Hofbauerschen Romantik und fiihrte sie in die Zeit nach dem
Vatikanum fort», stellt der schweizerische Universitétsprofessor
Dr. Wilhelm Ohl aus Freiburg i. U. in einer Darstellung des litera-
rischen Lebens der oOsterreichischen Katholiken fest. Sein Name
gehért — wenn er auch heute in den weiteren Kreisen vergessen
sein mag — zum unverlierbaren Schatz der 6sterreichischen Litera-
tur- und Kulturgeschichte.

52



	Johann Emanuel Veith

