Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Das Evangelium der jerusalemitischen Mutterkirche : Aufgaben der
Matth&aus-Forschung

Autor: Winter, Ernst Karl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DAS EVANGELIUM DER JERUSALEMITISCHEN
MUTTERKIRCHE

AUFGABEN DER MATTHAUS-FORSCHUNG

von Dr. ErnsT KARL WINTER, Tappan, New York

L

Verschiedene Untersuchungen der letzten Jahrzehnte iiber die
Urspriinge des Evangeliums! haben auch das Judenchristentum
der ersten Generationen wieder stirker in den Vordergrund geriickt
und es als ein Paradox enthiillt, das sowohl dem Judentum, in dem
es volksverbunden blieb, als auch Christus, zu dem es sich bekannte,
angehorte. Dabei wurde der Hauptzeuge dieser friihchristlichen
Erscheinung im Matthius- Evangelium nachgewiesen. Der wach-
sende soziologische Einschlag in der historisch-kritischen Methode,
welche die iiberlieferte philologisch-exegetische iiberholt hat, for-
derte die Bemiihungen, das erste Evangelium mit einem bestimm-
ten sozialen Milieu gleichzusetzen. Auch wenn iiber den exakten
Ort seiner Entstehung die Meinungen noch stark genug auseinander-
gehen, so hat doch die bloBe Tatsache einer solchen Zuordnung des

! B. H. Streeter, The Four Gospels 1925; A. Schlatter, Die Kirche des
Matthaus 1929; B. W. Bacon, Studies in Matthew 1930; C. C. Torrey, Our
translated Gospels 1936; H. J. Schonfield, According to the Hebrews 1937;
G. D. Kilpatrick, The Origins of the Gospel according to St. Matthew 1946;
J. Jocz, The Jewish People and Jesus Christ 1949; H. J. Schoeps, Theologie
und Geschichte des Judenchristentums 1949 ; Aus frithchristlicher Zeit 1950;
S. G. F. Brandon, The Fall of Jerusalem and the Christian Church 1951.

1 Judaica, Band 9,1



Evangeliumtextes zur Geistesgeschichte méchtig dazu beigetragen,
ganz neue Ausblicke auch fiir die Theologie des Neuen Testamentes
zu erdffnen. Es geniigt dazu freilich nicht das Festhalten an der
wortmagischen Inspirationstheologie, der Juden, Katholiken und
Protestanten gemeinsam ihren Zoll gezahlt haben. Es bedarf viel-
mehr des Mutes zur konsequent historisch-kritischen Methode,
welche die theologische, philosophische, soziologische Zielsetzung
einschlieBt. Auch wird ohne ein gesundes MaB spekulativer Phan-
tasie, obwohl durchaus im Rahmen der positiven Tatsachenfor-
schung, gerade auf dem Gebiete des Evangeliums das Auslangen
niemals zu finden sein. Dann aber zeigt es sich selbst nach so langer
Vorherrschaft der schulmafBigen Exegese, dal aus dem Evangelium
—~— nicht zuletzt aus dem Matthius-Evangelium, das wieder ein-
gesetzt ist in den Stand seiner Prioritéit2 — noch immer auch Neues
neben dem Alten herauszuholen ist (Matth. 13,52). Diesen Schatz
zu heben, das ist die Voraussetzung fiir das volle Verstindnis der
Theologie und Geschichte des Judenchristentums. Nicht dalB es
sich in erster Linie gerade darum handeln wiirde. Vielmehr liegt in
dem Verstindnis fiir das Judenchristentum nur ein Beitrag, der
das Hauptziel aller positiven Evangelienkritik betrifft: die immer
tiefere, von Generation zu Generation wachsende Erkenntnis der
historischen Personlichkeit Christi, fiir die Zeugnis abzulegen —
von der schlichten Aussage iiber die Wahrheit erlebter Tatsachen
bis zur Hingabe des Lebens fiir den Glauben — der eigentliche Sinn
des Evangeliums, seiner Annahme und seiner Erforschung ist.

Die einzigartige Bedeutung des Matthius-Evangeliums gerade
fir die Aufhellung der judenchristlichen Denkform hingt wesent-
lich damit zusammen, dafl man eine sakrale Ordnung im Aufbau
des ersten Evangeliums festgestellt hat, wie sich eine solche in
gleicher Weise in keinem der drei anderen Evangelien findet. Daf3
diese Ordnung («Taxis») gerade bei Matthéus, nicht aber auch bei
Markus besteht, wuBlte bereits Papias von Hierapolis, der auch die
Fiinfgliederung der matthidischen Reden («Logia») voraussetzt.
Dies bezieht sich ohne Zweifel auf unser griechisches Matthius-

? B. C. Butler, The Originality of St. Matthew 1951; dazu meine Rezen-
sion in «Judaica» 1952, VIII, 185—189.

2



Evangelium, in dem diese Gliederung durch die fiinfmalige Wieder-
holung derselben Abschluiformel nach jedem Redezyklus angedeu-
tet ist (Matth. 7,28; 11,1; 13,53; 19, 1; 26,1). Die Idee der Fiinf im
Friihchristentum (Papias, Justinus, Apollinaris, Hegesippus) geht
zuriick auf die Vorstellung vom Evangelium als «neuem Penta-
teuch», was allein schon unser Matthius-Evangelium als legitimen
Abstimmling des ersten Evangeliums der altesten Kirche ausweist.
Ein weiteres Eindringen in diese Zusammenhiinge verspricht noch
manches Ergebnis. Der Vergleich zwischen den jiingeren Versuchen
auf deutscher katholischer Seite, die Fiinfgliederung des Matthius-
Evangeliums zu deuten3, und den &lteren Versuchen seitens fran-
zosisch- und englischschreibender protestantischer Theologen? 148t
freilich erkennen, dafl auch hier die Meinungen noch weit aus-
einandergehen. Die Verschiedenartigkeit beider Deutungsversuche
ist bezeichnend, — wenn auch vorldufig noch mehr fiir die zugrunde-
liegenden Ideologien der Interpreten. Das Problem der Fiinfglie-
derung des Matthius-Evangeliums aber besteht und verdient die
griindlichste Untersuchung.

Man kann in diesem Zusammenhang auf eine Stelle im Talmud
verweisen, wo von fiinf Jiingern Jesu die Rede ist (Sanhedrin 43a).
Es ist fraglich, ob die dabei erwiahnten Namen mit solchen des
Evangeliums gleichgesetzt werden kénnen — mit Ausnahme des
ersten, Mathaj («wann?»), was zweifellos auf Matthdus anspielt.
Doch hat die Vermutung alles fiir sich, da8 die fiinf Namen gar
nicht auf Jiinger verweisen, sondern ganz allgemein auf die Funk-
tion der Fiinf im frithen Christentum unter dem Vorzeichen des
Matthéius-Evangeliums. Die Stelle fiihrt die fiinf Jiinger in einer
fiktiven Gerichtsverhandlung um Leben und Tod vor, bei der sie
sich auf bestimmte messianische Texte stiitzen, die mit ebensolchen
Gegentexten widerlegt werden. Die Texte beziehen sich rein duBer-
lich durch das Vorkommen bestimmter Worte (z.B. «wann» in
Ps. 42,3 und 41,6) auf die fiinf Namen; sie wollen aber offenbar

3 K. Thieme, Matthius, der schriftgelehrte Evangelist, Judaica 1949,
V. 130—152. 161—182.

4 A. Réville (1862), F. L. Godet (1893), A. Wright (1893), J. Hawkins
(1899), J. Rendel Harris (1916/1920), Streeter (1925), Bacon (1930), S. E.
Johnson (1951).



in erster Linie dartun, dal man die christlichen Testimonia des
Matthéus-Evangeliums aus dem Alten Testament auch widerlegen
kann. Es ist naheliegend, in dem Ganzen eine karikierende Anspie-
lung auf die Fiinfgliederung des ersten Evangeliums zu sehen, in
dem die alttestamentlichen Zeugnisse fiir den Messias eine besondere
Rolle spielen.

Seit langem hingt die Beurteilung gerade des Matthius-Evan-
geliums ab von der Annahme eines nicht-griechischen Urtextes, der
hebriisch oder aramiisch gewesen sein konnte (und den gleichfalls
bereits Papias erwahnt). Damit aber ist aufs engste die Frage des
poetischen Aufbaues vor allem der Redezyklen des ersten Evan-
geliums verkniipft. Man hat einen solchen Aufbau sowohl im grie-
chischen Text selbst feststellen wollen, als auch im nicht-griechi-
schen Urtext voraussetzen zu missen geglaubt. Dabei spielen
Parallelismus, Antithese, Inclusio, Paronomasie die Hauptrolle.
Man kann daraus auf hebriischen oder aramiischen Urtext schlie-
Ben. Doch ist der Versuch der Riickiibersetzung einzelner Logia
ins Aramaiische der besonnenste und aussichtsreichste®. Alles andere
kann auch aus der aullerordentlichen Meisterschaft des griechischen
Ubersetzers des Matthius-Evangeliums erklirt werden, die in der
Adaptierung von (iiber 50) alttestamentlichen Zitaten fiir die Zwecke
des Neuen Testamentes nachgewiesen worden ist®. Viele dieser
Zitate zeigen deutlich die schriftgelehrte Eigenart (vor allem in der
Kindheitsgeschichte), welche die anderen Evangelien in dieser
Form vermissen lassen. Der Schlufl ist nicht von der Hand zu
weisen, dall der christliche Schriftgelehrte des Matthéus-Evange-
liums ein Meister der hebriischen, aramiischen und griechischen
Sprache gewesen ist und darin einer besonderen Auslese seiner
Gruppe angehort hat. In der organischen Verbindung dieser drei
Sprachen — des Alten Testamentes, des Urevangeliums und der
Okumene — zeigt er bereits die christliche Eigenart.

Die konsequente Evangelienkritik, die im Sinne der Uberlie-
ferung neuerdings die Prioritit des Matthius-Evangeliums nach-
zuweisen imstande war, hat unter einem véllig neuen Gesichtspunkt

5 C. F. Burney, The Poetry of Our Lord 1925; M. Black, An Aramaic

Approach to the Gospels and Acts 1946.
¢ Torrey, Documents of the Primitive Church 1941, 48—90.



auch das vielgequilte Problem der matthiischen Dubletten wieder
aufgenommen. In der Maienbliite der evolutionistischen Methode
hat man darin schlechthin den Widerschein redaktioneller Kom-
pilation sehen wollen, durch die aus Markus und Lukas («Q») in
spater Stunde Matthius wurde. Einzelne Dubletten (z. B. die beiden
Blinden, Matth. 9,27; 20,30) sind gelegentlich schon friiher aus
dem Nebeneinander des historischen und des systematischen Ortes
desselben Stiickes erklirt worden. Doch erst die konsequente
Analyse des ersten Evangeliums vom Standpunkt seiner wieder-
entdeckten Prioritdt macht es moglich, in der Mehrzahl der tradi-
tionellen (22) matthiischen Dubletten (zu denen allerdings noch
einige verwandte Materialien hinzuzurechnen sind) eine bestimmte
literarische Absicht des Verfassers zu sehen, die man nicht anstehen
mull, eine methodische zu nennen. Denn diese Absicht liegt letzter-
linie in der methodischen Anmerkung einer Unterscheidung zwi-
schen der dem Verfasser gegebenen historischen Uberlieferung und
der von ihm aufgestellten Ordnung, darin symbolische, liturgische,
katechetische und kirchenpolitische Zwecke nebeneinanderliegen.
In der Tat begegnen wir hier einem kunstreichen literarischen
Mittel, die historische Reihenfolge der Geschehnisse neben der aus
bestimmten Griinden verwendeten systematischen Ordnung der
Dinge festzuhalten. Das Motiv dafiir mag ein kritisches, in der
iibernommenen Aufgabe der evangelischen Zeugenschaft wurzeln-
des, oder ein pragmatisches, mit der kirchlichen Arkandisziplin auf
diesem Gebiete zusammenhingendes, gewesen sein. In beiden Fillen
bleibt die ndhere Aufhellung der matthédischen Dubletten aller
Miihe wert; sie mull neues Licht werfen auf die schriftgelehrte
Denkform des Verfassers des griechischen Matthdus-Evangeliums.

Eine bisher wenig beachtete Eigentiimlichkeit des Matthius-
Evangeliums liegt im symbolischen Charakter vieler seiner Erzih-
lungen, vor allem der Wunder?. Dies ist nicht in dem Sinne zu
verstehen, als ob dadurch ihre Geschichtlichkeit aufgehoben wiirde.
Vielmehr tritt zu den historischen Tatsachen deren symbolische

7 A. Richardson, The Miracle-Stories of the Gospel 1941; Thieme, Rund-
briefe zur Férderung der Freundschaft zwischen dem Alten und dem Neuen
Gottesvolk 1948/1952, n. 1, p. 4—6; n. 10/11, p. 21—22; n. 16, p. 12—14;
n. 17/18, p. 15—17,



Deutung, wo nicht schon die letztere den ersteren immanent ist.
Denn die Symbolwerte sind vielfach mit den mitgeteilten Ereig-
nissen so enge verwachsen, daf es schwer wird, in dieser Verbunden-
heit etwas anderes als ein dem literarischen Urkreis des Evange-
liums, wenn nicht schon seinem historischen Urgeschehen selbst
angehdriges Element zu sehen. Viele dieser Symbole sind spiter
von der patristischen Theologie besonders herausgearbeitet worden,
weshalb sie gewohnlich auch als bloBe allegorische Exegese ange-
sprochen werden. Doch gehort jener Symbolismus zweifellos in den
entscheidendsten Fillen dem Evangelium selbst an, und zwar
bereits seiner dltesten literarischen Gestalt, wenn nicht sogar seinem
urspriinglichen historischen Gehalt. Beispiele sind : der Feigenbaum,
der Blitter, aber keine Friichte trug, sowie der Berg (oder Baum),
durch den Glauben ins Meer gestiirzt (oder verpflanzt), was durch-
sichtig genug bereits in der Urgestalt des historischen Geschehens,
von Christus selbst so veranstaltet, auf Israel und die Volker ver-
weist (Matth. 21,18-22; 17,20; Mark. 11,20-23; Luk. 17,6; Joh. 12,
24-25); — die 12jihrige Tochter des Synagogenvorstehers und das
12 Jahre lang blutfliisssige Weib (Matth. 9, Mark. 5, Luk. 8), die
zumindestens in der iltesten literarischen Gestaltung des Evan-
geliums bereits — nach der Uberzeugung seiner Redaktoren in
Ubereinstimmung dieser Deutung mit der Urbedeutung des Ge-
schehens selbst — auf die Synagoge und das Heidentum anspielen;
— sowie nicht zuletzt die beiden wunderbaren Brotvermehrungen
(bei Matthius-Markus gegen bloB eine bei Lukas-Johannes), die, im
Zeichen der Fiinf und der Zwolf (Matth. 14,17; Mark. 6,38, 43—44),
respektive der Sieben und der Vier (Matth. 15,34, 37-38; Mark. 8,
5-9), sich neuerdings deutlich an das Judentum und an das Heiden-
tum wenden, wobei der Widerspruch zwischen den beiden Gruppen
der Evangelien (trotz Matth. 16,9-10; Mark. 8,19-20) an spitere
Entstehung denken léaBt. Hier fillt auch einiges Licht auf die (viel-
fach als problematisch angesehene) Unterscheidung zwischen dem
engeren Kreis der Zwolf, der zu den verirrten Schafen Israels aus-
gesendet wird (Matth. 10,6; 15,24), und dem weiteren Kreis der
(nach der symbolischen Zahl der Volker) 70 oder 72 Jiinger (Luk. 10),
bei dem verschiedene Anhaltspunkte dafiir sprechen, daf ihn jeden-
falls der dritte Evangelist, der ihn allein erwihnt, als fiir die Heiden-

6



‘mission ausgesondert ansah. Die Vermutung, daBl der vorliegende
Text des Matthius-Evangeliums gerade die letztere Kategorie aus
naheliegenden Griinden unterdriickt hat, dringt sich auf; sie kann
aber auch aus einzelnen verbliebenen Fragmenten substantiiert
werden (Matth. 16,19-21; Mark. 5,18-20; 9,27-28. 37-39; Luk. 8,
38-39; 9,49-50.52; 10,1.17-20).

Die prazise Unterscheidung des historischen und des symbo-
lischen Elementes erweist sich in allen angegebenen Fillen als ein
Problem fiir sich. Besonders in dem Falle der Brotvermehrungen
erhebt sich die Frage, wie sich jene beiden Elemente in dieser mar-
kantesten aller matthéischen Dubletten zueinander verhalten. Kon-
servative Exegese zweifelt nicht an der Geschichtlichkeit eines die
empirische Erfahrung iibersteigenden, die Einsetzung der Eucha-
ristie vorbereitenden, auBerordentlichen Geschehnisses (das in der
Geschichte der Mystik nicht ohne — freilich weitaus bescheidenere
— Parallelen ist)®, mull aber deshalb noch nicht an seinem zwei-
maligen Vorkommen festhalten. Wenn man zeigen kann, dafl die
verwendeten Zahlenwerte zweier Brotvermehrungen bei Matthidus
(mit dem Markus gerade hier wie im Einsetzungsbericht aus offen-
barer kirchlicher Solidaritét gegen Lukas und Johannes iiberein-
stimmt) sich tatsédchlich auf Israel und die Volker beziehen, dann
1aBt sich die Dublette unschwer aus dem doppelten apostolischen
Interesse der Urkirche an der Juden- und Heidenmission erkliren,
von dem der Urkreis, ohne im geringsten an einen Mifbrauch der
evangelischen Zeugenschaft zu denken, wohl zu behaupten wagte,
daB es auch Christus beseelt hat. Dies aber wiirde uns historisch
am sichersten in jene Zeitspanne der jerusalemitischen Mutterkirche
zuriickbringen, in der, nahe genug zu den historischen Gescheh-
nissen selbst, aber doch auch schon weit genug davon entfernt, um
das Historische festzuhalten, es aber bereits liturgisch zu prigen,
zum ersten Male neben dem Mittelpunkt der Zwolf, Jerusalem, auch
immer deutlicher bereits heidenchristliche Gemeinden (in Samaria,
Cisarea, Antiochien, Apg. 8-11) in Erscheinung traten. Nur in
dieser Urzeit des friedlichen Parallelismus judenchristlicher und
heidenchristlicher Missionsaufgaben und Gemeindeinteressen, im

8 H. Thurston S. J., Month 1933, 440.



ersten christlichen Jahrzehnt, kann der Dualismus zweier darauf
beziiglicher liturgisch-eucharistischer Ordnungen ernsthaft geformt
und auf zwei evangelische Brotvermehrungen bezogen worden sein.

Von dieser Deutung her 1aft sich die immer schon festgestellte
Tatsache, daBl es im Matthdus-Evangelium zwei vollig entgegen-
gesetzte, widerspruchsvolle Tendenzen gibt, unter einem neuen
Gesichtspunkt betrachten. Auf der einen Seite hat das erste Evan-
gelium unzweifelhafte judenchristliche Elemente von ausgesprochen
schriftgelehrter Herkunft, konnte also wohl von einem christlichen
Pharisder verfallt worden sein, wie solche in der jerusalemitischen
Kirche erwihnt werden (Apg. 15,5; 21,20-21). Auf der anderen
Seite zeigt es aber auch ebensogut unbestreitbare unjiidische, wenn
nicht antijiidische Ziige. Dies nicht nur, indem es sich leidenschaft-
lich gegen das Pharisdertum wendet, was auch als innerjiidische
Kontroverse erklirt werden konnte. Entscheidender ist die Ver-
werfung der iberlieferten Auserwihlung Israels im neuen Bund
(Matth. 8,11-12; 9,16-17; 21,28-31.43-44) und die Anerkennung
des Gleichgewichtes zwischen Juden und Heiden im Reiche Gottes
(5,13-14.45; 7,6; 8,10; 10,17-18; 15,28; 24,14; 28,19-20), was bei-
des, wenn irgend etwas, aus dem historischen Urkern des Evan-
geliums stammt. Man kann es geradezu als die Haupttendenz dieses
Urkernes ansehen, daBB nach seiner Lehre Freunde und Feinde,
Gute und Bose, Gerechte und Siinder, Gesunde und Kranke, Wei-
zen und Unkraut, Erstberufene und Letztberufene, Arme und
Reiche, Kluge und Térichte, Schafe und Bocke (Matth. 5,43-48;
9,11-13; 13,29-30; 20,9-10; 22,10; 25,2.32), alle diese Gegensatz-
paare mit leiser Ironie und wechselndem Vorzeichen immer auch
auf Juden und Heiden bezogen, zusammen das Reich Gottes auf
Erden bilden.

Von diesen beiden erwihnten Tendenzen des Matthius-Evan-
geliums ist die letztere, namentlich wenn wir auch noch die sym-
bolischen Elemente dazunehmen, offenbar die urspriinglichere; sie
setzt keine eigentliche Schriftgelehrsamkeit voraus und steht schon
darin dem Ursprung des Evangeliums niher; sie 1ifit sich auch
allein wegen ihres Antipharisdismus der dlteren Periode der jeru-
salemitischen Mutterkirche zuschreiben, in der nicht die Phariséer,
sondern die Sadduzder dem Christentum nidherstanden, wie aus

8



dem AnschluB3 vieler Priester an die apostolische Gemeinde ge-
schlossen werden kann (Apg. 6,7). Diesen beiden Perioden ent-
spricht offenbar eine ganz verschiedene Art von Judenchristentum
als in der Urkirche vorherrschend: ein solches der Lebensfrommig-
keit und ein solches der Schriftgelehrsamkeit (wie das Johannes-
Evangelium sie in Joseph von Arimathéa und in Nikodemus ver-
korpert). Beide Arten haben im Matthéus- Evangelium deutlich ihre
Spuren hinterlassen. Diese historische Tatsache des Gegensatzes,
aber auch des Ausgleiches zweier matthéischer Schichten ist das
allerstirkste Argument fiir die Hinzigartigkeit der literarischen
Uberlieferung des Evangeliums, in dem die lebendige Erinnerung
an die historische Personlichkeit Christi die extremsten Dissonan-
zen, das Gegeneinanderstehen und Auseinanderstreben zweier ele-
mentarer Interessengruppen in Israel iiberwand, obwohl sie eine
Zeitlang zwar nicht nebeneinander, aber nacheinander in der
Urkirche existierten. Auch diese Tatsache spricht fiir eine Ent-
stehung des Matthdus-Evangeliums noch sehr nahe den historischen
Ereignisse, die es erzihlt.

Dall das Matthius-Evangelium schriftgelehrte Elemente ein-
schlieBt, ist oft betont und untersucht worden?®. Jedes einzelne der-
selben ist ein Problem fiir sich. Man kann auf der positiven Seite
u.a. hierher rechnen: die Lehre von der Erfiillung des Gesetzes
(Matth. 5,17)10; — die Zusammenstellung von Zollnern und Heiden
(5,46—47; 6,7), die im Widerspruch zum Gesamtaufbau der Berg-
predigt die Antithese zwischen den Armen im Geiste und den
Heuchlern in den Werken (5,3.20; 6,2.5.16) abschwicht, damit
aber dem darauf folgenden Symbolismus der «Hunde» und der
«Schweine» (7,6) einen mif3verstindlichen Sinn gibt!'; — die Aus-

% E. Dobschiitz, Matthius als Rabbi und Katechet, ZNTW 1928;
R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition 1931; Thieme,
a. a. O.

10 M. Buber (Zwei Glaubensweisen 1950) betont die Urspriinglichkeit
und Echtheit von Matth. 5,17 gegen Bultmann (s. D. G. Schrenk, Judaica
1951, VII. 241).

11 So sieht durchaus im Widerspruch zum Ursinn des Evangeliums, aber
wohl in T.Tbereinstimmung mit dem Text, wie er steht, S. Thieme (Rund-
briefe n. 10/11, p. 13) in «Schwein» und «Hund» (Matth. 7,6; 15,26; 2 Petrus
2,22) «Sammelbezeichnungen» fiir die Heiden. Daf3 schon die Evangelisten

9



sendung der Zwolf ausschlieBlich zu den verirrten Schafen Israels,
wenn man sie auf dem Hintergrund des Verschweigens der Heiden-
jiinger betrachtet; — nicht zuletzt auch die praktische Wiederauf-
hebung des Verbotes der Ehescheidung, die in der rabbinischen
Formel «excepta fornicationis causa» liegt (5,32; 19,9) und der viel
diskutierten Scheidebrief-Formel («erwat dabar», Dt. 24,1) ent-
spricht. Dazu kommen einzelne sprachliche Wendungen wie « Him-
melreich» (statt «Reich Gottes» wie iiberall sonst im Neuen Testa-
ment); — vielleicht auch die Umschreibung des Namens Gottes als
«der Gute» (Matth. 19,17; Mark. 10,18; Luk. 18,19); — besondere
dialektische Fihigkeiten im Vergleiche mit den beiden anderen
Synoptikern (Matth. 19,3-8; 22,35-45; Mark. 10,2-4; 12,28-37;
Luk. 10,25-28; 20,41-44); — die eigentiimliche biblizistische Vor-
liebe fiir die Zwei (Matth. 8,28; 9,27; 20,30; 21,2-7); — sowie iiber-
haupt die zahlreichen zahlenmystischen, allegorischen Feinheiten
des architektonischen Aufbaus, in dem die erwihnte Methode der
Dubletten ein hervorstechendes, handwerksmifBiges Detail dar-
stellt. Auf der negativen Seite stehen die Auslassungen, die man
bei Matthius im Vergleiche mit den beiden anderen Synoptikern
feststellen und als solche von schriftgelehrter 'Tendenz erkennen
kann. Dazu gehort, was iiber die Heidenjiinger gesagt wurde. (Ein
gutes anderes Beispiel ist Matth. 21,13; Mark. 11,17; Luk. 19,46).
Es mul} sofort auffallen, daB8 die meisten dieser Elemente, die als
spezifisch schriftgelehrt bezeichnet zu werden pflegen, im allgemei-
nen durchaus nicht wesentlich sind, so daB sie ohne Gefahr fiir das
Ganze auch weggedacht werden kionnen; sie ergeben sich keines-
wegs logisch aus dem Gesamtsinn des Evangeliums. Man kann
daraus mit Recht schlieen, daB} es sich darin um spitere Verinde-
rungen, Einschiibe oder Auslassungen handelt, durch die ein voraus-
liegender #lterer Text modifiziert wurde. Dieser liegt gewill nicht
einfach im Markus-Evangelium vor, wie die Zwei-Quellen-Theorie
annimmt, hat aber auch in diesem letzteren seine unverwischbaren
Spuren hinterlassen. Am besten erklirt sich dies alles aus der Natur
der beiden ersten Evangelien als griechischer «Targumim» (Para-

das zugrundeliegende Problem fiihlten, beweisen die beiden Versionen in
Matth. 15,21—28 und Mark. 7,24—30 (Butler 130—131).

10



phrasen) eines nicht-griechischen Urtextes oder doch Traditions-
stoffes. _

Die schriftgelehrten Besonderheiten des Matthius - Evangeliums
haben den Charakter des Ganzen nicht nur nicht umgeformt, son-
dern auch, wie es scheint, ernsthaft nicht umformen wollen. Unab-
hingig von ihnen hat das erste Evangelium an dem Ubergang des
Reiches von den Juden auf die Heiden, an dem Gleichgewicht von
Juden und Heiden im Reiche Gottes und an der leidenschaftlichen
Kampfeseinstellung gegen den Pharisdismus festgehalten, was alles
eine folgerichtige, einseitige judenchristlich-schriftgelehrte Ten-
denz, die nicht gleichzeitig mit einer bestimmten Uberlieferung
anderer Art als sie selbst organisch verbunden gewesen wire, zwei-
fellos hitte eliminieren miissen. Die Schule der christlichen Schrift-
gelehrten, welche die angenommene Uberarbeitung ausfiihrte, stand
offenbar bei aller nationalen Parteinahme fiir den judenchristlichen
Standpunkt ihrer Generation unter einem dariiber weit hinaus-
greifenden entscheidenden Einflu, der ihr Handeln nicht minder
bestimmte. Dieser Einflull aber war das Prinzip der Solidaritit mit
der vorausliegenden Periode der Urkirche. Gerade die schrift-
gelehrte Schule hatte dieses Prinzip aus den Uberlieferungen der
alttestamentlichen Schriftgelehrsamkeit iibernommen, nur daB es
im Neuen Testament auch noch durch die lebendige Nihe einer
einzigartigen, allgewaltigen historischen Personlichkeit, die ihren
Schatten warf, besonders unterstrichen wurde. -

Im grofien ganzen wird man darnach den Anteil der judenchrist-
lichen Schriftgelehrsamkeit an der geistesgeschichtlichen Uberlie-
ferung des Matthius-Evangeliums auf zwei Faktoren reduzieren
kénnen: auf die vorliegende literarische Form, welche die iiber-
nommene Symmetrie der historischen Ereignisse in ein sakrales
System brachte, und auf einzelne sprachliche Retouchen mit
den kleinen Mitteln der Wortkunst, die in klassischer Form das
Hebriische und Araméische an die Hand gab, die aber auch bei der
Ubersetzung ins Griechische angewendet werden konnten. Diese
letztere Methode konnte auf eine altbewihrte Uberlieferung unter
den Schriftgelehrten zuriickblicken, die dann unter dem Drucke des
Nebeneinanders von Christentum und Judentum im spétjiidischen
Schrifttum ihren Hohepunkt erreichte. Dasselbe haben spater Hun-

11



derte von christlichen Kopisten getan, deren «pia fraus», indem sie
zwischen dem Prinzip der kirchlichen Solidaritit und dem Prinzip
der freien Paraphrase hindurchzusteuern suchte, der Nachwelt
tausende von bedeutungslosen, aber auch einige Dutzend bedeu-
tungsvoller Varianten des Evangeliumtextes hinterlassen hat?!2.
Das Seltsame daran, das auch Rationalisten an den Heiligen Geist
gemahnen kann, ist, daf3 alle diese vielen Hinde, Gesinnungen und
Interessen, die es withrend vieler Jahrhunderte zuerst der jiidischen,
dann der christlichen Geschichte am Werke gab, ehe der Standard-
text des Alten und Neuen Testamentes sich herauskristallisierte, im
Grunde die groe Linie des Wortes Gottes auch philologisch keines-
wegs zur Unkenntlichkeit entstellt haben, daB es vielmehr von ihnen
allen in der Gesamtwirkung, soweit der heilsnotwendige Offen-
barungstatbestand geht, getreulich bewahrt worden ist.

II.

Die judenchristliche Kirche, die dem Matthédus-Evangelium ihren
schriftgelehrten Stempel aufgeprigt hat, steht historisch zwischen
zwel Grenzpfeilern: dem geistigen Einflul derjenigen Phase der
jerusalemitischen Mutterkirche, die der historischen Realitit des
Evangeliums unmittelbar folgt, und dem Ende jeder mdglichen
EinfluBnahme des Christentums auf das Judentum von innen
heraus, das mit dem AusschluB3 der Judenchristen aus der jiidischen
Gemeinschaft eintrat.

Diese synagogale Exkommunikation geschah unter Gamaliel 11.
bald nach dem Jahre 80 durch das Birkath ha-Minim, das in das
tagliche Achtzehnsegengebet eingefiigte Fluchgebet gegen Nozrim
und Minim (Berakoth 28b—29a), dessen ilteste palidstinensische
Form durch die Manuskriptfunde in der Geniza von Kairo bekannt
geworden ist!3. War man frither geneigt, die Anordnung dieses
feierlichen Ausschlusses erst in den Ausgang der Amtszeit Gamaliels
zu verlegen, so ist man nunmehr zu der niherliegenden Erkenntnis
gekommen, dall er diese MaBregel offenbar nur unmittelbar nach
Amtsantritt im Gegensatz zu dem konziliatorischen Regime seines

12 M.-J. Lagrange O. P., Revue Biblique 1933, 495.
13 P. Kahle, The Cairo Geniza 1947.

12



Vorgingers (R. Jochanan b. Zakkai) getroffen haben kann. Die
gesamte Aktivitit Gamaliels zeigt eine konsequente Linie, indem
er in diplomatischer Kooperation mit den Romern die Schule seines
Vorgéingers ausschaltete, dessen engsten Kreis (R. Eliezer b. Hyr-
canus und R. Joschua b. Hananiah) kaltstellte, die Herrschaft der
eigenen Richtung auch mit Gewaltmitteln begriindete und alle
ferneren Spaltungen unterband. Die Exkommunikation der Juden-
christen (und christlich gewordenen Proselyten aus dem Heiden-
tum) bildete in dieser Kette nur ein zentrales Glied, das mit grolerer
Wahrscheinlichkeit der Grundlegung dieses Systems angehdort.

Dadurch aber gewinnen wir, sobald einmal der konziliatorische,
judenchristlich-schriftgelehrte Charakter einer wesentlichen Schichte
des Matthius-Evangeliums feststeht, ein iiber alle Zweifel hinaus
sicheres Datum fiir seine Abfassungszeit. Alle Versuche, es erst nach
der synagogalen Exkommunikation anzusetzen, miissen daran
scheitern, dal mit der letzteren der ernsthaften Verfolgung einer
judenchristlich-schriftgelehrten Tendenz innerhalb des Christen-
tums der Boden unter den Fiilen weggezogen wurde. Der historische
Rahmen, in dem das Matthius-Evangelium entstanden sein kann,
verengt sich durch diese Uberlegungen ganz betrichtlich. In der
Periode nach dem Jahre 80 kann hochstens noch die weitere Aus-
gleichung der beiden vorausliegenden Tendenzen und Schichten
erfolgt sein. Auch die Interpolation untergeordneter Einzelheiten
(wie der Wendung von der «Geiflelung in ihren Synagogen», Matth.
10,17; 24,9) konnte man auf diese Zeitspanne zuriickfiithren. Da-
gegen kann mit guten Griinden angenommen werden, dafl die
spezifisch schriftgelehrten Verinderungen noch vor dem Jahre 80
liegen.

Der Zeitpunkt wird durch das Schicksalsjahr 70 weiter herab-
gesetzt. Denn es it sowohl die Flucht der judenchristlichen
Gemeinde aus Jerusalem nach Pella im Ostjordanland, die mog-
licherweise schon viele Jahre vor der Zerstérung der Stadt und des
Tempels erfolgte, als auch die Verpflanzung der fithrenden Rabbinen
nach Jamnia in der Litorale unter rémischem Schutz wéhrend der
Belagerung, um den neuen Mittelpunkt fiir Studium und Rechts-
findung unbehindert von der sadduziischen Opposition auf noch
unbestelltem Boden zu begriinden, wenig Raum mehr ibrig fiir den

13



Versuch, durch schriftgelehrte Verinderungen im Matthius-Evan-
gelium die Briicke zwischen Judentum und Christentum festzu-
halten.

Man konnte statt dessen an das Jahrzehnt vor dem Jahre 70
denken, in dem die erste Spaltung in der jerusalemitischen Mutter-
kirche zwischen den «Briidern des Herrn» und den radikaleren
judenchristlichen Elementen aufbrach (Hegesippus). Die Situation
ist ganz so, wie wir sie auch aus dem Hebrierbrief ablesen kénnen.
Das allein verweist auf einen Zeitabschnitt, der jiinger ist als das.
Matthius-Evangelium. Die Kirche von Jerusalem ist gewil niemals
unter einem «Kaliphat» gestandenl?, Die Nachrichten von den
judenchristlichen Bischiofen dieser Periode, unter denen die Namen
aus der Sippe des Herrn sich wiederholen, zeigen nichtsdestoweniger
eine Kontinuitit an, die in das apostolische Zeitalter zuriickfiihrt,
wie umgekehrt die Nachrichten iiber die erste judenchristliche
Haéresie auf die erfolgte geistige Umwillzung verweisen. Das ist keine-
Voraussetzung fiir die Entstehung des Matthdus-Evangeliums auch
nur in seiner schriftgelehrten Schichte. In dieses Jahrzehnt der
judenchristlichen Spaltung, in dem die apostolische Partei sich gegen
die hiretische um Simon Kleophas, « Bruder des Herrn», scharte,
scheinen die Urspriinge des Kampfes des Pharisiertums gegen
«Minuth» und «Minim» (Héresie und Héretiker) zu fallen, welche
ebenso den Hebrierbrief voraussetzen wie dieser den Jakobus-
brief15. Diese Uberlegungen verschieben die Entstehung auch der
schriftgelehrten Verinderungen des Matthius-Evangeliums noch
um ein weiteres Jahrzehnt.

So bleibt keine andere Periode mehr iibrig als jene der jerusale-
mitischen Mutterkirche unter Jakobus Minor, « Bruder des Herrny,.
der (zwischen 42 und 62) als der Apostel («schaliach», griechisch

14 H. Campenhausen, Die Nachfolge des Jakobus, ZKG 1950/51, 133.

15 H. Hirschberg, Journal of Biblical Literature 1943, 73; 1948, 305.
Nach Hirschberg kam der Bruch zwischen Christentum und Judentum
infolge der Verwerfung des aronitischen Priestertums (Megilla 25a; Tosefta.
Megilla 4,37), fir die er den Hebrierbrief verantwortlich macht, dessen
Bekanntwerden in Palistina er zwischen 90 und 100 ansetzt. Die ersten
Auseinandersetzungen Gamaliels II. mit den Minim fallen jedoch bereits
zwischen 70 und 80 (Sabbath 116ab; Sanhedrin 90b; Jabmuth 102b).

14



verballhornt «Qoblias»)®, auch von der jiidischen Uberlieferung
anerkannt (Josephus Flavius, Hegesippus, Epiphanius), in seiner
lebendigen asketischen Gestalt, Essener, Pharisier und Christ in
einer Person, die Briicke zwischen Christentum und Judentum zum
letzten Male verkorperte. Indem er es als christlicher Phariséer tat,
fiel er den Sadduziern zum Opfer, so wie umgekehrt der namens-
gleiche andere Apostel, Jakobus Maior, nach einer Periode des
sadduziischen Zustroms in die apostolische Urgemeinde von den
Pharisdern getotet wurde (Apg. 6,7; 12,1-2; 15,5; 21,20-21).

Wenn nicht Jakobus Minor selbst, was gewiB nicht wahrschein-
lich ist, so hat doch einer der christlichen Pharisier aus seiner
Schule, dessen Namen wir nicht kennen, den entscheidenden schrift-
gelehrten Einflufl auf das Matthidus-Evangelium in seiner vorliegen-
den Gestalt ausgeiibt. Aus dieser Periode der jerusalemitischen
Mutterkirche stammt aber aller Wahrscheinlichkeit nach nicht nur
die schriftgelehrte Uberarbeitung des ersten Evangeliums, sondern
auch seine griechische Ubersetzung. DaB man die letztere dem lingst
vorausgesetzten christlichen Schriftgelehrten nicht zugetraut hat,
war bisher der Hauptgrund dafiir, dafl so viele Vermutungen in die
Irre gingen. Nach aller nunmehrigen Einsicht!? wird man ein Unter-
nehmen dieser Art als im Rabbinertum jener Zeit, vor allem inner-
halb des Christentums, wohl moglich ansehen diirfen.

Die Erziehung nicht nur der Rabbinen in der griechischen
Sprache war eine alte Tradition und keineswegs allgemein verpont.
Der Talmud verweist darauf, daf erst auf Grund der zweiten groen
Invasion der Romer unter Trajan «die Brautkrinze und der Unter-
richt im Griechischen» verboten wurden (Sota 49ab; Baba Qamma
82a), letzterer aber offenbar nur voriibergehend und keineswegs
ausnahmslos. So hieB es zwar fiir den Bereich der privaten Erzie-
hung: «Verflucht sei, wer Schweine ziichtet und der griechischen
Weisheit kundig ist». Fiir den oOffentlichen, rabbinischen Schul-
betrieb aber wurde betont, daBl Unterricht in der griechischen
Sprache und Erziehung in der griechischen Weisheit nicht dasselbe
sind. Das Griechische stand den Rabbinen niher als das Syrische

16 Schoeps, Aus frithchristlicher Zeit (dazu «Judaica» 1950, VI. 314—317).
17 8. Lieberman, Greek in Jewish Palestine 1942; Hellenismus in Jewish
Palestine 1951.

15



oder Aramiische. Ein Ausspruch des Schopfers der Mischna, Juda
Hannasi, lautet: « Wozu das Sursi in Paléstina? Entweder die heilige
Sprache oder das Griechische». In Babylon wurde dieselbe These
sinngemiB auf das Araméiische und das Persische abgestellt.
R. Simon b. Gamaliel (IT) erz#hlt, daBl im Hause seines Vaters von
1000 Schiilern je die Hilfte das Gesetz und die griechische Weisheit
lernten. Daran kniipft die Stelle das weise Dictum: «Dem Hause
Gamaliels haben sie die griechische Weisheit erlaubt, weil es der
Regierung nahestand». Nicht mit Unrecht hat man es daher auch
fiir moglich gehalten, daB3 Paulus, dessen Griechisch durchaus ein
Instrument rabbinischer Schulung war, seine Kenntnis dieser Spra-
che und ihrer literarischen Technik bereits «zu den Fiilen Gamaliels
(I)» (Apg. 22,3) erworben haben koénntel®. Simon b. Gamaliel
lehrte auch, dal die Schrift nur ins Griechische iibertragen werden
diirfe, und zwar wegen der von der «Schonheit Japhets» (Genesis
9, 27) sich herleitenden Schonheit des Griechischen (Megilla 8b-9a).
Als der Proselyt Aquila eine solche Ubersetzung machte, tat er es
unter der Uberwachung des beriihmten R. Akiba b. Joseph, der das
fertiggestellte Werk von zwei seiner fithrenden Kollegen (Eliezer
und Joschua) iiberpriifen liel, die demselben wegen seiner Schon-
heit (Ps. 45,3) hochstes Lob spendeten (jer. Megilla 71c¢). Alle diese
Ausspriiche zeigen die durchgehende Bereitschaft der Rabbinen,
mit der Sprache der Okumene zu rechnen, gleichzeitig aber auch
die vorwiegende ZweckméiBigkeit dieses Standpunktes, von dem
die Verwendung des Griechischen durch das Matthdus-Evangelium
als einer mit Bewufitsein auserwihlten, neuen sakralen Sprache
deutlich absticht. Die Ubertragung des hebriiischen oder arami-
ischen Urtextes des ersten Evangeliums ins Griechische gehort
daher zweifellos der schriftgelehrten Phase der jerusalemitischen
Kirche an. Es wird dabei, ehe der vorliegende griechische Text ent-
stand, vielerlei Vorarbeiten, vielleicht in erster Linie der Passions-
geschichte, gegeben haben. Die Leistung war gewil3 nicht die der
ersten und einzigen Ubersetzung, sondern die einer von vielen grie-
chischen Paraphrasen der urspriinglichen Materialien. Aus dieser
Vielzahl (Luk. 1,1-3) sind das erste und zweite Evangelium als
Abstdmmlinge eines gemeinsamen Urtypus iibrig geblieben.

18 W. L. Knox, Some Hellenistic Elements in Primitive Christianity 1944.

16



Auch die rabbinische Uberlieferung weist, soweit wir aus ihr
etwas fiir das Verstindnis der Urspriinge des Evangeliums gewinnen
koénnen, mit Sicherheit auf das Zeitalter des Jakobus Minor als die
letzte Friedensdra, die Christentum und Judentum zwanzig Jahre
lang verband. Wahrscheinlich ist Jakobus Minor auch im Talmud
erwihnt und mit dem dort genannten Jakobus von Kefar Sechania
identisch, von dem Beziehungen zu den Rabbinen ausgesagt werden
(Aboda Zara 16b—17a). Dagegen scheint Jakobus von Kefar Sama,
den der Talmud gleichfalls nennt (Tosefta Chullin 2,22-23; Aboda
Zara 27Db), ein anderer zu sein, vielleicht Jakobus Maior, der Bruder
des Johannes, da er der christlichen Heilpraxis des historischen
Evangeliums niher steht, als dies von Jakobus Minor infolge seines
Biindnisses mit dem Pharisdertum vorausgesetzt werden kann.

Die erwihnte talmudische Uberlieferung von Jakobus Sechanites
scheint R. Eliezer b. Hyrcanus, genannt ha-Gadol («der Grofle»),
einen der fithrenden Meister aus der Zeit Gamaliels IT und Akibas,
eines vom rabbinischen Standpunkt nicht génzlich unschuldigen
spirituellen Kontaktes mit dem Christentum zu beschuldigen. Im
hohen Alter wegen Héresie («Minuth») vor das Gericht des rémi-
schen Statthalters gebracht, wurde Eliezer zwar auf Grund der
politischen Beziehungen seines Schwagers, Gamaliel, von den
Romern wieder freigelassen, also wohl von den gleichzeitig (ver-
mutlich unter Trajan) angeschuldigten Christen unterschieden,
dafiir aber von seinen eigenen Kollegen ins Verhér genommen.
Akiba brachte dabei heraus, daf3 Eliezer in seiner Jugend (vielleicht
zwischen 50 und 60) in Sephoris mit Jakobus Sechanites zusammen-
getroffen sei und dabei an einem Logion, das Jakobus von Jesus
gehort hatte, Wohlgefallen fand, weil es sich, wie gleichsam ent-
schuldigend mitgeteilt wird, gegen den (sadduziischen) Hohen-
priester richtete.

Dahinter mag noch weitaus mehr gestanden haben. Denn Eliezer
war schon vorher in seinen reifsten Jahren, offenbar gleich nach
Gamaliels Amtsantritt, also parallel zur Promulgation des Birkath
ha-Minim, vom Sanhedrin exkommuniziert und ist erst am Totenbett
von der Exkommunikation wieder gelost worden. Daf es sich dabei
tatséchlich allein um die Kontroverse der levitischen Verunreini-
gungsfihigkeit der «Schlangensfen» gehandelt haben sollte, wie der

17

2 Judaica, Band 9, 1



Talmud in absichtlicher Herabwertung des Sachverhaltes, wenn
nicht in Selbstironisierung berichtet (Baba mezia 59ab), ist iiberaus
unglaubwiirdig. Die ganze Erzihlung atmet trotz der spiteren gro-
tesken Ausmalung der Situation allzu tiefe und echte Tragik. Weder
drei groBe Schauwunder, die Eliezer vorfiihrte, noch auch die
Stimme vom Himmel («Bath-Kol»), die seine Halakha fiir stets
richtig erklirte, konnte den Sanhedrin, der sich (nach Ex. 23,2) auf
den MehrheitsbeschluB3 berief, von seiner Meinung abbringen und
davon zuriickhalten, den Dissidenten und Nonkonformisten aus-
zuschlieBen. Die Stimmung, die der Talmud schildert, ist schicksals-
schwanger wie beim Prozesse Jesu. In Trauerkleidern teilt Akiba
dem Meister den BeschluB3 der Kollegen mit. «Ein grofles Weh gab
es an diesem Tage.» Gamaliel hatte einen Seesturm zu bestehen,
aus dem ihn allein sein Schwur rettete, er habe dies getan, «damit
in Israel die Streitigkeiten sich nicht mehren». Die Parallele mit
dem Birkath ha-Minim ist auffallend genug. Eliezer lebte fortdann
im Exil, in dem ihn, vermutlich auf Grund der Exkommunikation
durch den Sanhedrin, dann auch noch die Christenverfolgung der
Romer ereilte. Noch tragischer als sein eigener Lebensabend ist der
seines Weibes, der Schwester Gamaliels, die den Bruder, zu dem sie
innerlich stand, vor der Rache Gottes schiitzen wollte, die derselbe
durch die Verfolgung der Unschuld iiber sich heraufbeschworen
hatte. Auch diese Furcht vor dem Gebet der Rache bezieht sich
deutlich auf das Birkath ha-Minim. _

Daf3 Eliezer dem Christentum wenigstens zeitweise nahegestan-
den haben muf}, wird man mit Sicherheit auch aus dem Fragment
eines groBartigen Diskurses ganz im Stile des Matthius-Evangeliums
schlielen diirfen, das der Talmud aufbewahrt hat (Sota 49ab). Die
Denkform des Stiickes ist die der &ltesten christlichen Eschatologie.
Vor allem wird darin das kindliche Vertrauen auf den «Vater im
Himmel» gegen die Ubel des Zeitalters eingesetzt: gegen das Unheil
seit der Zerstorung des Tempels «auf den FuBspuren des Messias»
(Matth. 24,9-13), das Strafgericht vor allem iiber Galilia und seine
Bewohner (10, 15; 11,20-24), die Scheidung der Geister selbst inner-
halb der Familie (10,35-36; Michéas 7,6). Ganz wie die Bergpredigt
(Matth. 6,25-31) tadelt Eliezer auch die «Kleingliubigkeit» in der
Sorge um das tigliche Brot (Sota 48b—49a). Fast wie gegen das

18



MiBverstehen der urspriinglichen Worte Jesu (Matth. 7,6) gerichtet
erscheint auch sein Ausspruch, daBl nicht nur verflucht ist, wer
«Schweine» ziichtet, sondern auch wer «Hunde» grof3zieht (Baba
Qamma 83a). Ein Stiick wie die Kritik der « Weisen» durch Eliezer
(Aboth 2,15), kaum weniger scharf als die der Pharisier im
Matthius-Evangelium, bestétigt diesen Zusammenhang. Statt diese
Parallelen aus der rabbinischen Uberlieferung herzuleiten, wie es
die jiidische Leben-Jesu-Forschung tut, ist es methodisch nicht nur
erlaubt, sondern auch weitaus richtiger, in ihnen gerade bei Eliezer
den Abglanz des Evangeliums zu sehen. Statt ein abstraktes Zitat
zu isolieren, mufl man es dazu freilich aus dem konkreten histori-
schen Zusammenhang beurteilen lernen, den uns der Talmud —
dank seiner alttestamentlichen Gewissenhaftigkeit in der wenig-
stens esoterischen Uberlieferung von seiner geistigen Linie auch
unangenehmen Tatbestinden — hinterlassen hat.

Die urspriinglichen Sympathien Eliezers fiir das Christentum
spiegelt offenbar auch noch eine andere Geschichte aus dem Talmud
wider (Sabbath 116ab). Darin kommen Eliezers Frau, ihr Bruder
Gamaliel und ein christlicher «Pilosoph» vor, der, wenn er nicht
blof3 als Typus gemeint ist, in der Jugend der beteiligten Geschwi-
ster (vielleicht zwischen 60 und 70), dem engsten Kreis der jerusa-
lemitischen Urkirche angehort haben muBl. In diesem Zusammen-
hang wird ein Logion mitgeteilt, das eine Stelle der Bergpredigt
(Matth. 5,17) paraphrasiert und ganz an den Kommentar zur Berg-
predigt im Jakobusbrief erinnert. Die Stelle ist das einzige Zitat
aus dem Evangelium im Talmud. Da der Zweck seiner Mitteilung
darin liegt, nachzuweisen, wie die Christen ihre Einstellung zum
Gesetz so oder so ganz nach den Gesichtspunkten der Opportunitéit
beziehen konnen, so wird man auf den mitgeteilten Wortlaut des
Logion nicht allzu groen Wert legen diirfen. Immerhin ist dadurch
die Existenz einer schriftlichen Formulierung charakteristischer
Gedankenginge gerade des Matthius-Evangeliums fiir das Jahr-
zehnt vor der Zerstorung Jerusalems wahrscheinlich gemacht.
Dariiber hinaus kann in der Erzihlung, die wie alle &hnlichen in der
spiteren Uberarbeitung deutlich die Ziige der iltesten Zeit trigt,
nicht minder angedeutet sein, dal innerhalb des Christentums die
grundlegende Einstellung zur Bergpredigt und zum Gesetz von zwei

19



verschiedenen Richtungen im entgegengesetzten Sinne interpretiert
wird.

Auch dariiber kann es keinen Zweifel geben, daf3 Eliezers Lehrer,
R. Jochanan b. Zakkai, der eigentliche Griinder der rabbinischen
Akademie von Jamnia, gewisse Beziehungen zum Christentum
gehabt haben muBl. Jochanan entwich mittels einer List aus dem
belagerten Jerusalem ins romische Feldlager des Vespasian, der
ihm Jamnia einrdumte (Gittin 56ab). Dabei war ein Schwestersohn,
der Fiihrer galildischer Zeloten («Banditen»), der eine Beendigung
des sinnlosen Aufstandes wiinschte, Miturheber des Planes der
Flucht. Jochanan zeigt auch sonst besondere Verbindungen mit
Galilda. Er hatte fiinf Schiiler, unter denen Eliezer den ersten Platz
einnimmt (Aboth 2,10-12). Nur wo Eliezer das gute und das bose
Auge als Symbole des richtigen und des falschen Weges ansah,
folgte Jochanan lieber dem Ausspruch eines anderen Schiilers
(R. Eleazar b. Arakh), der das gute und das bose Herz als solche
erklirte (Aboth 2,13-14). Die Autoritit und der Humanismus des
Regimes Jochanans, das Akiba spiter als zu konziliatorisch tadelte
(Gittin 56b), folgt daraus, da er das Gottesurteil des Fluchwassers
beim Verdacht des Ehebruches abschaffte (Sota 47a). Die spatere
Legende hat das Leben Jochanans in drei Perioden von 40 Jahren
eingeteilt, was anzeigt, daB man ihn mit Moses verglich. Er soll
auch 40 Jahre vor der Zerstérung des Tempels dieselbe voraus-
gesagt haben (Joma 39b). Nach ihrem Eintritt pflegte er sich mit
demselben Spruch aus Osee (6, 6) zu trosten, der bei Matthaus (9, 13;
12,7) zu den sichersten vor-schriftgelehrten Zitaten gehort. Sein
letztes Wort vor den versammelten Schiilern war: «Bereitet einen
Stuhl fiir Ezechias, den Kénig von Juda, der gekommen ist»
(Berakhoth 28b).

Alle Anzeichen sprechen dafiir, dafl der Friede zwischen Christen-
tum und Judentum, dessen Symbol Jakobus Minor war, unter
Jochanan noch lingere Zeiten eingehalten, endgiiltig erst unter
seinem Nachfolger, Gamaliel I1., aufgehoben wurde. Der Hohepunkt
dieses Friedens fillt ins finfte und sechste Jahrzehnt des ersten
Jahrhunderts, wogegen das siebente Jahrzehnt (nach dem Tode
des Jakobus Minor) das erste Abbrickeln davon sah, dessen Fort-
schreiten freilich auch im achten Jahrzehnt von den rabbinischen

20



Autorititen noch immer verlangsamt wurde (bis zum Amtswechsel
um das Jahr 80). Unter Jochanan erfolgte (vermutlich im siebenten
Jahrzehnt) als ein Kompromil3, das aber ein erster Schritt in der
Richtung der spiteren synagogalen Exkommunikation werden
sollte, die amtliche Entscheidung des Rabbinates, wonach die
«Giljonim» und die «Biicher der Minim» nicht, wie offenbar bis
dahin angenommen wurde, zu jenen gehoren, die «tabu» (¢«sacer»)
sind, «die Hénde beflecken» (Jadajim 3,4-5; 4,5-6; Tosefta Jadajim
2,13; Sabbath 115b-116a; Tosefta Sabbath 12,5). Die talmudische,
wortspielerische Verballhornung des griechischen Wortes Evangeli-
um, und zwar in der Mehrzahl, setzt, wenn sie nicht auf eine spitere
Interpolation zuriickgeht, voraus, dall zwischen 60 und 70 bereits
mehrere griechische Evangelien bekannt waren. Auf alle Flle aber
gab es um diese Zeit «Biicher der Minim», die, weil sie fiir «tabu»
angesehen wurden, sich auf dem Wege zur kanonischen Geltung
befanden. Mit der Entscheidung, dall diese Biicher nicht «tabu»
seien, begann die Trennung, auch wenn dieser Schritt damals offen-
bar noch nicht diese Absicht einschlof.

Dariiber, daBl orthodoxe, ja kanonische Schriften «die Hédnde
beflecken», hiretische aber nicht, wie die Pharisder lehrten, mach-
ten sich die Sadduzder lustig. Das zeigt das Alter der Kontroverse
an, die einem Zeitalter des Gleichgewichtes der beiden Sekten ange-
hort, wie wir es in dem Jahrzehnt zwischen dem Tod des Jakobus
Minor und der Zerstérung Jerusalems vorauszusetzen haben.
Jochanan aber bewihrte sich in der Art, mit der er die Gegner
erledigte, als ein Meister der Dialektik (Jadajim 4,6). Man ist ver-
sucht, dieselbe Schule in ihm wirksam zu sehen, die der schrift-
gelehrte Verfasser des Matthaus-Evangeliums — anders als die
beiden anderen Synoptiker — verkorperte, wo immer er die dialek-
tische Meisterschaft Jesu in den urspriinglichen Diskussionen des
Evangeliums mit Phariséern und Sadduzéern herausarbeitet. Es ist
nicht zufillig, daB in unmittelbarem Anschlufl daran (Jadajim 4, 8)
von einer Diskussion zwischen jerusalemitischen und galildischen
Pharisiern die Rede ist, wobei der Sprecher der letzteren als ein
«Min» bezeichnet wird, also ein Judenchrist war. Diese Bezeichnung
schriftgelehrter Judenchristen als «galilidischer Pharisder» geht zwei-
fellos in das Zeitalter des Jakobus Minor zuriick. In der erwihnten

21



Diskussion werden iiberdies ganz durchsichtig zwei kontroverse
Stellen des Matthius-Evangeliums angezogen. Einerseits polemi-
siert der Galilier gegen die Scheidebrief-Praxis seiner Gegner
(Matth. 19,7-8), andererseits spielen die letzteren unmiBverstind-
lich auf die Lehre von den sittlichen Pflichten an, die auch dem
Cisar gegeniiber bestehen (22,21). Diese Anspielungen riicken den
Zwischenfall noch niher an die Zeit, da es Pharisder gab, die sich
aus personlicher Erinnerung an die Urdiskussionen selbst fiir oder
gegen das Evangelium entschieden.

Man muB wohl im Auge behalten, daB die spiteren Uberarbeiter
der talmudischen Materialien weitgehende Retouchen vornahmen.
Davon findet sich gerade in der Frage der «Giljonim» und der
«Biicher der Minim» ein bezeichnendes Beispiel, das sein Licht wirft
auf die traditionelle «pia fraus» vieler alt- und neutestamentlicher
Kopisten, indem es ihre Tragweite, aber auch ihre Grenze aufzeigt.
Vergleicht man im Traktat Jadajim die Paralleltexte von Mischna
und Tosefta, der summarischen, kanonischen (exoterischen) Lehre
und ihrer Erlduterung durch zusatzliche (esoterische) Materialien
(was beides von der Tradition auf die methodische Veranstaltung
Akibas zuriickgefiihrt wird), so fillt auf, daf nur die Tosefta
Jadajim ausdriicklich von den «Biichern der Minim» handelt, wie
es offenbar der historischen Entscheidung Jochanans entspricht,
wogegen die Mischna Jadajim durch eine unscheinbare Wortver-
dnderung («Hamiram» statt «ha-Minim») davon ablenkt (mit dem
Erfolg, daBl bis auf den heutigen Tag die kunstvollsten Emenda-
tionen versucht wurden, u.a. sogar an Homer als Gattungsbegriff
fiir die heidnische Profanliteratur gedacht worden ist). Die Rekon-
struktion des historischen Sachverhaltes!® zeigt, dal in der rabbi-
nischen Literatur dieselbe Kombination zwischen dem Prinzip der
kirchlich oder scholastisch gebundenen Solidaritit und dem Prinzip
der freien Paraphrase am Werke ist, das wir fiir das Matthius-
Evangelium angezogen haben. Einerseits dominiert die Heiligkeit
der dlteren Entscheidungen, die, selbst wenn unangenehm, respek-
tiert, dafiir aber dann aus der Mischna in die Tosefta verdringt
werden, — andererseits ist doch auch wieder nichts so heilig, daB

1% Torrey, Documents 100—108.

22



es nicht durch kleine Mittel retouchiert werden kann, auch wenn
dadurch der formal weithin festgehaltene Wortlaut gelegentlich in
sein Gegenteil verkehrt wird. Wenn wirklich Akiba den metho-
dischen Dualismus von Mischna und Tosefta erfunden hat, dann
wird man ihn mit dem Bemiihen kreditieren diirfen, an Stelle der
immer wieder praktizierten, aber iiberaus gefihrlichen zweiten
Methode die erste als den legitimen Ausweg aus einem alten Dilemma,
eingefiihrt und durchgesetzt zu haben.

‘DafBl von all dem im Zeitalter Jochanans und seiner unmittel-
baren Schiiler noch nicht die Rede war, spricht nicht minder dafiir,
daB diese Richtung dem Evangelium besonders nahe stand. Man
hat an diese Beobachtung die verschiedensten Kombinationen
gekniipft. So sah man in Jochanan, wenn schon nicht den Verfasser,
so doch den Lehrer des schriftgelehrten Verfassers des Matthius-
Evangeliums. Daran ist sicher so viel richtig, da Jochanan und
seine Schule dem Evangelium zur Zeit von dessen Abfassung unver-
gleichlich ‘weniger feindlich gegeniiber standen als spiter das
Rabbinat von Jamnia unter Gamaliel II. Auch als den Verfasser
der Apokalypse hat man Jochanan angesprochen. Ebenso hat sich
der moderne historische Roman mit ihm beschiftigt. Jedenfalls
sind Jochanan und Eliezer, Meister und Jiinger, zwei Generationen
des Rabbinismus, Urgestalten aus der urspriinglichen Begegnung
von Christentum und Judentum, mit denen die Wiederbeschif-
tigung auch vom innerchristlichen Standpunkt wertvoll genug wire.
Denn in ihnen liegt zweifellos einer der Schliissel zum Versténdnis
der Urgeschichte des Evangeliums.

Zu den Rabbinen der ersten Generationen unserer Zeitrechnung,
die dem Christentum nahestanden, gehort nicht zuletzt Samuel
ha-Katon («der Kleine»), der Verfasser des Birkath ha-Minim
(Berakhoth 28b-29a). Der Beiname ist derselbe wie jener von
Jakobus Minor (Mikros, Mark. 15,40), was eigentlich weder der
Kleine, noch der Jiingere, sondern der Niedrige oder Arme bedeu-
tet, — so wie umgekehrt der Beiname von Eliezer ha-Gadol derselbe
ist wie jener von Jakobus Maior. Ein spéterer Samuel, was wohl ur-
spranglich auch unserer tat, hat sich gerithmt, im Buch des Lebens
-seinen Namen ohne Titel gelesen zu haben (Baba mezia 85b—=86a).
— was eigenartig an das Matthaus-Evangelium erinnert (20, 26-27;

23



23,6-12). In der Tat erzdhlt der Talmud eine beziehungsreiche
Geschichte von der Abfassung des Birkath ha-Minim: Gamaliel IT.
ordnete dieselbe an und Samuel, der sich antrug, fiihrte sie aus. Im
folgenden Jahr jedoch, als der Sanhedrin sich wieder versammelte,
vergaB er den Wortlaut seiner eigenen Schopfung und blieb in
deren sffentlicher Rezitation stecken. Er dachte mehrere Stunden
dariiber nach. Man half ihm jedoch nicht aus der Verlegenheit,
denn man befiirchtete, mit richtigem psychologischen Verstindnis
fir die Situation, er sei ein «Min» geworden. Unter Berufung auf
Ezechiel (18,24) hielt man dies auch bei einem der Weisen fiir nicht
ausgeschlossen. Offenbar sprechen auch wirklich zahlreiche Ziige
aus dem Leben Samuels dafiir, daB er zumindestens an der Grenz-
scheide von Hillel und dem Evangelium stand. Seine Feindesethik
(Aboth 4,24) erinnert an die Bergpredigt (Matth. 5,43-44). Es war
auch seine durchaus evangelische Armut im Geiste (Sota 48b), die
ihm gleich Jakobus Minor nach dem Bilde des Meisters (Matth. 5,3;
11,25-30) den Beinamen des Kleinen statt des iiblichen Meister-
titels zusammen mit dem Vaternamen verschaffte. Gleich Eliezer
pries ihn die Stimme vom Himmel: Einer ist wiirdig, daf3 der Geist
Gottes (die «Schekhinay) auf ihm ruhe, Samuel, nur sein Zeitalter
ist dessen nicht wiirdig. Darin liegt offenbar eine Umschreibung
mystischer Erfahrungen, die wir aus dem Evangelium wohl kennen
(Matth. 3,16-17; 17,5; Joh. 12,28) und die in den Berichten des
Talmud, wie es scheint, nicht zuletzt denen zugeschrieben wird,
die mit dem Christentum sympathisierten.

Alle diese Materialien beweisen schon in diesen bloen Andeu-
tungen, die allein auf den Reflex des Matthius-Evangeliums abstel-
len, daBl der Talmud noch immer eine Fundgrube ist, aus der man
nicht zuletzt ein tieferes Verstindnis fiir die Urspriinge des Evan-
geliums schopfen kann. In dieser sehr kursorischen Ubersicht
bereits sind wir auf prizisere Daten fiir die Entstehung des ersten
Evangeliums gestoBen, als man sie gewohnlich fiir moglich hilt.
Insbesondere heben sich auf diesem Hintergrund die groflen tra-
gischen Gestalten unter den #ltesten Tannaim, den Meistern des
Rabbinismus der ersten Generationen, ab, die gleich dem Juden-
christentum, auch wenn sie nicht selbst bis zu dieser Konsequenz
vorgedrungen sind, die Kontinuitit des Gesetzes und die Messiani-

24



téit des Evangeliums miteinander verbinden wollten. Das Schicksal
dieser Manner erscheint um so tragischer, als weder das Judentum
noch das Christentum ihr sittliches Bemiihen, das nicht nur ein
kompromissarisches war, gewiirdigt hat. ‘

III.

Durch keines der bisherigen Ergebnisse wurde die Uberzeugung
der christlichen Uberlieferung erschiittert, geschweige denn wider-
legt, die den Apostel Matthdius als den Verfasser des ersten Evan-
geliums ansieht. Es ist an sich nicht unwahrscheinlich, da der
Zollner unter den Zwdolfen auch der Archivar und Historiker der
kleinen Gruppe war, den wir kraft seiner berufsinéLBigen Schulung
nicht zuletzt auch fiir einen gewandten Experten in der allgemein
geiibten araméischen Kurzschrift werden ansprechen diirfen 2°.

So wie jedoch der unbekannte christliche Schriftgelehrte in der
jerusalemitischen Gemeinde des Jakobus Minor, den wir aus den
schriftgelehrten Veranderungen des Matthéius-Evangeliums erschlie-
Ben konnen, hinter sich die weitaus gewichtigere Gestalt des Apo-
stels hatte, so war wohl auch Matthius, der ein Zollner, aber kein
Schriftgelehrter war, kaum mehr als das technische Organ fir die
geistigen Krifte, die hinter ihm standen. Es ist kaum zuléssig, in
Matthius selbst den Schriftgelehrten des ersten Evangeliums zu
sehen. Man muB vielmehr zwei Schichten und konsequenterweise
zwei Redaktionen des Matthaus-Evangeliums unterscheiden, deren
erste mit der Uberlieferung dem Apostel Matthius zuzuschreiben
keine Schwierigkeit bietet, deren zweite, schriftgelehrte aber davon
deutlich zu unterscheiden ist.

Daf} zu den geistigen Kriften hinter Matthdus vor allem Petrus
gehort, ist oft festgestellt worden; es ist aus den zahlreichen petri-
nischen Materialien des Matthius-Evangeliums deutlich erkennbar
(14,28-31; 16,17-19.22-23; 17,2427, 18,15-22), die von jenen des
zweiten Evangeliums charakteristisch verschieden sind. Petrus
steht jedoch als «primus inter pares» fiir den engsten Kreis, zu dem
die vier Erstberufenen, Andreas und Petrus, Jakobus Maior und
Johannes gehoren. Darunter sind wieder vor allem die dre: Lieblings-

20 John Chapman O.8.B., The Four Gospels 1944, 22.

25



jiinger, Petrus und die beiden Zebediiden (Mark. 3,16-17; Joh.
1,42), die aus AnlaB von fiinf entscheidenden Vorkommnissen (der
Heilung der Schwiegermutter des Petrus, der beiden Symbolwunder
an dem 12jihrigen Madchen und an der 12 Jahre lang kranken
Frau, der Verklirung am Berg, der Erliuterung der Eschatologie
und der Gethsemanistunde, zweimal dabei um Andreas vermehrt,
Mark. 1,29; 13,3) als die historischen Zeugen des Matthius-Evan-
geliums und der gerade hierin- besonders deutlich von ihm abhén-
gigen beiden anderen Synoptiker fungieren. Auf ihnen beruht der
Gesamtaufbau des Evangeliums, sie stehen fiir dessen Urkern hin-
ter dem Schreiber Matthdus, wie Jakobus Minor hinter den schrift-
gelehrten Veranderungen durch den christlichen Rabbi steht, dessen
Name verschollen ist. Stirker noch als in der zweiten Phase der
jerusalemitischen Mutterkirche unter Jakobus Minor bedurfte es in
der ersten Phase der apostolischen Autoritét, um aus dem urspriing-
lichen Schatze der miindlichen Uberlieferung diejenigen Stiicke
auszuwihlen und zusammenzustellen, die aus katechetischen und
liturgischen Griinden sich fiir die schriftliche Ausarbeitung empfah-
len 21, ‘ _

Wir werden hier auf eine Bemerkung verweisen konnen, die
Paulus unter dem Eindruck seiner ersten Fiihlungnahme mit der
Kirche von Jerusalem (a.44), 14 Jahre nach Damaskus (a. 30),
machte, als er jene Vision im Tempel hatte, von der er wieder
14 Jahre spiter erzihlt (2 Kor. 12,2). Darnach werden Jakobus
Minor, der «Bruder des Herrn», Kephas und Johannes als die drei
«Sduleny der Kirche von Jerusalem bezeichnet, die mit Paulus und
Barnabas ein Abkommen iiber die Abgrenzung der Juden- und
Heidenmission schlossen (Galater 2,1.7-9). In diesem Ausdruck
des Paulus liegt eine leise Ironie, aber die Tatsache selbst kann
nicht seine Erfindung sein. Sie stimmt zum Namen Kephas und
entspricht auch sonst der Symbolik, die das Evangelium mit den
rabbinischen Schriften teilt. (So wird der sterbende R. Jochanan

21 Kilpatrick, The Origins of the Gospel according to St. Matthew (1946)
1950; dazu meine Rezension in «Judaica» (im Erscheinen). Kilpatrick arbei-
tet in besonderer Weise den liturgischen Hintergrund des Matthius-Evan-
geliums heraus. Siehe auch J. A. Jungmann 8. J., Erbstiicke aus der Syna-
goge in christlicher Liturgie, Thiemes Rundbriefe 1949, n. 4, p. 7—S8.

26



b. Zakkai von seinen Schiilern eine «Sidule» in Israel genannt,
Berakhoth 28b. Anderswo ist von 7 oder 12 Siulen die Rede,
Chagiga 12b).

Der innere Zusammenhang zwischen den drei «Sdulen» der jeru-
salemitischen Mutterkirche unter Jakobus Minor und den drei
Lieblingsjiingern, dem Mittelpunkt der #lteren Phase derselben
Kirche, als Petrus und die beiden Zebediiden in unmittelbarer
Fortsetzung ihrer Sonderposition im Evangelium die Urkirche lei-
teten, ist leicht zu sehen. Dabei ist offenbar weder die Dreizahl der
«Séaulen», noch das beidemalige Vorkommen des stammviterlichen
Namens als bedeutungslos anzusehen. Durch die Namensgleichheit
trat Jakobus Minor («der Kleine», der zugleich die jiingere Phase
verkorperte) um so leichter an die Stelle von Jakobus Maior («dem
GroBen», der fiir die iltere Phase steht), nachdem der letztere als
der erste Martyrer aus dem Kreise der Apostel gefallen war (Apg.
12,1-2). Die Ahnlichkeit und Gegensitzlichkeit erstreckt sich auch
auf den Ausgang der beiden Apostel, indem der Altere nach der
antipharisidischen édlteren Phase der jerusalemitischen Kirche dem
Pharisdertum zum Opfer fiel, der Jiingere aber nach der jiingeren
pharisidischen Phase der sadduziischen Reaktion (Josephus Flavius).

Die negative Evangelienkritik hat véllig zu Unrecht in dieser
Namensgleichheit gelegentlich auch ein MiBlverstindnis der Quellen
selbst entdecken wollen. Die Fiihrung der Kirche von Jerusalem
in der zweiten Phase durch Jakobus Minor (von 42 bis 62 n. Ch) ist
ebenso eine unbestreitbare historische Tatsache, wie vorher die
Fihrung derselben Kirche in ihrer ersten Phase (von 30 bis 42)
durch die drei Lieblingsjiinger. Beide Phasen haben ihre deutlichen
Spuren im Matthius-Evangelium hinterlassen, dessen Entstehung
wir dadurch datieren konnen. Beide Phasen lassen sich in der
Apostelgeschichte nicht zuletzt auch dadurch unterscheiden, daf die
eine die Sadduzier, die andere die Phariséier anzog (6,7; 15,5;
21,20-21); die beiden Sekten haben in umgekehrter Form auch
ihren Ausgang bestimmt. Beiden Phasen sind schlie8lich auch grof3e
Rabbinen zugeordnet, unter denen die Apostelgeschichte Gamaliel
(I.), den Meister des Paulus nennt (5,34-39; 22,3; 23,6-8). Wir
stehen hier vor dem bisher allzu wenig beachteten Phéinomen ver-
schiedener Spielarten des Judenchristentums bereits in der dltesten

27



jerusalemitischen Kirche. Neben dem primdren, aus priesterlicher
Lebensfrommigkeit ssammendem Judenchristentum der ersten Phase
steht das sekunddire, aus der Schriftgelehrsamkeit gespeiste der
zweiten Phase, das zu Unrecht fiir das einzige gehalten wird. Nur
wenn man beide Arten unterscheidet, kann von einer Erkenntnis
der Theologie und Geschichte des Judenchristentums ernsthaft die
Rede sein. Dabei ist von jener tertidren Form, die im spiteren
Ebionitentum liegt, noch ganz abzusehen.

Innerhalb dieses historischen Rahmens der jerusalemitischen
Mutterkirche, den bereits die Apostelgeschichte deutlich genug
absteckt, findet das Matthdus-Evangelium allein seinen legitimen
Entstehungsort 2?2, Unter den zahlreichen Theorien iiber seinen
Ursprung verdient besondere Beachtung, die auf den «Greuel der
Verwiistung» (Matth. 24, 15; Mark. 13,14) nach Daniel (9,27; 11, 31;
12,11) verweist, indem sie in Caligulas Versuch, sein Standbild im
Tempel aufstellen zu lassen (a.39-41), die Wiederholung dessen
sieht, was Antiochus Epiphanes getan hat, und somit die literarische
Formulierung der Eschatologie des Evangeliums — bis auf den
Winter der gefiirchteten Flucht genau (Matth. 24,20; Mark. 13,18)
— prézisieren zu konnen iiberzeugt ist23. Man wird dieser kiihnen

22 Nach Harnack entstanden die Logia des Matthaus, die Quellenschrift
der Synoptiker, um das Jahr 50. Nach der offiziellen katholischen Auffassung,
die dieser Datierung folgt, sind die Logia identisch, wenigstens «quoad
substantiam» (n. 25), mit unserem Matthius-Evangelium (G. Ricciotti). Fur
dessen griechischen Text, den zuerst Ignatius von Antiochien zitiert und
Papias von Hierapolis voraussetzt (unter Trajan a. 110—117), bleibt dar-
nach ein weiter Spielraum. Die beiden Jahrzehnte der jerusalemitischen
Mutterkirche unter Jakobus Minor werden im allgemeinen nur deshalb nicht
herangezogen, weil man die griechische Ubersetzung irrigerweise auch dem
christlichen Pharisderturm nicht zutraut. Unter den neueren Theorien tiber
die Entstehung des Matthius-Evangeliums, wie wir es kennen, wird daher
statt Jerusalem u. a. Antiochien (vor 115, Streeter), eine phonikische Hafen-
stadt (zwischen 80 und 100, Kilpatrick) oder Alexandrien (zwischen 70 und
80, Brandon) neben vielen anderen élteren Hypothesen genannt. Mit Recht
hat Abt Butler es beklagt, dal die Theorie von der Prioritiat des Markus-
Evangeliums «zur Entwurzelung des Matthius-Evangeliums aus seinem
echten ,Sitz im Leben‘ gefithrt und so das erste Evangelium zu einem zeit-
losen anonymen Wanderer gemacht hat» (Downside Review 1952, 84).

28 Torrey 90—99.

28



Kombination zustimmen koénnen, soweit Matthius, nicht Markus
in Frage kommt, damit aber auch nur ein Proto-Matthius ange-
deutet ist und es sich schlieflich um die Deutung, nicht Erfindung
der eschatologischen Situation, des «Greuels der Verwiistung», han-
delt. Damit stimmt aufs beste iiberein, daBl Paulus wenige Jahre
spiater in Jerusalem in der Tat ein Evangelium vorwies, das ein
Proto-Matthius gewesen sein kann (Galater 1,6-9; 2,2). Wir haben
hier den Urtypus, von dem sowohl Petrus nach seinem Weggang
«an einen anderen Ort» (Apg. 12,17), als auch Paulus auf seinen
Missionsreisen zehrte, bis beide nach Jahren der Spannung (1. Kor.
9,5; 2. Kor. 11,5; 12,11) in Rom zusammentrafen, wo auch ihre
beiden Amanuenses, Markus und Lukas, sich miteinander verstin-
digen konnten 4.

In dieser Zeitspanne (zwischen 42 und 62) entstand in Jerusalem
das griechische Matthius-Evangelium. Wie immer es sich mit der
historischen Stammfolge der Synoptiker verhilt, wir haben dariiber
hinaus mit einer vielfachen Wechselwirkung zwischen ihnen zu
rechnen, mit einer wechselseitigen Angleichung im Verlaufe von
Jahrzehnten, wie wir sie spiter aus der Tatigkeit der christlichen
Kopisten wohl kennen. Der katechetische und liturgische Gebrauch
der zahlreichen Paraphrasen des Urtypus machte es unter der
Herrschaft des Prinzips der Solidaritdit unumgénglich notwendig,
die verwendeten Formulierungen bis in die einzelnen Worte hinein
stindig auszugleichen. Viel Streit um die Prioritdt hitte vermieden
werden konnen, wenn die historische Situation der dltesten Kirche,
ihre iibergreifende 6kumenische Einheit, ihre lebendige Solidaritét,
die Vielfalt in der Paraphrasierung des Urtypus und die innere
Notigung zur kontinuierlichen wechselseitigen Ausgleichung richtig
eingeschitzt worden wire.

Daf3 unser gegebener griechischer Matthiustext nicht schlecht-
hin identisch sein kann mit dem angenommenen Proto-Matthius?,

2 Johannes Munck, Petrus und Paulus in der Offenbarung Johannis,
Copenhagen 1950; M.-E. Boismard O. P., Revue Biblique 1949, 540. Die
beiden Autoren beziehen die zwei Zeugen in Apk. 11, 3—4 auf Petrus und
Paulus in Rom.

% Auch die Entscheidung der Bibelkommission (1911) behauptet nur
eine Identitédt «quoad substantiam» zwischen dem existierenden griechischen

29



sondern im besten Fall ein davon abstammender Deutero-Matthius
ist, folgt aus der bloBen Tatsache der sprachlichen Ubertragung
von urspriinglich nichtgriechischen Materialien und Texten, aber
auch aus dem Prinzip der freien Paraphrase, das sich in den drei
synoptischen Texten deutlich genug als anerkannte Methode spie-
gelt, und nicht zuletzt aus der schriftgelehrten Uberarbeitung, deren
Lokalisierung und Datierung unser Hauptanhaltspunkt ist. Die
besondere Beziehung des Matthédus-Evangeliums zur jerusalemi-
tischen Mutterkirche unter Jakobus Minor ist, wenn nicht als Uber-
lieferung bewahrt, so doch immer wieder von scharfen Beobachtern
auch im christlichen Altertum festgestellt worden. Die Uberlie-
ferung liegt verborgen in den verschiedenen kanonischen und apo-
kryphen Schriften, in deren Mittelpunkt Jakobus Minor steht.
Dariiber hinaus gesteht zwar die Westkirche sehr bald schon, nicht
mehr zu wissen, wer das Matthidus-Evangelium ins Griechische iiber-
setzt hat (Hieronymus). Dagegen aber gibt es in der Ostkirche eine
Uberlieferung, wonach Jakobus Minor der Ubersetzer war (Atha-
nasius). Damit héingt wohl die Subskription eines Pariser Codex’
zusammen, in der dem Matthius die Abfassung des ersten Evan-
geliums in hebriischer Sprache «acht Jahre nach der Himmelfahrt»,
dem Jakobus Minor aber die « Exegetisierung» desselben (was sowohl
Ubersetzung als auch Erklirung heiBen kann) zugeschrieben wird 26.
Auch die Lesart Jakobus, Sohn des Alphdus (Mark. 2,14 Tatian)
fiir Levi, Sohn des Alphéus, wenn nicht iberhaupt schon die Be-
zeichnung des Levi-Matthdus als Sohn des Alphéus, was sonst in
erster Linie Jakobus Minor ist (Matth. 10,3; Mark. 3,18), deutet
vermutlich die besondere Beziehung des letzteren und damit der
jerusalemitischen Kirche zum Matthius-Evangelium an.

Dafl aber iiber den griechischen Deutero-Matthius hinaus ein
Proto-Matthius existierte, der ebenfalls in der jerusalemitischen
Kirche, jedoch in ihrer édlteren Phase entstanden ist, und dal} alle

Matthéustext und dem hypothetischen nicht-griechischen («patrio sermone»)
Urtext (Denzingers Enchiridion n. 2152), was iiberdies in seiner Voraus-
setzung, dem logischen Vergleich des Bekannten mit dem Unbekannten,
niemals in der historisch-kritischen, sondern immer nur in der heilsékono-
mischen Sphére relevant sein kann.

26 H. Soden, Die Schriften des Neuen Testamentes 1902, I. 298.

30



drei Synoptiker entscheidende Materialien aus ihm aufbewahrt
haben, folgt nicht zuletzt daraus, daB in der Urkirche vor Jakobus
«dem Kleinen» als sein Vorgénger auch noch Jakobus «der Grofe»
existierte. Einerseits fungieren zwar in der Apostelgeschichte aus-
schlieflich Petrus und Johannes als die 6ffentlichen Sprecher der
Kirche, wogegen Jakobus Maior in solcher Rolle nirgends genannt
wird. Andererseits aber bringt das Martyrium gerade dieses letz-
teren, verborgenen Apostels die erste Phase der jerusalemitischen
Kirche zum AbschluB. Jakobus Maior spielt daher in ihr gleichzeitig
die unscheinbarste und die entscheidendste Rolle unter den drei
urspriinglichen «S#éulen». Man mochte daraus wohl schlielen, dal
seine Person wichtiger war, als die Apostelgeschichte erkennen 143t,
die fast ein Menschenalter nach seinem Tode im Zeichen der Ver-
stindigung zwischen Petrus und Paulus in Rom geschrieben wurde
(welch letzterer immer nur einen Jakobus gekannt hat, Galater
1,19; 2,9.12; 1. Kor. 15,7; Apg. 12,17; 15,13; 21,18). Das Schwei-
gen iiber Jakobus Maior mag auch mit der Arkandisziplin der alten
Kirche zusammenhéngen. Gerade weil er wichtig war, wurde von
ihm nicht geredet und fiel er auch als das erste und einzige Opfer,
nachdem unter Herodes Agrippa das Pharisiertum an die Macht
kam und das bisher herrschende Sadduziertum stiirzte. Die Wich-
tigkeit des Protomiirtyrers unter den Aposteln kinnte sehr gut mit
der besonderen Funktion in Beziehung stehen, die wir den drei
Lieblingsjiingern in der geistigen Autorisierung der Zusammen-
stellung und Abfassung des ersten Evangeliums zuschreiben miis-
sen. Das Datum des Martyriums von Jakobus Maior und der ver-
muteten Entstehung des Proto-Matthéus fallen iiberraschend nahe
zusammen. Die Rolle, die dabei die Periode von 12 Jahren seit der
Himmelfahrt gespielt haben mag, kann hier nur angedeutet wer-
den?”. Wenn wir dazunehmen, daB3 offenbar Jakobus Maior, der
dltere Zebediide, nicht der jiingere, Johannes, jener zweite Johan-
nes-Jiinger gewesen ist, der mit Andreas die vier Erstberufungen
einleitete (Joh. 1,35-42), so liBt sich daraus allein auf den nicht
unbetrichtlichen Anteil schlieBen, den er an den johanneischen
Uberlieferungsmaterialien (sowohl des T#ufers, als auch des Evan-

27 Dobschiitz, Das Kerygma Petri 1893, 54—55.

31



gelisten) gehabt haben mubl. Man wird es daher nicht mehr ginzlich
ausgeschlossen finden miissen, da3 vielleicht gerade dieser Unbe-
kannte aus dem engsten Kreis die intellektuelle Kraft unter den
drei #dltesten «Sidulen» gewesen sein konnte. Was bisher allein die
(spanisch nationale) Legende in romanhafter Form behauptet und
der dunkle Instinkt der Christenheit wahrgemacht hat, indem aus
Rom, Ephesus und Compostela neben Jerusalem die drei Wall-
fahrtszentren des Mittelalters wurden, — das kann die streng
historische SchluBfolgerung von einer ganz anderen, neuen Seite
her vollinhaltlich bestitigen. Jakobus «der GroBe» ist darnach um
nichts weniger interessant als Kliezer ha-Gadol, und beide sind es
in der Tat fiir das volle Verstindnis des Evangeliums der jerusa-
lemitischen Mutterkirche.

Um zum Matthidus-Evangelium selbst zuriickzukehren, so ergibt
unsere historische Analyse, dal wir es darin (von den einzelnen
Interpolationen nach 80 abgesehen) mit zwei mafBgebenden Schich-
ten zu tun haben, die man sich wohl angewGhnen konnte, die «grof-
jakobdrschey und die «kleinjakobdische» zu nennen, da man sie in
exakter Weise den beiden iltesten Perioden der jerusalemitischen
Mutterkirche zuordnen kann, der ersten unter Petrus, Jakobus
Maior und Johannes (bis 42) und der zweiten unter Jakobus Minor
(bis 62). Beide Perioden schlieBen mit den historisch wohl bezeug-
ten Martyrien derjenigen beiden Apostel mit dem Namen Jakobus
(der erste ein Opfer der Phariséer, der zweite ein Opfer der Saddu-
zder), nach denen wir die beiden Zeitabschnitte am besten benennen
konnen. Die beiden Schichten spiegeln sich auch im Talmud wider.
Ohne dafl hier der Beweis in den Einzelheiten erbracht werden
kann, wird man der groBjakobiischen Schichte des Matthius-
Evangeliums vorziiglich den Aufbau nach den fiinf Zeugnissen der
drei Lieblingsjiinger, das Gleichgewicht der Juden- und Heiden-
mission, sowie den Antiphariséiismus zuschreiben diirfen. Dagegen
gehort der kleinjakobédischen Schichte sicher die Reihe von schrift-
gelehrten Verinderungen, darunter die Mehrzahl der alttestament-
lichen Zitate an, zweifellos auch die technische Durchfithrung der
Fiinfgliederung des Aufbaues mit den dazu gehorigen literarischen
Formeln, darunter vor allem auch die Dubletten, und nicht zuletzt
die griechische Ubersetzung.

32



Das Matthius-Evangelium ist als ein Ganzes in die christliche
Geschichte eingegangen, nicht in zwei nebeneinanderliegenden
Schichten. Dies verdankt es bestimmt einer nicht mehr niher
erkennbaren ausgleichenden, redaktionellen Titigkeit in jenen spé-
teren Jahrzehnten, die so oft irrtiimlich fiir seine Entstehungszeit
angesetzt werden. Entscheidender aber war noch, dall bereits die
schriftgelehrte Uberarbeitung durch die zweite Schichte unter der
Herrschaft des Prinzips der kirchlichen Solidaritit mit der ersten
Schichte stand, wodurch die Substanz der ilteren Schichte trotz
vieler der jiingeren immanenten abweichenden Interessen bewahrt
worden ist. Zusammen mit dieser positiven Leistung sind dann
auch einzelne negative Elemente in die Uberlieferung eingegangen,
die freilich nur in Zeichen der Verbalinterpretation bedeutsam wer-
den konnten. In beiden Tatsachen, durch die Weizen und Unkraut
zusammen iberliefert wurde (Matth. 13,24-30), liegt die groBle
Bedeutung, welche die judenchristlich-schriftgelehrte Kirche von
Jerusalem unter Jakobus Minor fiir das historische Christentum hat.
Wohl hat die Schule des dritten und vierten Evangeliums die
Thesen des ersten und zweiten sehr frith schon «ergénzt», was in
vielen Fillen «berichtigt» heilt. Doch blieb gerade das Matthéus-
Evangelium nicht umsonst das erste. Seine Kombination histori-
scher, katechetischer und liturgischer Absichten ist einzigartig. So
offenkundig es aber auch ist, daB kein anderes Evangelium den-
selben starken Eindruck aus der Urzeit des Christentums hinter-
1aBt, in der die alttestamentlichen und neutestamentlichen Ten-
denzen einander begegneten und ausglichen, so sicher ist es nicht
minder, dafl trotzdem erst aus dem Zusammenhang aller vier
kanonischen Evangelien, der drei Synoptiker und des Johannes-
Evangeliums, die historische Personlichkeit Christi, um deren
Erkenntnis und Bezeugung es im Evangelium in erster Linie geht,
erfalt werden kann. Aus dem Geiste der ganzen Wahrheit allein,
in die niemand anderer als der in der christlichen Geschichte leben-
dige und wachsende Geist der Wahrheit einfiihrt (Joh. 16,13), kann
in Christus und der Kirche auch das groBe Geheimnis des Urver-
hiltnisses von Christentum und Judentum begriffen werden
(Epheser 5,32), das beiden Teilen aufgegeben ist.

3 Judaioa, Band 9, 1



	Das Evangelium der jerusalemitischen Mutterkirche : Aufgaben der Matthäus-Forschung

