
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Das Evangelium der jerusalemitischen Mutterkirche : Aufgaben der
Matthäus-Forschung

Autor: Winter, Ernst Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DAS EVANGELIUM DER JERUSALEMITISCHEN
MUTTERKIRCHE

AUFGABEN DER MATTHÄUS-FORSCHUNG

von Dr. Ernst Karl Winter, Tappan, New York

I.

Verschiedene Untersuchungen der letzten Jahrzehnte über die
Ursprünge des Evangeliums1 haben auch das Judenchristentum
der ersten Generationen wieder stärker in den Vordergrund gerückt
und es als ein Paradox enthüllt, das sowohl dem Judentum, in dem
es volksverbunden blieb, als auch Christus, zu dem es sich bekannte,
angehörte. Dabei wurde der Hauptzeuge dieser frühchristlichen
Erscheinung im Matthäus-Evangelium nachgewiesen. Der wachsende

soziologische Einschlag in der historisch-kritischen Methode,
welche die überlieferte philologisch-exegetische überholt hat,
förderte die Bemühungen, das erste Evangelium mit einem bestimmten

sozialen Milieu gleichzusetzen. Auch wenn über den exakten
Ort seiner Entstehung die Meinungen noch stark genug auseinandergehen,

so hat doch die bloße Tatsache einer solchen Zuordnung des

1 B. H. Streeter, The Four Gospels 1925; A. Schlatter, Die Kirche des
Matthäus 1929; B. W. Bacon, Studies in Matthew 1930; C. C. Torrey, Our
translated Gospels 1936; H. J. Schonfield, According to the Hebrews 1937;
G. D. Kilpatrick, The Origins of the Gospel according to St. Matthew 1946;
J. Jocz, The Jewish People and Jesus Christ 1949; H. J. Schoeps, Theologie
und Geschichte des Judenchristentums 1949; Aus frühchristlicher Zeit 1950;
S. G. F. Brandon, The Fall of Jerusalem and the Christian Church 1951.

1
1 Judaica, Band 9, 1



Evangeliumtextes zur Geistesgeschichte mächtig dazu beigetragen,
ganz neue Ausblicke auch für die Theologie des Neuen Testamentes
zu eröffnen. Es genügt dazu freilich nicht das Festhalten an der
wortmagischen Inspirationstheologie, der Juden, Katholiken und
Protestanten gemeinsam ihren Zoll gezahlt haben. Es bedarf
vielmehr des Mutes zur konsequent historisch-kritischen Methode,
welche die theologische, philosophische, soziologische Zielsetzung
einschließt. Auch wird ohne ein gesundes Maß spekulativer Phantasie,

obwohl durchaus im Rahmen der positiven Tatsachenforschung,

gerade auf dem Gebiete des Evangeliums das Auslangen
niemals zu finden sein. Dann aber zeigt es sich selbst nach so langer
Vorherrschaft der schulmäßigen Exegese, daß aus dem Evangelium
— nicht zuletzt aus dem Matthäus-Evangelium, das wieder
eingesetzt ist in den Stand seiner Priorität2 — noch immer auch Neues
neben dem Alten herauszuholen ist (Matth. 13,52). Diesen Schatz
zu heben, das ist die Voraussetzung für das volle Verständnis der
Theologie und Geschichte des Judenchristentums. Nicht daß es
sich in erster Linie gerade darum handeln würde. Vielmehr liegt in
dem Verständnis für das Judenchristentum nur ein Beitrag, der
das Hauptziel aller positiven Evangelienkritik betrifft: die immer
tiefere, von Generation zu Generation wachsende Erkenntnis der
historischen Persönlichkeit Christi, für die Zeugnis abzulegen —
von der schlichten Aussage über die Wahrheit erlebter Tatsachen
bis zur Hingabe des Lebens für den Glauben — der eigentliche Sinn
des Evangeliums, seiner Annahme und seiner Erforschung ist.

Die einzigartige Bedeutung des Matthäus-Evangeliums gerade
für die Aufhellung der judenchristlichen Denkform hängt wesentlich

damit zusammen, daß man eine sakrale Ordnung im Aufbau
des ersten Evangeliums festgestellt hat, wie sich eine solche in
gleicher Weise in keinem der drei anderen Evangelien findet. Daß
diese Ordnung («Taxis») gerade bei Matthäus, nicht aber auch bei
Markus besteht, wußte bereits Papias von Hierapolis, der auch die
Fünfgliederung der matthäischen Reden («Logia») voraussetzt.
Dies bezieht sich ohne Zweifel auf unser griechisches Matthäus-

2 B. C. Butler, The Originality of St. Matthew 1951; dazu meine Rezension

in «Judaica» 1952, VIII, 185—189.

2



Evangelium, in dem diese Gliederung durch die fünfmalige Wiederholung

derselben Abschlußformel nach jedem Redezyklus angedeutet

ist (Matth. 7,28; 11,1; 13,53; 19,1; 26,1). Die Idee der Fünf im
Frühchristentum (Papias, Justinus, Apollinaris, Hegesippus) geht
zurück auf die Vorstellung vom Evangelium als «neuem
Pentateuch», was allein schon unser Matthäus-Evangelium als legitimen
Abstämmling des ersten Evangeliums der ältesten Kirche ausweist.
Ein weiteres Eindringen in diese Zusammenhänge verspricht noch
manches Ergebnis. Der Vergleich zwischen den jüngeren Versuchen
auf deutscher katholischer Seite, die Fünfgliederung des Matthäus-
Evangeliums zu deuten3, und den älteren Versuchen seitens
französisch- und englischschreibender protestantischer Theologen4 läßt
freilich erkennen, daß auch hier die Meinungen noch weit
auseinandergehen. Die Verschiedenartigkeit beider Deutungsversuche
ist bezeichnend, — wenn auch vorläufig noch mehr für die zugrundeliegenden

Ideologien der Interpreten. Das Problem der Fünfgliederung

des Matthäus-Evangeliums aber besteht und verdient die
gründlichste Untersuchung.

Man kann in diesem Zusammenhang auf eine Stelle im Talmud
verweisen, wo von fünf Jüngern Jesu die Rede ist (Sanhédrin 43 a).
Es ist fraglich, ob die dabei erwähnten Namen mit solchen des

Evangeliums gleichgesetzt werden können — mit Ausnahme des

ersten, Mathaj («wann?»), was zweifellos auf Matthäus anspielt.
Doch hat die Vermutimg alles für sich, daß die fünf Namen gar
nicht auf Jünger verweisen, sondern ganz allgemein auf die Funktion

der Fünf im frühen Christentum unter dem Vorzeichen des

Matthäus-Evangeliums. Die Stelle führt die fünf Jünger in einer
fiktiven Gerichtsverhandlung um Leben und Tod vor, bei der sie

sich auf bestimmte messianische Texte stützen, die mit ebensolchen

Gegentexten widerlegt werden. Die Texte beziehen sich rein äußerlich

durch das Vorkommen bestimmter Worte (z.B. «wann» in
Ps. 42,3 und 41,6) auf die fünf Namen; sie wollen aber offenbar

3 K. Thieme, Matthäus, der schriftgelehrte Evangelist, Judaica 1949,
V. 130—152. 161—182.

4 A. Réville (1862), F. L. Godet (1893), A.Wright (1893), J.Hawkins
(1899), J. Rendel Harris (1916/1920), Streeter (1925), Bacon (1930), S. E.
Johnson (1951).

3



in erster Linie dartun, daß man die christlichen Testimonia des

Matthäus-Evangeliums aus dem Alten Testament auch widerlegen
kann. Es ist nahehegend, in dem Ganzen eine karikierende Anspielung

auf die Fünfgliederung des ersten Evangeliums zu sehen, in
dem die alttestamentlichen Zeugnisse für den Messias eine besondere
Rolle spielen.

Seit langem hängt die Beurteilung gerade des Matthäus-Evangeliums

ab von der Annahme eines nicht-griechischen Urtextes, der
hebräisch oder aramäisch gewesen sein könnte (und den gleichfalls
bereits Papias erwähnt). Damit aber ist aufs engste die Frage des

poetischen Aufbaues vor allem der Redezyklen des ersten
Evangeliums verknüpft. Man hat einen solchen Aufbau sowohl im
griechischen Text selbst feststellen wollen, als auch im nicht-griechischen

Urtext voraussetzen zu müssen geglaubt. Dabei spielen
Parallelismus, Antithese, Inclusio, Paronomasie die Hauptrolle.
Man kann daraus auf hebräischen oder aramäischen Urtext schließen.

Doch ist der Versuch der Rückübersetzung einzelner Logia
ins Aramäische der besonnenste und aussichtsreichste5. Alles andere
kann auch aus der außerordentlichen Meisterschaft des griechischen
Übersetzers des Matthäus-Evangeliums erklärt werden, die in der

Adaptierung von (über 50) alttestamentlichen Zitaten für die Zwecke
des Neuen Testamentes nachgewiesen worden ist6. Viele dieser
Zitate zeigen deutlich die schriftgelehrte Eigenart (vor allem in der
Kindheitsgeschichte), welche die anderen Evangelien in dieser
Form vermissen lassen. Der Schluß ist nicht von der Hand zu
weisen, daß der christliche Schriftgelehrte des Matthäus-Evangeliums

ein Meister der hebräischen, aramäischen und griechischen
Sprache gewesen ist und darin einer besonderen Auslese seiner

Gruppe angehört hat. In der organischen Verbindung dieser drei
Sprachen — des Alten Testamentes, des Urevangeliums und der
Ökumene — zeigt er bereits die christliche Eigenart.

Die konsequente Evangelienkritik, die im Sinne der Überlieferung

neuerdings die Priorität des Matthäus-Evangeliums
nachzuweisen imstande war, hat unter einem völlig neuen Gesichtspunkt

5 C. P. Burney, The Poetry of Our Lord 1925; M.Black, An Aramaic
Approach to the Gospels and Acts 1946.

6 Torrey, Documents of the Primitive Church 1941, 48—90.

4



auch das vielgequälte Problem der matthäischen Dubletten wieder
aufgenommen. In der Maienblüte der evolutionistischen Methode
hat man darin schlechthin den Widerschein redaktioneller
Kompilation sehen wollen, durch die aus Markus und Lukas («Q») in
später Stunde Matthäus wurde. Einzelne Dubletten (z.B. die beiden
Blinden, Matth. 9,27; 20,30) sind gelegentlich schon früher aus
dem Nebeneinander des historischen und des systematischen Ortes
desselben Stückes erklärt worden. Doch erst die konsequente
Analyse des ersten Evangeliums vom Standpunkt seiner
wiederentdeckten Priorität macht es möglich, in der Mehrzahl der
traditionellen (22) matthäischen Dubletten (zu denen allerdings noch
einige verwandte Materialien hinzuzurechnen sind) eine bestimmte
literarische Absicht des Verfassers zu sehen, die man nicht anstehen
muß, eine methodische zu nennen. Denn diese Absicht liegt letzter-
linie in der methodischen Anmerkung einer Unterscheidung
zwischen der dem Verfasser gegebenen historischen Überlieferung und
der von ihm aufgestellten Ordnung, darin symbolische, liturgische,
katechetische und kirchenpolitische Zwecke nebeneinanderliegen.
In der Tat begegnen wir hier einem kunstreichen literarischen
Mittel, die historische Reihenfolge der Geschehnisse neben der aus
bestimmten Gründen verwendeten systematischen Ordnung der

Dinge festzuhalten. Das Motiv dafür mag ein kritisches, in der
übernommenen Aufgabe der evangelischen Zeugenschaft wurzelndes,

oder ein pragmatisches, mit der kirchlichen Arkandisziplin auf
diesem Gebiete zusammenhängendes, gewesen sein. In beiden Fällen
bleibt die nähere Aufhellung der matthäischen Dubletten aller
Mühe wert; sie muß neues Licht werfen auf die schriftgelehrte
Denkform des Verfassers des griechischen Matthäus-Evangeliums.

Eine bisher wenig beachtete Eigentümlichkeit des Matthäus-
Evangeliums hegt im symbolischen Charakter vieler seiner
Erzählungen, vor allem der Wunder7. Dies ist nicht in dem Sinne zu
verstehen, als ob dadurch ihre Geschichtlichkeit aufgehoben würde.
Vielmehr tritt zu den historischen Tatsachen deren symbolische

7 A. Richardson, The Miracle-Stories of the Gospel 1941; Thieme, Rundbriefe

zur Förderung der Freundschaft zwischen dem Alten und dem Neuen
Gottesvolk 1948/1952, n. 1, p. 4—6; n. 10/11, p. 21—22; n. 16, p. 12—14;
n. 17/18, p. 15—17.

5



Deutung, wo nicht schon die letztere den ersteren immanent ist.
Denn die Symbolwerte sind vielfach mit den mitgeteilten
Ereignissen so enge verwachsen, daß es schwer wird, in dieser Verbundenheit

etwas anderes als ein dem literarischen Urkreis des Evangeliums,

wenn nicht schon seinem historischen Urgeschehen selbst

angehöriges Element zu sehen. Viele dieser Symbole sind später
von der patristischen Theologie besonders herausgearbeitet worden,
weshalb sie gewöhnlich auch als bloße allegorische Exegese
angesprochen werden. Doch gehört jener Symbolismus zweifellos in den
entscheidendsten Fällen dem Evangelium selbst an, und zwar
bereits seiner ältesten literarischen Gestalt, wenn nicht sogar seinem

ursprünglichen historischen Gehalt. Beispiele sind : der Feigenbaum,
der Blätter, aber keine Früchte trug, sowie der Berg (oder Baum),
durch den Glauben ins Meer gestürzt (oder verpflanzt), was
durchsichtig genug bereits in der Urgestalt des historischen Geschehens,

von Christus selbst so veranstaltet, auf Israel und die Völker
verweist (Matth. 21,18-22; 17,20; Mark. 11,20-23; Luk. 17,6; Joh. 12,

24-25); — die 12 jährige Tochter des Synagogenvorstehers und das
12 Jahre lang blutflüssige Weib (Matth. 9, Mark. 5, Luk. 8), die
zumindestens in der ältesten literarischen Gestaltung des

Evangeliums bereits — nach der Überzeugung seiner Redaktoren in
Übereinstimmung dieser Deutung mit der Urbedeutung des
Geschehens selbst — auf die Synagoge und das Heidentum anspielen;
— sowie nicht zuletzt die beiden wunderbaren Brotvermehrungen
(bei Matthäus-Markus gegen bloß eine bei Lukas-Johannes), die, im
Zeichen der Fünf und der Zwölf (Matth. 14,17; Mark. 6,38, 43-44),
respektive der Sieben und der Vier (Matth. 15,34, 37-38; Mark. 8,

5-9), sich neuerdings deutlich an das Judentum und an das Heidentum

wenden, wobei der Widerspruch zwischen den beiden Gruppen
der Evangelien (trotz Matth. 16,9-10; Mark. 8,19-20) an spätere
Entstehung denken läßt. Hier fällt auch einiges Licht auf die (vielfach

als problematisch angesehene) Unterscheidung zwischen dem

engeren Kreis der Zwölf, der zu den verirrten Schafen Israels
ausgesendet wird (Matth. 10,6; 15,24), und dem weiteren Kreis der
(nach der symbolischen Zahl der Völker) 70 oder 72 Jünger (Luk. 10),
bei dem verschiedene Anhaltspunkte dafür sprechen, daß ihn jedenfalls

der dritte Evangelist, der ihn allein erwähnt, als für die Heiden-

6



mission ausgesondert ansah. Die Vermutung, daß der vorliegende
Text des Matthäus-Evangeliums gerade die letztere Kategorie aus

naheliegenden Gründen unterdrückt hat, drängt sich auf; sie kann
aber auch aus einzelnen verbliebenen Fragmenten substantiiert
werden (Matth. 16,19-21; Mark. 5,18-20; 9,27-28. 37-39; Luk. 8,

38-39; 9,49-50.52; 10,1.17-20).
Die präzise Unterscheidung des historischen und des symbolischen

Elementes erweist sich in allen angegebenen Fällen als ein
Problem für sich. Besonders in dem Falle der Brotvermehrungen
erhebt sich die Frage, wie sich jene beiden Elemente in dieser
markantesten aller matthäischen Dubletten zueinander verhalten.
Konservative Exegese zweifelt nicht an der Geschichtlichkeit eines die
empirische Erfahrung übersteigenden, die Einsetzimg der Eucharistie

vorbereitenden, außerordentlichen Geschehnisses (das in der
Geschichte der Mystik nicht ohne — freilich weitaus bescheidenere

— Parallelen ist)8, muß aber deshalb noch nicht an seinem
zweimaligen Vorkommen festhalten. Wenn man zeigen kann, daß die
verwendeten Zahlenwerte zweier Brotvermehrungen bei Matthäus
(mit dem Markus gerade hier wie im Einsetzungsbericht aus offenbarer

kirchlicher Solidarität gegen Lukas und Johannes übereinstimmt)

sich tatsächlich auf Israel und die Völker beziehen, dann
läßt sich die Dublette unschwer aus dem doppelten apostolischen
Interesse der Urkirche an der Juden- und Heidenmission erklären,
von dem der Urkreis, ohne im geringsten an einen Mißbrauch der

evangelischen Zeugenschaft zu denken, wohl zu behaupten wagte,
daß es auch Christus beseelt hat. Dies aber würde uns historisch
am sichersten in jene Zeitspanne der jerusalemitischen Mutterkirche
zurückbringen, in der, nahe genug zu den historischen Geschehnissen

selbst, aber doch auch schon weit genug davon entfernt, um
das Historische festzuhalten, es aber bereits liturgisch zu prägen,
zum ersten Male neben dem Mittelpunkt der Zwölf, Jerusalem, auch
immer deutlicher bereits heidenchristliche Gemeinden (in Samaria,
Cäsarea, Antiochien, Apg. 8-11) in Erscheinung traten. Nur in
dieser Urzeit des friedlichen Parallelismus judenchristlicher und
heidenchristlicher Missionsaufgaben und Gemeindeinteressen, im

8 H. Thurston S. J., Month 1933, 440.

7



ersten christlichen Jahrzehnt, kann der Dualismus zweier darauf
bezüglicher liturgisch-eucharistischer Ordnungen ernsthaft geformt
und auf zwei evangelische Brotvermehrungen bezogen worden sein.

Von dieser Deutung her läßt sich die immer schon festgestellte
Tatsache, daß es im Matthäus-Evangelium zwei völlig entgegengesetzte,

widerspruchsvolle Tendenzen gibt, unter einem neuen
Gesichtspunkt betrachten. Auf der einen Seite hat das erste
Evangelium unzweifelhafte judenchristliche Elemente von ausgesprochen
schriftgelehrter Herkunft, könnte also wohl von einem christlichen
Pharisäer verfaßt worden sein, wie solche in der jerusalemitischen
Kirche erwähnt werden (Apg. 15,5; 21,20-21). Auf der anderen
Seite zeigt es aber auch ebensogut imbestreitbare unjüdische, wenn
nicht antijüdische Züge. Dies nicht nur, indem es sich leidenschaftlich

gegen das Pharisäertum wendet, was auch als innerjüdische
Kontroverse erklärt werden könnte. Entscheidender ist die
Verwerfung der überlieferten Auserwählung Israels im neuen Bund
(Matth. 8,11-12; 9,16-17; 21,28-31.43-44) und die Anerkennung
des Gleichgewichtes zwischen Juden und Heiden im Reiche Gottes
(5,13-14.45; 7,6; 8,10; 10,17-18; 15,28; 24,14; 28,19-20), was
beides, wenn irgend etwas, aus dem historischen Urkern des

Evangeliums stammt. Man kann es geradezu als die Haupttendenz dieses

Urkernes ansehen, daß nach seiner Lehre Freunde und Feinde,
Gute und Böse, Gerechte und Sünder, Gesunde und Kranke, Weizen

und Unkraut, Erstberufene und Letztberufene, Arme und
Reiche, Kluge und Törichte, Schafe und Böcke (Matth. 5,43-48;
9,11-13; 13,29-30; 20,9-10; 22,10; 25,2.32), alle diese Gegensatzpaare

mit leiser Ironie und wechselndem Vorzeichen immer auch
auf Juden und Heiden bezogen, zusammen das Reich Gottes auf
Erden bilden.

Von diesen beiden erwähnten Tendenzen des Matthäus-Evangeliums

ist die letztere, namentlich wenn wir auch noch die
symbolischen Elemente dazunehmen, offenbar die ursprünglichere; sie

setzt keine eigentliche Schriftgelehrsamkeit voraus und steht schon
darin dem Ursprung des Evangeliums näher; sie läßt sich auch
allein wegen ihres Antipharisäismus der älteren Periode der
jerusalemitischen Mutterkirche zuschreiben, in der nicht die Pharisäer,
sondern die Sadduzäer dem Christentum näherstanden, wie aus

8



dem Anschluß vieler Priester an die apostolische Gemeinde
geschlossen werden kann (Apg. 6,7). Diesen beiden Perioden
entspricht offenbar eine ganz verschiedene Art von Judenchristentum
als in der Urkirche vorherrschend: ein solches der Lebensfrömmigkeit

und ein solches der Schriftgelehrsamkeit (wie das Johannes-

Evangelium sie in Joseph von Arimathäa und in Nikodemus
verkörpert). Beide Arten haben im Matthäus-Evangelium deutlich ihre
Spuren hinterlassen. Diese historische Tatsache des Gegensatzes,
aber auch des Ausgleiches zweier matthäischer Schichten ist das
allerstärkste Argument für die Einzigartigkeit der literarischen
Überlieferung des Evangeliums, in dem die lebendige Erinnerung
an die historische Persönlichkeit Christi die extremsten Dissonanzen,

das Gegeneinanderstehen und Auseinanderstreben zweier
elementarer Interessengruppen in Israel überwand, obwohl sie eine

Zeitlang zwar nicht nebeneinander, aber nacheinander in der
Urkirche existierten. Auch diese Tatsache spricht für eine
Entstehung des Matthäus-Evangeliums noch sehr nahe den historischen
Ereignisse, die es erzählt.

Daß das Matthäus-Evangelium schriftgelehrte Elemente
einschließt, ist oft betont und untersucht worden9. Jedes einzelne
derselben ist ein Problem für sich. Man kann auf der positiven Seite

u.a. hierher rechnen: die Lehre von der Erfüllung des Gesetzes

(Matth. 5,17)10; — die Zusammenstellung von Zöllnern und Heiden
(5,46-47; 6,7), die im Widerspruch zum Gesamtaufbau der
Bergpredigt die Antithese zwischen den Armen im Geiste und den
Heuchlern in den Werken (5,3.20; 6,2.5.16) abschwächt, damit
aber dem darauf folgenden Symbolismus der «Hunde» und der
«Schweine» (7,6) einen mißverständlichen Sinn gibt11; — die Aus-

9 E. Dobsehütz, Matthäus als Rabbi und Katechet, ZNTW 1928;
R. Bultmann, Die Geschichte der synoptischen Tradition 1931; Thieme,
a. a. O.

10 M. Buber (Zwei Glaubensweisen 1950) betont die Ursprünglichkeit
und Echtheit von Matth. 5,17 gegen Bultmann (s. D. G. Schrenk, Judaica
1951, VII. 241).

11 So sieht durchaus im Widerspruch zum Ursinn des Evangeliums, aber
wohl in Übereinstimmung mit dem Text, wie er steht, S. Thieme (Rundbriefe

n. 10/11, p. 13) in «Schwein» und «Hund» (Matth. 7,6; 15,26; 2 Petrus
2,22) «Sammelbezeichnungen» für die Heiden. Daß schon die Evangelisten

9



Sendung der Zwölf ausschließlieh zu den verirrten Schafen Israels,
wenn man sie auf dem Hintergrund des Verschweigens der Heidenjünger

betrachtet; — nicht zuletzt auch die praktische Wiederaufhebung

des Verbotes der Ehescheidung, die in der rabbinischen
Formel «excepta fornicationis causa» liegt (5,32; 19,9) und der viel
diskutierten Scheidebrief-Formel («erwat dabar», Dt. 24,1)
entspricht. Dazu kommen einzelne sprachliche Wendungen wie
«Himmelreich» (statt «Reich Gottes» wie überall sonst im Neuen
Testament);— vielleicht auch die Umschreibung des Namens Gottes als
«der Gute» (Matth. 19,17; Mark. 10,18; Luk. 18,19); — besondere
dialektische Fähigkeiten im Vergleiche mit den beiden anderen

Synoptikern (Matth. 19,3-8; 22,35-45; Mark. 10,2-4; 12,28-37;
Luk. 10,25-28; 20,41-44); — die eigentümliche biblizistische
Vorliebe für die Zwei (Matth. 8,28; 9,27; 20,30; 21,2-7); — sowie
überhaupt die zahlreichen zahlenmystischen, allegorischen Feinheiten
des architektonischen Aufbaus, in dem die erwähnte Methode der
Dubletten ein hervorstechendes, handwerksmäßiges Detail
darstellt. Auf der negativen Seite stehen die Auslassungen, die man
bei Matthäus im Vergleiche mit den beiden anderen Synoptikern
feststellen und als solche von schriftgelehrter Tendenz erkennen
kann. Dazu gehört, was über die Heidenjünger gesagt wurde. (Ein
gutes anderes Beispiel ist Matth. 21,13; Mark. 11,17; Luk. 19,46).
Es muß sofort auffallen, daß die meisten dieser Elemente, die als

spezifisch schriftgelehrt bezeichnet zu werden pflegen, im allgemeinen

durchaus nicht wesentlich sind, so daß sie ohne Gefahr für das
Ganze auch weggedacht werden können; sie ergeben sich keineswegs

logisch aus dem Gesamtsinn des Evangeliums. Man kann
daraus mit Recht schließen, daß es sich darin um spätere Veränderungen,

Einschöbe oder Auslassungen handelt, durch die ein
vorausliegender älterer Text modifiziert wurde. Dieser liegt gewiß nicht
einfach im Markus-Evangelium vor, wie die Zwei-Quellen-Theorie
annimmt, hat aber auch in diesem letzteren seine unverwischbaren
Spuren hinterlassen. Am besten erklärt sich dies alles aus der Natur
der beiden ersten Evangeüen als griechischer «Targumim» (Para¬

das zugrundeliegende Problem fühlten, beweisen die beiden Versionen in
Matth. 15,21—28 und Mark. 7,24—30 (Butler 130—131).

10



phrasen) eines nicht-griechischen Urtextes oder doch Traditionsstoffes.

Die schriftgelehrten Besonderheiten des Matthäus-Evangeliums
haben den Charakter des Ganzen nicht nur nicht umgeformt,
sondern auch, wie es scheint, ernsthaft nicht umformen wollen.
Unabhängig von ihnen hat das erste Evangelium an dem Übergang des

Reiches von den Juden auf die Heiden, an dem Gleichgewicht von
Juden und Heiden im Reiche Gottes und an der leidenschaftlichen
Kampfeseinstellung gegen den Pharisäismus festgehalten, was alles
eine folgerichtige, einseitige judenchristlich-schriftgelehrte
Tendenz, die nicht gleichzeitig mit einer bestimmten Überlieferung
anderer Art als sie selbst organisch verbunden gewesen wäre,
zweifellos hätte eliminieren müssen. Die Schule der christlichen
Schriftgelehrten, welche die angenommene Überarbeitung ausführte, stand
offenbar bei aller nationalen Parteinahme für den judenchristlichen
Standpunkt ihrer Generation unter einem darüber weit
hinausgreifenden entscheidenden Einfluß, der ihr Handeln nicht minder
bestimmte. Dieser Einfluß aber war das Prinzip der Solidarität mit
der vorausliegenden Periode der Urkirche. Gerade die
schriftgelehrte Schule hatte dieses Prinzip aus den Überlieferungen der
alttestamentlichen Schriftgelehrsamkeit übernommen, nur daß es

im Neuen Testament auch noch durch die lebendige Nähe einer

einzigartigen, allgewaltigen historischen Persönlichkeit, die ihren
Schatten warf, besonders unterstrichen wurde.

Im großen ganzen wird man darnach den Anteil der judenchristlichen

Schriftgelehrsamkeit an der geistesgeschichtlichen Überlieferung

des Matthäus-Evangeliums auf zwei Faktoren reduzieren
können: auf die vorliegende literarische Form, welche die
übernommene Symmetrie der historischen Ereignisse in ein sakrales

System brachte, und auf einzelne sprachliche Retouchen mit
den kleinen Mitteln der Wortkunst, die in klassischer Form das

Hebräische und Aramäische an die Hand gab, die aber auch bei der
Übersetzung ins Griechische angewendet werden konnten. Diese
letztere Methode konnte auf eine altbewährte Überlieferung unter
den Schriftgelehrten zurückblicken, die dann unter dem Drucke des

Nebeneinanders von Christentum und Judentum im spätjüdischen
Schrifttum ihren Höhepunkt erreichte. Dasselbe haben später Hun-

11



derte von christlichen Kopisten getan, deren «pia fraus», indem sie
zwischen dem Prinzip der kirchlichen Solidarität und dem Prinzip
der freien Paraphrase hindurchzusteuern suchte, der Nachwelt
tausende von bedeutungslosen, aber auch einige Dutzend
bedeutungsvoller Varianten des Evangeliumtextes hinterlassen hat12.
Das Seltsame daran, das auch Rationalisten an den Heiligen Geist
gemahnen kann, ist, daß alle diese vielen Hände, Gesinnungen und
Interessen, die es während vieler Jahrhunderte zuerst der jüdischen,
dann der christlichen Geschichte am Werke gab, ehe der Standardtext

des Alten und Neuen Testamentes sich herauskristallisierte, im
Grunde die große Linie des Wortes Gottes auch philologisch keineswegs

zur Unkenntlichkeit entstellt haben, daß es vielmehr von ihnen
allen in der Gesamtwirkung, soweit der heilsnotwendige
Offenbarungstatbestand geht, getreulich bewahrt worden ist.

II.
Die judenchristliche Kirche, die dem Matthäus-Evangelium ihren

schriftgelehrten Stempel aufgeprägt hat, steht historisch zwischen
zwei Grenzpfeilern: dem geistigen Einfluß derjenigen Phase der
jerusalemitischen Mutterkirche, die der historischen Realität des

Evangeliums unmittelbar folgt, und dem Ende jeder möglichen
Einflußnahme des Christentums auf das Judentum von innen
heraus, das mit dem Ausschluß der Judenchristen aus der jüdischen
Gemeinschaft eintrat.

Diese synagogale Exkommunikation geschah unter Gamaliel II.
bald nach dem Jahre 80 durch das Birkath ha-Minim, das in das

tägliche Achtzehnsegengebet eingefügte Pluchgebet gegen Nozrim
und Minim (Berakoth 28b—29a), dessen älteste palästinensische
Form durch die Manuskriptfunde in der Geniza von Kairo bekannt
geworden ist13. War man früher geneigt, die Anordnung dieses

feierlichen Ausschlusses erst in den Ausgang der Amtszeit Gamaliels
zu verlegen, so ist man nimmehr zu der näherhegenden Erkenntnis
gekommen, daß er diese Maßregel offenbar nur unmittelbar nach
Amtsantritt im Gegensatz zu dem konziliatorischen Regime seines

12 M.-J. Lagrange O. P., Revue Biblique 1933, 495.
13 P. Kahle, The Cairo Geniza 1947.

12



Vorgängers (R. Jochanan b. Zakkai) getroffen haben kann. Die
gesamte Aktivität Gamaliels zeigt eine konsequente Linie, indem
er in diplomatischer Kooperation mit den Römern die Schule seines

Vorgängers ausschaltete, dessen engsten Kreis (R. Eliezer b. Hyr-
canus und R. Joschua b. Hananiah) kaltstellte, die Herrschaft der
eigenen Richtung auch mit Gewaltmitteln begründete und alle
ferneren Spaltungen unterband. Die Exkommunikation der
Judenchristen (und christlich gewordenen Proselyten aus dem Heidentum)

bildete in dieser Kette nur ein zentrales Glied, das mit größerer
Wahrscheinlichkeit der Grundlegung dieses Systems angehört.

Dadurch aber gewinnen wir, sobald einmal der konziliatorische,
judenchristlich-schriftgelehrte Charakter einer wesentlichen Schichte
des Matthäus-Evangeliums feststeht, ein über alle Zweifel hinaus
sicheres Datum für seine Abfassungszeit. Alle Versuche, es erst nach
der synagogalen Exkommunikation anzusetzen, müssen daran
scheitern, daß mit der letzteren der ernsthaften Verfolgung einer

judenchristlich-schriftgelehrten Tendenz innerhalb des Christentums

der Boden unter den Füßen weggezogen wurde. Der historische
Rahmen, in dem das Matthäus-Evangelium entstanden sein kann,
verengt sich durch diese Überlegungen ganz beträchtlich. In der
Periode nach dem Jahre 80 kann höchstens noch die weitere
Ausgleichung der beiden voraushegenden Tendenzen und Schichten

erfolgt sein. Auch die Interpolation untergeordneter Einzelheiten
(wie der Wendung von der «Geißelung in ihren Synagogen», Matth.
10,17; 24,9) könnte man auf diese Zeitspanne zurückführen.
Dagegen kann mit guten Gründen angenommen werden, daß die

spezifisch schriftgelehrten Veränderungen noch vor dem Jahre 80

hegen.
Der Zeitpunkt wird durch das Schicksalsjähr 70 weiter

herabgesetzt. Denn es läßt sowohl die Flucht der judenchristhchen
Gemeinde aus Jerusalem nach Pella im Ostjordanland, die
möglicherweise schon viele Jahre vor der Zerstörung der Stadt und des

Tempels erfolgte, als auch die Verpflanzung der führenden Rabbinen
nach Jamnia in der Litorale unter römischem Schutz während der
Belagerung, um den neuen Mittelpunkt für Studium und Rechtsfindung

unbehindert von der sadduzäischen Opposition auf noch
unbestelltem Boden zu begründen, wenig Raum mehr übrig für den

13



Versuch, durch schriftgelehrte Veränderungen im Matthäus-Evangelium

die Brücke zwischen Judentum und Christentum
festzuhalten.

Man könnte statt dessen an das Jahrzehnt vor dem Jahre 70

denken, in dem die erste Spaltung in der jerusalemitischen Mutterkirche

zwischen den «Brüdern des Herrn» und den radikaleren
judenchristlichen Elementen aufbrach (Hegesippus). Die Situation
ist ganz so, wie wir sie auch aus dem Hebräerbrief ablesen können.
Das allein verweist auf einen Zeitabschnitt, der jünger ist als das

Matthäus-Evangelium. Die Kirche von Jerusalem ist gewiß niemals
unter einem «Kaliphat» gestanden14. Die Nachrichten von den
judenchristlichen Bischöfen dieser Periode, unter denen die Namen
aus der Sippe des Herrn sich wiederholen, zeigen nichtsdestoweniger
eine Kontinuität an, die in das apostolische Zeitalter zurückführt,
wie umgekehrt die Nachrichten über die erste judenchristliche
Häresie auf die erfolgte geistige Umwälzung verweisen. Das ist keine
Voraussetzung für die Entstehung des Matthäus-Evangeliums auch

nur in seiner schriftgelehrten Schichte. In dieses Jahrzehnt der
judenchristlichen Spaltung, in dem die apostolische Partei sich gegen
die häretische um Simon Kleophas, «Bruder des Herrn», scharte,
scheinen die Ursprünge des Kampfes des Pharisäertums gegen
«Minuth» und «Minim» (Häresie und Häretiker) zu fallen, welche
ebenso den Hebräerbrief voraussetzen wie dieser den Jakobusbrief15.

Diese Überlegungen verschieben die Entstehung auch der
schriftgelehrten Veränderungen des Matthäus-Evangeliums noch

um ein weiteres Jahrzehnt.
So bleibt keine andere Periode mehr übrig als jene der

jerusalemitischen Mutterkirche unter Jakobus Minor, «Bruder des Herrn»,
der (zwischen 42 und 62) als der Apostel («schaliach», griechisch

14 H. Campenhausen, Die Nachfolge des Jakobus, ZKG 1950/51, 133.
15 H. Hirschberg, Journal of Biblical Literature 1943, 73; 1948, 305.

Nach Hirschberg kam der Bruch zwischen Christentum und Judentum
infolge der Verwerfung des aronitischen Priestertums (Megilla 25a; Tosefta
Megilla 4,37), für die er den Hebräerbrief verantwortlich macht, dessen
Bekanntwerden in Palästina er zwischen 90 und 100 ansetzt. Die ersten
Auseinandersetzungen Gamaliels II. mit den Minim fallen jedoch bereits
zwischen 70 und 80 (Sabbath 116ab; Sanhédrin 90b; Jabmuth 102b).

14



verballhornt «Ooblias»)16, auch von der jüdischen Überlieferung
anerkannt (Josephus Flavius, Hegesippus, Epiphanius), in seiner
lebendigen asketischen Gestalt, Essener, Pharisäer und Christ in
einer Person, die Brücke zwischen Christentum und Judentum zum
letzten Male verkörperte. Indem er es als christlicher Pharisäer tat,
fiel er den Sadduzäern zum Opfer, so wie umgekehrt der namensgleiche

andere Apostel, Jakobus Maior, nach einer Periode des
sadduzäischen Zustroms in die apostolische Urgemeinde von den
Pharisäern getötet wurde (Apg. 6,7; 12,1-2; 15,5; 21,20-21).

Wenn nicht Jakobus Minor selbst, was gewiß nicht wahrscheinlich

ist, so hat doch einer der christlichen Pharisäer aus seiner
Schule, dessen Namen wir nicht kennen, den entscheidenden
schriftgelehrten Einfluß auf das Matthäus-Evangelium in seiner vorhegenden

Gestalt ausgeübt. Aus dieser Periode der jerusalemitischen
Mutterkirche stammt aber aller Wahrscheinlichkeit nach nicht nur
die schriftgelehrte Überarbeitung des ersten Evangeliums, sondern
auch seine griechische Übersetzung. Daß man die letztere dem längst
vorausgesetzten christlichen Schriftgelehrten nicht zugetraut hat,
war bisher der Hauptgrund dafür, daß so viele Vermutungen in die
Irre gingen. Nach aller nunmehrigen Einsicht17 wird man ein
Unternehmen dieser Art als im Rabbinertum jener Zeit, vor allem innerhalb

des Christentums, wohl möglich ansehen dürfen.
Die Erziehung nicht nur der Rabbinen in der griechischen

Sprache war eine alte Tradition und keineswegs allgemein verpönt.
Der Talmud verweist darauf, daß erst auf Grund der zweiten großen
Invasion der Römer unter Trajan «die Brautkränze und der Unterricht

im Griechischen» verboten wurden (Sota 49ab; Baba Qamma
82 a), letzterer aber offenbar nur vorübergehend und keineswegs
ausnahmslos. So hieß es zwar für den Bereich der privaten Erziehung:

«Verflucht sei, wer Schweine züchtet und der griechischen
Weisheit kundig ist». Für den öffentlichen, rabbinischen
Schulbetrieb aber wurde betont, daß Unterricht in der griechischen
Sprache und Erziehung in der griechischen Weisheit nicht dasselbe
sind. Das Griechische stand den Rabbinen näher als das Syrische

18 Schoeps, Aus frühchristlicher Zeit (dazu «Judaica» 1950, VI. 314—317).
17 S. Lieberman, Greek in Jewish Palestine 1942; Hellenismus in Jewish

Palestine 1951.

15



oder Aramäische. Ein Ausspruch des Schöpfers der Mischna, Juda
Hannasi, lautet: « Wozu das Sursi in Palästina? Entweder die heilige
Sprache oder das Griechische». In Babylon wurde dieselbe These

sinngemäß auf das Aramäische und das Persische abgestellt.
R. Simon b. Gamaliel (II) erzählt, daß im Hause seines Vaters von
1000 Schülern je die Hälfte das Gesetz und die griechische Weisheit
lernten. Daran knüpft die Stelle das weise Dictum: «Dem Hause
Gamaliels haben sie die griechische Weisheit erlaubt, weil es der
Regierung nahestand». Nicht mit Unrecht hat man es daher auch
für möglich gehalten, daß Paulus, dessen Griechisch durchaus ein
Instrument rabbinischer Schulung war, seine Kenntnis dieser Sprache

und ihrer literarischen Technik bereits «zu den Füßen Gamaliels
(I)» (Apg. 22,3) erworben haben könnte18. Simon b. Gamaliel
lehrte auch, daß die Schrift nur ins Griechische übertragen werden
dürfe, und zwar wegen der von der «Schönheit Japhets» (Genesis

9,27) sich herleitenden Schönheit des Griechischen (Megilla 8b-9a).
Als der Proselyt Aquila eine solche Übersetzung machte, tat er es

unter der Überwachung des berühmten R. Akiba b. Joseph, der das

fertiggestellte Werk von zwei seiner führenden Kollegen (Eliezer
und Joschua) überprüfen ließ, die demselben wegen seiner Schönheit

(Ps. 45,3) höchstes Lob spendeten (jer. Megilla 71c). Alle diese

Aussprüche zeigen die durchgehende Bereitschaft der Rabbinen,
mit der Sprache der Ökumene zu rechnen, gleichzeitig aber auch
die vorwiegende Zweckmäßigkeit dieses Standpunktes, von dem
die Verwendung des Griechischen durch das Matthäus-Evangelium
als einer mit Bewußtsein auserwählten, neuen sakralen Sprache
deutlich absticht. Die Übertragung des hebräischen oder aramäischen

Urtextes des ersten Evangeliums ins Griechische gehört
daher zweifellos der schriftgelehrten Phase der jerusalemitischen
Kirche an. Es wird dabei, ehe der vorliegende griechische Text
entstand, vielerlei Vorarbeiten, vielleicht in erster Linie der
Passionsgeschichte, gegeben haben. Die Leistung war gewiß nicht die der
ersten und einzigen Übersetzung, sondern die einer von vielen
griechischen Paraphrasen der ursprünglichen Materialien. Aus dieser
Vielzahl (Luk. 1,1-3) sind das erste und zweite Evangelium als

Abstämmlinge eines gemeinsamen Urtypus übrig geblieben.
18 W. L. Knox, Some Hellenistic Elements in Primitive Christianity 1944.

16



Auch die rabbinische Überlieferung weist, soweit wir aus ihr
etwas für das Verständnis der Ursprünge des Evangeliums gewinnen
können, mit Sicherheit auf das Zeitalter des Jakobus Minor als die
letzte Friedensära, die Christentum und Judentum zwanzig Jahre
lang verband. Wahrscheinlich ist Jakobus Minor auch im Talmud
erwähnt und mit dem dort genannten Jakobus von Kefar Sechania
identisch, von dem Beziehungen zu den Rabbinen ausgesagt werden
(Aboda Zara 16b-17a). Dagegen scheint Jakobus von Kefar Sama,
den der Talmud gleichfalls nennt (Tosefta Chullin 2,22-23; Aboda
Zara 27 b), ein anderer zu sein, vielleicht Jakobus Maior, der Bruder
des Johannes, da er der christlichen Heilpraxis des historischen
Evangeliums näher steht, als dies von Jakobus Minor infolge seines
Bündnisses mit dem Pharisäertum vorausgesetzt werden kann.

Die erwähnte talmudische Überlieferung von Jakobus Sechanites
scheint R. Eliezer b. Hyrcanus, genannt ha-Gadol («der Große»),
einen der führenden Meister aus der Zeit Gamaliels II und Akibas,
eines vom rabbinischen Standpunkt nicht gänzlich unschuldigen
spirituellen Kontaktes mit dem Christentum zu beschuldigen. Im
hohen Alter wegen Häresie («Minuth») vor das Gericht des
römischen Statthalters gebracht, wurde Eliezer zwar auf Grund der
politischen Beziehungen seines Schwagers, Gamaliel, von den
Römern wieder freigelassen, also wohl von den gleichzeitig
(vermutlich unter Trajan) angeschuldigten Christen unterschieden,
dafür aber von seinen eigenen Kollegen ins Verhör genommen.
Akiba brachte dabei heraus, daß Eliezer in seiner Jugend (vielleicht
zwischen 50 und 60) in Sephoris mit Jakobus Sechanites zusammengetroffen

sei und dabei an einem Logion, das Jakobus von Jesus

gehört hatte, Wohlgefallen fand, weil es sich, wie gleichsam
entschuldigend mitgeteilt wird, gegen den (sadduzäischen)
Hohenpriester richtete.

Dahinter mag noch weitaus mehr gestanden haben. Denn Eliezer
war schon vorher in seinen reifsten Jahren, offenbar gleich nach
Gamaliels Amtsantritt, also parallel zur Promulgation des Birkath
ha-Minim, vom Sanhédrin exkommuniziert und ist erst am Totenbett
von der Exkommunikation wieder gelöst worden. Daß es sich dabei
tatsächlich allein um die Kontroverse der levitischen
Verunreinigungsfähigkeit der «Schlangenöfen» gehandelt haben sollte, wie der

2 Judaica, Band 9, 1

17



Talmud in absichtlicher Herabwertung des Sachverhaltes, wenn
nicht in Selbstironisierung berichtet (Baba mezia 59ab), ist überaus

unglaubwürdig. Die ganze Erzählung atmet trotz der späteren
grotesken Ausmalung der Situation allzu tiefe und echte Tragik. Weder
drei große Schauwunder, die Eliezer vorführte, noch auch die
Stimme vom Himmel («Bath-Kol»), die seine Halakha für stets
richtig erklärte, konnte den Sanhédrin, der sich (nach Ex. 23,2) auf
den Mehrheitsbeschluß berief, von seiner Meinung abbringen und
davon zurückhalten, den Dissidenten und Nonkonformisten
auszuschließen. Die Stimmung, die der Talmud schildert, ist schicksalsschwanger

wie beim Prozesse Jesu. In Trauerkleidern teilt Akiba
dem Meister den Beschluß der Kollegen mit. «Ein großes Weh gab
es an diesem Tage.» Gamaliel hatte einen Seesturm zu bestehen,
aus dem ihn allein sein Schwur rettete, er habe dies getan, «damit
in Israel die Streitigkeiten sich nicht mehren». Die Parallele mit
dem Birkath ha-Minim ist auffallend genug. Eliezer lebte fortdann
im Exil, in dem ihn, vermutlich auf Grund der Exkommunikation
durch den Sanhédrin, dann auch noch die Christenverfolgung der
Römer ereilte. Noch tragischer als sein eigener Lebensabend ist der
seines Weibes, der Schwester Gamaliels, die den Bruder, zu dem sie
innerlich stand, vor der Rache Gottes schützen wollte, die derselbe
durch die Verfolgung der Unschuld über sich heraufbeschworen
hatte. Auch diese Furcht vor dem Gebet der Rache bezieht sich
deutlich auf das Birkath ha-Minim.

Daß Eliezer dem Christentum wenigstens zeitweise nahegestanden

haben muß, wird man mit Sicherheit auch aus dem Fragment
eines großartigen Diskurses ganz im Stile des Matthäus-Evangeliums
schließen dürfen, das der Talmud aufbewahrt hat (Sota 49ab). Die
Denkform des Stückes ist die der ältesten christlichen Eschatologie.
Vor allem wird darin das kindliche Vertrauen auf den «Vater im
Himmel» gegen die Übel des Zeitalters eingesetzt: gegen das Unheil
seit der Zerstörung des Tempels «auf den Fußspuren des Messias»

(Matth. 24,9-13), das Strafgericht vor allem über Galiläa und seine

Bewohner (10,15; 11,20-24), die Scheidung der Geister selbst innerhalb

der Familie (10,35-36; Michäas 7,6). Ganz wie die Bergpredigt
(Matth. 6,25-31) tadelt Eliezer auch die «Kleingläubigkeit» in der
Sorge um das tägliche Brot (Sota 48b-49a). Fast wie gegen das

18



Mißverstehen der ursprünglichen Worte Jesu (Matth. 7,6) gerichtet
erscheint auch sein Ausspruch, daß nicht nur verflucht ist, wer
«Schweine» züchtet, sondern auch wer «Hunde» großzieht (Baba
Qamma 83a). Ein Stück wie die Kritik der «Weisen» durch Eliezer
(Aboth 2,15), kaum weniger scharf als die der Pharisäer im
Matthäus-Evangelium, bestätigt diesen Zusammenhang. Statt diese
Parallelen aus der rabbinischen Überlieferung herzuleiten, wie es
die jüdische Leben-Jesu-Forschung tut, ist es methodisch nicht nur
erlaubt, sondern auch weitaus richtiger, in ihnen gerade bei Eliezer
den Abglanz des Evangeliums zu sehen. Statt ein abstraktes Zitat
zu isolieren, muß man es dazu freilich aus dem konkreten historischen

Zusammenhang beurteilen lernen, den uns der Talmud —
dank seiner alttestamentlichen Gewissenhaftigkeit in der wenigstens

esoterischen Überlieferung von seiner geistigen Linie auch
unangenehmen Tatbeständen — hinterlassen hat.

Die ursprünglichen Sympathien Eliezers für das Christentum
spiegelt offenbar auch noch eine andere Geschichte aus dem Talmud
wider (Sabbath 116ab). Darin kommen Eliezers Frau, ihr Bruder
Gamaliel und ein christlicher «Pilosoph» vor, der, wenn er nicht
bloß als Typus gemeint ist, in der Jugend der beteiligten Geschwister

(vielleicht zwischen 60 und 70), dem engsten Kreis der jerusa-
lemitischen Urkirche angehört haben muß. In diesem Zusammenhang

wird ein Logion mitgeteilt, das eine Stelle der Bergpredigt
(Matth. 5,17) paraphi'asiert und ganz an den Kommentar zur
Bergpredigt im Jakobusbrief erinnert. Die Stelle ist das einzige Zitat
aus dem Evangelium im Talmud. Da der Zweck seiner Mitteilung
darin liegt, nachzuweisen, wie die Christen ihre Einstellung zum
Gesetz so oder so ganz nach den Gesichtspunkten der Opportunität
beziehen können, so wird man auf den mitgeteilten Wortlaut des

Logion nicht allzu großen Wert legen dürfen. Immerhin ist dadurch
die Existenz einer schriftlichen Formulierung charakteristischer
Gedankengänge gerade des Matthäus-Evangeliums für das
Jahrzehnt vor der Zerstörung Jerusalems wahrscheinlich gemacht.
Darüber hinaus kann in der Erzählung, die wie alle ähnlichen in der
späteren Überarbeitung deutlich die Züge der ältesten Zeit trägt,
nicht minder angedeutet sein, daß innerhalb des Christentums die
grundlegende Einstellung zur Bergpredigt und zum Gesetz von zwei

19



verschiedenen Richtungen im entgegengesetzten Sinne interpretiert
wird.

Auch darüber kann es keinen Zweifel geben, daß Eliezers Lehrer,
R. Jochanan b. Zakkai, der eigentliche Gründer der rabbinischen
Akademie von Jamnia, gewisse Beziehungen zum Christentum
gehabt haben muß. Jochanan entwich mittels einer List aus dem
belagerten Jerusalem ins römische Feldlager des Vespasian, der
ihm Jamnia einräumte (Gittin 56ab). Dabei war ein Schwestersohn,
der Führer galiläischer Zeloten («Banditen»), der eine Beendigimg
des sinnlosen Aufstandes wünschte, Miturheber des Planes der
Flucht. Jochanan zeigt auch sonst besondere Verbindungen mit
Galiläa. Er hatte fünf Schüler, unter denen Eliezer den ersten Platz
einnimmt (Aboth 2,10-12). Nur wo Eliezer das gute und das böse

Auge als Symbole des richtigen und des falschen Weges ansah,

folgte Jochanan lieber dem Ausspruch eines anderen Schülers

(R. Eleazar b. Arakh), der das gute und das böse Herz als solche

erklärte (Aboth 2,13-14). Die Autorität und der Humanismus des

Regimes Jochanans, das Akiba später als zu konziliatorisch tadelte
(Gittin 56b), folgt daraus, daß er das Gottesurteil des Fluchwassers
beim Verdacht des Ehebruches abschaffte (Sota 47 a). Die spätere
Legende hat das Leben Jochanans in drei Perioden von 40 Jahren
eingeteilt, was anzeigt, daß man ihn mit Moses verglich. Er soll
auch 40 Jahre vor der Zerstörung des Tempels dieselbe vorausgesagt

haben (Joma 39b). Nach ihrem Eintritt pflegte er sich mit
demselben Spruch aus Osee (6,6) zu trösten, der bei Matthäus (9,13;
12,7) zu den sichersten vor-schriftgelehrten Zitaten gehört. Sein
letztes Wort vor den versammelten Schülern war: «Bereitet einen
Stuhl für Ezechias, den König von Juda, der gekommen ist»
(Berakhoth 28b).

Alle Anzeichen sprechen dafür, daß der Friede zwischen Christentum

und Judentum, dessen Symbol Jakobus Minor war, unter
Jochanan noch längere Zeiten eingehalten, endgültig erst unter
seinem Nachfolger, Gamaliel II., aufgehoben wurde. Der Höhepunkt
dieses Friedens fällt ins fünfte und sechste Jahrzehnt des ersten
Jahrhunderts, wogegen das siebente Jahrzehnt (nach dem Tode
des Jakobus Minor) das erste Abbröckeln davon sah, dessen
Fortschreiten freilich auch im achten Jahrzehnt von den rabbinischen

20



Autoritäten noch immer verlangsamt wurde (bis zum Amtswechsel
um das Jahr 80). Unter Jochanan erfolgte (vermutlich im siebenten
Jahrzehnt) als ein Kompromiß, das aber ein erster Schritt in der
Richtung der späteren synagogalen Exkommunikation werden
sollte, die amtliche Entscheidung des Rabbinates, wonach die
«Giljonim» und die «Bücher der Minim » nicht, wie offenbar bis
dahin angenommen wurde, zu jenen gehören, die «tabu» («sacer»)
sind, «die Hände beflecken» (Jadajim 3,4—5; 4,5-6; Tosefta Jadajim
2,13; Sabbath 115b-116a; Tosefta Sabbath 12,5). Die talmudische,
wortspielerische Verballhornung des griechischen Wortes Evangelium,

und zwar in der Mehrzahl, setzt, wenn sie nicht auf eine spätere
Interpolation zurückgeht, voraus, daß zwischen 60 und 70 bereits
mehrere griechische Evangelien bekannt waren. Auf alle Fälle aber

gab es um diese Zeit «Bücher der Minim », die, weil sie für «tabu»
angesehen wurden, sich auf dem Wege zur kanonischen Geltung
befanden. Mit der Entscheidung, daß diese Bücher nicht «tabu»
seien, begann die Trennung, auch wenn dieser Schritt damals offenbar

noch nicht diese Absicht einschloß.

Darüber, daß orthodoxe, ja kanonische Schriften «die Hände
beflecken», häretische aber nicht, wie die Pharisäer lehrten, machten

sich die Sadduzäer lustig. Das zeigt das Alter der Kontroverse
an, die einem Zeitalter des Gleichgewichtes der beiden Sekten angehört,

wie wir es in dem Jahrzehnt zwischen dem Tod des Jakobus
Minor und der Zerstörung Jerusalems vorauszusetzen haben.
Jochanan aber bewährte sich in der Art, mit der er die Gegner
erledigte, als ein Meister der Dialektik (Jadajim 4,6). Man ist
versucht, dieselbe Schule in ihm wirksam zu sehen, die der
schriftgelehrte Verfasser des Matthäus-Evangeliums — anders als die
beiden anderen Synoptiker — verkörperte, wo immer er die dialektische

Meisterschaft Jesu in den ursprünglichen Diskussionen des

Evangeliums mit Pharisäern und Sadduzäern herausarbeitet. Es ist
nicht zufällig, daß in unmittelbarem Anschluß daran (Jadajim 4,8)
von einer Diskussion zwischen jerusalemitischen und galiläischen
Pharisäern die Rede ist, wobei der Sprecher der letzteren als ein
«Min» bezeichnet wird, also ein Judenchrist war. Diese Bezeichnung
schriftgelehrter Judenchristen als «galiläischer Pharisäer» geht
zweifellos in das Zeitalter des Jakobus Minor zurück. In der erwähnten

21



Diskussion werden überdies ganz durchsichtig zwei kontroverse
Stellen des Matthäus-Evangeliums angezogen. Einerseits polemisiert

der Galiläer gegen die Scheidebrief-Praxis seiner Gegner
(Matth. 19,7-8), andererseits spielen die letzteren unmißverständlich

auf die Lehre von den sittlichen Pflichten an, die auch dem
Cäsar gegenüber bestehen (22,21). Diese Anspielungen rücken den
Zwischenfall noch näher an die Zeit, da es Pharisäer gab, die sich
aus persönlicher Erinnerung an die Urdiskussionen selbst für oder
gegen das Evangelium entschieden.

Man muß wohl im Auge behalten, daß die späteren Überarbeiter
der talmudischen Materialien weitgehende Retouchen vornahmen.
Davon findet sich gerade in der Frage der «Giljonim» und der
«Bücher der Minim » ein bezeichnendes Beispiel, das sein Licht wirft
auf die traditionelle «pia fraus» vieler alt- und neutestamentlicher
Kopisten, indem es ihre Tragweite, aber auch ihre Grenze aufzeigt.
Vergleicht man im Traktat Jadajim die Paralleltexte von Mischna
und Tosefta, der summarischen, kanonischen (exoterischen) Lehre
und ihrer Erläuterung durch zusätzliche (esoterische) Materialien
(was beides von der Tradition auf die methodische Veranstaltung
Akibas zurückgeführt wird), so fällt auf, daß nur die Tosefta
Jadajim ausdrücklich von den «Büchern der Minim » handelt, wie
es offenbar der historischen Entscheidung Jochanans entspricht,
wogegen die Mischna Jadajim durch eine unscheinbare
Wortveränderung («Hamiram» statt «ha-Minim») davon ablenkt (mit dem

Erfolg, daß bis auf den heutigen Tag die kunstvollsten Emendationen

versucht wurden, u. a. sogar an Homer als Gattungsbegriff
für die heidnische Profanliteratur gedacht worden ist). Die
Rekonstruktion des historischen Sachverhaltes19 zeigt, daß in der rabbi-
nischen Literatur dieselbe Kombination zwischen dem Prinzip der
kirchlich oder scholastisch gebundenen Solidarität und dem Prinzip
der freien Paraphrase am Werke ist, das wir für das Matthäus-
Evangelium angezogen haben. Einerseits dominiert die Heiligkeit
der älteren Entscheidungen, die, selbst wenn unangenehm, respektiert,

dafür aber dann aus der Mischna in die Tosefta verdrängt
werden, — andererseits ist doch auch wieder nichts so heilig, daß

18 Torrey, Documents 100—108.

22



es nicht durch kleine Mittel retouchiert werden kann, auch wenn
dadurch der formal weithin festgehaltene Wortlaut gelegentlich in
sein Gegenteil verkehrt wird. Wenn wirklich Akiba den
methodischen Dualismus von Mischna und Tosefta erfunden hat, dann
wird man ihn mit dem Bemühen kreditieren dürfen, an Stelle der
immer wieder praktizierten, aber überaus gefährlichen zweiten
Methode die erste als den legitimen Ausweg aus einem alten Dilemma
eingeführt und durchgesetzt zu haben.

Daß von all dem im Zeitalter Jochanans und seiner unmittelbaren

Schüler noch nicht die Rede war, spricht nicht minder dafür,
daß diese Richtung dem Evangelium besonders nahe stand. Man
hat an diese Beobachtung die verschiedensten Kombinationen
geknüpft. So sah man in Jochanan, wenn schon nicht den Verfasser,
so doch den Lehrer des schriftgelehrten Verfassers des Matthäus-
Evangeliums. Daran ist sicher so viel richtig, daß Jochanan und
seine Schule dem Evangelium zur Zeit von dessen Abfassung
unvergleichlich weniger feindlich gegenüber standen als später das

Rabbinat von Jamnia unter Gamaliel II. Auch als den Verfasser
der Apokalypse hat man Jochanan angesprochen. Ebenso hat sich
der moderne historische Roman mit ihm beschäftigt. Jedenfalls
sind Jochanan und Eliezer, Meister und Jünger, zwei Generationen
des Rabbinismus, Urgestalten aus der ursprünglichen Begegnung
von Christentum und Judentum, mit denen die Wiederbeschäftigung

auch vom innerchristlichen Standpunkt wertvoll genug wäre.
Denn in ihnen liegt zweifellos einer der Schlüssel zum Verständnis
der Urgeschichte des Evangeliums.

Zu den Rabbinen der ersten Generationen unserer Zeitrechnung,
die dem Christentum nahestanden, gehört nicht zuletzt Samuel
ha-Katon («der Kleine»), der Verfasser des Birkath ha-Minim
(Berakhoth 28b-29a). Der Beiname ist derselbe wie jener von
Jakobus Minor (Mikros, Mark. 15,40), was eigentlich weder der
Kleine, noch der Jüngere, sondern der Niedrige oder Arme bedeutet,

— so wie umgekehrt der Beiname von Eliezer ha-Gadol derselbe
ist wie jener von Jakobus Maior. Ein späterer Samuel, was wohl
ursprünglich auch unserer tat, hat sich gerühmt, im Buch des Lebens
seinen Namen ohne Titel gelesen zu haben (Baba mezia 85 b—86 a).

— was eigenartig an das Matthäus-Evangelium erinnert (20,26-27;

23



23,6-12). In der Tat erzählt der Talmud eine beziehungsreiche
Geschichte von der Abfassung des Birkath ha-Minim: Gamaliel II.
ordnete dieselbe an und Samuel, der sich antrug, führte sie aus. Im
folgenden Jahr jedoch, als der Sanhédrin sich wieder versammelte,
vergaß er den Wortlaut seiner eigenen Schöpfung und blieb in
deren öffentlicher Rezitation stecken. Er dachte mehrere Stunden
darüber nach. Man half ihm jedoch nicht aus der Verlegenheit,
denn man befürchtete, mit richtigem psychologischen Verständnis
für die Situation, er sei ein «Min» geworden. Unter Berufung auf
Ezechiel (18,24) hielt man dies auch bei einem der Weisen für nicht
ausgeschlossen. Offenbar sprechen auch wirklich zahlreiche Züge
aus dem Leben Samuels dafür, daß er zumindestens an der
Grenzscheide von Hillel und dem Evangelium stand. Seine Feindesethik
(Aboth 4,24) erinnert an die Bergpredigt (Matth. 5,43-44). Es war
auch seine durchaus evangelische Armut im Geiste (Sota 48b), die
ihm gleich Jakobus Minor nach dem Bilde des Meisters (Matth. 5,3;
11,25-30) den Beinamen des Kleinen statt des üblichen Meistertitels

zusammen mit dem Vaternamen verschaffte. Gleich Eliezer
pries ihn die Stimme vom Himmel: Einer ist würdig, daß der Geist
Gottes (die «Schekhina») auf ihm ruhe, Samuel, nur sein Zeitalter
ist dessen nicht würdig. Darin hegt offenbar eine Umschreibimg
mystischer Erfahrungen, die wir aus dem Evangelium wohl kennen
(Matth. 3,16-17; 17,5; Joh. 12,28) und die in den Berichten des

Talmud, wie es scheint, nicht zuletzt denen zugeschrieben wird,
die mit dem Christentum sympathisierten.

Ahe diese Materiahen beweisen schon in diesen bloßen
Andeutungen, die allein auf den Reflex des Matthäus-Evangehums abstellen,

daß der Talmud noch immer eine Fundgrube ist, aus der man
nicht zuletzt ein tieferes Verständnis für die Ursprünge des

Evangeliums schöpfen kann. In dieser sehr kursorischen Übersicht
bereits sind wir auf präzisere Daten für die Entstehung des ersten
Evangehums gestoßen, als man sie gewöhnlich für möghch hält.
Insbesondere heben sich auf diesem Hintergrund die großen
tragischen Gestalten unter den ältesten Tannaim, den Meistern des
Rabbinismus der ersten Generationen, ab, die gleich dem
Judenchristentum, auch wenn sie nicht selbst bis zu dieser Konsequenz
vorgedrungen sind, die Kontinuität des Gesetzes und die Messiani-

24



tät des Evangeliums miteinander verbinden wollten. Das Schicksal
dieser Männer erscheint um so tragischer, als weder das Judentum
noch das Christentum ihr sittliches Bemühen, das nicht nur ein
kompromissarisches war, gewürdigt hat.

III.
Durch keines der bisherigen Ergebnisse wurde die Überzeugung

der christlichen Überlieferung erschüttert, geschweige denn widerlegt,

die den Apostel Matthäus als den Verfasser des ersten
Evangeliums ansieht. Es ist an sich nicht unwahrscheinlich, daß der
Zöllner unter den Zwölfen auch der Archivar und Historiker der
kleinen Gruppe war, den wir kraft seiner berufsmäßigen Schulung
nicht zuletzt auch für einen gewandten Experten in der allgemein
geübten aramäischen Kurzschrift werden ansprechen dürfen20.

So wie jedoch der unbekannte christliche Schriftgelehrte in der
jerusalemitischen Gemeinde des Jakobus Minor, den wir aus den
schriftgelehrten Veränderungen des Matthäus-Evangeliums erschließen

können, hinter sich die weitaus gewichtigere Gestalt des Apostels

hatte, so war wohl auch Matthäus, der ein Zöllner, aber kein
Schriftgelehrter war, kaum mehr als das technische Organ für die

geistigen Kräfte, die hinter ihm standen. Es ist kaum zulässig, in
Matthäus selbst den Schriftgelehrten des ersten Evangeliums zu
sehen. Man muß vielmehr zwei Schichten und konsequenterweise
zwei Redaktionen des Matthäus-Evangeliums unterscheiden, deren
erste mit der Überlieferung dem Apostel Matthäus zuzuschreiben
keine Schwierigkeit bietet, deren zweite, schriftgelehrte aber davon
deutlich zu unterscheiden ist.

Daß zu den geistigen Kräften hinter Matthäus vor allem Petrus
gehört, ist oft festgestellt worden; es ist aus den zahlreichen
petrinischen Materialien des Matthäus-Evangeliums deutlich erkennbar
(14,28-31; 16,17-19.22-23; 17,24-27; 18,15-22), die von jenen des

zweiten Evangeliums charakteristisch verschieden sind. Petrus
steht jedoch als «primus inter pares» für den engsten Kreis, zu dem
die Ader Erstberufenen, Andreas und Petrus, Jakobus Maior und
Johannes gehören. Darunter sind wieder vor allem die drei Lieblings-

20 John Chapman O.S.B., The Four Gospels 1944, 22.

25



jünger, Petrus und die beiden Zebedäiden (Mark. 3,16-17; Joh.
1,42), die aus Anlaß von fünf entscheidenden Vorkommnissen (der
Heilung der Schwiegermutter des Petrus, der beiden Symbolwunder
an dem 12jährigen Mädchen und an der 12 Jahre lang kranken
Frau, der Verklärung am Berg, der Erläuterung der Eschatologie
und der Gethsemanistunde, zweimal dabei um Andreas vermehrt,
Mark. 1,29; 13,3) als die historischen Zeugen des Matthäus-Evangeliums

und der gerade hierin besonders deutlich von ihm abhängigen

beiden anderen Synoptiker fungieren. Auf ihnen beruht der
Gesamtaufbau des Evangeliums, sie stehen für dessen Urkern hinter

dem Schreiber Matthäus, wie Jakobus Minor hinter den
schriftgelehrten Veränderungen durch den christlichen Rabbi steht, dessen

Name verschollen ist. Stärker noch als in der zweiten Phase der
jerusalemitischen Mutterkirche unter Jakobus Minor bedurfte es in
der ersten Phase der apostolischen Autorität, um aus dem ursprünglichen

Schatze der mündlichen Überlieferung diejenigen Stücke
auszuwählen und zusammenzustellen, die aus katechetischen und
liturgischen Gründen sich für die schriftliche Ausarbeitung empfahlen21.

Wir werden hier auf eine Bemerkung verweisen können, die
Paulus unter dem Eindruck seiner ersten Fühlungnahme mit der
Kirche von Jerusalem (a. 44), 14 Jahre nach Damaskus (a. 30),
machte, als er jene Vision im Tempel hatte, von der er wieder
14 Jahre später erzählt (2 Kor. 12,2). Darnach werden Jakobus

Minor, der «Bruder des Herrn», Kephas und Johannes als die drei
a Säulen» der Kirche von Jerusalem bezeichnet, die mit Paulus und
Barnabas ein Abkommen über die Abgrenzung der Juden- und
Heidenmission schlössen (Galater 2,1.7-9). In diesem Ausdruck
des Paulus liegt eine leise Ironie, aber die Tatsache selbst kann
nicht seine Erfindung sein. Sie stimmt zum Namen Kephas und
entspricht auch sonst der Symbolik, die das Evangelium mit den
rabbinischen Schriften teilt. (So wird der sterbende R. Jochanan

21 Kilpatrick, The Origins of the Gospel according to St. Matthew (1946)
1950; dazu meine Rezension in «Judaica» (im Erscheinen). Kilpatrick arbeitet

in besonderer Weise den liturgischen Hintergrund des Matthäus-Evangeliums

heraus. Siehe auch J. A. Jungmann S. J., Erbstücke aus der Synagoge

in christlicher Liturgie, Thiemes Rundbriefe 1949, n. 4, p. 7—8.

26



b. Zakkai von seinen Schülern eine «Säule» in Israel genannt,
Berakhoth 28b. Anderswo ist von 7 oder 12 Säulen die Rede,
Ghagiga 12b).

Der innere Zusammenhang zwischen den drei «Säulen» der jeru-
salemitischen Mutterkirche unter Jakobus Minor und den drei
Lieblingsjüngern, dem Mittelpunkt der älteren Phase derselben
Kirche, als Petrus und die beiden Zebedäiden in unmittelbarer
Portsetzimg ihrer Sonderposition im Evangelium die Urkirche
leiteten, ist leicht zu sehen. Dabei ist offenbar weder die Dreizahl der
-«Säulen», noch das beidemalige Vorkommen des stammväterlichen
Namens als bedeutungslos anzusehen. Durch die Namensgleichheit
trat Jakobus Minor («der Kleine», der zugleich die jüngere Phase

verkörperte) um so leichter an die Stelle von Jakobus Maior («dem
Großen», der für die ältere Phase steht), nachdem der letztere als
der erste Märtyrer aus dem Kreise der Apostel gefallen war (Apg.
12,1-2). Die Ähnlichkeit und Gegensätzlichkeit erstreckt sich auch
auf den Ausgang der beiden Apostel, indem der Ältere nach der
antipharisäischen älteren Phase der jerusalemitischen Kirche dem
Pharisäertum zum Opfer fiel, der Jüngere aber nach der jüngeren
pharisäischen Phase der sadduzäischen Reaktion Josephus Flavius).

Die negative Evangelienkritik hat völlig zu Unrecht in dieser

Namensgleichheit gelegentlich auch ein Mißverständnis der Quellen
selbst entdecken wollen. Die Führung der Kirche von Jerusalem
in der zweiten Phase durch Jakobus Minor (von 42 bis 62 n. Ch) ist
ebenso eine unbestreitbare historische Tatsache, wie vorher die

Führung derselben Kirche in ihrer ersten Phase (von 30 bis 42)
durch die drei Lieblingsjünger. Beide Phasen haben ihre deutlichen
Spuren im Matthäus-Evangelium hinterlassen, dessen Entstehung
wir dadurch datieren können. Beide Phasen lassen sich in der
Apostelgeschichte nicht zuletzt auch dadurch unterscheiden, daß die
eine die Sadduzäer, die andere die Pharisäer anzog (6,7; 15,5;
21,20-21); die beiden Sekten haben in umgekehrter Form auch
ihren Ausgang bestimmt. Beiden Phasen sind schließlich auch große
Rabbinen zugeordnet, unter denen die Apostelgeschichte Gamaliel
(I.), den Meister des Paulus nennt (5,34-39; 22,3; 23,6-8). Wir
stehen hier vor dem bisher allzu wenig beachteten Phänomen
verschiedener Spielarten des Judenchristentums bereits in der ältesten

27



jerusalemitischen Kirche. Neben dem -primären, aus priesterlicher
LebensfrömmigkeitstammendemJudenchristentumdererstenPhase
steht das sekundäre, aus der Schriftgelehrsamkeit gespeiste der
zweiten Phase, das zu Unrecht für das einzige gehalten wird. Nur
wenn man beide Arten unterscheidet, kann von einer Erkenntnis
der Theologie und Geschichte des Judenchristentums ernsthaft die
Rede sein. Dabei ist von jener tertiären Form, die im späteren
Ebionitentum hegt, noch ganz abzusehen.

Innerhalb dieses historischen Rahmens der jerusalemitischen
Mutterkirche, den bereits die Apostelgeschichte deutlich genug
absteckt, findet das Matthäus-Evangelium allein seinen legitimen
Entstehungsort22. Unter den zahlreichen Theorien über seinen

Ursprung verdient besondere Beachtung, die auf den «Greuel der
Verwüstung» (Matth. 24,15;Mark. 13,14) nach Daniel (9,27; 11,31;
12,11) verweist, indem sie in Caligulas Versuch, sein Standbild im
Tempel aufstehen zu lassen (a. 39-41), die Wiederholung dessen

sieht, was Antiochus Epiphanes getan hat, und somit die hterarische
Formuherung der Eschatologie des Evangehums — bis auf den
Winter der gefürchteten Flucht genau (Matth. 24,20; Mark. 13,18)
— präzisieren zu können überzeugt ist23. Man wird dieser kühnen

22 Nach Harnack entstanden die Logia des Matthäus, die Quellenschrift
der Synoptiker, um das Jahr 50. Nach der offiziellen katholischen Auffassung,
die dieser Datierung folgt, sind die Logia identisch, wenigstens «quoad
substantiam» (n. 25), mit unserem Matthäus-Evangelium (G. Ricciotti). Für
dessen griechischen Text, den zuerst Ignatius von Antiochien zitiert und
Papias von Hierapolis voraussetzt (unter Trajan a. 110—117), bleibt
darnach ein weiter Spielraum. Die beiden Jahrzehnte der jerusalemitischen
Mutterkirche unter Jakobus Minor werden im allgemeinen nur deshalb nicht
herangezogen, weil man die griechische Übersetzung irrigerweise auch dem
christliehen Pharisäertum nicht zutraut. Unter den neueren Theorien über
die Entstehung des Matthäus-Evangeliums, wie wir es kennen, wird daher
statt Jerusalem u. a. Antiochien (vor 115, Streeter), eine phönikische Hafenstadt

(zwischen 80 und 100, Küpatrick) oder Alexandrien (zwischen 70 und
80, Brandon) neben vielen anderen älteren Hypothesen genannt. Mit Recht
hat Abt Butler es beklagt, daß die Theorie von der Priorität des Markus-
Evangeliums «zur Entwurzelung des Matthäus-Evangeliums aus seinem
echten ,Sitz im Leben' geführt und so das erste Evangelium zu einem
zeitlosen anonymen Wanderer gemacht hat» (Downside Review 1952, 84).

23 Torrey 90—99.

28



Kombination zustimmen können, soweit Matthäus, nicht Markus
in Frage kommt, damit aber auch nur ein Proto-Matthäus
angedeutet ist und es sich schließlich um die Deutung, nicht Erfindung
der eschatologischen Situation, des «Greuels der Verwüstung», handelt.

Damit stimmt aufs beste überein, daß Paulus wenige Jahre
später in Jerusalem in der Tat ein Evangelium vorwies, das ein
Proto-Matthäus gewesen sein kann (Galater 1,6-9; 2,2). Wir haben
hier den Urtypus, von dem sowohl Petrus nach seinem Weggang
«an einen anderen Ort» (Apg. 12,17), als auch Paulus auf seinen
Missionsreisen zehrte, bis beide nach Jahren der Spannung (l.Kor.
9,5; 2. Kor. 11,5; 12,11) in Rom zusammentrafen, wo auch ihre
beiden Amanuenses, Markus und Lukas, sich miteinander verständigen

konnten24.
In dieser Zeitspanne (zwischen 42 und 62) entstand in Jerusalem

das griechische Matthäus-Evangelium. Wie immer es sich mit der
historischen Stammfolge der Synoptiker verhält, wir haben darüber
hinaus mit einer vielfachen Wechselwirkung zwischen ihnen zu
rechnen, mit einer wechselseitigen Angleichung im Verlaufe von
Jahrzehnten, wie wir sie später aus der Tätigkeit der christlichen
Kopisten wohl kennen. Der katechetische und liturgische Gebrauch
der zahlreichen Paraphrasen des Urtypus machte es unter der
Herrschaft des Prinzips der Solidarität unumgänglich notwendig,
die verwendeten Formulierungen bis in die einzelnen Worte hinein
ständig auszugleichen. Viel Streit um die Priorität hätte vermieden
werden können, wenn die historische Situation der ältesten Kirche,
ihre übergreifende ökumenische Einheit, ihre lebendige Solidarität,
die Vielfalt in der Paraphrasierung des Urtypus und die innere
Nötigung zur kontinuierlichen wechselseitigen Ausgleichung richtig
eingeschätzt worden wäre.

Daß unser gegebener griechischer Matthäustext nicht schlechthin

identisch sein kann mit dem angenommenen Proto-Matthäus25,

24 Johannes Munck, Petrus und Paulus in der Offenbarung Johannis,
Copenhagen 1950; M.-E. Boismard O. P., Revue Biblique 1949, 540. Die
beiden Autoren beziehen die zwei Zeugen in Apk. 11, 3—4 auf Petrus und
Paulus in Rom.

26 Auch die Entscheidung der Bibelkommission (1911) behauptet nur
eine Identität «quoad substantiam» zwischen dem existierenden griechischen

29



sondern im besten Fall ein davon abstammender Deutero-Matthäus
ist, folgt aus der bloßen Tatsache der sprachlichen Übertragung
von ursprünglich nichtgriechischen Materiahen und Texten, aber
auch aus dem Prinzip der freien Paraphrase, das sich in den drei
synoptischen Texten deutlich genug als anerkannte Methode spiegelt,

und nicht zuletzt aus der schriftgelehrten Überarbeitung, deren
Lokalisierung und Datierung unser Hauptanhaltspunkt ist. Die
besondere Beziehung des Matthäus-Evangeliums zur jerusalemi-
tischen Mutterkirche unter Jakobus Minor ist, wenn nicht als
Überlieferung bewahrt, so doch immer wieder von scharfen Beobachtern
auch im christlichen Altertum festgestellt worden. Die Überlieferung

hegt verborgen in den verschiedenen kanonischen und
apokryphen Schriften, in deren Mittelpunkt Jakobus Minor steht.
Darüber hinaus gesteht zwar die Westkirche sehr bald schon, nicht
mehr zu wissen, wer das Matthäus-Evangelium ins Griechische übersetzt

hat (Hieronymus). Dagegen aber gibt es in der Ostkirche eine
Überlieferung, wonach Jakobus Minor der Übersetzer war
(Athanasius). Damit hängt wohl die Subskription eines Pariser Codex'
zusammen, in der dem Matthäus die Abfassung des ersten
Evangeliums in hebräischer Sprache «acht Jahre nach der Himmelfahrt»,
dem Jakobus Minor aber die «Exegetisierung» desselben (was sowohl
Übersetzung als auch Erklärimg heißen kann) zugeschrieben wird26.
Auch die Lesart Jakobus, Sohn des Alphäus (Mark. 2,14 Tatian)
für Levi, Sohn des Alphäus, wenn nicht überhaupt schon die
Bezeichnung des Levi-Matthäus als Sohn des Alphäus, was sonst in
erster Linie Jakobus Minor ist (Matth. 10,3; Mark. 3,18), deutet
vermutlich die besondere Beziehung des letzteren und damit der
jerusalemitischen Kirche zum Matthäus-Evangelium an.

Daß aber über den griechischen Deutero-Matthäus hinaus ein
Proto-Matthäus existierte, der ebenfalls in der jerusalemitischen
Kirche, jedoch in ihrer älteren Phase entstanden ist, und daß alle

Matthäustext und dem hypothetischen nicht-griechischen («patrio sermone»)
Urtext (Denzingers Enchiridion n. 2152), was überdies in seiner
Voraussetzung, dem logischen Vergleich des Bekannten mit dem Unbekannten,
niemals in der historisch-kritischen, sondern immer nur in der heilsökonomischen

Sphäre relevant sein kann.
26 H. Soden, Die Schriften des Neuen Testamentes 1902, I. 298.

30



drei Synoptiker entscheidende Materialien ans ihm aufbewahrt
haben, folgt nicht zuletzt daraus, daß in der Urkirche vor Jakobus
«dem Kleinen» als sein Vorgänger auch noch Jakobus «der Große»
existierte. Einerseits fungieren zwar in der Apostelgeschichte
ausschließlich Petrus und Johannes als die öffentlichen Sprecher der
Kirche, wogegen Jakobus Maior in solcher Rolle nirgends genannt
wird. Andererseits aber bringt das Martyrium gerade dieses
letzteren, verborgenen Apostels die erste Phase der jerusalemitischen
Kirche zum Abschluß. Jakobus Maior spielt daher in ihr gleichzeitig
die unscheinbarste und die entscheidendste Rolle unter den drei
ursprünglichen «Säulen». Man möchte daraus wohl schließen, daß
seine Person wichtiger war, als die Apostelgeschichte erkennen läßt,
die fast ein Menschenalter nach seinem Tode im Zeichen der
Verständigimg zwischen Petrus und Paulus in Rom geschrieben wurde
(welch letzterer immer nur einen Jakobus gekannt hat, Galater
1,19; 2,9.12; 1. Kor. 15,7; Apg. 12,17; 15,13; 21,18). Das Schweigen

über Jakobus Maior mag auch mit der Arkandisziplin der alten
Kirche zusammenhängen. Gerade weil er irichtig war, Anirde von
ihm nicht geredet und fiel er auch als das erste und einzige Opfer,
nachdem unter Herodes Agrippa das Pharisäertum an die Macht
kam und das bisher herrschende Sadduzäertum stürzte. Die
Wichtigkeit des Protomärtyrers unter den Aposteln könnte sehr gut mit
der besonderen Funktion in Beziehung stehen, die Arir den drei
Lieblingsjüngern in der geistigen Autorisierung der Zusammenstellung

und Abfassimg des ersten Evangeliums zuschreiben müssen.

Das Datum des Martyriums von Jakobus Maior und der
vermuteten Entstehung des Proto-Matthäus fallen überraschend nahe
zusammen. Die Rolle, die dabei die Periode von 12 Jahren seit der
Himmelfahrt gespielt haben mag, kann hier nur angedeutet
werden27. Wenn Arir dazunehmen, daß offenbar Jakobus Maior, der
ältere Zebedäide, nicht der jüngere, Johannes, jener zweite
Johannes-Jünger gewesen ist, der mit Andreas die vier Erstberufungen
einleitete (Joh. 1,35-42), so läßt sich daraus allein auf den nicht
unbeträchtlichen Anteil schließen, den er an den johanneischen
Überiieferungsmaterialien (sowohl des Täufers, als auch des Evan-

27 Dobschütz, Das Kerygma Petri 1893, 54—55.

31



gelisten) gehabt haben muß. Man wird es daher nicht mehr gänzlich
ausgeschlossen finden müssen, daß vielleicht gerade dieser
Unbekannte aus dem engsten Kreis die intellektuelle Kraft unter den
drei ältesten «Säulen» gewesen sein könnte. Was bisher allein die
(spanisch nationale) Legende in romanhafter Form behauptet und
der dunkle Instinkt der Christenheit wahrgemacht hat, indem aus
Rom, Ephesus und Compostela neben Jerusalem die drei
Wallfahrtszentren des Mittelalters wurden, — das kann die streng
historische Schlußfolgerung von einer ganz anderen, neuen Seite
her vollinhaltlich bestätigen. Jakobus «der Große» ist darnach um
nichts weniger interessant als Eliezer ha-Gadol, und beide sind es

in der Tat für das volle Verständnis des Evangeliums der jerusa-
lemitischen Mutterkirche.

Um zum Matthäus-Evangelium selbst zurückzukehren, so ergibt
unsere historische Analyse, daß wir es darin (von den einzelnen

Interpolationen nach 80 abgesehen) mit zwei maßgebenden Schichten

zu tun haben, die man sich wohl angewöhnen könnte, die «groß-
jakobäische» und die «kleinjakobäische» zu nennen, da man sie in
exakter Weise den beiden ältesten Perioden der jerusalemitischen
Mutterkirche zuordnen kann, der ersten unter Petrus, Jakobus
Maior und Johannes (bis 42) und der zweiten unter Jakobus Minor
(bis 62). Beide Perioden schließen mit den historisch wohl bezeugten

Martyrien derjenigen beiden Apostel mit dem Namen Jakobus
(der erste ein Opfer der Pharisäer, der zweite ein Opfer der Saddu-
zäer), nach denen wir die beiden Zeitabschnitte am besten benennen
können. Die beiden Schichten spiegeln sich auch im Talmud wider.
Ohne daß hier der Beweis in den Einzelheiten erbracht werden
kann, wird man der großjakobäischen Schichte des Matthäus-
Evangeliums vorzüglich den Aufbau nach den fünf Zeugnissen der
drei Lieblingsjünger, das Gleichgewicht der Juden- und
Heidenmission, sowie den Antipharisäismus zuschreiben dürfen. Dagegen
gehört der kleinjakobäischen Schichte sicher die Reihe von
schriftgelehrten. Veränderungen, darunter die Mehrzahl der alttestament-
lichen Zitate an, zweifellos auch die technische Durchführimg der
Fünfgliederung des Aufbaues mit den dazu gehörigen literarischen
Formeln, darunter vor allem auch die Dubletten, und nicht zuletzt
die griechische Übersetzung.

32



Das Matthäus-Evangelium ist als ein Ganzes in die christliche
Geschichte eingegangen, nicht in zwei nebeneinanderliegenden
Schichten. Dies verdankt es bestimmt einer nicht mehr näher
erkennbaren ausgleichenden, redaktionellen Tätigkeit in jenen
späteren Jahrzehnten, die so oft irrtümlich für seine Entstehungszeit
angesetzt werden. Entscheidender aber war noch, daß bereits die
schriftgelehrte Überarbeitung durch die zweite Schichte unter der
Herrschaft des Prinzips der kirchlichen Solidarität mit der ersten
Schichte stand, wodurch die Substanz der älteren Schichte trotz
vieler der jüngeren immanenten abweichenden Interessen bewahrt
worden ist. Zusammen mit dieser positiven Leistung sind dann
auch einzelne negative Elemente in die Überlieferung eingegangen,
die freilich nur in Zeichen der Verbalinterpretation bedeutsam werden

konnten. In beiden Tatsachen, durch die Weizen und Unkraut
zusammen überliefert wurde (Matth. 13,24-30), liegt die große
Bedeutimg, welche die judenchristlich-schriffcgelehrte Kirche von
Jerusalem unter Jakobus Minor für das historische Christentum hat.
Wohl hat die Schule des dritten und vierten Evangeliums die
Thesen des ersten und zweiten sehr früh schon «ergänzt», was in
vielen Fällen «berichtigt» heißt. Doch blieb gerade das Matthäus-
Evangelium nicht umsonst das erste. Seine Kombination historischer,

katechetischer und liturgischer Absichten ist einzigartig. So

offenkundig es aber auch ist, daß kein anderes Evangelium
denselben starken Eindruck aus der Urzeit des Christentums hinterläßt,

in der die alttestamentlichen und neutestamentlichen
Tendenzen einander begegneten und ausglichen, so sicher ist es nicht
minder, daß trotzdem erst aus dem Zusammenhang aller vier
kanonischen Evangelien, der drei Synoptiker und des Johannes-
Evangeliums, die historische Persönlichkeit Christi, um deren
Erkenntnis und Bezeugimg es im Evangelium in erster Linie geht,
erfaßt werden kann. Aus dem Geiste der ganzen Wahrheit allein,
in die niemand anderer als der in der christlichen Geschichte lebendige

und wachsende Geist der Wahrheit einführt (Joh. 16,13), kann
in Christus und der Kirche auch das große Geheimnis des Urver-
hältnisses von Christentum und Judentum begriffen werden
(Epheser 5,32), das beiden Teilen aufgegeben ist.

3 Judaiea, Band 9, 1

33


	Das Evangelium der jerusalemitischen Mutterkirche : Aufgaben der Matthäus-Forschung

