
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Rubrik: Dokumente

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosemitismus des 17. Jahrhunderts» (1. Teil des Buches) einige der
sonderbarsten Heiligen, die es in dieser Zeit gegeben haben mag, vorzuführen.
Als ob es nicht auch in der Zeit des 17. Jahrhunderts innerhalb der Kirchen
Männer gegeben hätte, die sich aus einem mannhaften christlichen Glauben
heraus für die Juden ausgesprochen und eingesetzt haben. Wer dem christlichen

Philosemitismus nachgeht, wird diesen nicht erst im Barock und auch
nicht nur bei der kirchlichen Dissidenz finden können. Er wird ihm begegnen
bei einer Reihe von großen Päpsten, angefangen mit Gregor I. (550—604)
und wird ihn auch innerhalb der protestantischen Kirchen nicht vergeblich
suchen.

Dies trifft vor allem dann zu, wenn man den Begriff des Philosemitismus
nicht ungebührlich verengt und einschränkt, was Schoeps erfreulicherweise
nicht tut. Er möchte fünf verschiedene Typen von Philosemitismus
unterscheiden: «1. Der christlich-missionarische Typus, dem das Judentum in
einem gewissen Spielraum der Wertungen ein Gegenstand positiver Schätzung
und demzufolge Ziel der Annäherung ist. 2. Oft nicht scharf von Nr. 1 zu
unterscheiden der biblisch-chiliastische Typus, der sich um die Juden
bemüht, weil sie im letzten Akt des Weltdramas eine Rolle spielen werden.
3. Der utilitaristische Typus, der die Niederlassung der Juden in einem
Lande verficht, weil er sich greifbare Vorteile davon verspricht. 4. Der
liberal-humanitäre Typus, der an den Juden seine Prinzipien der Toleranz
und der Gleichberechtigung alles dessen, was Menschenantlitz trägt, beweisen

will. 5. Der religiöse Typus, der aus einer Glaubensentscheidung heraus
die Annäherung und sogar den Übertritt zum Judentum vollzieht.» Man
bringt das Wort Barock in Zusammenhang mit dem italienischen barocco,
was soviel heißt wie seltsam oder wunderlich. Ja, es ist wirklich
«Philosemitismus im barocco», d. h. in der seltsamsten und wunderlichsten
Aufmachung, mit dem uns Schoeps — aus welchen Gründen und zu welchem
Nutzen — hier konfrontiert.

Zürich Robert Brunner

DIENST AN ISRAEL IN DEUTSCHLAND
(Bericht vom Sondertreffen anl. des Evang. Kirchentages in Stuttgart

am 30. August 1952)

Wenige Monate vor dem Stuttgarter Kirchentag schrieb einer der für die
Vorbereitung maßgebenden Männer «Die Frage nach dem Judentum bewegt
sich mit eiligem Tempo in das Zentrum der biblischen und politischen
Überlegungen des Kirchentages». Es ist jetzt noch nicht möglich, die Richtigkeit

dieses Satzes im einzelnen nachzuprüfen; erst nach Erscheinen des

250



Dokumentarbandes mit allen Reden könnte das erfolgen. Man wird aber
ganz schlicht feststellen müssen, daß selten so viel vom Stuttgarter
Schuldbekenntnis gesprochen wurde wie in den letzten Augusttagen, daß in der
Bibelarbeit über den Wüstenzug Israels jenes Thema anklang wie in
manchem Vortrag und in mancher Aussprache. Hier soll jedoch nur berichtet
werden über das Sondertreffen, das gleichzeitig mit vielen anderen derartigen

Treffen am Samstag, den 30. August, stattfand.
Kreisdekan D. Maas, Heidelberg, sprach als erster über «Her Staat Israel

und unser deutsches Volk». Ausgehend von den Berichten über den Abschluß
der Wiedergutmachungsverhandlungen zeigte der Redner, wie Israel zur
Schicksalsfrage für die Völker wurde — und gleichzeitig zur Gottesfrage
und zur Gerichtsfrage. Das Schicksal des jungen Staates ist merkwürdig
mit dem deutschen Geschick der letzten Jahrzehnte verbunden: die Niederlage

des deutsch-türkischen Heeres am See Genezareth im Jahre 1917 machte
die Balfour-Erklärung möglich; die jungen Pioniere zwischen 1917 und 1933

kamen'großenteils aus Deutschland; der anwachsende Antisemitismus nach
1933 führte zu Massenauswanderungen gerade aus Deutschland nach Israel ;

nach dem Zusammenbruch des Jahres 1945 suchen die Reste der
mitteleuropäischen Judenheit einen Zufluchtsort — Tausende gehen Tag um Tag
«hinauf nach Zion». Die große Not auf wirtschaftlichem Gebiet, die durch
Deutsche weithin verursacht ist, nachdem viele Juden von dort fliehen mußten,

steht deshalb fordernd und fragend gerade wieder vor den Deutschen:
geht euch das nichts an? Christen wissen, warum die Juden nach Israel
ziehen mußten; Christen dürfen nicht meinen, die Forderung Israels sei
eine rein säkulare Angelegenheit.

So bleibt die schwere Frage : Was sollen wir tun Die Toten stehen auf,
sie treten zwischen Deutsche und Israeli. Aber es ist auch für Israel nicht
einfach, den Deutschen zu sagen, was sie tun sollen; denn es besteht das
Gebot, nicht mit «Amalek» umzugehen. Was wir tun können, ist zunächst
nur eines: Buße tun! Schuld eingestehen Man soll nicht meinen, mit
Warenlieferungen sei je wieder gut zu machen, was gefehlt wurde. Wir können
höchstens ganz demütig helfen — etwa den Neu-Einwanderern oder den
Kindern. Solche demütige Hilfe bedeutet noch nicht den Frieden mit Israel
— aber sie kann den Weg zu einem solchen Frieden bahnen — und sie kann
vielleicht den Weg bahnen für den Herrn, der zu seinem Volk kommen will.

Der erste deutsche evang. Kirchentag im Süden (vorher Hannover,
Essen, Berlin) hatte viele Gäste aus der Schweiz angelockt neben einer Anzahl
Besuchern aus vielen Ländern der Ökumene. Als Zeichen der ökumenischen
Verbundenheit war ausdrücklich gewünscht worden, daß auch Brüder aus
anderen Ländern bei dem Sondertreffen zu Wort kämen. So sprach Dekan
D. Vogt (Grabs/Schweiz) über «Die Kirche und die Judenchristen». Ein
Stuttgarter Blatt verglich in seinem Bericht über den Vortrag den Redner
mit dem feurigen Savonarola. Der frühere Schweizer Flüchtlingspfarrer ließ
die Hörer das Gnadenwunder der Kirche neu bedenken, in die der Heilige

251



Geist zuerst Juden und dann auch Heiden ruft. Gegen alle Versuche zur
Aufspaltung der Gemeinde führte er Bph. 2, 13 und 14 an und erzählte von
dem Judenchristen, der in der Emigration meinte: «Unter den Völkern
bleiben wir Gäste. Aber die Kirche Christi, dies wagen wir zu hoffen, nimmt
uns als Mitbrüder auf nach Eph. 4. Die Kirche Christi ist auf Erden unsere
Heimat, wir haben keine andere!»

Beschämend war für jeden Christen, wie oft die Kirche nun gerade nicht
dem Judenchristen die Heimat bot, die er brauchte und suchte —- wie
gottlos wurde an Juden und Judenchristen gehandelt, wie lieblos und gleichgültig

Auch wenn einzelne Christen — oft unter Lebensgefahr — als wahre
Brüder und Schwestern sich erwiesen, bleibt diese Schuld bestehen, die
jeden Christen zur Buße treiben muß.

Deshalb kann nur die Bitte sein um Gottes Heiligen Geist, der unter uns
Gemeinde machen möge, damit die Kirche wieder echte Heimat werde für
den Judenchristen. Judenmission ist nur möglich, wenn der getaufte Jude
volles Heimatrecht in der Gemeinde bekommt und kein geduldeter Außenseiter

bleibt So ist auch jeder Antisemitismus in einer christlichen Gemeinde
unmöglich. Nur Gott kann durch seinen Heiligen Geist verhindern, daß

jetzt wieder Judenchristen vom Leib der Gemeinde abgespalten werden
und der große Hohepriester, der betete «ut omnes unum sint», erneut
betrübt wird.

So rief D. Vogt auf zum aktiven Dienst der Nachfolge Jesu in der
Begegnung von Christen und Juden und in der Gemeinschaft von Judenchristen
und Heidenchristen im Gehorsam gegenüber den Imperativen des Heiligen
Geistes: «Liebet! Dienet! Traget! Kämpfet! Betet! Glaubt! Hofft! Denn
einer ist euer Meister, ihr aber seid alle Brüder!»

Als Vertreter der Judenmission sprach sodann Pfarrer Dr. Bakker aus
Rotterdam (Holland), der die Grüße seiner Kirche überbrachte, über:
Verantwortung und Aufgabe der Kirche gegenüber Israel. Anknüpfend an das
Wort «Sein Blut komme über uns und unsere Kinder» zeigte der Redner,
wie Israel immer ein geschichtliches Rätsel bleibt. Trotz aller Verfolgung
und Bedrückimg bleibt dieses Volk erhalten. Der Bibelleser weiß, daß wir
hier vor einem göttlichen Geheimnis stehen und erinnert sich daran, daß
nach der Zerstreuung der Völker infolge des babylonischen Turmbaus ein
Volk von Gott ausgesucht wurde als Segensträger für die anderen. Seit dieser
Zeit wurde Israels Geschichte zu einer einzigen Kette von Fall und
Aufstehen, von Fluch und Segen.

Der natürliche Mensch erkennt Gottes Plan mit seinem Volke nicht an,
weil er die göttliche Gnade ablehnt — aber diese Ablehnimg ist nicht
entscheidend: Gott bleibt bei seinem Ziel, auch wenn Menschen nicht wollen.
Der Höhepunkt der Geschichte Israels ist die Geburt des Messias und seine

Kreuzigung. Aber verhärtet wurde nicht ganz Israel, sondern nur ein Teil
(Rom. 11). Die Ablehnung dieses Teiles bewirkt aber, daß die Botschaft
nun zu den Heiden kommen kann — so steht auch dieses «Nein» irgendwie

252



unter dem Zeichen der Erwählung —, und die Kreuzigung Christi zur
Demonstration unseres Nicht-Wollens. Hier bleibt letztlich ein Geheimnis, weil
Gott unerforschlich ist. Christus verflucht nicht sein Volk, sondern er weint
über Jerusalem und fragt jeden Christen, ob auch wir schon über Israel eine
Träne vergossen haben.

Als letzter Redner ergriff der Versammlungsleiter, Pfr. Dr. Freudenberg
(Heilsberg b. Frankfurt/Main), das Wort. Schon vorher hatte er das Grußwort

des Deutschen Evang. Ausschusses für Dienst an Israel (Prof. D. Rengs-
torf-Münster) verlesen und herzliche Worte des Dankes für jene Brüder
gefunden, die in den Zeiten der Verfolgung sich für Juden und Judenchristen
eingesetzt hatten; die anwesenden Judenchristen und Heidenchristen
versuchten, mit ihrem Beifall zu diesen Worten auch ihrerseits den Dank
auszudrücken, den die Christenheit etwa Propst Grüber, Kreisdekan Maas und
Dekan Vogt schuldet.

Nun schloß Pfr. Freudenberg mit dem Thema: Die Judenfrage in der
Verkündigung der Kirche. Die Judenfrage verkündigt die Treue des Gottes,
der sein Wort hält, das er Abraham gegeben hat. Selbst wenn Menschen
untreu werden, können Gottes Gaben und Berufung ihn nicht gereuen.
Daneben verkündigt die Judenfrage aber auch die Menschlichkeit Gottes, der
zum Menschen «Ja» sagt, weil er den Menschen bei sich haben will. Die
Judenfrage bezeugt die Menschwerdung Gottes — an seinem «Du» werden
wir zum «Wir». Israels Bewahrung und Erhaltung bezeugen Gottes Menschlichkeit.

Das biblische Wort wird unglaubwürdig ohne die Bezeugung des

Gottesweges mit Israel, in dessen Schoß das Wort Fleisch wurde. Gott greift
zum höchsten Einsatz, um sein Volk für sich zu gewinnen. Der Antisemitismus

macht den Menschen zum «Un-menschen». Gottes Heilsweg mit Israel
lehrt uns, wer Mensch, Mitmensch und Gemeinde sei.

Die Judenfrage verkündigt zuletzt die Vergebung und das Leben aus
der Vergebung. Das Kreuz ist der Ort der Vergebung für Juden und Heiden;
nur hier wird das Gewissen frei und von Schuld los.

Was sollen wir nun tun? Uns ist die Liebe geboten, die für Gottes Treue
dankt, die Liebe in Tat und Wahrheit, die aus der Vergebung lebt und dem
Tag entgegenhoffb, an dem wir mit dem älteren Bruder zur großen Ruhe in
Christus eingehen.

Die Zeit zur Aussprache war leider zu kurz; trotzdem wurde Propst
Grüber um ein Grußwort gebeten — und keiner der Anwesenden wird das
bedauert haben. Er wies —- wie schon so oft — darauf hin, daß aus unver-
gebener Schuld stets neue Schuld entstehen müsse —- und er forderte auf,
von den Worten zur Tat zu kommen. Ein kleines Zeichen solcher Tat war
das Opfer der Versammlung, das für notleidende Judenchristen in Berlin
und der Sowjetzone Deutschlands bestimmt wurde.

Die Aussprache brachte verschiedene Fragen und Hinweise, auch
Ergänzungen, auf die einzugehen jedoch kaum nötig sein dürfte. Ein kurzes
Schlußwort sprach noch die Schweizer «Flüchtlingsmutter» (Frau Dr. Kurz,

253



Bern, vom Christi. Friedensdienst). Damit fand das erste Sondertreffen
«Dienst an Israel» im Rahmen des Evang. Kirchentages sein Ende. Manches,

das vielleicht noch nicht so geklappt hat, wie das wünschenswert wäre,
dürfte bei der Vorbereitimg des nächsten Sondertreffens anläßlich des fünften
Kirchentages (in Hamburg bzw. Berlin) berücksichtigt werden. Unter den
über 300 Teilnehmern waren nicht wenige Christen jüdischer Abstammung
und viele Freunde der Judenmission, die nun auch ihren Platz beim Evang.
Kirchentag gefunden hat.

Der Stuttgarter Kirchentag fand auf dem Killesberg statt, der in den
Kriegsjahren als Sammelpunkt für die Deportationen der Juden Württembergs

benutzt wurde. Ein Stuttgarter Pfarrer hat in der Aussprache nach
einem Vortrag darauf hingewiesen, welche Vergangenheit da lebendig wurde.
Eine Stuttgarter Judenchristin, die einst sich hier zum Transport nach
Theresienstadt einfinden mußte, betrat den Killesberg zum ersten Male
wieder zur Predigt von Propst Grüber in einer der großen Hallen. Hoffentlich

zeigt der Fortgang der Kirchentage, daß das eingangs erwähnte Wort,
zutrifft. Es gibt in Deutschland Ansätze für einen neuen Dienst an Israel,
die man sicher nicht überschätzen darf, die aber zu leugnen oder zu
unterschätzen nicht geraten wäre.

Stuttgart F. Majer-Leonhard

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Cahier Sioniens, 6me Année, No l,Mars 1952 : Paul Démann: Quel est le
mystère d'Israël? Renée Bloch: Valeur religieuse de la Justice dans la Bible.
G. Spicq: La perspective de la foi selon Hébreux XI. G. Tresmontant: Notes
sur l'œuvre hassidique de Martin Buber. René Bernard: Interrogations
d'Israël. G. S. A la rencontre d'Israël — Mélanges. L'Actualité. Les livres.

6me Année, No 2, Juin 1952: Paul Démann: Foi juive et Foi chrétienne.
Charles Moeller: Simone Weil devant l'Eglise et l'Ancien Testament. Guy
Sauvard: Saint Jean de la Croix et la Bible. Joseph Stiassny: La résurrection
de l'hébreu. P.D.: Aspects de la jeunesse israélienne. L'Actualité. Les
Livres.

Historia Judaica, Vol. XIV, April 1952, Part 1 : Paul Nathan and his
work for East-European and Palestinian Jewry by Ernst Feder. British
Socialism and the Jews by Edmund Silberner. The Jew in the Elizabethian
World-picture by Hersch L. Zitt. The Judeo-Tats in the Caucasus by Rudolf

Löwenthal. Book-Reviews. Notice of recent publications.

254


	Dokumente

