
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gehen religiöse Glaubensinhalte in Erkenntnis nicht restlos auf. Es

hegt im Wesen der tiefsten menschlichen Freiheitsnatur, daß ein
Vorsprung menschlichen Glaubenswillens zu Überzeugungen führt,
die als solche Erkenntnisse sind.

Gegenüber diesen allgemeinen Entwicklungstatsachen, mit denen
ich mich ganz ins Objektive hineinstellen wollte, erscheint das
Persönliche nicht allzu wichtig. Es kann aus der Darstellung
hervorgehen, daß ich weit- und tiefgehenden jüdischen Erlebnissen
einerseits, der Vertiefung in anthroposophische Gedanken und
Wege anderseits das wesentliche meiner Entwicklung verdanke und
darin eine positive Einstellung zu christlichem Erleben, eine
Tatsache, der ich, ganz unabhängig von kaum vermeidbaren
Mißverständnissen, am Schlüsse Ausdruck geben möchte.

In diesem Sinne anerkenne ich auch die das Christliche als
solches stärker betonende aus der Anthroposophie hervorgegangene
Bewegung für religiöse Erneuerung oder Christengemeinschaft auch

mit ihrem religiös-wirksamen, heilsamen Zeremonial. Ich schließe
mich aber auch innerlich jenen erst keimhaften Bestrebungen in
und um Israel an, welche den Kern altjüdischer Geistigkeit mit
anthroposophischer Erneuerung auf erkenntnismäßigen, künstlerischen

und sozialen Wegen zu fruchtbarer Verbindung bringen
möchten.

REZENSIONEN

Bbandon, S. G. F. : The Fall of Jerusalem and the Christian Church. A Study
of the Effects of the Jewish Overthrow of A. D. 70 on Christianity.
London: S. P. C. K., 1951, 284 S.

Es ist die Grundthese dieses gelehrten Werkes, daß die Katastrophe des

Jahres 70 für die Entwicklung des Christentums zur Weltreligion von
entscheidender Bedeutung war. Die Zerstörung Jerusalems und das damit
verbundene Verschwinden der Mutterkirche habe den Einfluß des national
gesonnenen Jwdmchristentums verdrängt und so den Weg frei gemacht für
die Heidenkirche.

Daß der Fall Jerusalems von großer Bedeutimg für die Kirche gewesen
ist, ist ohne Zweifel von den Gelehrten nicht immer gebührend hervorge-

243



hoben worden. Allerdings hat bereits Schoeps das Thema ziemlich eingehend
behandelt. Auch ich habe auf die Wichtigkeit dieser Tatsache hingewiesen
in meinem Buch: The Jewish People and Jesus Christ (p. 166, 198ff.). Es ist
aber Brandons Verdienst, diesem wichtigen Thema eine besondere
Monographie gewidmet zu haben. Leider ist er aber dabei einen Weg gegangen,
auf dem ich ihm nicht gut folgen kann.

Prof. Schoeps in der Besprechung des vorliegenden Werkes hat Brandon
«einen sehr selbständigen Geist» genannt (Theol. Lit.zeitung 1952, Nr. 4).
Dies empfinde ich als eine Übertreibung, weil der Verfasser entscheidend
unter dem Einfluß von R. Eisler steht. Obwohl Eislers gelehrte Akribie
imponierend ist, dürfen doch seine Lehren nicht zu ernst genommen werden.
Ich überlasse aber das Urteilen dem Leser und möchte vor allem einen
kurzen Überblick über Brandons Buch zu geben versuchen.

Das Werk besteht aus 12 kurz gefaßten Kapiteln und einem Epilog.
Im ersten Kapitel bietet Brandon eine Einleitung in die Sachprobleme

der christlichen Ursprünge. Er versucht zu zeigen, daß die Periode von
A. D. 60—80 eine Geschichtslücke darstellt, die er «the tunnel-period of
Christian history» nennt. Er empfindet es als auffällig, daß das ägyptische
Christentum, welches doch früh entstanden war, im N.T. unerwähnt bleibt.
Auch verwundert es ihn, daß wir so ganz ohne eine zuverlässige Quelle über
den Zustand der Urgemeinde geblieben sind. Im zweiten Kapitel wird daher
der Versuch gemacht, auf Grund der paulinischen Briefe und der Apgsch. die
besondere Autoritätsstellung der Urgemeinde herauszuarbeiten. Brandon
stellt fest, daß die wichtigste Persönlichkeit in Jerusalem Jakobus war, der
Bruder des Herrn. Auch zeigt er, daß die Weltanschauung der Gemeinde
durchaus jüdisch-national bedingt gewesen ist. Den Judenchristen bedeutete
die heilige Stadt das von Gott gewählte Zentrum der Welt.

Im nächsten Kapitel werden die synoptischen Evangelien und andere
Quellen wie Josephus und Hegesippus einer sorgfältigen Untersuchung
unterworfen. Brandon meint, aus Matth, und Luk. eindeutig zeigen zu können,
daß die Urgemeinde national beschränkt gewesen sei und sich den
nichtjüdischen Gläubigen gegenüber feindlich verhalten habe. Die «falschen
Zeugen», die Jesum als Tempelzerstörer anklagten, führt er als Beweis dafür
an, wie hoch der Tempeldienst in der christlichen Gemeinde gehalten wurde.
Hier wird ein Thema von großer Wichtigkeit berührt. Die Einstellung der
Urgemeinde zum Kultus gehört zu einer der schwierigsten Fragen der
Kirchengeschichte. Schoeps hat mit diesem Problem gerungen im 6. Kapitel
seiner Theologie und Geschichte des Judenchristentums. Mir scheint es aber
ein großer Mangel zu sein, wenn Gelehrte jeden möglichen Einfluß
berücksichtigen und dabei das A. T. außer acht lassen. Ich habe auf den engen
Zusammenhang von Prophétie und Urgemeinde hingewiesen (op. zit. p. 157ff.).
Mir scheinen die Propheten des Alten Bundes den Schlüssel zu verwahren,
der das Geheimnis des Urchristentums aufzuschließen vermag.

Brandons grundliegender Fehler liegt in seiner Beurteilung der paulini-

244



sehen Theologie. Im vierten Kapitel wird Pauli Interpretation des Christentums

behandelt. Der Verfasser meint, aus den Quellen zwei ganz verschiedene

Botschaften herauslesen zu können: die der Urgemeinde und die des

Apostels der Heiden. Darnach hatte die judenchristliche Botschaft den
historischen Jesus zur Grundlage, während Paulus den auferstandenen Sohn
Gottes, dem er auf dem Wege nach Damaskus begegnet war, predigte.
Brandon behauptet, daß Paulus sich betraut wußte mit einer neuen, den
Aposteln zu Jerusalem unbekannten Offenbarung (cf. p. 58ff.). Die Verkündigung

dieser an die Heiden gerichteten Offenbarung brachte ihn in Konflikt
mit der judenchristlichen Gemeinde. Hier unternimmt es Brandon, das Maß
der Originalität des Apostels zu untersuchen, und er findet, daß dieser kein
systematischer Denker war. Er sei vielmehr sehr stark vom Hellenismus
beeinflußt gewesen. Verständlicherweise benutzt Brandon mu ein einziges
Zitat von W. D. Davies' Buch: Paul and Rabbinic Judaism.

Im nächsten Kapitel wird mm die Theologie der Urgemeinde untersucht.
Obwohl in Mark, die Passionsgeschichte im Vordergrund steht, meint der
Verfasser dennoch, daß dies nicht durch ein soteriologisches Anliegen
bedingt sei, sondern durch das Bedürfnis, apologetisch vorzugehen. Der Tod
Jesu war den Juden ein Ärgernis, welches Aufklärung verlangte. Daß der
leidende Knecht Gottes des Jesaja keine heilsgeschichtliche Bedeutung für
die Judenchristen hatte, weil dies den Pharisäern ein Anstoß gewesen wäre,
nimmt Brandon als selbstverständlich an. Er glaubt, daß die Urgemeinde
den Tod des Messias als tragischen Irrtum angesehen habe. Um jeder
Apotheose vorzubeugen, wurde der Messias schlechthin als Menschensohn
interpretiert. Treu der jüdischen Tradition war Jesus in den Augen der
Judenchristen der nationale Held, der für Israels Freiheit kämpfte und starb.

Die nächsten drei Kapitel handeln daher von der judenchristlichen
Gemeinde im Sinne einer nationalen Befreiungsbewegung. Hier kommt nun
Eislers Einfluß besonders deutlich zum Vorschein. Um seine These zu
begründen, muß Brandon vor allem die historische Zuverlässigkeit der Apgsch.
beanstanden. Er bezweifelt, daß es auf jüdischem Boden überhaupt je zu
einer Verfolgung der Kirche gekommen sei. Das Martyrium des Herrenbruders

Jakobus war in seinen Augen die frevlerische Tat des Hohepriestern

und wurde von den Pharisäern verurteilt. Er bringt Beweise für den
nationalen Charakter der Bewegung: Jesus ist von den Römern gekreuzigt
worden; bei seiner Verhaftung wurde bewaffneter Widerstand geleistet;
Jesus selbst habe einen Angriff auf die Tempelbank unternommen; der
aufständische Barrabas scheine mit zur Passionsgeschichte zu gehören; die
Frage der Steuerverpflichtung sei von Jesus erörtert worden; Jesus habe
ferner einen Zeloten zum Jünger gemacht; zwei seiner Jünger habe er den
revolutionären Namen Boanerges beigelegt. Es sei offenbar, daß die Apgsch.
über diesen Tatsachen in Verlegenheit gerate und bestrebt sei, sie zu
unterdrücken. Aus dieser Situation heraus könne man die Kluft ermessen, die
Paulus von der Urgemeinde trennt.

245



Der römische Krieg und der Fall Jerusalems habe die Entscheidung
gebracht. Das Schicksal der Urgemeinde sei mit der Zerstörung der Stadt
besiegelt gewesen. Brandon bezweifelt die Glaubwürdigkeit der Notiz von
Eusebius und Epiphanius, daß die Gemeinde nach Pella geflohen sei. Die
meisten Judenchristen hätten am Befreiungskampf teilgenommen, und der
Überrest hätte sich in Ägypten angesiedelt. Nur die Gemeinde in Caesarea
hätte den Krieg überstanden.

Brandon kommt dann zu einer analytischen Beurteilung der synoptischen

Quellen. Im 10. Kapitel wird Mark, behandelt. Die historische Situation,

die hier vorausgesetzt wird, ist die unmittelbar nach der jüdischen
Niederlage. Es zeigt sich die Tendenz, Jesus vom nationalen jüdischen Leben
loszulösen. Das jüdische Milieu ist daher stark abgeschwächt. Jesus wird
nicht mehr als der Davidssohn vorgestellt und hat keine politische Aspiration.

Die Jünger aber werden als schwache und zaghafte Menschen geschildert.

Jesu Angehörige sind dem Meister gegenüber feindlich gesinnt. Der
ganze Ton weist auf den steigenden Einfluß der Heidenkirche hin.

Die letzten zwei Kapitel befassen sich mit Luk. und Matth.
Lukas weist wenig jüdisches Interesse auf. Zu seiner Zeit sei das

Judenchristentum schon keine Gefahr mehr gewesen. Seine Aufgabe ist, Paulus
zu rechtfertigen. Doch hat Lukas einige Schwierigkeit, die zwei führenden
Persönlichkeiten der Urgemeinde, Jakobus und Petrus, beiseite zuschieben.
Paulus wird daher als Freund der Urapostel geschildert. Brandon meint,
eine einflußreiche judenchristliche Gemeinde in Alexandrien voraussetzen
zu müssen. Die Apgsch. soll eine verhüllte Polemik gegen diese Gemeinde
führen. Das Schlußkapitel beschäftigt sich mit Matth. Das Evangelium des
Matth, muß in Alexandrien entstanden sein, und zwar nach der Zerstörung
von Jerusalem. Um diese Zeit sei Alexandrien der Hauptsitz des
Judenchristentums geworden. Zum Beweis dafür führt Brandon die Geschichte
von der Flucht nach Ägypten an (Matth. 2, 13). In diesem Evangelium
entdeckt er eine verhüllte Auseinandersetzung mit Paulus. Petrus wird daher
als der Hauptapostel dargestellt. Matth, macht zwar den Versuch einer
Annäherung an die paulinische Theologie. Aber dies geschieht auf eine
eigentümliche Weise. Petrus bekennt die Gottessohnschaft Jesu, um dem Paulus
den Anspruch auf eine besondere Offenbarimg abzusprechen Der
angestrebte Kompromiß bleibt aber erfolglos: «The equilibrium constructed by
Matthew was essentially artificial, for it was in reality an attempt to confine

the new wine of Christianity in the old wine-skins of Judaism» (p. 237).
Das Judenchristentum hatte keine Zukunft. Die Zerstörung Jerusalems hat
den Gang der Dinge verändert. Brandon sieht in den Briefen des Jakobus
und an die Hebräer Entwicklungsstufen des alexandrinischen Christentums.
Am Ende ist das jüdische Element völlig verschwunden; an Stelle der
jüdischen ist die ägyptische Heidenkirche getreten.

Das Christentum hat also eine zwiefache Geburt erlebt — die erste mit
der Erscheinung des auferstandenen Messias: dies rief die judenchristliche

246



Gemeinde ins Leben; die zweite ist das Resultat der Zerstörung der Hauptstadt

Jerusalem. Dieses tragische Ereignis hat dazu beigetragen, daß die
ursprünglich national-gebundene Kirche zur Weltkirche wurde.

Wenn wir aber die Voraussetzungen des Verfassers zur logischen
Konsequenz weiterführen, so ergibt sich, daß Jesus nur der Führer einer nationalen

Bewegung war, während Paulus der Gründer der weltweiten Kirche
wurde. Wir sehen gerade darin den Hauptfehler, der die ganze Konstruktion

in Frage stellt.

London J. Jocz, Ph. D.

Else Schubebt-Christalleb : In deinen Toren, Jerusalem. Jiidische Legenden
nacherzählt. Eugen Salzer Verlag, Heilbronn.

Auf diese neue Ausgabe der oben genannten Sammlung jüdischer
Legenden, die von Albrecht Goes dankenswerter Weise besorgt wurde, möchten
wir mit folgender Leseprobe hinweisen:

Das Bild Moses

In alten Zeiten lebte ein König, der hörte von Moses, dem großen Führer
und Lehrer der Kinder Israels, und er sprach bei sich: «Wie herrlich muß
dieser Mann sein und wie schön muß sein Aussehen sein!» Es überkam ihn
ein großer Wunsch, Moses Angesicht kennen zu lernen, und er sandte seinen
Maler ins Lager der Israeliten, daß er ihm ein Bild male von Mose.

Nach der Zeit kam der Maler zurück und brachte das Bild. Und der
König berief seine Weisen und sprach zu ihnen: «Deutet mir aus dem
Gesicht dieses Mannes sein Wesen».

Da berieten die Weisen miteinander und deuteten und sprachen zu dem
König: «Herr, dies ist das Bild eines Frevlers, denn wir erkennen in seinem
Gesicht die Zeichen von Habsucht, Ungerechtigkeit und Jähzorn».

Der König aber ergrimmte und sprach: «Das kann nicht Mose sein,
von dem ihr so redet, denn ich höre von Mose große und wunderbare Taten,
und Gott hat ihn der Anschauung gewürdigt. Nicht anders, als der Maler
hat mich betrogen und mir ein falsches Bild gebracht. Da schwor der Maler
und sprach: «Dies ist wahrlich das Bild Moses, das ich selbst nach ihm
gefertigt habe, getreulich und mit allem Fleiß». Aber der König hörte nicht
auf seine Stimme und glaubte ihm nicht, er sprach: soll ich meine treuen
Weisen der Lüge anklagen?» und warf ihn ins Gefängnis.

Danach sprach der König: «Nun will ich doch selbst hinreisen und alles
mit eigenen Augen sehen». Und er machte sich auf und ging und kam ins
Lager der Kinder Israel, da sah er Mose sitzen und das Volk um ihn her
richten, und sein Ansehen war sehr herrlich. Da nahm der König das Bild
heraus und verglich es mit Mose, und siehe, es glich ihm getreu. Da näherte
sich der König und grüßte Mose mit vielen Ehren und sprach zu ihm: «Wie

247



ist das, mein Herrî Von diesem Bild haben meine Weisen gesagt: «Es ist
das Bild eines Frevlers, und wir sehen aus seinen Zügen Habsucht,
Ungerechtigkeit und Jähzorn — und dennoch ist es dein Bild. So hat der Maler
doch die Wahrheit gesprochen, und meine Weisen, denen ich vertraut habe,
waren falsch gegen mich und haben mich, betrogen. Denn ich weiß wohl,
daß du groß bist vor Gott». Da antwortete Mose und sprach: «Deine Weisen
haben dich nicht betrogen, sondern all die bösen Eigenschaften, die sie aus
dem Bild sahen, habe ich in mir. Aber da ich gegen sie kämpfte und sie

niederzwang, da wurde ich groß, und Gott hat mich der Anschauung gewürdigt.

Denn wer wird groß, der nicht gegen sich selbst gekämpft hat?»

Johannes Klevinghaus : Die theologische Stellung der Apostolischen Väter
zur alttestamentlichen Offenbarung. C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh
1948, 156 S., DM 10.—.

Die sog. Judenfrage ist von Haus aus nicht eine soziale oder politische,
sondern eminent theologische Angelegenheit. Sie hat sich in der christlichen
Zeit auch zuerst als theologische Frage manifestiert. Schon sehr früh ist sie
aber im Bereich christlicher Theologie mehr verdrängt als aufgenommen
und im Sinne der Evangelien gelöst worden.

Die vorliegende Arbeit zeigt, wie die Apostolischen Väter sich noch mit
der jüdischen Existenz auseinandergesetzt haben und wie sie im einzelnen
das Verhältnis von alt- und neutestamentlicher Offenbarung zu bestimmen
versuchten. Zur Behandlung kommen: Der Barnabasbrief, der 1. Klemensbrief,

die Ignatianen, der Hirt des Hermas und die Didache. Jede dieser
Schriften wird unter dem gestellten Thema sorgfältig analysiert und die
Ergebnisse miteinander verglichen. Schließlich sucht der Verfasser seine
Resultate auch für die systematische und praktische Theologie fruchtbar zu
machen. Allerdings drückt er sich — was das letztere betrifft — allzusehr
nur in Andeutungen aus.

Es ist zu hoffen, daß diese Arbeit mithüft, die Fortexistenz eines jüdischen
Volkes in der christlichen Zeit den christlichen Theologen wieder zu einer
theologischen Frage erster Ordnung zu machen, was sie von Anbeginn
gewesen ist.

Zürich Robert Brunner

Karl Hartenstein: Israel im Heilsplan Gottes. Eine biblische Besinnung.
Evangel. Missionsverlag G.m.b.H., Stuttgart 1952.

Der inzwischen leider verstorbene Verfasser dieser Schrift hat sich als
Theologe mit Vorliebe den Fragen der Eschatologie zugewendet. Von daher
war er auch in besonderer Weise gerüstet, um sich über Israels Stellung im
Heüsplane Gottes zu äußern.

248



Das vorliegende Werklein, das eines der letzten aus seiner Feder sein
dürfte, enthält fünf Vorträge, die an einer Besinnungswoche in Bad Boll
gehalten wurden. Sie sind der Sorge um den rechten Glauben der Gemeinde
entsprungen. Davon zeugen vor allem die 4 Ratschläge, die der Verfasser
anstelle eines Vorwortes dem Leser zur gesammelten und prüfenden Erwägung

anbefiehlt. Diese lauten :

1. Es gibt nur eine Heilslinie: Von Abraham bis Christus, von Christus zur
vollendeten Gemeinde aus Israel und den Heiden im Reiche Gottes.

2. Lies alle Worte des Alten Testamentes von Christus her. In Ihm sind sie
alle erfüllt — schon in diesem Äon, vollendet im neuen Äon.

3. Das Kreuz Christi ist der Mittelpunkt des Heilsplans Gottes. Lies und
verstehe alle Weissagungen des Alten Testamentes über die Heimkehr
Israels im Licht des Kreuzes. Auch der «Davidstern» ist in das Kreuz
eingeordnet.

4. Es gibt im prophetischen Wort Geheimnisse, die der Gläubige nicht ver¬
stehen wird, ehe der Herr kommt. Laß sie demütig stehen und warte
auf ihn.

Wie diese Ratschläge im besonderen, so ist die Schrift als Ganzes auf die
Abwehr eines neuen christlichen Judaismus' und der unevangelisehen
Schwärmerei zugeschnitten. Sie ist darum eine gute und notwendige Hilfe
für die heutige Gemeinde.

Zürich Robert Brunner

Hans Joachim Schoeps: Philosemitismus im Barock. Religions- und Geistes¬

geschichtliche Untersuchungen. J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen
1952, DM 22.50.

Um es gleich vorwegzunehmen: der Titel dieses Buches erscheint einem
reichlich ambitiös, wenn man ihn nach des Buches Lektüre nachdenklich
betrachtet. Einmal kommt wirklich nur ein kleines Teilstück von
Philosemitismus im Barock zur Darstellung und dann wird in diesem Buch auch
sehr wenig «untersucht», weder religions- noch geistesgeschichtlich.

Durch die Referate über die einschlägigen Werke eines Isaak de la Peyère
(1596—1676), Paul Felgenhauer, Anders Pederson Kempe (1622—1689),
Öliger Paulli (1644—1714) und mit einer Darstellung von Person und Werk
des «Rabbi» Johann Kemper in seinem zweiten Teil bietet das Buch einen
Beitrag zur Geschichte des Philosemitismus, der aus einem sehr obskuren
Winkel der Barockzeit hergeholt ist.

Der Verfasser mag recht haben mit der Feststellung, daß die Geschichte
des Antisemitismus schon oft, die des Philosemitismus noch nie geschrieben
worden sei. Aber es trifft zweifellos nicht zu, daß in dem Jahrhundert vor
der Aufklärung — wie Schoeps behauptet — zum ersten Male Stimmen pro
Judaeis laut werden und es ist auch irreführend, unter der Überschrift: «Der

249



Philosemitismus des 17. Jahrhunderts» (1. Teil des Buches) einige der
sonderbarsten Heiligen, die es in dieser Zeit gegeben haben mag, vorzuführen.
Als ob es nicht auch in der Zeit des 17. Jahrhunderts innerhalb der Kirchen
Männer gegeben hätte, die sich aus einem mannhaften christlichen Glauben
heraus für die Juden ausgesprochen und eingesetzt haben. Wer dem christlichen

Philosemitismus nachgeht, wird diesen nicht erst im Barock und auch
nicht nur bei der kirchlichen Dissidenz finden können. Er wird ihm begegnen
bei einer Reihe von großen Päpsten, angefangen mit Gregor I. (550—604)
und wird ihn auch innerhalb der protestantischen Kirchen nicht vergeblich
suchen.

Dies trifft vor allem dann zu, wenn man den Begriff des Philosemitismus
nicht ungebührlich verengt und einschränkt, was Schoeps erfreulicherweise
nicht tut. Er möchte fünf verschiedene Typen von Philosemitismus
unterscheiden: «1. Der christlich-missionarische Typus, dem das Judentum in
einem gewissen Spielraum der Wertungen ein Gegenstand positiver Schätzung
und demzufolge Ziel der Annäherung ist. 2. Oft nicht scharf von Nr. 1 zu
unterscheiden der biblisch-chiliastische Typus, der sich um die Juden
bemüht, weil sie im letzten Akt des Weltdramas eine Rolle spielen werden.
3. Der utilitaristische Typus, der die Niederlassung der Juden in einem
Lande verficht, weil er sich greifbare Vorteile davon verspricht. 4. Der
liberal-humanitäre Typus, der an den Juden seine Prinzipien der Toleranz
und der Gleichberechtigung alles dessen, was Menschenantlitz trägt, beweisen

will. 5. Der religiöse Typus, der aus einer Glaubensentscheidung heraus
die Annäherung und sogar den Übertritt zum Judentum vollzieht.» Man
bringt das Wort Barock in Zusammenhang mit dem italienischen barocco,
was soviel heißt wie seltsam oder wunderlich. Ja, es ist wirklich
«Philosemitismus im barocco», d. h. in der seltsamsten und wunderlichsten
Aufmachung, mit dem uns Schoeps — aus welchen Gründen und zu welchem
Nutzen — hier konfrontiert.

Zürich Robert Brunner

DIENST AN ISRAEL IN DEUTSCHLAND
(Bericht vom Sondertreffen anl. des Evang. Kirchentages in Stuttgart

am 30. August 1952)

Wenige Monate vor dem Stuttgarter Kirchentag schrieb einer der für die
Vorbereitung maßgebenden Männer «Die Frage nach dem Judentum bewegt
sich mit eiligem Tempo in das Zentrum der biblischen und politischen
Überlegungen des Kirchentages». Es ist jetzt noch nicht möglich, die Richtigkeit

dieses Satzes im einzelnen nachzuprüfen; erst nach Erscheinen des

250


	Rezensionen

