
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Mein Weg durch Judentum und Christentum

Autor: Müller, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961410

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961410
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mit all ihren grausigen Folgen. «Wir müssen bei gegebenen
Anlässen ohne Rücksicht auf Gunst und Ungunst sagen und tun,
was recht ist vor Gott».

Obwohl diese Rundschreiben sonst vertraulich sind, wurde dieses

auch an alle weltlichen Mitarbeiter der Kirche versandt und auch
der kirchlichen Presse übergeben, so daß diesem Nachtrag nach

Meinung des Herrn Bischofs nichts im Wege steht.
Man wird sich über dieses Zeichen der Neubesinnung und diesen

ersten Erfolg langjähriger Bemühungen herzlich freuen dürfen. Dem
«Evang. Dienst an Israel» haben sich auf den ersten Aufruf hin etwa
ein Viertel der evangelischen Geistlichen Österreichs zur Verfügung

gestellt.

MEIN WEG DURCH JUDENTUM
UND CHRISTENTUM
von Dr. Ernst Müller, London

Der früheste religiöse Eindruck meines Lebens, den ich im
Gedächtnis habe, war es, als am Versöhnungstag vom nahen Tempel
Chorgesänge zu unserem Hause (in einer kleinen südmährischen
jüdischen Gemeinde) herübertönten und meine Mutter irgendwie
das Wort Gott aussprach.

Meine Eltern, beide Rabbinerskinder, hegten dem traditionellen
Judentum gegenüber pietätvolle Erinnerungen, ohne selbst
traditionell eingestellt zu sein. Im Elternhause meiner Mutter in
Kojetein erfuhr ich durch ihren Vater Jakob Brüll, einen jüdischen
Gelehrten und eine geniale Persönlichkeit, deren Sterben ich mit 9

Jahren miterlebte, tief mein Gemüt bestimmende Eindrücke. Mein
Vater, als Arzt mehr naturalistisch eingestellt, hegte eine keusche,
tief verborgene Frömmigkeit und hat mich durch die Art, wie er im
Original Jesaia mit mir las, tief angeregt. Seltsam wuchs ich, ohne
daß dies von meinen Eltern gern gesehen wurde, auf etwas
phantastische Art in eine intensive jüdische Frömmigkeit hinein, die
mich zu ständigem Tempelbesuch, zu peinlicher Beobachtung des

223



Sabbats veranlaßte. All dies war irgendwie mit Vorstellungen eigener
Berufung verbunden, als deren Resultat mir der Gedanke eines

künftigen Rabbinerberufs verblieb.
Mein erstes öffentliches Gymnasialjahr verbrachte ich um das

14. Lebensjahr in Nikolsburg, einer von jüdischen Traditionen
durchsättigten Gemeinde, deren Rabbiner Feuchtwang, der später
in Wien meinem Elternhause sich befreundete, durch seine Art,
die Propheten zu behandeln (er hielt auch eine kleine Talmudschule)

besonderen Eindruck auf mich ausübte. Als ich dann in
Nikolsburg und Brünn von ganz anderer Seite her lebendige
Begeisterung für das Griechentum und für die deutschen Klassiker
in mich aufnahm, selbst als ich mich zum Sozialismus bekannte
und den heraufkommenden zionistischen Nationalismus zunächst
ablehnte, schien mir all dies noch mit einem Rabbinerberuf und
mit einem allmenschlichen Judentum vereinbar. Natürlich lebte
ich auch in Brünn zum großen Teile in jüdischer Umgebung,
besuchte ein jüdisches Proseminar und lernte auch etwas Talmud.
Seltsamerweise war es gerade ein christlicher, aber jüdisch sehr
interessierter Professor, der mich als ständigen Tempelbesucher
entdeckte und dann stark an sich heranzog.

Von hievon ganz unabhängigen christlichen Eindrücken frühester

Kindheit ist mir eine wunderbare Abendstimmung auf dem
Friedhof am Allerseelentag in Erinnerung und eine ähnliche zu
Weihnachten. Doch hielt ich lange — obwohl die Judenschaft
meines Heimatortes höchst materiell, halb bäuerisch, halb ghettohaft

sich darstellte — die Christen für minderwertige Menschen,

ja ich brachte sie mit den Trunkenbolden in Verbindung, denen

man täglich beim nahen Wirtshaus begegnete. Eine lächerliche
Unterschätzung färbte für mich auch auf die im Grunde biedere eze-
chische und deutsche Bauernschaft ab, mit der mein Vater durch
seinen ärztlichen Beruf täglich zu tun hatte. Meine Eltern hatten
ständige Verbindung mit den wechselnden Rabbinern des Ortes,
denen ich mich hie und da wie ein «Famulus» anschloß. Daß vom
Leben im Tempel sehr Tiefes verborgen in mich eindrang, erlebte
ich am stärksten rückerinnernd, als ich 1935 bei einem letzten
Besuch meiner Heimat die Synagoge betrat, kurz also vor der töt-
lichen Vernichtung aller mährischen Judengemeinden.

224



Mit der klassischen Gymnasialbildung nahm man mit
Selbstverständlichkeit einiges von geistig-christlichen Elementen des
deutschen Geisteslebens auf. Und so ist es vielleicht nicht zu verwundern,

wenn sich unter meinen frühesten Gedichten außer einem
«Elias» auch ein «Christus» befand. Die Maturitätsprüfung fand
mich in einem chaotischen Zustand von klassischer und moderner
Begeisterung — Wagnerscher Musik und vagen sozialen
Lebensidealen, unter Vergötterung meiner eigenen Begabung. Und obwohl
ich dem Spiritismus praktisch zuneigte, sonderbare Gedanken
entwickelte — z.B. daß in der Lücke zwischen Mensch und Gott höhere
Wesen existieren müssen —, war die zeitgenössische Wissenschaft
suggestiv genug, um keine spirituelle Weltauffassung aufkommen
zu lassen. Ich verzeichne den seltsamen Eindruck einer wie in
enthusiastischem Fieber verfaßten Maturitätsarbeit (ein Grillpar-
zisches Zitat über Genie und Fleiß), an der der geistliche
Schulinspektor es am meisten rühmte, daß der Name Gott darin nicht
vorkam.

Mein erstes Universitätsjähr, in dem ich führungslos offiziell Jus
studierte, faktisch aber allen möglichen philosophischen, sozialistischen

und literarischen Interessen mich uferlos hingab, stürzte mich
zuletzt in ein seelisches Chaos, ausgelöst durch Angstzustände, die
ähnlich denen waren, die Otto Weininger später zum Selbstmord
brachten. Die Lektüre Dostojewskis und Nietzsches raubte meinem
moralischen Denken jeden Boden. Dazu kamen Zerrüttungen aus
schweren sinnlichen Schuldgefühlen. Als ich aber, auf den Rat
eines berühmten Psychiaters, mit meinen Eltern in eine Kaltwasserheilanstalt

fuhr, prägte es sich mir wie ein Heilsgedanke ein, daß
Christus der reinste Mensch gewesen sei. Und in den Wochen der

Erkräftigung, in denen jedes Studium, überhaupt jede Kopfarbeit
ausgeschaltet wurde, begegneten mir manche geistige Gnaden: die
Theosophie, die mein 21 jähriger Bruder zu seinem Lebensmittelpunkt

gemacht hatte, die Lektüre so heilsamer Schriften wie
Feuchterslebens «Diätetik der Seele». Als ich nach Wien zurückkam,

stürzte ich alle Studienpläne um, inskribierte aus dem
Instinkte, hier allein geistige Sicherheit zu betreten, Mathematik
und Physik, schwärmte glückselig für die indische Theosophie und
studierte, wie es andere Kollegen taten.

225
3 Jndaica, Band 8, 4



Während nun jener beglückende Impuls des Jahres 1899 sich
wieder verlor, trat der Zionismus, der im ersten Universitätsjahre
von außen, durch Vorträge Herzls und Nordaus, auch durch den

Ehrgeiz der Mitarbeit an der zionistischen «Welt» an mich
herangetreten war, immer konkreter in mein Leben. Seltsam war meine
erste umfangreiche Arbeit auf jüdischem Gebiet stark christlich
bestimmt gewesen. Es war ein im 19. Lebensjahr in der Jüdischen
Lesehalle gehaltener Vortrag: «Ahasver in Sage und Dichtung», der
in den Monatsblättern meines Onkels Adolf Brüll in Frankfurt a. M.
abgedruckt, sogar in einer Bibliographie des «Ewigen Juden»
erwähnt wurde. Bei Nennung meines Onkels muß ich auch eines
tieferen Eindrucks erwähnen, den dieser etwas liberalistische
jüdische Reformer auf mich dadurch machte, daß er eine Anerkennung

Christi durch ein prophetisches Judentum als eine, wenn
auch mehr äußerliche Lösung der Judenfrage ansah. Jeden
jüdischen Nationalismus perhorreszierte er zeitlebens. Mein Mittun in
der von Leon Kellner gegründeten «Jüdischen Toynbeehalle»,
meine Mitgliedschaft in der «Jüdischen Lesehalle», Leitartikel in
einer Frankfurter Jüdischen Wochenschrift, wo ich mich berufen
glaubte, den Zionismus zu vertreten, brachten mich immer stärker
in denselben hinein, obwohl mir das zionistische Couleurstudenten-
tum in seiner inneren Hohlheit und Unwahrhaftigkeit in keiner
Weise zusagte.

Hier muß ich auch die Begegnung mit einem Manne nennen, der
im Leben Herzls eine hervorragende Rolle spielte und selbst im
Zionismus die Erfüllung biblischer Prophezeiungen errechnete. Es

war Rev. Hechler, der Pfarrer der Wiener englischen Botschaft —
der Mann, der Herzl mit Kaiser Wilhelm und mit dem Großherzog
von Baden zusammengeführt hatte. Nebenbei war es Hechler, aus
dessen Munde ich zum ersten Male den Namen Martin Buber
vernahm. Hechler war Zionist und Missionär in freiem Sinne und
fehlte bei keiner zionistischen Zusammenkunft.

Im Zeichen Bubers nun, der bald in Wien die «Welt» redigierte
und jüdische Kultur im jungjüdischen Sinne zu verbreiten
versuchte, stand auch ein Impuls, der, äußerlich ausgehend von dem
Versuche, die zionistischen Nicht-Couleurstudenten als «Finkenschaft»

zu sammeln, persönlich für mich in der Folge geradezu

226



lebensentscheidend wurde. Unseren kleinen Kreis beseelte die
schwärmerische Tendenz, den Zionismus ins Leben zu tragen und
die geistigen Elemente des Judentums in moderner Form zu kennen
und zu pflegen und mit dem Ostjudentum, das ja in Nathan
Birnbaum sozusagen seinen Entdecker gefunden hatte, in unmittelbare
Verbindung zu treten. So gehörte unserem Kreise eine sehr junge,
hochbegabte russische Studentin an, Tochter des bedeutenden
hebräischen Historikers Saul Pinchas Rabbinowitsch, deren enge
Freundschaft mich selbst bald manches von der Seelenatmosphäre
des Ostjudentums aufnehmen ließ. Mehr als je versuchte ich in
die neue ostjüdische und hebräische Literatur einzudringen. Auch
nahm ich die Gedankensphäre Achad Haams, des zugleich
philosophisch und lebenspraktisch gerichteten Führers des geistigen
Zionismus in mich auf, und es wurde mir selbstverständlich, die
eigene Lebenszukunft vom Zionismus her bestimmen zu wollen.
Es war aber nicht nur das ostjüdische, sondern das modern
russische Element, das mir wesenhaft nähertrat. Und wenn auch alles
teils durch mein eigenes Schwanken in meiner Lebensgestaltung,
teils durch den Übertritt meiner Freundin zur russischen Revolution

ein von eigener Schuld begleitetes tragisches Ende fand, war
ich mit starker Impulsivität im Laufe der Jahre nach zwei
Richtungen stark der zionistischen Öffentlichkeit verbunden: durch die
Herausgabe der Jugendzeitschrift «Unsere Hoffnung» und durch
die Nachdichtung der hebräischen Poesie Bialiks.

Nun fand das zionistische, ja nirgends ganz erfüllte Ideal, auch
das geistige Leben gänzlich national zu bestimmen (obwohl ich
hierin doch auch wieder den meisten Zionisten überlegen war) in
mir selbst Widerstände aller Art. So begegnete mir etwas meinen
eigenen Stürmen gegenüber höchst Friedliches, wenn z.B. mein
Bruder im Verkehr mit meist arischen Theosophen einem hohen
Menschheitsideal nahezukommen glaubte. Ich fühlte mich auch
dem Wissenschaftsstreben der Universität stark verbunden, und
ich lebte mich begeistert in die österreichische Landschaft ebenso
ein wie in die Wagnerische Musik. Ich interessierte mich auch als

junger Lehrer für das österreichische Unterrichtsleben, wenn ich
auch disziplinare Mißerfolge erntete. Zwischen chaotischen Militär-
und Berufsverhältnissen war ich auch ein halbes Jahr an einem

227



jüdischen Privatgymnasium tätig, das ein äußerst orthodoxer
Rabbiner in einem kleinen Städtchen in Südmähren leitete. Da
derselbe grundsätzlich eher christliche als moderne jüdische Lehrer
anstellte, außerdem eine Art Jeschiwa dem Gymnasium angegliedert

hatte, er mich überdies als Zionisten kannte, war ihm meine
Gegenwart nicht besonders angenehm, vor allem wohl deshalb,
weil ich zu den wenigen Schülern eine sehr enge Verbindung
gewonnen hatte.

Als ich nun gerade österreichischen halbakademischen Kreisen
näher zu treten begann, Vorlesungen hörte und im Volksheim
Vorlesungen gab, aber meine Berufsverhältnisse zum Schrecken meiner
Eltern zu einer Art völligen Zusammenbruchs geführt hatten,
handelte ich wie aus einem früheren Willensimpuls, als ich mich nun
um eine Lehrerstelle im neugegründeten hebräischen Gymnasium
von Jaffa bewarb. Und ehe ich nach Palästina fuhr, hatte ich noch
Gelegenheit, als Stenograph beim Haager Zionistenkongreß das

bewegte Getriebe der zionistischen Organisation und zahlreiche
zionistische Persönlichkeiten sozusagen gerade im Zentrum kennen
zu lernen.

Wenn zu meinem 70. Geburtstage in zionistischen Zeitungen
über mich so geschrieben wurde, als wäre mein ganzes Leben außerhalb

Palästinas nur eine Art Verbannung gewesen, hauptsächlich
durch physische Krankheit veranlaßt, so entspricht dies gewiß
nicht den Tatsachen, wenn auch mein inneres Interesse an dem
Leben in Israel sieh gerade in den Altersjahren in England gesteigert

hat. Doch gilt für die 1% Jahre meines Lebens in Palästina
ungefähr zwischen meinem 27. und 29. Lebensjahre die Tatsache,
daß ich, vielleicht sogar intensiver, als es die heutigen Zionisten
und Palästinenser ahnen können, mich so voll und ganz als Bewohner

des werdenden jüdischen Palästinas fühlte, daß ich noch kurz
vor der, wie es sich erst nachher erwies, endgültigen Rückkehr nach
Europa die Äußerung tun konnte: ich könne mir mein Leben
außerhalb Palästinas überhaupt nicht vorstellen.

Von meiner Ankunft im Lande an war ich wirklicher Palästinenser

sozusagen, erst noch mit dem Untergefühl eines wunderbarsten
Abenteuers, mich ganz in die wunderbare Landschaft, die im
Grunde weder Orient noch Okzident, aber ihren eigenen heilig-

228



harmonischen Stimmungscharakter zu tragen schien, mich einzuleben

versuchend ; als Zionist, der wie andere die kleinsten äußeren

jüdischen Fortschritte als Schritte in die Zukunft aufnahm, und
zugleich, wenn auch in großer Selbstüberschätzung, bereit war,
irgendwie und irgendwann das Beste des Selbsterworbenen, und

gar nicht gerade des Jüdischen, in ein werdendes neues jüdisches
Leben hineinzutragen; aber auch als freier Mensch sozusagen, der
zu allen möglichen Menschen in fernere oder nähere, gruppenhafte
oder intime Beziehungen trat, um so, was mir früher niemals im
Leben begegnet war, gerade in einer nationalistisch gestempelten
Gesellschaft, in der sich mannigfache menschliche Schicksale
erfüllten, möglichst im Menschüchen zu leben. Dies hauptsächlich in
den ersten Monaten, trotzdem das Leben in Jaffa äußerlich noch
vielfach ghettohaft bestimmt war, die mich begeisternden Kolonien
erst langsam aus einem demoralisierenden philanthropischen
Zustand herauswuchsen, trotzdem ich über der vagen Weite der
Beziehungen meinen engen Wirkungskreis als Lehrer an dem erst
gegründeten hebräischen Gymnasium nach einem halben Jahre
verlor (nachdem ich als Europäer gleichzeitig auf Plakate gesetzt,
im inneren Betriebe hingegen wegen meines nicht vollwertigen
Hebräisch doch in den Hintergrund gestellt war), worauf ich mit
Privatunterricht, Berichterstattungen und Unterstützung meines
Bruders mich wirtschaftlich nur gerade aufrecht hielt.

Und als ich spontan gerade über den Sommer nach Jerusalem
ging, begann unter den Wundereindrücken gerade dieses
vorübergehenden und in Besuchen noch besonders gepflegten Weilens in
Jerusalem in meinem Innern sich vielleicht zuerst Weitreichendes
vorzubereiten. Das äußere damalige jüdische Milieu war trotz der

völlig anderen historischen, religiösen und volkhaften Hintergründe
vielfach der Atmosphäre verwandt, welche von Selma Lagerlöf in
ihrem Roman «Jerusalem» so meisterhaft gezeichnet wird. Heute
wird man sich nicht leicht einen damaligen Sommer in Jerusalem
vorstellen: ständige Wasserlosigkeit, maßloser Staub, Fieberkrankheiten

und ständiger Chiningenuß. Dennoch wanderte ich oft
stundenlang in der schattenlosen Umgebung von Jerusalem umher.
Dann hatte ich es mir zu einer Art Gewohnheit gemacht, der
Stadtmauer entlang den mehrere Stunden dauernden Rundweg zu

229



machen oder vom ölberg aus den unbeschreiblichen Anblick der
alten Stadt in mich wie mit dem ganzen Blute aufzunehmen.

Das aus den Exilsländern hier angesammelte altjüdische Leben
merkte man am stärksten etwa an der Klagemauer oder, wenn
sich die hohen Feste des Herbstes näherten, am allerorten hörbaren
Schofarblasen. Meine Rundgänge führten um den Riesenfriedhof
der drei Religionen vorbei, über Erinnerungsstätten des antiken
Jerusalems und durch seltsame Viertel verschiedener Konfessionen.
Aber kaum konnte sich auch, wer immer als Gast oder als Bewohner
in Alt-Jerusalem weilte, dem Stimmungseindruck entziehen, der
von den christlichen Gedenkstätten ausgeht, der Via dolorosa,
dem Ölberg, während das Betreten der Grabeskirche ja Juden
verboten war. Schon im Winter hatte einmal eine kleine jüdische
Lehrerschaft eine Wagenfahrt nach Bethlehem unternommen. Ohne
Tieferes zu meinen, bemerkte ich beim Einsteigen: Dort ist Jesus
Christus geboren, worauf mich der Kollege mit dem Herzlbart
zurechtwies : Dort ist König David geboren. Ohne dem Christlichen
zuzuneigen, empfand ich es immer schmerzlich, wenn, was ja doch
nicht häufig geschah, von jüdischer Seite über Christliches
verächtlich gesprochen wurde.

Im zweiten Jahre, als ich in einer Waisenschule, unweit von den

Makkabäergräbern, ganz nahe von Lydda, in hebräischer Sprache
unterrichtete, trat Geschichtlich-Jüdisches und gelegentlich, ohne
daß ich es suchte, Christliches stark an mich heran. Ich erinnere
mich in diesem Zusammenhang an einige zum Teil forcierte, in
Gesellschaft unternommene Wanderungen. Einen mit sehr freundlicher

Nachtherberge verbundenen Ausflug nach El-Kubebe, dem
alten Emmaus, wo die seltsame Abenddämmerung ganz unbewußt
eine Stimmung erweckte, die entfernt von der Evangelienstelle:
«Bleibe bei uns, denn es will Abend werden», berührt sein mochte.
Ein phantastisch langer Marsch nach dem alten Schichem zwischen
den Bergen des Fluches und des Segens, Ebsel und Gerisim. Eine
Wanderung über Jericho zum Toten Meere. Als die kleine Gesellschaft

zur bekannten Taufstelle am Jordan kam, begegnete uns eine
Schar russischer Pilger, was eine junge Freundin, die aus Kischinew
stammte, in Melancholie versetzte, denn die Progrome waren ja
vielfach von christlichen Priestern geleitet worden. Etwas Be-

230



seligendes konnte ich rein landschaftlich an den Uferhängen des

Genezaret-(Kineret-)Sees empfinden, ob ich es auch mehr mit der
Phantasie einer idealen jüdischen Siedlung als mitchristlicherVergan-
genheit in Verbindung brachte. Früher hatte ich noch aus einer zwar
chaotischen, aber doch christlich tendierten Stimmung eine Novelle
«Maria Magdalena» geschrieben. Daß solche christliche Stimmung
auch anderen Persönlichkeiten nicht fremd war, zeigte sich z.B., als
eine befreundete russisch-jüdische Malerin mir noch nach Wien für
einen Almanach ein Bild: «Christus und der Versucher» zusandte.

Unter solchen Eindrücken verringerte sich freilich immerklich
mein Interesse an allem allzu Nationalistischen, dessen Kritik ja
eigentlich auch durch einige hervorragende deutsche Zionisten
gefördert worden war. Anderseits wirkten Eindrücke von Tod und
Elend, das ich selbst in einer geldlosen und hungernden
Schulgemeinschaft mitmachte, unbewußt nach Innen bis zu einer durch
Wochen sich hinziehenden Malaria, nach deren Ende ich nach Wien
fuhr. Und in diese äußere Situation fielen Einschläge, die ich im
gewöhnlichen Sinne weder als jüdisch noch als christlich bezeichnen
könnte, die aber nach verschiedenen Richtungen in eine Welt
geheimnisvoll-tieferer Menschlichkeit wiesen. Hiezu gehörten in
literarischem Anlaß «Wilhelm Meisters Wanderjahre», gehörte Bubers
eben erschienene «Legende des Baalschem», gehörte vor allem, mit
Erinnerungen, die im Lande sozusagen verkörpert waren, der eine
Reise nach Galiläa abschließende Besuch der kabbalistischen Höhenstadt

Safed, dem als erstem Keim wohl überhaupt biographisch
meine spätere Beziehung zur Kabbala zu danken ist.

Als ich nach Wien zurückkam, vollzog sich in meinem äußeren
und inneren Leben eine gewisse Spaltung. Von zionistischen Freunden

und Gruppen wurde ich gewissermaßen als Palästinenser
begrüßt und behielt persönlich und auch innerhalb der zionistischen
Bewegung eine ständige Beziehung zu Palästina und Palästinensern,

ja trat dann durch die Mitredaktion an der von Adolf Böhm
geführten Zeitschrift «Palästina» sogar in lose Beziehung zu
praktischen Siedlungsfragen in der Warburgschen Richtung. Zugleich
wurde es mir aber bewußt, das rein Menschliche, das in Palästina

von selbst an mich herangetreten war, auf alles mir jetzt Begegnende

anwenden zu wollen.

231



Aber zugleich vollzog sich in meinem Innern eine Wandlung,
die ich nur schwer der Öffentlichkeit schildern könnte, dahin
gerichtet, daß ich wie durch unbekannte Mächte zu einer ganz
anderen Art geistigen Innenlebens mich gedrängt fühlte. Auch in
meinem geistigen Tun, indem ich Plato und den Anfang der Bibel,
aber auch Musik ganz anders in mich aufnehmen und zu
verarbeiten suchte. Und über der Lektüre Vivekanandas und einer
Heranführung an astrologische Seltsamkeiten wurde ich eines Tages von
meinem Bruder in eine kleine, sehr sympathische, theosophische
Gesellschaft eingeführt, deren Leiterin von einer ganzen Welt
geheimwissenschaftlicher Forschungen, die in modern wissenschaftlichem

Stile mitgeteilt waren, berichtete.
Nun kam im Frühjahr 1911 der Führer der neuen

geheimwissenschaftlichen Bewegung, Rudolf Steiner nach Wien, und ich
wurde als Nichtmitglied ausnahmsweise zu einem Zyklus interner
Vorträge zugelassen.

Was ich nun hier über verschiedene Formen alter Einweihung
hörte, ergriff mich so tief, als ob dies alles aus meinem Innern
heraufkäme, und der Sprecher erschien mir unmittelbar wie ein
Eingeweihter. Der Eindruck verstärkte sich, als ich zu Rudolf Steiner
persönlich kam und das erschütternde Erlebnis hatte, daß ein
Mann vor mir stand, der gerade um intime Züge meines bisherigen
Lebens nach der geistigen Seite hin wußte und mich zunächst in
ernsten Erkenntnisfragen beriet. Im Sommer hörte ich dann in
München Steiners Vorträge: Die Geheimnisse der biblischen
Schöpfungsgeschichte. Obwohl ich gegen Einzelnes Einzelnes einwenden
zu können glaubte, konnte ich mich dem Eindruck nicht entziehen,
daß hier das Grundwesen jener Einweihung richtig dargestellt war,
aus welcher im hebräischen Altertum die biblische Genesis

hervorgegangen war, ja daß eben damit hier wirkliche Urtatsachen der
Schöpfung wie in der erst zu entdeckenden Sprache der Genesis

wiedergegeben wurden.
Immer mehr vertiefte ich mich nun als selbständig strebender

Schüler in die universell verzweigten und doch wesentlich
zusammenstimmenden Gebiete all dessen, was hier als «Theosophie»
bezeichnet wurde und sich doch in manchen wesentlichen Zügen
von der indischen Theosophie unterschied.

232



Ich selbst fand den Zug meiner eigenen innersten Begabung
und Arbeitsricbtung, den ich, ausstrahlend nach Zahlenmystik,
Musik, Mathematik usw., als «Harmonik» bezeichnen könnte. Aber
aus den Genesisvortragen, eigenen Übungen, einer Schrift Oskar
Goldbergs und daran spontan auftauchenden Erlebnissen, ging mir
auch das Wesen der Kabbala auf. Wenn hiebei Christlich-Kabbalistisches,

auch Rosenkreuzerisehes zunächst den jüdisch-hebräischen

Untergrund etwas verdrängen mochte, so hatte doch jener
Kritiker meiner Soharübertragungen Unrecht, in meinen Auffassungen

einen Ausdruck meiner «Theosophie» zu finden. Und zwar
aus zwei Gründen: indem jene ganz frühesten kabbalistischen
Erkenntniserlebnisse aus solcher Tiefe in mir selbst aufsprangen, wie
sie einem kabbalistischen Gelehrten kaum zugänglich sind. Und
auch aus dem Grunde, weil, als ich an die jüdischen Quellen, vor
allem an den Sohar herantrat, ich schon aus Gewissenhaftigkeit
jede Beziehung zu theosophischen Gegebenheiten, vor allem zur
theosophischen Terminologie, bewußt auszuschalten hatte und
lediglich dort wieder einbezog, wo sie mir eklatant entgegentrat.

Von einer besondern Seite her aber begegnete mir nun eine neue
Christuslehre, gegen die ich zunächst innere Hemmungen hatte,
soweit sie an traditionell christliche Erlebnisse anknüpfte oder,
umgekehrt, diesen direkt widersprach, noch mehr, als sie sich allmählich

als ein Kern der ganzen von Rudolf Steiner vertretenen Lehre
enthüllte. Und dennoch, im Laufe der Zeit ergaben sich zwei
Entscheidungspunkte, von denen her ich in die Theosophie oder
Anthroposophie, wie sie nach ihrer Lostrennung von gewissen Abirrungen
der indischen Theosophie sich nannte, auch das Christentum im
Sinne einer Christuslehre und Christus-Nachfolge aufnehmen konnte.
Auf der einen Seite stand das Kriterium, ob die vielfach durch
Erlebnisse und Denkerfahrung erprobte Lehre mit den «christlichen

Tatsachen» in ein Verhältnis des Zusammenhangs gebracht
werden konnte, und anderseits, sofern innere Erlebnisse einen
wenn auch anscheinend noch geringen Teil dieser Tatsachen zur
eigenen Seelenerfahrung machten.

Hiemit wäre natürlich das ganze Lebensproblem der europäischen,

christlichen Entwicklung zu konfrontieren gewesen. Wenn
ich auch selbst ehrlicherweise fast nichts aus der Kindheitstradi-

233



tion hiemit verbinden konnte, so nahm ich doch z.B. aus der Symbolik

eines realen weihnachtlichen Erlebens an Weihnachtsfeiern
teil, welche gleich entfernt sein konnten ebenso von
sentimentalkatholischem Brauchtum wie von der üblichen heidnischen Art,
dieses Fest ganz ins Materielle zu ziehen, oder gar von der
Nachäffung jüdischer Assimilanten Und im Verhältnis zu einer
Gesellschaft, welche seltener aus kirchlichem Christentum, häufiger aus
freigeistigem Skeptizismus und unbestimmtem Suchen einer Aussaat

eines neuen christlich fundierten Menschentums sich
entwickelt hatte, gewann ich allmählich erkenntnis- und schicksalshaft

ungefähr das folgende Verhältnis: Ein guter Teil meiner
Erziehung und Denkentwicklung ließen mich, wenn ich mich ehrlich
geprüft hätte, mir selbst als Teilnehmer dieses echten Europa
erscheinen, wie dies auch ein Martin Buber oder Hugo Bergmann
nie von sich abgeleugnet hätten. Sogar der Zionismus, der von der
schlimmsten Verfallserscheinung der Judenheit, der Selbstverhöhnung,

abzurücken aus war, mochte auf jüdischem Boden ehrlicherweise

auch als einAusdruck innererAssimilation, nämlich als Weg vom
inneren Ghetto zu freiem, wenn auch national gerichtetem Mensch-
tum erscheinen. Anderseits fühlte ich mich natürlich doch durch mein
jüdisches Schicksal als an einem dem allgemeinenEuropäismus gegenüber

bestimmt abgegrenzten Punkte stehend. Und diese meine
unausgesprochene Auffassung dürfte auch derjenigen meiner besten
nichtjüdischen anthroposophischen Freunde entsprochen haben.

Daß ich von 1911 bis 1938 in der Bibliothek der Wiener
Jüdischen Gemeinde, trotz mehrerer Versuche auszuspringen, doch
verbheb, verband mich mit jüdischem Leben in doppelter Weise:
persönlich durch die zahlreichen Besucher und durch die wenn
auch unorganische Vielheit des umgebenden jüdischen Lebens,
geistig vermöge der in den Büchern niedergelegten Schätze
jüdischer Weisheit, nebst religionswissenschaftlichen, auch mystischen,
auch historischen Ergänzungen aus allen Zeiten. Selbst nicht
irgendwie «theologisch» vorgebildet, wurde mir die Bibliothek auch

sozusagen zur jüdischen Lehrstätte. Und so fand ich auch
frühzeitig den Sohar als das trotz seiner Textverdunklungen große
Quellenwerk der Kabbala, in das ich mich allmählich vertiefte. Da
lagen in «geheimer Offenbarung» uralte, wenn auch verworren

234



überlieferte esoterische Weisheiten vor, in ständigen verborgenen
Zusammenhängen einerseits mit der sonstigen, halb mystischen,
halb populären, legendenhaften jüdischen Literatur, anderseits mit
dem Okkultismus anderer Völker und Zeiten.

Gewisse Fragen freilich, wie denn doch wieder das erlebte
Jüdische mit dem schwer errungenen Christlichen in Verbindung
gebracht werden könne, vermied ich vorzeitig zu lösen, ehe die eigene
Entwicklung und das Zeitschicksal solche Lösung heranführte.

In all diese Verhältnisse nun trat freilich zeitweilig ein jäher
Bruch ein durch den mitgemachten ersten Weltkrieg, der mich
allerdings mehr als nur äußerlich von den anthroposophischen
Verbindungen losriß, wie ich meinte, durch zwei Motive bestimmt:
die mir selbst fremde starke Betonung der Sache der Zentralmächte,
die ich vielleicht eher verstanden hätte, wenn ich zu Rudolf Steiner
eine Verbindung gehabt hätte, und durch einen gewissen antisemitischen

Unterton in den Äußerungen einzelner Mitglieder.
Umgekehrt fand ich in meiner eigenen zwiespältigen Stellung,

als österreichischer Militärbeamter und mit zahlreichen jüdischen
Elementen (Lieferanten usw.) in stetem Kontakt stehend, die würdige

Haltung im ruhigen Behaupten meines Jude-seins. Ja, dies
schien mir auch im Sinne der von Buber damals eröffneten
Zeitschrift «Der Jude» diejenige würdige Haltung, die das Judentum
als solches innerhalb der Völkerzerklüftung einzunehmen hätte.
Und den nationalistischen, bis zum Wahnsinn aufgestachelten und
oft verlogenen Tendenzen gegenüber erschien mir in einem
neutralen positiven Nationalismus, der auf nationaler Selbsterkenntnis

beruht, auch ein heilvolles Element des Völkerlebens zu
bestehen. Als ich vom Kriege heimkehrte, hatte auch die anthropo-
sophische Bewegung aus der ungeheuren Initiative ihres Führers
eine sehr bewegte Wendung nach einer sozialen Neugestaltung der
Weltverhältnisse genommen, der ich nicht ohne weiteres folgen
konnte. Ja stärker als früher stellte ich mich aus eigener Initiative
in eine Richtung hinein, welche, wenn auch in wesenhafter
Übereinstimmung mit den Erfordernissen des Geistes gemeint, aus einem
Kerne des Judentums das Beste herauszuholen bedacht war. Dabei
war ich mir im wesentlichen der Wahrheiten der Anthroposophie
bewußt gebheben, um so mehr, als jetzt, wo die alten idyllischen

235



Verhältnisse unmittelbarer Schülerschaft, vielleicht auch anderswo,
sich verflüchtigt hatten, ich vielmehr in Freiheit eigenen Ideen,
die aus der geistigen Befruchtung zu erkennen schienen, folgte,
wie ich ja schon während des Krieges aus innerlichen Zeiterlebnissen

manche lebendige Beweise des früher nur esoterisch
Vorempfundenen erfahren hatte.

Freilich brachten mich meine Zurückhaltung der sozialen Bewegung

gegenüber, meine jüdischen Publikationen und die Tatsache,
daß ich nicht wie andere jüngere Wiener einfach in den Betrieb der
neugegründeten Stuttgarter Waldorfschule hineinsprang, zur
Gesellschaft in unklare, oft mißverständliche Verhältnisse.

Die anthroposophische Gesellschaft ging binnen weniger als drei
Jahren durch katastrophale Krisen durch, deren Wirkungen noch
für die Folgezeit bemerkbar blieben, ohne daß der Kernimpuls
dadurch beeinträchtigt wurde: Mißverständnisse innerhalb der
«Bewegung für soziale Dreigliederung», der Brand des Goetheanums,
das als Wunderwerk der Zukunft dagestanden hatte, in der
Sylvesternacht 1922/23, die völlige Neugründung der Gesellschaft zu
Weihnachten 1923, welche ihren Bestand von innen und von außen

rettete, aber schwerwiegende innere Gegensätze nicht verhindern
konnte, und schließlich 1925 das Lebensende des Leiters der

Bewegung. Nach Rudolf Steiners Tode traten jene Gegensätze immer
schärfer hervor, ohne doch das stetige Wachstum der Bewegung
zu hindern, deren zentralen Grundsatz die Wahrung der
individuellen geistigen Freiheit bildet und deren Ziele weit über die
Grenzen unseres Erdenlebens hinausreichen. Solche Verhältnisse
banden irgendwie jedes Mitglied enger an das Schicksal der Bewegung.

Für mich persönlich ergab sich ein stärkeres Hineinwachsen
in den Kern der Bewegung und mehr noch in manche ihrer fruchtbaren

Auswirkungen, z.B. auf den Gebieten der Mathematik, Musik
und Medizin, wovon mir manches als Lebenspraxis auf dem
Gebiete der Pädagogik begegnete, als ich an der neubegründeten
anthroposophischen Schule in Wien mithalf. Aber ruhig kam auch
für mich, indem ich die Quellen des jüdischen Geistes in der
Vergangenheit suchte, jener Lebenspunkt heran, in dem meine Sohar-

übertragungen der Öffentlichkeit zugänglich wurden. In den
Versuchen, ohne Anspruch auf gelehrte Detailforschung, in den Sinn

236



der Texte sowohl des Sohar als des Buches Jezirah einzudringen,
hatte sich mir mancher Sinn aus dem Texte selbst ergeben, woraus
sich zuletzt auch ein gewisser geschichtlicher Überblick ergeben
mochte. In diesem Sinne möchte ich selbst meine drei Bücher über
den Sohar und die Kabbala betrachtet haben: «Der Sohar und
seine Lehre. Einführung in die Gedankenwelt der Kabbala» (1920,
1923); «der Sohar, das heilige Buch der Kabbala» (1932) und
«History of the Jewish Mysticism» (1948).

In einem an sich unvollkommenen Versuch, auf dem Boden, auf
dem wir uns eben befanden, jüdische und christliche (arische) Art
einander näherzubringen und dies nicht in einem konfessionellen
oder missionarischen Sinne (obwohl sich uns solche Elemente
vielfach erschlossen), sondern als Teil eines großen geistig-sozialen
Zusammenhangs, stand ich nicht allein. Besonders waren mein
Bruder Edmund, Dozent Ewald und Bernhard Tag diesen
Bestrebungen angeschlossen. So hatte sich ein bindungsloser Zirkel
gebildet, der, bei völlig freier Aussprache, in solchem Sinne das

Religiös-Geistige pflegen wollte. Die Zusammenkünfte des «Phönixhof»
wurden so populär, daß sie von 1927 bis 1938 fortliefen, bis zu
jenem Augenblicke, als Österreich sich halb freiwillig dem Hitler -

tum unterwarf.
Der Einbruch des Nazitums in Österreich konnte in mir

allerdings das durch Jahrzehnte hindurch Errungene nicht zerstören,
aber er versetzte doch mein ganzes seelisches Schicksalserleben in
tiefste Erschütterung. Viel intensiver als je erlebte ich alles mit,
was mit dem über alle Maßen tragischen jüdischen Schicksal
zusammenhing, sah aber auch mit Erschütterung, was in einem aus
dämonischer Suggestion und Eureht erzeugten Chaos einen größten
Teil der arischen Welt ergriffen hatte. Aber es gab auch rührende
Beispiele ungeänderter Geistesverbundenheit — was diesen
selbstverständlich war — bei nichtjüdischen Freunden. Nur ich selbst
tauchte tiefer in alles jüdisch Schicksalsmäßige unter, in zahlreichen

ununterbrochen herantretenden persönlichen Miterlebnissen
und eigenen, wenn auch nicht meine physische Existenz unmittelbar

bedrohenden eigenen Erlebnissen.
Objektiv wichtiger ist nur, wie all dies von dem, was man

kollektiv als Judentum (vielleicht nur im Sinne der Feinde) bezeichnen

237



konnte, aufgenommen wurde. Es sind im wesentlichen drei
Reaktionsweisen, die man wahrnehmen konnte: ein intensives
Zusammenfinden, das nun freilich mehr dem ununterbrochenen Druck
von außen, der ununterbrochenes Erlebnis gewordenen Feindschaft
entsprang als der Reaktion einer schon besessenen seelischen
Heimatlichkeit. Nur ein Teil fühlte erst jetzt das schon immer vorhandene

jüdische Gemeinsame. In einer feinen Weise fand man das
Gefühl für das jüdische Schicksal sogar bei Getauften und
Mischlingen. Aber es gab auch Menschen des Assimilantentypus, welche,
gerade über die ihnen aufgezwungene Zugehörigkeit zum jüdischen
Komplex zuinnerst indigniert, ihren eigentlichen Groll weniger den

Verfolgern als den Verfolgten zukehrten, die, besonders in ihrem
schon sonst verhaßten Typen (z.B. als «Polnische») zuletzt an
allem schuld seien. Dazwischen standen in großen Mengen
Menschen, die überhaupt mit dem jüdischen Schicksal kaum noch den

geringsten Zusammenhang besaßen und nun nolens volens
persönlich unter demselben zu leiden hatten.

In eine ganz andere Phase trat all dies in der Emigration einerseits,

bei den tragisch Zurückgebliebenen anderseits. Nur für einen
Teil der jüngeren Menschen bekam der jähe Abbruch ruhiger, aber
für die Zukunft aussichtsloser Lebensverhältnisse aus einem
gewissen abenteuernden Mute etwas Hoffnungsvolles. Im allgemeinen
brachte der jähe Umbruch bei den Emigranten verborgenste, edelste
und niedrigste Seelenanlagen an die Oberfläche. Dies kann ich nur
auf Grund meiner Erlebnisse in England behaupten, nicht in bezug
auf andere Emigrationsländer, die ich nicht persönlich sah. Die
Réfugiés teilten ehrlich mit der Umgebung Kriegsnot und Kriegsgefahr,

selbst noch durch die Behandlung als feindliche Ausländer
extra getroffen; sie nahmen als Kriegsarbeiter, auch als Soldaten,
als Hausgehilfinnen Schweres auf sich. Andererseits gelang es manchen,

in gewohnte Lebensbahnen zu arrivieren. Begreiflicherweise
suchte man auch, soweit man nicht unmittelbar getroffen war, dem
inneren Mitleben des Schrecklichen, wovon die Nachrichten allmählich

aus dem Kontinent herübersickerten, auszuweichen.
Was mit diesen unmittelbaren Opfern innerlich geschah, kann

nur in geringem Maße nachempfunden werden. Die einen erfüllten
bewußt oder unbewußt ein Märtyrerschicksal. Die durch Wunder

238



Geretteten suchten und suchen zu vergessen und in ein nicht mehr
wie früher existierendes normales Leben zurückzufinden. Ein Teil
erlag moralisch der fürchterlichen Ansteckung durch die Verfolger.

Judentum im eigentlichen Sinne erlebten wir in jener zweigesichtigen

Form, die es in diesem Lande der Sicherheit angenommen
hatte: traditionsmäßig-konservativ oder liberal in allen Formen,
anderseits mehr oder weniger intensiv zionistisch. In kleinen
Massen trug auch die ausgewanderte jüdische Gelehrtenwelt des

Kontinents ihre Pflege der jüdischen Vergangenheitskulturen herein.

Beide Richtungen fanden sich z.B. fast zusammenhangslos
verbunden in einem allgemeinen jüdischen Lehrinstitut: Vorträge
über Bibel und jüdische Geschichtsphilosophie neben solchen, die
auch zionistische Versammlungsreden hätten sein können.

Die Realität des Zionismus in seiner aktuellsten Form wurde
uns erst ganz nach Ende des Krieges bekannt. Was war inzwischen
in und um Palästina geschehen? Der Versuch, möglichst vielen,
die sich noch retten konnten, eine Heimat zu geben, zugleich
seitens der Mandatsregierung eine fast völlige Preisgabe ihrer
Mandatsverpflichtung : ein politisches Ringen um staatliche Autonomie,
wenn auch in bescheidenstem Umfang. Und im politischen Kampf
begann ein völlig neues Element an die Oberfläche zu treten: ein

aus Racheinstinkten genährtes, verantwortungsloses Terroristen-
tum, in welchem das äußerste Extrem eines geistverlassenen
Nationalismus sich verkörperte. Diese Extremisten, welche zu einem
seiner Wohlgesinnung allzu bewußten Europäertum den schärfsten
Gegensatz schufen, erschwerten und beschleunigten zugleich jene
heroische Aufraffung, aus welcher mitten in schwerster Kriegsnot
die aus eigener Initiative erfolgte Ausrufung des Staates Israel
hervorging.

Wenn nun die hiedurch manifest gewordene Sammlung des Volkes

Israel manche Züge des Wunders an sich trägt, so bergen doch
einzelne Begleitumstände dieses Wunders auch Besorgnis erregende
Probleme. Dazu gehören die Überschätzung der Staatsinstitution
als solcher, die nur zeigt, wie jüdische Tüchtigkeit als Neugründung
auch zuwegebringt, unter ungeheuer komplizierteren Bedingungen,
was anderwärts aus alten Entwicklungen entsprungen ist; dazu

gehört vor allem das sehr schwere Bevölkerungsproblem: die Mi-

239



schung von Yolksteilen völlig verschiedener Lebensniveaux ; ferner
die Bedrohung durch großarabische Tendenzen, die einen
Vernichtungsansturm gegen das jüdische Palästina unternahmen, trotz
ihrer Unterstützung durch England an ihrer inneren Schwäche

kläglich zusammenbrachen; die Stützung durch ausländisches
Kapital; ferner die innere Parteienzerklüftung, die im schroffen
Gegensatze zweier zentraler, stark politischer Weltanschauungen
kulminiert : der sozialistischen und der religiös-orthodoxen, welch letztere

gerade durch den Nationalismus einen fanatischen Auftrieb
erfahren hat. Schließlich steht im Zentrum einer für die
Gegenwartsgeschichte zumindest höchst symptomatischen Entwicklung
die Frage: Wie weit könnte ein neues Israel-Judentum, das sich
so entschieden aus allen jüdischen Gruppen der Welt heraushebt,
menschheitsfördernd wirken? Aus geographisch-historischen Gründen,

aber auch aus solchen der jüdischen Geistigkeit, darf die Frage
geradezu als nach einem christlichen Elemente in der neuen
Entwicklung gestellt werden. Ohne ein wahrhaft jüdisch-christliches
Element erscheint eine positive Entwicklung in der Zukunft nicht
denkbar, gerade wenn dasselbe sich von allem christlichen Kirchen-
und Sektentum wesentlich unterscheiden sollte, das seit jeher aus
konfessionell-politischen oder auch aus persönlich-ehrlichen
Bekehrungsmotiven das Heilige Land zum Zentrum der Judenmission
erkoren hat. Die Judenheit ist von stärkstem Mißtrauen gegen
diese, ja gegen das Christentum Europas überhaupt erfüllt, mit
dessen Namen es, obwohl mit Unrecht, den tiefsten Verfall der
europäischen Menschheit verbindet. So stellt sich das Judentum
als ständiger Vorwurf gegen die Falschheit in der bisherigen
Verwirklichung des Christentums, das dennoch die tiefste Fortschrittsrealität

Europas bedeutet, nicht so sehr als äußere Zivilisation,
denn als individuelle und soziale Menschenentwicklung. Nicht
anders könnte dies auch für die Juden gelten. Und dennoch zufolge
der gegebenen historischen Bedingungen doch wieder ganz anders.
Was hätte nun das Judentum hinzuzufügen? Was hätte es aus

Eigenem zu entwickeln, wenn es den europäisch-christlichen Weg
doch nicht ohne weiteres für sich gehen kann? Vielleicht entlegene
Impulse vom Chassidismus her, der letzten großen im tiefsten
Menschentum begründeten jüdisch-religiösen Bewegung? Vielleicht aus

240



der Kabbala, die in ihrem Schrifttum aus sehr alten Traditionen
tief verborgenes, zum Teil noch ungehobenes Weistum birgt?
Vielleicht aus endgültiger Vertiefung in Wort und Sinn der biblischen
und talmudisch-midraschischen Lebenslehre. Weniger ist von einer
künstlichen Amalgamierung jüdischen und christlichen Brauchtums
zu erwarten, verbunden mit einer für die Zukunft nicht unbedenklichen,

im Grunde nationalistischen Betonung eines jüdischen Christus.

Eine solche Christusauffassimg würde den welthistorischen
Bedingungen widerstreiten, welche eine physische Wiederkehr und
eine Wiederholung des im Physischen und auf der Erde vollzogenen
wesenhaft einmaligen Geschehens unmöglich erscheinen lassen.

Trotzdem soll der Ernst solcher Erwartungsströmungen, zumindest

als Gegenwartssymptom, nicht bestritten werden. Christus
braucht nicht wieder herabzusteigen, denn er ist uns in der Lebenssphäre

ganz nahe, ja gegenwärtig. Aber anderseits muß mit dieser
Wiederkehr die Sammlung der jüdischen Menschen aus der ganzen
Welt etwas zu tun haben, im Sinne der Prophezeiung des Paulus
von der Wiedereinimpfung des einst erwählten edlen Ölbaumzweiges.

Es muß damit auch zu tun haben, das beispiellose Märtyrer-
tum der Juden als solches, woran eine Nachfolge Christi in der
Passion erlebt werden konnte. Die Lehre hätte das jüdische Volk
zu ziehen, das allzu äußerlich selbstbewußt und noch mit falschem

Märtyrerstolz beladen, aber auch mit dem Einsatz ungeheurer
Opfer und Energien sich seinen Staat auferbaut hat. Jene Passion
und diese Opfer sind sicher nicht vergeblich, selbst wenn sie nicht
mehr auf Erden und nicht mehr national ihren lösenden Ausgleich
finden sollten. Kein anderer Weg als unter der Doppelbedingung
der Erkenntnis und der Gnade, letztere auch als Hoffnung, daß

aus dem Chaos der Einwanderungen ein auch an der Überspannung
des Gegensatzes von West und Ost beteiligtes Menschenwerk werde
und eine den ungeheuren Aufgaben der Menschheitszukunft
standhaltende neue Generation auf die Erde komme!

Die allgemeinen Linien einer christlichen Vertiefung oder
Neugestaltung des Judentums begegnen auf dem Wege zu ihrer
Verwirklichung noch verschiedenen zu bedenkenden Einzelproblemen.
Was zwischen Judentum und Christentum steht, ist vielfach
weniger die Verschiedenheit der Lehre oder Tradition als diejenige des

241
4 Judalca, Band 8, 4



Lebensstils. Derjenige des alten Judentums ist dem christlichen
gegenüber viel stärker blutgebunden, und dies gilt für alle
Lebenssphären, soweit überhaupt noch etwas vom alten Judentum bewußt
oder unbewußt vorhanden ist. Der christliche Lebensstil andererseits

ist als solcher gelöster, mehr an das Bewußtsein als an die
Tiefen des Unbewußten gebunden. Für eine Umwandlung von
Seiten des Judentums wären zwei Schicksalswege denkbar: eine
innere Anknüpfung an die geschichtlichen jüdischen Tiefen, die
noch an der Wiege des Christentums standen. Paulus kannte
dieselben wohl, pflanzte aber ein Allgemein-Menschliches in das

religiöse Weltempfinden, das er als Grundlage des Christentums
betrachtete und das für ihn doch mit den Tiefen jüdischer Tradition
und Prophétie enge verbunden war.

Zu bedenken sind noch geschichtliche Verhältnisse, die in Israel
zunächst weniger wirksam sein mögen als bisher in den jüdischen
Exilländern, bedingend eine gewisse Umkehrung zwischen nationaler

und allmenschlicher Durchdrungenheit. Heute ist freilieh das
konfessionelle Christentum so stark von traditionellen Elementen
durchdrungen, daß das christliche Bekenntnis fast wie ein nationales
Geburtenprivileg erscheinen könnte, während das Judentum, wie
dies Walther Rathenau richtig erkannt hat, in dieser Beziehung
gerade das Menschlich-Geistige mehr frei läßt. Im allgemeinen
ist freilich gerade das religiöse Judentum vom nationalen Element
fast untrennbar durchdrungen. Aber ein national-religiöses Judentum,

wie es mit der Emanzipationszeit eigentlich schon überwunden
sein sollte, bietet kaum mehr eine Basis für eine allmenschliche
oder kosmische Religion.

Fundamental wichtiger ist das Verhältnis des Religiösen zu
Glaube und Erkenntnis. Der heutige Mensch, zumindest der irgendwie

durch Europa durchgegangene, ist überhaupt in Fragen der

Weltanschauung so sehr den Erkenntniskräften verbunden, daß
das Paradoxon ausgesprochen werden konnte, daß : wer eine Sache

nur glaubt, sie im Grunde nicht glaubt. Die alten Glaubenskräfte
umgekehrt hatten es, wie dies noch in der hebräischen Sprache
zum Ausdruck kommt, unmittelbar mit Wahrheit zu tun.

Erkenntnisfragen sind es vor allem, die in der Anthroposophie
den Weg zu innersten Überzeugungen bahnen wollen. Dennoch

242



gehen religiöse Glaubensinhalte in Erkenntnis nicht restlos auf. Es

hegt im Wesen der tiefsten menschlichen Freiheitsnatur, daß ein
Vorsprung menschlichen Glaubenswillens zu Überzeugungen führt,
die als solche Erkenntnisse sind.

Gegenüber diesen allgemeinen Entwicklungstatsachen, mit denen
ich mich ganz ins Objektive hineinstellen wollte, erscheint das
Persönliche nicht allzu wichtig. Es kann aus der Darstellung
hervorgehen, daß ich weit- und tiefgehenden jüdischen Erlebnissen
einerseits, der Vertiefung in anthroposophische Gedanken und
Wege anderseits das wesentliche meiner Entwicklung verdanke und
darin eine positive Einstellung zu christlichem Erleben, eine
Tatsache, der ich, ganz unabhängig von kaum vermeidbaren
Mißverständnissen, am Schlüsse Ausdruck geben möchte.

In diesem Sinne anerkenne ich auch die das Christliche als
solches stärker betonende aus der Anthroposophie hervorgegangene
Bewegung für religiöse Erneuerung oder Christengemeinschaft auch

mit ihrem religiös-wirksamen, heilsamen Zeremonial. Ich schließe
mich aber auch innerlich jenen erst keimhaften Bestrebungen in
und um Israel an, welche den Kern altjüdischer Geistigkeit mit
anthroposophischer Erneuerung auf erkenntnismäßigen, künstlerischen

und sozialen Wegen zu fruchtbarer Verbindung bringen
möchten.

REZENSIONEN

Bbandon, S. G. F. : The Fall of Jerusalem and the Christian Church. A Study
of the Effects of the Jewish Overthrow of A. D. 70 on Christianity.
London: S. P. C. K., 1951, 284 S.

Es ist die Grundthese dieses gelehrten Werkes, daß die Katastrophe des

Jahres 70 für die Entwicklung des Christentums zur Weltreligion von
entscheidender Bedeutung war. Die Zerstörung Jerusalems und das damit
verbundene Verschwinden der Mutterkirche habe den Einfluß des national
gesonnenen Jwdmchristentums verdrängt und so den Weg frei gemacht für
die Heidenkirche.

Daß der Fall Jerusalems von großer Bedeutimg für die Kirche gewesen
ist, ist ohne Zweifel von den Gelehrten nicht immer gebührend hervorge-

243


	Mein Weg durch Judentum und Christentum

