
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Judentum und Judenmission in Wien

Autor: Molin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961409

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Baeck schreibt (a.a.0.319) von den Weherufen: «Es braucht
kaum gesagt zu werden, wie diese bestimmte Antwort, die sich
hier ergibt, zugleich beweist, daß die Wehereden des Evangeliums
nicht Worte sind, die Jesus gegen sein Volk richtete, sondern ein
Zeugnis der Auseinandersetzimg der christlichen Gemeinde in der
Zeit nach dem Jahre 70 mit der Gemeinde des Judentums». Was
Baeck hier von den Weherufen sagt, kann wohl auch von den übrigen

Angriffen im Evangelium gegen die Pharisäer und die Schrift-
gelehrten gesagt werden. Trotzdem werden noch immer die Worte
Pharisäer und Schriftgelehrter mit dem Worte Heuchler als identisch

gebraucht!

JUDENTUM UND JUDENMISSION IN WIEN
von Dr. Georg Molen, Wien

Der Titel dieses Aufsatzes könnte gerade so gut heißen «Judentum

und Judenmission in Österreich», denn seit 1918 sind Judentum
in Wien und Judentum in Österreich fast identische Begriffe
geworden. Eine Mission an Israel hat es wenigstens von evangelischer
Seite aus außerhalb Wiens in dieser Zeit überhaupt nicht gegeben,
weil dazu nicht die mindesten Voraussetzungen gegeben waren. Es

war anders, solange die alte Monarchie noch bestand. Da gab es

auch außerhalb Wiens alte, einflußreiche und berühmte
Judengemeinden, wie etwa in Prag, aus der so bedeutende Männer wie
Werfel, Kafka, Max Brod oder Stefan Zweig gekommen sind, oder
die Gemeinden in Mähren und Schlesien, oder in Krakau und
schließlich die Unzahl jüdischer Gemeinden, die das Rückgrat und
den Jungbrunnen des Judentums im alten Österreich bildeten.
Denn in Ostgalizien und der Bukowina lebte das orthodoxe Judentum

getreu seinen väterlichen Überlieferungen, von dort entsandte
es immer neue Ströme seiner Menschen nach Westen. Da freilich
dauerte es nach 1800 meist nicht lange, bis die alte Sitte vergessen
oder doch sehr geschwächt war. Man assimilierte sich der Umwelt
oft bis zur Selbstaufgabe. Nicht nur, daß man das jüdische Wesen

207



aufgab, man verfiel derselben selbstmörderischen Lebensgestaltung,

die noch überall die großstädtischen Familien in verhältnismäßig

kurzer Zeit aufgezehrt hat, vor allem dem Ein- bis
Zweikinder-System. Ein besonders starker Schub jüdischer Menschen
erreichte Wien im Zusammenhang mit den Kriegshandlungen in
Galizien in den Jahren 1914 und 1915. Nach 1918 freilich wurde
die Zuwanderung schwächer und schwächer, und trotz der
zahlenmäßigen Stärke des Wiener Judentums vor 1938 hätte man den

Tag seines Aussterbens voraussagen können.
Damit hätte eine altberühmte Judengemeinde ihr Ende gefunden.

Denn das Wiener Judentum hat eine alte Geschichte, wenn
auch nicht so alt wie in den westeuropäischen Ländern oder in den
rheinischen Städten. Vom 10. Jahrhundert an läßt sich eine
jüdische Niederlassung in Wien annehmen. 1194 wird Schlom, ein
jüdischer Münzmeister, urkundlich erwähnt. Er muß ein angesehener

Mann gewesen sein, denn seine Ermordung durch einen Kreuzfahrer

wurde vom Herzog mit unnachsichtiger Strenge bestraft.
1204 begegnet in Wien die erste Synagoge. Wie in allen königlichen
oder landesfürstlichen Städten des Mittelalters lebten auch in Wien
die Juden unter dem Schutze des Stadtherren als dessen Kammerknechte

(oft als Münz- oder Steuerpächter) in von ihm zugewiesenen

Gebäuden. Dazu dienten meist alte, vom Hofe verlassene
Palastbauten. Da infolge des starken Wachstums der Stadt Wien
die stadtgräfliche und später herzogliche Burg mehrmals gegen
den Stadtrand hin vorrückte, wurden auch mehrmals solche Bauten
frei. Dementsprechend wanderte das «Ghetto», um schließlich in
der Neuzeit eine Vorstadt außerhalb der Mauern zu bilden. Die
einzige derzeit bestehende Synagoge dürfte etwa in der Gegend
liegen, wo das älteste Wiener Ghetto anzunehmen ist. Die Bürgerschaft

war freilich genau so wie in anderen Städten von der
Anwesenheit der Juden wenig erfreut. Man witterte in ihnen die
Konkurrenz. Dazu kam noch die Hochspannung des religiösen Lebens,
besonders in der Zeit der Kreuzzüge. Daraus wird es verständlich,
daß auch das Wiener Ghetto mehrmals ein Opfer der Volkswut
wurde. Blutopfer und Zwangstaufen kennzeichnen den Weg der
Wiener Judenschaft in diesen Jahrhunderten. Die größte Verfolgung,

die berüchtigte Wiener Geserah, fand 1421 durch Herzog

208



Albrecht V. statt. Erst etwa 100 Jahre später tauchen wieder
jüdische Familien in Wien auf. Mit Schwierigkeiten hatten die
Juden noch lange zu kämpfen. Vertreibungen und Ansiedlungsver-
bote gab es fast in jedem Jahrhundert. Die noch bestehende
Pfarrkirche St. Leopold in Wien II wurde gelegentlich einer Juden
Vertreibung aus der damaligen Synagoge umgebaut. Noch nicht 100

Jahre ist es her, daß die Ehebeschränkungen endgültig aufgehoben
wurden, durch die man die starke Vermehrung des Judentums
einzudämmen suchte. Und dies alles, obwohl jüdische Finanzleute
zu allen Zeiten auch in Wien eine große Rolle spielten (Arnstein
und Pereira z.B. finanzierten die Kriege gegen Napoleon). Erst
1823 konnte wieder eine Synagoge, die heute noch bestehende
Zentralsynagoge, eröffnet werden, und erst die Zeit nach 1860 brachte
einen stärkeren wirtschaftlichen und geistigen Aufschwung. In
diesem Jahre fielen die gesetzlichen Schranken. Tüchtigkeit und
Intelligenz, manchmal auch Skrupellosigkeit erhielten freie Bahn.
Zugleich war es die Zeit allgemeiner Prosperität und Sicherheit,
die in aller Welt die Meinung verbreitete, daß der zukünftige Weg
der Menschheit nur mehr einer des Fortschrittes sein könne, der
jede Katastrophe unmöglich machen würde.

Diese letzte Blütezeit Wiens ist auch die des Wiener Judentums,
das damals dem Lande eine ganze Reihe bedeutender Männer
schenkte. Ich nenne nur G. Mahler, A. Schnitzler, R. Beer-Hof-
mann, F. Saiten, St. Zweig. In der Geschäftswelt, in Theater und
Literatur, in Kunst und Zeitungswesen, in der Welt der Ärzte und
Juristen hatte das Judentum eine starke Stellung, die sich noch
immer mehr zu verstärken schien. Aber wie für den Habsburgerstaat,

so bereitete sich auch für das Wiener Judentum schon die

Katastrophe vor. Da war einmal die äußere Bedrohung. Nicht nur
die alldeutsche Partei Schönerers hatte den Antisemitismus auf
ihre Fahnen geschrieben, sondern ebenso die kleinbürgerlich-katholische

christlichsoziale Partei, deren bedeutendster Exponent der
langjährige Bürgermeister Lueger war1. Es wäre vielleicht zu diesem

1 Lueger war einer der besten Bürgermeister, die Wien jemals hatte.
Für den Ausbau der Stadt und ihrer Einrichtungen, für ihre kleinbürgerlichen

und gewerbetreibenden Schichten hat er viel getan. Sein Antisemitismus

ist ein übler Fleck im Charakterbild dieses großen Bürgermeisters und

209
2 Judaica, Band 8,4



Wiener Antisemitismus noch ein Wort zu sagen. Man könnte
zunächst meinen, er komme aus einem Charakterfehler. Aber der
Wiener ist nie unduldsam gewesen und fremde Eigenart war ihm
nie etwas Ungewohntes. Sah er doch in den Mauern seiner Stadt
Angehörige aller 11 Völker und 7 Religionen des Habsburgerreiches
aus- und eingehen. Vielleicht ist es eher ein Gefühl dafür, daß

jüdisches und wienerisches Wesen manche verwandte Züge haben,
das den Untergrund dieser Feindschaft bildet. Beiden eignet z.B.
die starke Selbstironie und die Fähigkeit, Fremdes sich anzugleichen.

Vielleicht war es auch die Erfahrung, daß sich zwar auch das
Judentum einwienern lasse, daß aber der starke Zuzug aus den
östlichen Reichsteilen den Fremdkörper immer wieder erneuere.
Denn das Judentum, das da frisch aus dem galizischen Ghetto kam,
war ein Fremdkörper : fremd in seiner Kleidung, fremd in der Sitte,
fremd in der Sprache; ein Stück Vorwelt mitten in der Moderne,
ein Stück Asien mitten in Europa. Von den konservativen
Richtungen zurückgestoßen, machte es zudem gemeinsame Sache mit
der jungen Sozialdemokratie, deren Führer vielfach aus jüdischen
Familien stammten, die freilich sich meist schon vom jüdischen
Mutterboden gelöst hatten2. Für die rechtsstehenden Kreise war
das ein neuer Dorn im Auge. Wirtschaftlicher Neid mag wie überall
bei solchen Bewegungen das Seine dazugetan haben. Er machte
es der Demagogie leicht. Nun wird man leider sagen müssen, daß

Politikers. Er ist als politisches Instrument verständlich, befremdet aber
bei einem Mann, der als guter Christ gelten wollte. Er hat so manchem Juden,
der der väterlichen Tradition entwachsen war, den Weg zu Christus
verwehrt. Ohne die strikten Gegenweisungen Kaiser Franz Josefs I, hätte er
sich wahrscheinlich auch äußerlich noch stärker ausgewirkt.

2 Die Feststellung dieses Bündnisses soll auf keinen Fall einen Vorwurf
bedeuten. Der Weg dazu war überdies nicht so einfach, wie es hier in der
gedrängten Kürze erscheinen mag. Männer wie V. Adler z. B. standen zuerst
im nationalen Lager! Da die national-liberale Partei langsam abstarb und
die rechtsstehenden Parteien sich mehr und mehr antisemitisch gebürdeten,
bot sich hier die einzige Möglichkeit, mit Hilfe einer aufstrebenden Bewegung

für die eingenen Rechte zu kämpfen. Die Zuwendung zur Sozialdemokratie

erfolgte trotzdem nur zögernd, da das Judentum wohl ihre Ziele,
nicht aber ihre Methoden billigte. Viele ihrer aus jüdischen Familien
stammenden Führer waren zeitlebens evangelisch und suchten wirkliche Christen
zu werden. Erst die antisemitische Haltung vieler «Christen» stieß wieder ab.

210



es nicht immer die Besten waren, die aus Galizien nach Wien kamen
und dort blieben, sondern diejenigen, die sich der heimischen Zucht
und Sitte nicht fügen wollten. Die übereilte Assimilation macht
diese Menschen nicht sympathischer. Die Säkularisierung ist an
und für sich ein Fluch, ihre Formen und Ergebnisse sind aber um
so bedrohlicher und teuflischer, je näher der Betreffende vorher
Gott gestanden hat. Geistliche, die Atheisten werden, sind meistens
außerordentlich destruktive Elemente3. Wenn nun Angehörige des

Volkes, das Gott besonders gerufen und mit seiner Tora begnadet
hat und dem die Tora Lebenselement geblieben ist, diese Tora
wegwerfen, ohne sich doch zu Christus zu finden, so müssen sie mehr
oder weniger zu Werkzeugen der Finsternis werden. Es ist
selbstverständlich, daß es auch von dieser Regel rühmliche Ausnahmen
gegeben hat und gibt4. Doch wird leider ein Volk niemals nach
seinen Besten eingeschätzt, sondern nach denen, die am
unliebsamsten auffallen. Die Leistungen so vieler Juden, die mitgeholfen
haben, das künstlerische und wissenschaftliche Leben Wiens
berühmt zu machen, blieben außerdem der Masse unzugänglich.

Aber viel gefährlicher als die äußere Bedrohung, die sich erst
viel später entladen sollte, war die innere. Ist doch das vorige
Jahrhundert und der Anfang des jetzigen trotz der beispiellosen
wissenschaftlichen und zivilisatorischen Erfolge zweifellos eine Zeit geistigen

Niedergangs. Epigonentum und verzweifelte, aber zunächst
erfolglose Versuche der Neugestaltung sind die beherrschenden
Erscheinungen. Vor allem aber geht eines verloren, die Herzmitte
alles wahren kulturellen Lebens, die selbstverständliche Verankerung

aller Lebensgebiete im Religiösen. Wie das kirchliche Leben
mehr und mehr der Aushöhlung verfällt und auf einem Tiefpunkt
anlangt, so ist es auch mit dem Leben der Synagoge. Die große
Masse des Wiener Judentums bleibt unberührt von allen
Erneuerungsbestrebungen. Sie steht ihrer religiösen Tradition gleichgültig
gegenüber. Die Austritte häufen sich. Konfessionslose Menschen

3 Unsere Durchschnittschristen von heute sind selbst schon so säkularisiert,

daß ihr Abfall nicht von unmittelbaren schweren Folgen für andere
begleitet wäre.

4 Gerade das Judentum, auch das liberale, hat sich immer gerne an
philanthropischen und sozialen Bestrebungen beteiligt.

211



jüdischer Herkunft werden in Wien eine alltägliche Erscheinung.
Den Weg zur Kirche finden nicht viele, und diese selbst lebt ja
von der Substanz und läßt jede innere Kraft weithin vermissen.
Aber auch wo Juden diesen letzten Schritt unterlassen, empfinden
sie doch mehr und mehr das väterliche Wesen als überholt und
hemmend. Das jüdische Bürgertum lebt genau so satt und selbstzufrieden

und problemlos wie jedes andere. Kein anderer als der Jude
Karl Kraus hat seine beißende Satire dagegen gerichtet. Die besten
Kräfte des Judentums stehen in der Wissenschaft oder in der
Politik, die aber beide (nicht nur bei ihren jüdischen Vertretern)
jahrzehntelang fast ganz unter materialistischen Vorzeichen stehen.

Zugleich aber vollzieht sich im Judentum selbst eine Umschal-
tung seines Selbstverständnisses. In Wien lebt Theodor Herzl, nicht
der erste nationale Jude, aber doch der, an dessen Namen die
Entwicklung des modernen Zionismus anknüpft. Er bedeutet nicht
Irreligiosität, aber doch Umlenkung des jüdischen Selbstverständnisses

vom religiösen Geleise auf das nationale. Israel will wieder
Volk werden, will wieder eigenes Land haben. Die Welle des

Nationalismus, die durch Europa geht, erfaßt auch dieses Volk und
läßt es seine Besonderheit nicht mehr im Religiösen sehen, in Tora
und Propheten, nicht mehr im besonderen Ruf Gottes und dem

von Ihm auferlegten stellvertretenden Leidensschicksal, sondern in
völkischer Eigenart und Sprache. Gewiß hat der entstehende Zionismus

gewaltige Kräfte im Judentum entbunden, aus denen vor
unseren staunenden Augen unerhörte Leistungen entsprungen sind,
aber wie der heutige Zionismus zeigt, ist in der Ereude der
Selbstentdeckung doch das Wichtigste und Wertvollste fast über Bord
gegangen. Mit Schmerz sieht der gläubige Christ, wie viele Juden
heute die Meinung verfechten, sie wollten ein Volk sein wie alle
anderen, wie sie damit gegen die Erwählung rebellieren, vielleicht
aus der gottgeschenkten Gnade der Sammlung im eigenen Lande
einen menschlichen Trotzversuch machen und damit eine geschichtliche

Stunde versäumen. Schmerzlich fühlt man sich dabei an
I. Sam. 7 erinnert. Nie wird Israel ein Volk wie alle anderen sein
können. Entweder lebt es aus der Tora, ein Zeichen ehernen
Gotteswillens, Seines Zornes, aber auch Seiner Gnade und Langmut
und der Verheißung; oder es wendet sich zu Christus, dann ist

212



Gottes Reich da; oder es rebelliert mit den anderen Völkern, dann
wird ihm ein furchtbares Schicksal werden. Gerade der Erstgeborene

kann sich nicht ungestraft dem Ruf des göttlichen Vaters
entziehen.

Der Zionismus machte sich in Wien zum ersten Male 1906

stärker bemerkbar. In diesem Jahre erschienen bei den Wahlen
der Wiener Kultusgemeinde die ersten Zionisten. Zielbewußt hatten
sie schon eine ganze Weile daran gearbeitet, aus der liberalen
religiösen Gemeinde eine bewußte Volksgemeinde zu machen. Nim
reifte die erste Ernte. Nach 1918 sind sie unentwegt im Vordringen.
Die großen Scharen der während des ersten Weltkrieges zugewanderten

Ostjuden stehen auf ihrer Seite. 1924 erreichen sie erstmalig
die Mehrheit in der Kultusgemeinde. Diese umfaßt damals etwa
200000 Seelen. Sie besitzt 7 Gemeinde- und 12 Vereinssynagogen
und eine Anzahl kleinerer Bethäuser besonderer Richtungen. Ihr
Schul- und Betreuungswesen ist tadellos organisiert. Alles scheint
in bester Ordnung. Die drohenden Gefahren werden unterschätzt
oder gar nicht gesehen. Man sieht nicht, daß völkische Begeisterung
zwar etwas Großes und Schönes ist, daß religiöser Glaube aber weit
mehr Tragkraft besitzt; man merkt nicht, wie die nichtjüdische
Umwelt mehr und mehr dem Antisemitismus verfällt, auch dort,
wo sie dem Nationalsozialismus ablehnend gegenüber steht. Und
plötzlich ist 1938 da. Erst müssen die jüdischen Geschäfte hebräisch
geschriebene Aufschriften tragen, dann werden sie nach und nach
enteignet. Immer häufiger werden im Straßenbild die großen
Überseekisten, in denen jüdische Familien ihr Eigentum in andere
Länder zu retten versuchen. Im November brennen die Synagogen.
Aber damit hat sich Goebbels verrechnet. Das Volk ist nicht
begeistert. Viele, sehr viele machen bedenkliche Gesichter und
beginnen etwas zu ahnen von der Bestie, die in ihre Heimat
eingebrochen ist. Viele andere beruhigen sich noch einmal damit, daß
es sich um eine Kinderkrankheit handle, die im Laufe der Zeit
vergehen werde. Der Krieg kommt, der Judenstern. Was dann
geschehen ist, wissen andere wahrscheinlich besser als ich. Ich wurde
im August 1938 als Kriegspfarrer eingezogen und habe wie die
meisten Wehrmachtsangehörigen dreiviertel von dem, was in der
Heimat vorging, nicht erfahren. Die Namen der Todeslager hörte

213



ich erst spät, teilweise erst in der Kriegsgefangenschaft. Die Feldpost

stand ja unter strenger Zensur. Fremde Sender anhören konnten

wir nicht. Geredet wurde bald nicht mehr, weil keiner mehr
dem andern trauen konnte.

Als der Spuk vorüber ist, ist von der einst so großen Wiener
Judengemeinde nur mehr ein kleines Häufchen da. Die vollen DP-
Lager, in denen die flüchtigen Ostjuden und die KZ-Entlassenen
hausen, leeren sich. Alles, was jung und lebendig ist, strebt nach
Israel, besonders als 1948 die Tore des Landes weit aufgetan werden.

Zurück bleiben die Alten und Kranken und die, die Wien
als ihre Heimat ansehen, die sie trotz allem nicht verlassen wollen.
Dazu kommen Heimkehrer aus aller Welt. Viele davon haben einst
in Wien glückliche Jahre verlebt, oder sie haben irgendwelche
Pietätsbindungen an die Stadt. Manche kommen auch, um um ihr
ehemaliges Eigentum zu kämpfen. Die meisten aber, die arbeiten
und wirken wollen und können, hält es nicht in dem verarmten
und unsicheren Lande und seiner Enge. Nord- und Südamerika,
Australien und Israel sind ihr Ziel.

Die Zurückbleibenden leben meist ziemlich kümmerlich. Nur
wenigen gelingt es, wieder zu Wohlstand zu kommen. Die Alten
und Kranken sind abhängig von ausländischer Hilfe (Joint). Geistig
sind die meisten geprägt von nur allzuverständlichen Ressentiments.

Die alten Familien sind meist ausgestorben. Es gibt keine
geschlossene jüdische Gesellschaft mehr. Damit ist aber auch die
feine Geistigkeit entschwunden, die diese Gesellschaft einst
auszeichnete. Es fehlt der Resonanzboden für größere Geister. So

bleibt die kulturelle Leistung zunächst gering. Trotzdem in der
Presse, in der Kunst und Medizin Juden wieder in wichtigen
Stellungen stehen, sind doch nur wenige wirkliche Hochleistungen zu
verzeichnen. Gerade bei denen aber, deren Leistung sie über die
Grenzen Österreichs hinaus bekannt gemacht hat, ist es fraglich,
wie weit man sie noch dem Judentum zurechnen kann.

Wie soll aber auch das zusammengeschmolzene Häuflein der
Wiener Juden noch kulturelle Kraft aufbringen? Die Kultusgemeinde

hat. etwa 9000 wahlberechtigte Glieder. Das dürfte im
ganzen kaum 20000 Mitglieder ergeben. Dazu kommt noch, daß
die meisten gar keine Lust zeigen, sich als Juden zu bekennen. Noch

214



sitzt ihnen die Angst viel zu sehr in den Knochen. Ihre Devise ist,
ruhig und unauffällig leben. Dadurch tritt jüdisches Leben noch
weit weniger in Erscheinung als es eigentlich könnte. Darunter
leiden aber auch kulturelle Veranstaltungen. Sie sind angewiesen
auf dritt- und viertrangige Kräfte, die wieder die Öffentlichkeit
nicht zu interessieren vermögen. Die letzte geistige Rührigkeit geht
in politischen Dingen auf. Die stärkste und bestorganisierte Gruppe
bilden die sozialistischen Zionisten (Mapai). In der Kultusgemeinde
hatten nach 1945 zunächst die Kommunisten die Oberhand. Das
erklärt sich daraus, daß 1945 die kommunistische Partei die schärfst
antinazistische Österreichs war. Heute haben sie in der Kultusgemeinde

nur mehr ein Viertel der Stimmen. Zur stärksten Partei ist
der «Bund werktätiger Juden» aufgerückt, der ein Teil der
österreichischen sozialistischen Partei (SPÖ) ist. Unter den Resten der
alten Wiener Judenfamilien gibt es eigentliche Zionisten kaum. Sie

bejahen zwar alle den Staat Israel, zeigen aber weder Lust, dahin
auszuwandern noch etwas für ihn zu opfern.

Leider begegnet dieses kleine Häuflein der Juden in Wien schon
wieder einem gewissen Antisemitismus. Zwar die staatlichen
Behörden mühen sich, gerecht zu sein, und Parteien und Kirchen
lehnen den Antisemitismus ab. Aber unterirdisch ist er doch da.
Während des Krieges war er weitgehend verdrängt durch menschliches

Mitgefühl und Sympathie mit den Verfolgten. So dankte 1945

die jüdische Gemeinde von Szeged in Ungarn dem Wiener Bürgermeister

dafür, daß so viele ihrer Glieder während des Krieges
in Wien freundlich aufgenommen, ja unter Lebensgefahr versteckt
und gerettet wurden. Man wundert sich, wieso nur wenige Jahre
später der leidige Antisemitismus wieder sein Haupt heben kann.
Seine Herkunft ist recht verschiedener Art. Ressentiments älteren
und jüngeren Datums, Wahltaktiken, Gesetze, die einer Demokratie
unwürdig waren, Fehlentscheidungen der Besatzungsmächte und
schlechtes Gewissen sind daran beteiligt. Von einem neuen Nazismus

kann man glücklicherweise noch nicht reden.
Das enthebt aber gerade den Christen nicht der Pflicht, den

haßerfüllten, aus niedrigen Instinkten lebenden Antisemitismus zu
bekämpfen, wo immer er ihn trifft. Ebenso aber wird er seine
brüderlich warnende Stimme erheben müssen, wenn er das Unrecht

215



auf der jüdischen Seite sieht, auch wenn man ihm das zunächst
übel auslegen sollte.

Beides hat sich die Österreichisch-Israelische Kulturgesellschaft
zur Aufgabe gemacht. Sie ist allerdings nicht betont christlich. Ihre
Mitglieder werden wahrscheinlich in der Mehrzahl keine Christen
sein. Ihr Vorstand ist bewußt so zusammengesetzt, daß er allen
Parteien und Religionen Raum gibt. Die eigentliche Leitung der
Gesellschaft liegt aber in den Händen des Generalsekretärs, Doz.
Dr. K. Schubert, eines überzeugten katholischen Christen. Die
Gesellschaft möchte zunächst einmal die kulturellen Beziehungen
zwischen Österreich und dem Staat Israel pflegen. Darüber hinaus
aber bemüht sie sich, von ihren Zentren in Wien und Innsbruck
aus Verständnis für die jüdische Eigenart zu erwecken und dem
Antisemitismus das Wasser abzugraben. Auch dem Gespräch
zwischen Kirche und Synagoge möchte sie ihre Plattform zur
Verfügung stellen. So wurde in der Volkshochschule Wien-West unter
reger Anteilnahme der Versammlung ein öffentliches Gespräch
Synagoge-Kirche abgehalten, an dem außer Doz. Schubert und mir
noch der katholische Konsistorialrat Dr. Mauer und der Zionist Löwy
beteiligt waren. In Innsbruck taten Doz. Schubert, Prof. Hugo
Rahner und Prof. Thieme (Basel) diesen Dienst. Weiter bemühen
wir uns um Einfluß auf die Religionslehrerschaft, weil uns klar ist,
daß sie viel für und viel gegen den Antisemitismus tun kann. Ein
Vortrag von Prof. Thieme zu diesem Thema war leider schlecht
besucht. Ein großer Erfolg war dagegen die Aufführung des

«Dibbuq», jenes einzigartigen jüdischen Theaterstückes, das so tief
in die Atmosphäre einer Ghettogemeinde und ihres geistigen
Lebens einführt. Finanziell war es leider — trotz des guten Besuches
und trotz der hohen künstlerischen Leistung, die das Studio der
Hochschulen bot — ein Mißerfolg. Daher müssen wir nun zu
unserem Leidwesen auf Aufführungen verzichten und zu Rezitationsabenden

übergehen. Weiter fanden bisher statt: ein Konzert mit
jüdischen Liedern (Kantor Edelstein), ein Gedenkabend für den
modernen hebräischen Dichter Mosche Bialik und mehrere
Aufführungen einschlägiger Filme, wie die «Grenzgasse» und der «Prozeß».

Und schließlich haben wir die Bekämpfung antijüdischer
Legendenbildung (Ritualmordlegenden) aufgenommen.

21G



Wenn es gelingt, die erforderlichen Geldmittel zu bekommen,
so ist ein weiterer Ausbau der Arbeit geplant, die dann mit der
ähnlicher Vereinigungen in der Schweiz und in Deutschland koordiniert

werden soh. Vier Referate sind vorgesehen. Organisation und
Presse, Wissenschaft, Theologie, Theater (mit einer Wanderbühne).
Doch ist dies alles noch Zukunftsmusik.

Kämpfer gegen den Antisemitismus sind selbstverständlich auch
die Stellen, die sich eine christhche Mission an Israel zum Ziele
gesetzt haben. Drei sind mir persönlich in Österreich bekannt : das
kathohsche Pauluswerk, die baptistische Vereinigung der «Freunde
Israels» und die schwedisch-lutherische «Israelsmission».

Das kathohsche Pauluswerk, begründet von Prof. Johannes
Österreicher, hatte seine Arbeit schon lange vor 1938 begonnen und
wurde selbstverständlich auch ein Opfer der Hitlerzeit. Prof.
Österreicher mußte nach Amerika auswandern. Seit einiger Zeit scheint
das Werk seine Arbeit wieder aufgenommen zu haben. Sein Mittelpunkt

ist das Kloster Notre Dame de Sion.
Die «Freunde Israels» sind eine junge Gründung. Der Baptismus

ist in Österreich überhaupt nicht sehr alt, wenn auch recht lebendig.
Eine stärkere Gemeinde entstand erst nach 1918. Aber in der Zeit,
da alle andere kirchliche Arbeit an Israel zum Erliegen gekommen
war, hat die kleine Baptistenkirche Österreichs in vorbildlich christlicher

Art der verfolgten Christen aus Israel und wohl auch vieler
anderer sich angenommen, ihnen Zuflucht gewährt und sie vor der
Verzweiflung bewahrt. Sie hat dabei viel Mut und christhche
Einsicht bewiesen. Auch nach dem Kriege haben die Baptisten zu den
ersten gehört, die die Arbeit an Israel wieder aufgenommen haben.
Heute stehen sie in gesundem Wettbewerb mit der lutherischen
Arbeit, teils auch in freundschaftlicher Zusammenarbeit, die in
gemeinsamen Veranstaltungen ihren Ausdruck findet.

Die Evangelische Landeskirche in Österreich ist eigentlich erst
recht spät darauf gekommen, daß sie eine Aufgabe an Israel haben
könnte. Man nahm die auf, die kamen, meist wohl ohne Prüfung
der Beweggründe und ohne genügenden Unterricht. Man freute
sich, daß man damit vielfach gute Kirchensteuerträger bekam. Man
muß dabei allerdings zwei Dinge bedenken: einmal, daß die
evangelische Kirche in Österreich sehr arm ist; zweitens, daß sie, wie

217



viele andere Kirchen auch, ein Opfer des Liberalismus geworden
war. Durch die Abgeschlossenheit Österreichs vom Weltgeschehen
und seiner Kirche von der Ökumene war der Missionseifer
überhaupt nicht allzusehr entwickelt. Das wenige, was geschah, geschah
in Zusammenarbeit mit der Basler Mission. Meist aber blieb der
Blick auf den eigenen Nöten haften, vielleicht auch noch auf den

großen Aufgaben, die die Massen der Übertretenden stellten, denen

man kaum nachzukommen wußte5. Aber 1922 tauchte nun doch
die schwedische Israelsmission in Wien auf. Sie erwarb Räume in
einer stark von Juden bewohnten Straße, gerade gegenüber einem

jüdischen Altersheim, in dessen Garten der älteste erhaltene Wiener
Judenfriedhof liegt, und begann ihre Arbeit. Diese ging nicht gerade
mit Riesenschritten vorwärts und erfreute sich zunächst keines
allzugroßen Ansehens. Aber als sich in den Pfarrämtern die ersten
aus Israel zur Taufe meldeten, die dort gewonnen und unterrichtet
worden waren, lernte man doch anders denken, und langsam
begannen Recht und Notwendigkeit dieser Arbeit sich durchzusetzen.
Sie erlitt aber eine plötzliche und unerwartete Verschiebung, als
nach 1933 in größerer Zahl Getaufte aus Israel aus Deutschland
hereinströmten und hier geistlich versorgt werden mußten. Die
Landeskirche war hiefür nicht gewappnet, wollte vielfach auch
nicht recht dran, da sie selber aus Gründen, die nur aus ihrer
innerösterreichischen Geschichte verständlich sind, vom nazistischen

Gift infiziert war. Auch hatten die Hereingekommenen oft selber

eine starke Abneigung gegen sie und fühlten sich wohler unter
solchen, die denselben Weg gegangen waren wie sie selber. Dann
kam 1938, und was sich in Deutschland auf fünf Jahre verteilt
hatte, brach bei uns mit vollster Wucht mit einem Male über die
Kirche herein. Die alte Kirchenleitung, die sich in schwersten Zeiten

bewährt hatte, wurde abgesetzt. Die neue Kirchenleitung war
der Lage nicht gewachsen, konnte es auch kaum sein. So kann
man es verstehen, wenn die evangelische Kirche es weithin ver-

5 Im Jahre 1934 erfolgte nach dem Sieg der Regierung über die
Sozialdemokratie eine starke Eintrittsbewegung in die evangelische Kirche. Manche
Gemeinden verdoppelten ihre Seelenzahl. 3000—4000 Eintragungen weisen
die meisten Eintrittsbücher der Wiener evangelischen Gemeinden für dieses
Jahr auf.

218



säumte, sich ihrer aus Israel stammenden Glieder anzunehmen und
der Gedanke auftauchte, eine eigene judenchristliche Gemeinde zu
gründen. Praktisch wurde sie in dem Kreis um die Israelsmission
Wirklichkeit, wie weit auch rechtlich, ist mir infolge meiner
langjährigen Abwesenheit von daheim nicht klar geworden. Daß wir
1938 zunächst etwas vorsichtig mit Taufen waren, werden Sie
verstehen, wenn ich aus eigener Erfahrung berichte, daß viele

ganz offen zugaben, nur äußere Vorteile zu suchen. Später, als diese
Gefahr vorüber war, verbot der Staat die Taufe von Juden Trotzdem

arbeitete die schwedische Israelsmission bis 1941 weiter und
wurde eine treue Helferin für auswandernde Judenchristen, denen
sie mit Rat und Tat zur Seite stand, die Wege ebnete, wohl auch
manchen ihr Leben schützte oder den Lebensunterhalt beistellte.
1941 mußte sie aber unter dem Drucke des damaligen Systems die
Arbeit einstellen. Der Rest ihrer Gemeinde fand Zuflucht bei den

Baptisten oder in einzelnen landeskirchlichen Gemeinden, die ihre
Pflicht erkannt hatten. Seit 1946 ist nun die schwedische Mission
wieder da und hat ihre Arbeit wieder aufgenommen. Zunächst
mußte sie versuchen, wenigstens einen Teil ihrer ehemaligen
Schutzbefohlenen wieder zusammenzusuchen, einmal um dieser selbst
willen, die notwendig Hilfe und Schutz brauchten, aber auch um
der künftigen Arbeit willen, die eine Gemeinde braucht, in die man
die Neugewonnenen hineinführen kann und die mit ihrer Fürbitte
die Arbeit trägt. Diese Neusammlung war eine recht mühsame
Sache. Etwa 300 der ehemaligen Schützlinge haben sich wieder
zusammengefunden. Meist sind es ältere, gebrechliche Leute. Die
Arbeit an ihnen war zunächst einmal einfach Gemeindearbeit. Nicht,
daß die Kirche nicht endlich erkannt hätte, daß es eigene
judenchristliche Gemeinden nicht geben darf, solange sie sich nicht in
Theologie oder kirchlicher Sitte von den übrigen Gliedern der
Landeskirche unterscheiden oder eine andere Sprache reden; aber
die Christen aus Israel haben in der Landeskirche teilweise so viel
Böses erlebt, daß sie sich in den Gemeinden nicht mehr zurechtfinden

können. Kein Mensch kann ihnen das verübeln. Es ist nur
zu verständlich, daß sie dem Frieden und der Ehrlichkeit nicht
trauen, wenn sie plötzlich dort mit offenen Armen aufgenommen
werden, wo man sich vorher von ihnen distanziert hatte. So bleiben

219



sie lieber unter sich. Nur langsam können die Wunden, die
Grausamkeit und Dummheit ihnen geschlagen haben, wieder verheilen.
Nur langsam können sie sich wieder als Glieder der Landeskirche
fühlen lernen und ihre Heimat in der Gemeinde ihres Wohnortes
wiederfinden. Viele machen weite Wege, um dem Gottesdienst in
der Messiaskapelle beizuwohnen, obwohl die Pfarrer ihrer
Heimatgemeinden sich ehrlich freuen würden, wenn sie den Weg zu ihnen
fänden. Doch sind sie nicht gewillt, Judenchristen besonderer Art
zu sein. Sie sind meist Assimilanten, die die Bindung zum Judentum

aufgegeben haben. Sie lieben es nicht, allzu sehr von dort her
angesprochen zu werden. Anderseits sind sie oft tapfere Kämpfer
für die Sache Israels und gegen den Antisemitismus, tapferer als die
Angehörigen der Kultusgemeinde, weil sie nicht so viel Angst
haben und die Notwendigkeit, ihr Judentum zu verbergen, nicht so
fühlen.

Nun, kommen sie nicht zur Landeskirche, so kommt diese zu
ihnen. Beginnt sich doch in ihr, genau so wie in der katholischen
Kirche, eine neue Haltung Israel gegenüber durchzusetzen. Seit
einiger Zeit dient die Messiaskapelle auch als landeskirchliche
Predigtstation der Gemeinde, in deren Bereiche sie liegt. Israelsmission

und Landeskirche haben sich darüber geeinigt. Die
Gottesdienste werden abwechselnd gehalten. Außerdem wohnt ein
landeskirchlicher Pfarrer im Hause. Es ist Dr. F. Propper, der am 15.

Februar 1951 von der Superintendentur Wien der lutherischen Kirche
mit der besonderen Aufgabe betraut wurde, sich der Christen aus
Israel und der Mission an Israel anzunehmen. Man hofft, daß so

im Laufe der Zeit um den neuen Mittelpunkt eine Gemeinde
entstehen wird, in der Christen jeglicher Herkunft brüderlich
zusammenstehen können und jeder sich daheimfühlen kann, ohne vom
anderen scheel angesehen zu werden.

Um die begreifüchen Ressentiments der Christen aus Israel
verschwinden zu lassen, wäre es allerdings gut gewesen, wenn die
Landeskirche ein klares Wort dazu gewagt hätte. Die Synode 1950

hätte eine Gelegenheit dazu geboten, die aber nicht genützt wurde,
vielleicht weil sie schon ein viel zu großes Arbeitspensum zu bewältigen

hatte. Nur die nichtamtliche «Kirchlich-theologische
Arbeitsgemeinschaft», in der allerdings viele der ernstesten Theologen

220



Österreichs mitarbeiten, hat sich zu einem solchen Wort entschließen
können.

Eine besondere Frage ist die der Zukunft der Mission an Israel.
Nicht, daß man sie aufgeben wollte. Nein, nun endlich das Gefühl
der Verantwortung für diesen Arbeitszweig erwacht ist, wird es

hoffentlich noch eine Weile weiterbestehen. Aber es handelt sich

um die Methode. Es stellt sich mehr und mehr heraus, daß bewußte
Juden gar nicht daran denken, sich zu Christus zu bekehren. Die
sich der Kirche nähern und von ihr erreicht werden können, sind
Assimilanten, die es ängstlich vermeiden, sich als Juden erkennen
zu lassen und auf Grund ihres Judentums besonders angesprochen
zu werden. Meist sind sie ihrer väterlichen Religion schon längst
entfremdet und wissen von religiösen Dingen genau so wenig wie

ausgetretene Christen. Praktisch ist es meist ganz unmöglich, sie

von ihrer väterlichen Religion her anzusprechen, sondern man muß

von Grund auf mit ihnen beginnen, als wären sie konfessionslos

geboren und erzogen. Eine Umstellung in der Methode wird also

wenigstens teilweise geboten sein. Eine langwierige und mühsame
Arbeit wird es auch sein, den Boden in den landeskirchlichen
Gemeinden zu bereiten. Die vergangene Zeit hat doch manch tiefe
Spur hinterlassen. Die von der Mission erreicht, zu Christus geführt
und getauft werden, müssen aber Gemeinden von Brüdern und
Schwestern finden, in denen sie daheim sein können. Manchmal
begegnet die Arbeit der Mission an Israel dem Einwand, daß sie

doch zu wenig Erfolge aufweise. Aber das wäre kein Grund, sie

aufzulassen. Im Gegenteil, eine eigene Stelle zur Mission an Israel
ist unbedingt notwendig. Hat unsere Landeskirche schon wenig
Beziehung zur äußeren Mission, so kann ihr hier einmal klar werden,

daß es noch Menschen außerchristlicher Religion gibt, die
denselben Anspruch auf das Evangelium haben wie die
«Neuheiden» unseres Landes und wie alle die, die das große Vorrecht
haben durften, schon christlich erzogen zu werden. Ja, es sollte
daran auch klar werden, daß jede Kirche, die wahrhaft Kirche
sein will, eine besondere Verantwortung trägt für das Gottesvolk
des alten Bundes. Und wenn es in einer Generation einer wäre,
der durch ihr Zeugnis sich zu Christus fände, so wären alle Arbeit
und alle Kosten nicht umsonst. An diesen einen könnte sich die

221



Hoffnung klammern, daß Rö. 11 sich dereinst erfüllen wird. Wer
wagte es, zu behaupten, daß nicht täglich Gott sich über Sein Volk
erbarmen und es zur rechten Erkenntnis führen könnte. Es gibt
kaum mehr Völker auf der Erde, unter denen die Botschaft von
Christus noch nicht verkündigt worden wäre. Es könnte bald die
Zeit kommen, da die Fülle der Heiden eingegangen ist und Israels
Tag kommt. Niemand weiß, wie Gott diesen Tag herbeibringen
wird, ob durch eine Sammlung Israels in seinem angestammten
Lande oder durch einen Zusammenbruch seiner säkularen
Hoffnungen, die sich an dieses Land knüpfen. Aber eines ist sicher:
die Nacht ist vorgerückt und der Tag nahe herbeigekommen. Die
Urkirche nahm ihren drängenden Missionseifer aus dem Bewußtsein,

daß der Tag nahe sei. Wie lange Zeit haben wir noch Es ist
Zeit, aufzustehen vom Schlafe und wach und nüchtern zu sein,
damit die Schuld, die wir Christen Israel gegenüber auf uns geladen
haben, nicht noch größer werde.

Nachtrag

Das 55. Amtsbrüderliche Rundschreiben des Bischofs der Evang.
Kirche A. B. in Österreich, D. Gerhard May, vom 25. Mai 1952,
enthält die Nachricht, daß die Superintendentenkonferenz am 13.

und 14. Mai 1952 sich mit dem Aufruf zur Bildung einer Vereinigung

«Evang. Dienst an Israel» befaßt hat. Ziel der Vereinigung
ist, in ernster Verantwortung den evang. Dienst an Israel
aufzunehmen und den Getauften dabei behilflich zu sein, in den
landeskirchlichen Gemeinden ihr volles Heimatrecht zu finden. «Der
Bischof und die Superintendenten stellen sich dankbar und
vertrauensvoll hinter die Arbeit» (dieses Kreises). Weiter hat sich die
Konferenz mit den Anzeichen eines wiedererwachenden Antisemitismus

befaßt. Da kein konkreter Fall vorliegt, meinte sie von einem
Wort an die Öffentlichkeit absehen zu sollen. Doch bittet der Bischof
in seinem Rundschreiben alle Amtsbrüder, auf die noch unkontrollierbare,

im Dunkel lauernde Gefahr zu achten und über die
anvertrauten Seelen zu wachen, daß nicht unter dem Schweigen der
Christen die schmähliche rassische Diskriminierung wiederkomme

222



mit all ihren grausigen Folgen. «Wir müssen bei gegebenen
Anlässen ohne Rücksicht auf Gunst und Ungunst sagen und tun,
was recht ist vor Gott».

Obwohl diese Rundschreiben sonst vertraulich sind, wurde dieses

auch an alle weltlichen Mitarbeiter der Kirche versandt und auch
der kirchlichen Presse übergeben, so daß diesem Nachtrag nach

Meinung des Herrn Bischofs nichts im Wege steht.
Man wird sich über dieses Zeichen der Neubesinnung und diesen

ersten Erfolg langjähriger Bemühungen herzlich freuen dürfen. Dem
«Evang. Dienst an Israel» haben sich auf den ersten Aufruf hin etwa
ein Viertel der evangelischen Geistlichen Österreichs zur Verfügung

gestellt.

MEIN WEG DURCH JUDENTUM
UND CHRISTENTUM
von Dr. Ernst Müller, London

Der früheste religiöse Eindruck meines Lebens, den ich im
Gedächtnis habe, war es, als am Versöhnungstag vom nahen Tempel
Chorgesänge zu unserem Hause (in einer kleinen südmährischen
jüdischen Gemeinde) herübertönten und meine Mutter irgendwie
das Wort Gott aussprach.

Meine Eltern, beide Rabbinerskinder, hegten dem traditionellen
Judentum gegenüber pietätvolle Erinnerungen, ohne selbst
traditionell eingestellt zu sein. Im Elternhause meiner Mutter in
Kojetein erfuhr ich durch ihren Vater Jakob Brüll, einen jüdischen
Gelehrten und eine geniale Persönlichkeit, deren Sterben ich mit 9

Jahren miterlebte, tief mein Gemüt bestimmende Eindrücke. Mein
Vater, als Arzt mehr naturalistisch eingestellt, hegte eine keusche,
tief verborgene Frömmigkeit und hat mich durch die Art, wie er im
Original Jesaia mit mir las, tief angeregt. Seltsam wuchs ich, ohne
daß dies von meinen Eltern gern gesehen wurde, auf etwas
phantastische Art in eine intensive jüdische Frömmigkeit hinein, die
mich zu ständigem Tempelbesuch, zu peinlicher Beobachtung des

223


	Judentum und Judenmission in Wien

