Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Judentum und Judenmission in Wien
Autor: Molin, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961409

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961409
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Baeck schreibt (a.a.0.319) von den Weherufen: «Es braucht
kaum gesagt zu werden, wie diese bestimmte Antwort, die sich
hier ergibt, zugleich beweist, dafl die Wehereden des Evangeliums
nicht Worte sind, die Jesus gegen sein Volk richtete, sondern ein
Zeugnis der Auseinandersetzung der christlichen Gemeinde in der
Zeit nach dem Jahre 70 mit der Gemeinde des Judentums». Was
Baeck hier von den Weherufen sagt, kann wohl auch von den iibri-
gen Angriffen im Evangelium gegen die Phariséier und die Schrift-
gelehrten gesagt werden. Trotzdem werden noch immer die Worte
Pharisier und Schriftgelehrter mit dem Worte Heuchler als iden-
tisch gebraucht! '

JUDENTUM UND JUDENMISSION IN WIEN

von Dr. GEorG MoLiN, Wien

Der Titel dieses Aufsatzes konnte gerade so gut heilen «Juden-
tum und Judenmission in Osterreich», denn seit 1918 sind Judentum
in Wien und Judentum in Osterreich fast identische Begriffe ge-
worden. Eine Mission an Israel hat es wenigstens von evangelischer
Seite aus auBerhalb Wiens in dieser Zeit iiberhaupt nicht gegeben,
weil dazu nicht die mindesten Voraussetzungen gegeben waren. Es
war anders, solange die alte Monarchie noch bestand. Da gab es
auch auBerhalb Wiens alte, einflulreiche und beriihmte Juden-
gemeinden, wie etwa in Prag, aus der so bedeutende Minner wie
Werfel, Kafka, Max Brod oder Stefan Zweig gekommen sind, oder
die Gemeinden in Mihren und Schlesien, oder in Krakau und
schliellich die Unzahl jiidischer Gemeinden, die das Riickgrat und
den Jungbrunnen des Judentums im alten Osterreich bildeten.
Denn in Ostgalizien und der Bukowina lebte das orthodoxe Juden-
tum getreu seinen viterlichen Uberlieferungen, von dort entsandte
es immer neue Strome seiner Menschen nach Westen. Da freilich
dauerte es nach 1800 meist nicht lange, bis die alte Sitte vergessen
oder doch sehr geschwicht war. Man assimilierte sich der Umwelt
oft bis zur Selbstaufgabe. Nicht nur, daBl man das jiidische Wesen

207



aufgab, man verfiel derselben selbstmérderischen Lebensgestal-
tung, die noch iiberall die groBstadtischen Familien in verhiltnis-
miBig kurzer Zeit aufgezehrt hat, vor allem dem Ein- bis Zwei-
kinder-System. Ein besonders starker Schub jiidischer Menschen
erreichte Wien im Zusammenhang mit den Kriegshandlungen in
Galizien in den Jahren 1914 und 1915. Nach 1918 freilich wurde
die Zuwanderung schwicher und schwicher, und trotz der zahlen-
méafligen Stirke des Wiener Judentums vor 1938 hitte man den
Tag seines Aussterbens voraussagen konnen.

Damit hitte eine altberiihmte Judengemeinde ihr Ende gefun-
den. Denn das Wiener Judentum hat eine alte Geschichte, wenn
auch nicht so alt wie in den westeuropéischen Léndern oder in den
rheinischen Stidten. Vom 10. Jahrhundert an lit sich eine jii-
dische Niederlassung in Wien annehmen. 1194 wird Schlom, ein
jidischer Miinzmeister, urkundlich erwiahnt. Er muf} ein angesehe-
ner Mann gewesen sein, denn seine Ermordung durch einen Kreuz-
fahrer wurde vom Herzog mit unnachsichtiger Strenge bestraft.
1204 begegnet in Wien die erste Synagoge. Wie in allen koniglichen
oder landesfiirstlichen Stadten des Mittelalters lebten auch in Wien
die Juden unter dem Schutze des Stadtherren als dessen Kammer-
knechte (oft als Miinz- oder Steuerpiachter) in von ihm zugewie-
senen Gebiauden. Dazu dienten meist alte, vom Hofe verlassene
Palastbauten. Da infolge des starken Wachstums der Stadt Wien
die stadtgrifliche und spéter herzogliche Burg mehrmals gegen
den Stadtrand hin vorriickte, wurden auch mehrmals solche Bauten
frei. Dementsprechend wanderte das «Ghetto», um schliefilich in
der Neuzeit eine Vorstadt auBerhalb der Mauern zu bilden. Die
einzige derzeit bestehende Synagoge diirfte etwa in der Gegend
liegen, wo das édlteste Wiener Ghetto anzunehmen ist. Die Biirger-
schaft war freilich genau so wie in anderen Stidten von der An-
wesenheit der Juden wenig erfreut. Man witterte in ihnen die Kon-
kurrenz. Dazu kam noch die Hochspannung des religiésen Lebens,
besonders in der Zeit der Kreuzziige. Daraus wird es versténdlich,
daB auch das Wiener Ghetto mehrmals ein Opfer der Volkswut
wurde. Blutopfer und Zwangstaufen kennzeichnen den Weg der
Wiener Judenschaft in diesen Jahrhunderten. Die groite Verfol-
gung, die beriichtigte Wiener Geserah, fand 1421 durch Herzog

208



Albrecht V. statt. Erst etwa 100 Jahre spiter tauchen wieder
jidische Familien in Wien auf. Mit Schwierigkeiten hatten die
Juden noch lange zu kimpfen. Vertreibungen und Ansiedlungsver-
bote gab es fast in jedem Jahrhundert. Die noch bestehende Pfarr-
kirche St.Leopold in Wien IT wurde gelegentlich einer Judenver-
treibung aus der damaligen Synagoge umgebaut. Noch nicht 100
Jahre ist es her, dafl die Ehebeschrinkungen endgiiltig aufgehoben
wurden, durch die man die starke Vermehrung des Judentums
einzudémmen suchte. Und dies alles, obwohl jidische Finanzleute
zu allen Zeiten auch in Wien eine grofle Rolle spielten (Arnstein
und Pereira z.B. finanzierten die Kriege gegen Napoleon). Erst
1823 konnte wieder eine Synagoge, die heute noch bestehende Zen-
tralsynagoge, eroffnet werden, und erst die Zeit nach 1860 brachte
einen stirkeren wirtschaftlichen und geistigen Aufschwung. In die-
sem Jahre fielen die gesetzlichen Schranken. Tiichtigkeit und In-
telligenz, manchmal auch Skrupellosigkeit erhielten freie Bahn.
Zugleich war es die Zeit allgemeiner Prosperitit und Sicherheit,
die in aller Welt die Meinung verbreitete, dal der zukiinftige Weg
der Menschheit nur mehr einer des Fortschrittes sein konne, der
jede Katastrophe unméglich machen wiirde.

Diese letzte Bliitezeit Wiens ist auch die des Wiener Judentums,
das damals dem Lande eine ganze Reihe bedeutender Minner
schenkte. Ich nenne nur G. Mahler, A. Schnitzler, R. Beer-Hof-
mann, F. Salten, St. Zweig. In der Geschaftswelt, in Theater und
Literatur, in Kunst und Zeitungswesen, in der Welt der Arzte und
Juristen hatte das Judentum eine starke Stellung, die sich noch
immer mehr zu verstirken schien. Aber wie fiir den Habsburger-
staat, so bereitete sich auch fiir das Wiener Judentum schon die
Katastrophe vor. Da war einmal die dullere Bedrohung. Nicht nur
die alldeutsche Partei Schonerers hatte den Antisemitismus auf
ihre Fahnen geschrieben, sondern ebenso die kleinbiirgerlich-katho-
lische christlichsoziale Partei, deren bedeutendster Exponent der
langjahrige Biirgermeister Lueger war!. Es wire vielleicht zu diesem

1 Lueger war einer der besten Biirgermeister, die Wien jemals hatte.
Fiur den Ausbau der Stadt und ihrer Einrichtungen, fiir ihre kleinburger-
lichen und gewerbetreibenden Schichten hat er viel getan. Sein Antisemitis-
mus ist ein iibler Fleck im Charakterbild dieses groen Biirgermeisters und

209

2  Judaica, Band 8,4



Wiener Antisemitismus noch ein Wort zu sagen. Man kénnte zu-
nichst meinen, er komme aus einem Charakterfehler. Aber der
Wiener ist nie unduldsam gewesen und fremde Eigenart war ihm
nie etwas Ungewohntes. Sah er doch in den Mauern seiner Stadt
Angehdorige aller 11 Vilker und 7 Religionen des Habsburgerreiches
aus- und eingehen. Vielleicht ist es eher ein Gefiihl dafiir, daB
jiidisches und wienerisches Wesen manche verwandte Ziige haben,
das den Untergrund dieser Feindschaft bildet. Beiden eignet z.B.
die starke Selbstironie und die Fahigkeit, Fremdes sich anzuglei-
chen. Vielleicht war es auch die Erfahrung, daf sich zwar auch das
Judentum einwienern lasse, dafl aber der starke Zuzug aus den
ostlichen Reichsteilen den Fremdkoérper immer wieder erneuere.
Denn das Judentum, das da frisch aus dem galizischen Ghetto kam,
war ein Fremdkdorper: fremd in seiner Kleidung, fremd in der Sitte,
fremd in der Sprache; ein Stiick Vorwelt mitten in der Moderne,
ein Stiick Asien mitten in Europa. Von den konservativen Rich-
tungen zuriickgestoBen, machte es zudem gemeinsame Sache mit
der jungen Sozialdemokratie, deren Fiihrer vielfach aus jiidischen
Familien stammten, die freilich sich meist schon vom jiidischen
Mutterboden gelost hatten?. Fiir die rechtsstehenden Kreise war
das ein neuer Dorn im Auge. Wirtschaftlicher Neid mag wie iiberall
bei solchen Bewegungen das Seine dazugetan haben. Er machte
es der Demagogie leicht. Nun wird man leider sagen miissen, daf3

Politikers. Er ist als politisches Instrument versténdlich, befremdet aber
bei einem Mann, der als guter Christ gelten wollte. Er hat so manchem Juden,
der der viterlichen Tradition entwachsen war, den Weg zu Christus ver-
wehrt. Ohne die strikten Gegenweisungen Kaiser Franz Josefs I. hitte er
sich wahrscheinlich auch &uBerlich noch stirker ausgewirkt.

2 Die Feststellung dieses Biindnisses soll auf keinen Fall einen Vorwurf
bedeuten. Der Weg dazu war uberdies nicht so einfach, wie es hier in der
gedringten Kiirze erscheinen mag. Médnner wie V. Adler z. B. standen zuerst
im nationalen Lager! Da die national-liberale Partei langsam abstarb und
die rechtsstehenden Parteien sich mehr und mehr antisemitisch gebérdeten,
bot sich hier die einzige Méglichkeit, mit Hilfe einer aufstrebenden Bewe-
gung fiir die eingenen Rechte zu kdmpfen. Die Zuwendung zur Sozialdemo-
kratie erfolgte trotzdem nur zogernd, da das Judentum wohl ihre Ziele,
nicht aber ihre Methoden billigte. Viele ihrer aus jiidischen Familien stam-
menden Fiihrer waren zeitlebens evangelisch und suchten wirkliche Christen
zu werden. Erst die antisemitische Haltung vieler «Christen» stie3 wieder ab.

210



es nicht immer die Besten waren, die aus Galizien nach Wien kamen
und dort blieben, sondern diejenigen, die sich der heimischen Zucht
und Sitte nicht fiigen wollten. Die iibereilte Assimilation macht
diese Menschen nicht sympathischer. Die Sdkularisierung ist an
und fiir sich ein Fluch, ihre Formen und Ergebnisse sind aber um
so bedrohlicher und teuflischer, je ndher der Betreffende vorher
Gott gestanden hat. Geistliche, die Atheisten werden, sind meistens
auBerordentlich destruktive Elemente3. Wenn nun Angehorige des
Volkes, das Gott besonders gerufen und mit seiner Tora begnadet
hat und dem die Tora Lebenselement geblieben ist, diese Tora weg-
werfen, ohne sich doch zu Christus zu finden, so miissen sie mehr
oder weniger zu Werkzeugen der Finsternis werden. Es ist selbst-
verstédndlich, da es auch von dieser Regel rithmliche Ausnahmen
gegeben hat und gibt% Doch wird leider ein Volk niemals nach
seinen Besten eingeschétzt, sondern nach denen, die am unlieb-
samsten auffallen. Die Leistungen so vieler Juden, die mitgeholfen
haben, das kiinstlerische und wissenschaftliche Leben Wiens be-
rithmt zu machen, blieben aulerdem der Masse unzugénglich.
Aber viel gefihrlicher als die duflere Bedrohung, die sich erst
viel spéter entladen sollte, war die innere. Ist doch das vorige Jahr-
hundert und der Anfang des jetzigen trotz der beispiellosen wissen-
schaftlichen und zivilisatorischen Erfolge zweifellos eine Zeit geisti-
gen Niedergangs. Epigonentum und verzweifelte, aber zunéchst er-
folglose Versuche der Neugestaltung sind die beherrschenden Er-
scheinungen. Vor allem aber geht eines verloren, die Herzmitte
alles wahren kulturellen Lebens, die selbstverstindliche Veranke-
rung aller Lebensgebiete im Religiosen. Wie das kirchliche Leben
mehr und mehr der Aushéhlung verfillt und auf einem Tiefpunkt
anlangt, so ist es auch mit dem Leben der Synagoge. Die grofle
Masse des Wiener Judentums bleibt unberiihrt von allen Erneue-
rungsbestrebungen. Sie steht ihrer religiosen Tradition gleichgiiltig
gegeniiber. Die Austritte hdufen sich. Konfessionslose Menschen

$ Unsere Durchschnittschristen von heute sind selbst schon so sékulari-
siert, daf3 ihr Abfall nicht von unmittelbaren schweren Folgen fiir andere
begleitet wiire.

4 Gerade das Judentum, auch das liberale, hat sich immer gerne an
philanthropischen und sozialen Bestrebungen beteiligt.

211



jiidischer Herkunft werden in Wien eine alltéigliche Erscheinung.
Den Weg zur Kirche finden nicht viele, und diese selbst lebt ja
von der Substanz und 146t jede innere Kraft weithin vermissen.
Aber auch wo Juden diesen letzten Schritt unterlassen, empfinden
sie doch mehr und mehr das viterliche Wesen als- iiberholt und
hemmend. Das jiidische Biirgertum lebt genau so satt und selbstzu-
frieden und problemlos wie jedes andere. Kein anderer als der Jude
Karl Kraus hat seine beillende Satire dagegen gerichtet. Die besten
Krafte des Judentums stehen in der Wissenschaft oder in der Po-
litik, die aber beide (nicht nur bei ihren jiidischen Vertretern)
jahrzehntelang fast ganz unter materialistischen Vorzeichen stehen.

Zugleich aber vollzieht sich im Judentum selbst eine Umschal-
tung seines Selbstverstindnisses. In Wien lebt Theodor Herzl, nicht
der erste nationale Jude, aber doch der, an dessen Namen die Ent-
wicklung des modernen Zionismus ankniipft. Er bedeutet nicht
Irreligiositiat, aber doch Umlenkung des jiidischen Selbstverstind-
nisses vom religiosen Geleise auf das nationale. Israel will wieder
Volk werden, will wieder eigenes Land haben. Die Welle des Na-
tionalismus, die durch Europa geht, erfalit auch dieses Volk und
148t es seine Besonderheit nicht mehr im Religisen sehen, in Tora
und Propheten, nicht mehr im besonderen Ruf Gottes und dem
von IThm auferlegten stellvertretenden Leidensschicksal, sondern in
volkischer Eigenart und Sprache. Gewill hat der entstehende Zionis-
mus gewaltige Krifte im Judentum entbunden, aus denen vor un-
seren staunenden Augen unerhorte Leistungen entsprungen sind,
aber wie der heutige Zionismus zeigt, ist in der Freude der Selbst-
entdeckung doch das Wichtigste und Wertvollste fast iiber Bord
gegangen. Mit Schmerz sieht der gléubige Christ, wie viele Juden
heute die Meinung verfechten, sie wollten ein Volk sein wie alle
anderen, wie sie damit gegen die Erwihlung rebellieren, vielleicht
aus der gottgeschenkten Gnade der Sammlung im eigenen Lande
einen menschlichen Trotzversuch machen und damit eine geschicht-
liche Stunde versiumen. Schmerzlich fiithlt man sich dabei an
I. Sam. 7 erinnert. Nie wird Israel ein Volk wie alle anderen sein
kénnen. Entweder lebt es aus der Tora, ein Zeichen ehernen
Gotteswillens, Seines Zornes, aber auch Seiner Gnade und Langmut
und der Verheilung; oder es wendet sich zu Christus, dann ist

212



‘Gottes Reich da; oder es rebelliert mit den anderen Volkern, dann
wird ihm ein furchtbares Schicksal werden. Gerade der Erstgebo-
rene kann sich nicht ungestraft dem Ruf des gottlichen Vaters
entziehen.

Der Zionismus machte sich in Wien zum ersten Male 1906
stdrker bemerkbar. In diesem Jahre erschienen bei den Wahlen
der Wiener Kultusgemeinde die ersten Zionisten. Zielbewuf3t hatten
sie schon eine ganze Weile daran gearbeitet, aus der liberalen reli-
giosen Gemeinde eine bewullte Volksgemeinde zu machen. Nun
reifte die erste Ernte. Nach 1918 sind sie unentwegt im Vordringen.
Die grofen Scharen der wihrend des ersten Weltkrieges zugewan-
derten Ostjuden stehen auf ihrer Seite. 1924 erreichen sie erstmalig
die Mehrheit in der Kultusgemeinde. Diese umfafit damals etwa
200000 Seelen. Sie besitzt 7 Gemeinde- und 12 Vereinssynagogen
und eine Anzahl kleinerer Bethiduser besonderer Richtungen. Ihr
Schul- und Betreuungswesen ist tadellos organisiert. Alles scheint
in bester Ordnung. Die drohenden Gefahren werden unterschitzt
oder gar nicht gesehen. Man sieht nicht, dal volkische Begeisterung
zwar etwas GroBles und Schones ist, dafl religioser Glaube aber weit
mehr Tragkraft besitzt; man merkt nicht, wie die nichtjiidische
Umwelt mehr und mehr dem Antisemitismus verfillt, auch dort,
wo sie dem Nationalsozialismus ablehnend gegeniiber steht. Und
plotzlich ist 1938 da. Erst miissen die jiidischen Geschifte hebriisch
geschriebene Aufschriften tragen, dann werden sie nach und nach
enteignet. Immer hiufiger werden im StraBenbild die groBen Uber-
seekisten, in denen jiidische Familien ihr Eigentum in andere
Léander zu retten versuchen. Im November brennen die Synagogen.
Aber damit hat sich Goebbels verrechnet. Das Volk ist nicht be-
geistert. Viele, sehr viele machen bedenkliche Gesichter und be-
ginnen etwas zu ahnen von der Bestie, die in ihre Heimat einge-
brochen ist. Viele andere beruhigen sich noch einmal damit, da@
es sich um eine Kinderkrankheit handle, die im Laufe der Zeit
vergehen werde. Der Krieg kommt, der Judenstern. Was dann
geschehen ist, wissen andere wahrscheinlich besser als ich. Ich wurde
im August 1938 als Kriegspfarrer eingezogen und habe wie die
meisten Wehrmachtsangehorigen dreiviertel von dem, was in der
Heimat vorging, nicht erfahren. Die Namen der Todeslager horte

213



ich erst spit, teilweise erst in der Kriegsgefangenschaft. Die Feld-
post stand ja unter strenger Zensur. Fremde Sender anhéren konn-
ten wir nicht. Geredet wurde bald nicht mehr, weil keiner mehr
dem andern trauen konnte.

Als der Spuk voriiber ist, ist von der einst so groflen Wiener
Judengemeinde nur mehr ein kleines Haufchen da. Die vollen DP-
Lager, in denen die fliichtigen Ostjuden und die KZ-Entlassenen
hausen, leeren sich. Alles, was jung und lebendig ist, strebt nach
Israel, besonders als 1948 die Tore des Landes weit aufgetan wer-
den. Zuriick bleiben die Alten und Kranken und die, die Wien
als ihre Heimat ansehen, die sie trotz allem nicht verlassen wollen.
Dazu kommen Heimkehrer aus aller Welt. Viele davon haben einst
in Wien gliickliche Jahre verlebt, oder sie haben irgendwelche Pie-
tatsbindungen an die Stadt. Manche kommen auch, um um ihr
ehemaliges Eigentum zu kimpfen. Die meisten aber, die arbeiten
und wirken wollen und konnen, hilt es nicht in dem verarmten
und unsicheren Lande und seiner Enge. Nord- und Siidamerika,
Australien und Israel sind ihr Ziel.

Die Zuriickbleibenden leben meist ziemlich kiimmerlich. Nur
wenigen gelingt es, wieder zu Wohlstand zu kommen. Die Alten
und Kranken sind abhéingig von ausldndischer Hilfe (Joint). Geistig
sind die meisten geprégt von nur allzuverstindlichen Ressenti-
ments. Die alten Familien sind meist ausgestorben. Es gibt keine
geschlossene jiidische Gesellschaft mehr. Damit ist aber auch die
feine Geistigkeit entschwunden, die diese Gesellschaft einst aus-
zeichnete. Es fehlt der Resonanzboden fiir groflere Geister. So
bleibt die kulturelle Leistung zundchst gering. Trotzdem in der
Presse, in der Kunst und Medizin Juden wieder in wichtigen Stel-
lungen stehen, sind doch nur wenige wirkliche Hochleistungen zu
verzeichnen. Gerade bei denen aber, deren Leistung sie iiber die
Grenzen Osterreichs hinaus bekannt gemacht hat, ist es fraglich,
wie weit man sie noch dem Judentum zurechnen kann.

Wie soll aber auch das zusammengeschmolzene H&éuflein der
Wiener Juden noch kulturelle Kraft aufbringen? Die Kultusge-
meinde hat etwa 9000 wahlberechtigte Glieder. Das diirfte im
ganzen kaum 20000 Mitglieder ergeben. Dazu kommt noch, daB
die meisten gar keine Lust zeigen, sich als Juden zu bekennen. Noch

214



sitzt ihnen die Angst viel zu sehr in den Knochen. Ihre Devise ist,
ruhig und unauffillig leben. Dadurch tritt jiidisches Leben noch
weit weniger in Erscheinung als es eigentlich kénnte. Darunter
leiden aber auch kulturelle Veranstaltungen. Sie sind angewiesen
auf dritt- und viertrangige Krifte, die wieder die Offentlichkeit
nicht zu interessieren vermogen. Die letzte geistige Riihrigkeit geht
in politischen Dingen auf. Die stirkste und bestorganisierte Gruppe
bilden die sozialistischen Zionisten (Mapai). In der Kultusgemeinde
hatten nach 1945 zundchst die Kommunisten die Oberhand. Das
erklirt sich daraus, dafB3 1945 die kommunistische Partei die schiarfst
antinazistische Osterreichs war. Heute haben sie in der Kultusge-
meinde nur mehr ein Viertel der Stimmen. Zur stirksten Partei ist
der «Bund werktétiger Juden» aufgeriickt, der ein Teil der Oster-
reichischen sozialistischen Partei (SPQ) ist. Unter den Resten der
alten Wiener Judenfamilien gibt es eigentliche Zionisten kaum. Sie
bejahen zwar alle den Staat Israel, zeigen aber weder Lust, dahin
auszuwandern noch etwas fiir ihn zu opfern.

Leider begegnet dieses kleine Hiuflein der Juden in Wien schon
wieder einem gewissen Antisemitismus. Zwar die staatlichen Be-
horden miihen sich, gerecht zu sein, und Parteien und Kirchen
lehnen den Antisemitismus ab. Aber unterirdisch ist er doch da.
Wihrend des Krieges war er weitgehend verdriangt durch mensch-
liches Mitgefiihl und Sympathie mit den Verfolgten. So dankte 1945
die jiidische Gemeinde von Szeged in Ungarn dem Wiener Biirger-
meister dafiir, daf so viele ihrer Glieder wihrend des Krieges
in Wien freundlich aufgenommen, ja unter Lebensgefahr versteckt
und gerettet wurden. Man wundert sich, wieso nur wenige Jahre
spiater der leidige Antisemitismus wieder sein Haupt heben kann.
Seine Herkunft ist recht verschiedener Art. Ressentiments #lteren
und jiingeren Datums, Wahltaktiken, Gesetze, die einer Demokratie
unwiirdig waren, Fehlentscheidungen der Besatzungsméchte und
schlechtes Gewissen sind daran beteiligt. Von einem neuen Nazis-
mus kann man gliicklicherweise noch nicht reden.

Das enthebt aber gerade den Christen nicht der Pflicht, den
hafBerfiillten, aus niedrigen Instinkten lebenden Antisemitismus zu
bekéimpfen, wo immer er ihn trifft. Ebenso aber wird er seine brii-
derlich warnende Stimme erheben miissen, wenn er das Unrecht

2156



auf der jiidischen Seite sieht, auch wenn man ihm das zunéchst
iibel auslegen sollte.

Beides hat sich die Osterreichisch-Israelische Kulturgesellschaft
zur Aufgabe gemacht. Sie ist allerdings nicht betont christlich. Ihre
Mitglieder werden wahrscheinlich in der Mehrzahl keine Christen
sein. Thr Vorstand ist bewult so zusammengesetzt, dafl er allen
Parteien und Religionen Raum gibt. Die eigentliche Leitung der
Gesellschaft liegt aber in den Hédnden des Generalsekretérs, Doz.
Dr. K. Schubert, eines iiberzeugten katholischen Christen. Die Ge-
sellschaft mochte zunéchst einmal die kulturellen Beziehungen zwi-
schen Osterreich und dem Staat Israel pflegen. Dariiber hinaus
aber bemiiht sie sich, von ihren Zentren in Wien und Innsbruck
aus Verstindnis fiir die jiidische Higenart zu erwecken und dem
Antisemitismus das Wasser abzugraben. Auch dem Gesprich zwi-
schen Kirche und Synagoge mochte sie ihre Plattform zur Ver-
fiigung stellen. So wurde in der Volkshochschule Wien-West unter
reger Anteilnahme der Versammlung ein offentliches Gesprich
Synagoge—Kirche abgehalten, an dem auBer Doz. Schubert und mir
noch der katholische Konsistorialrat Dr. Mauer und der Zionist Lowy
beteiligt waren. In Innsbruck taten Doz. Schubert, Prof. Hugo
Rahner und Prof. Thieme (Basel) diesen Dienst. Weiter bemiihen
wir uns um Einfluf} auf die Religionslehrerschaft, weil uns klar ist,
daf sie viel fiir und viel gegen den Antisemitismus tun kann. Ein
Vortrag von Prof. Thieme zu diesem Thema war leider schlecht
besucht. Ein grofler Erfolg war dagegen die Auffiihrung des
«Dibbuq», jenes einzigartigen jiidischen Theaterstiickes, das so tief
in die Atmosphire einer Ghettogemeinde und ihres geistigen Le-
bens einfiihrt. Finanziell war es leider — trotz des guten Besuches
und trotz der hohen kiinstlerischen Leistung, die das Studio der
Hochschulen bot — ein Miflerfolg. Daher miissen wir nun zu un-
serem Leidwesen auf Auffiihrungen verzichten und zu Rezitations-
abenden iibergehen. Weiter fanden bisher statt: ein Konzert mit
jidischen Liedern (Kantor Edelstein), ein Gedenkabend fiir den
modernen hebriischen Dichter Mosche Bialik und mehrere Auf-
fithrungen einschligiger Filme, wie die «Grenzgasse» und der «Pro-
zef3». Und schlieBlich haben wir die Bekimpfung antijiidischer Le-
gendenbildung (Ritualmordlegenden) aufgenommen.

216



Wenn es gelingt, die erforderlichen Geldmittel zu bekommen,
so ist ein weiterer Ausbau der Arbeit geplant, die dann mit der
dhnlicher Vereinigungen in der Schweiz und in Deutschland koordi-
niert werden soll. Vier Referate sind vorgesehen. Organisation und
Presse, Wissenschaft, Theologie, Theater (mit einer Wanderbiihne).
Doch ist dies alles noch Zukunftsmusik.

Kiampfer gegen den Antisemitismus sind selbstverstéindlich auch
die Stellen, die sich eine christliche Mission an Israel zum Ziele
gesetzt haben. Drei sind mir personlich in Osterreich bekannt: das
katholische Pauluswerk, die baptistische Vereinigung der «Freunde
Israels» und die schwedisch-lutherische «Israelsmission».

Das katholische Pauluswerk, begriindet von Prof. Johannes
Osterreicher, hatte seine Arbeit schon lange vor 1938 begonnen und
wurde selbstverstindlich auch ein Opfer der Hitlerzeit. Prof. Oster-
reicher muBte nach Amerika auswandern. Seit einiger Zeit scheint
das Werk seine Arbeit wieder aufgenommen zu haben. Sein Mittel-
punkt ist das Kloster Notre Dame de Sion.

Die «Freunde Israels» sind eine junge Griindung. Der Baptismus
ist in Osterreich iiberhaupt nicht sehr alt, wenn auch recht lebendig.
Eine stirkere Gemeinde entstand erst nach 1918. Aber in der Zeit,
da alle andere kirchliche Arbeit-an Israel zum Erliegen gekommen
war, hat die kleine Baptistenkirche Osterreichs in vorbildlich christ-
licher Art der verfolgten Christen aus Israel und wohl auch vieler
anderer sich angenommen, ihnen Zuflucht gewihrt und sie vor der
Verzweiflung bewahrt. Sie hat dabei viel Mut und christliche Ein-
sicht bewiesen. Auch nach dem Kriege haben die Baptisten zu den
ersten gehort, die die Arbeit an Israel wieder aufgenommen haben.
Heute stehen sie in gesundem Wettbewerb mit der lutherischen
Arbeit, teils auch in freundschaftlicher Zusammenarbeit, die in
gemeinsamen Veranstaltungen ihren Ausdruck findet.

Die Evangelische Landeskirche in Osterreich ist eigentlich erst
recht spiat darauf gekommen, daf} sie eine Aufgabe an Israel haben
konnte. Man nahm die auf, die kamen, meist wohl ohne Priifung
der Beweggriinde und ohne geniigenden Unterricht. Man freute
sich, dal man damit vielfach gute Kirchensteuertriger bekam. Man
muf} dabei allerdings zwei Dinge bedenken: einmal, dal die evan-
gelische Kirche in Osterreich sehr arm ist; zweitens, daB sie, wie

217



viele andere Kirchen auch, ein Opfer des Liberalismus geworden
war. Durch die Abgeschlossenheit Osterreichs vom Weltgeschehen
und seiner Kirche von der Okumene war der Missionseifer iiber-
haupt nicht allzusehr entwickelt. Das wenige, was geschah, geschah
in Zusammenarbeit mit der Basler Mission. Meist aber blieb der
Blick auf den eigenen Noten haften, vielleicht auch noch auf den
groBen Aufgaben, die die Massen der Ubertretenden stellten, denen
man kaum nachzukommen wuBlte5. Aber 1922 tauchte nun doch
die schwedische Israelsmission in Wien auf. Sie erwarb Réume in
einer stark von Juden bewohnten Strale, gerade gegeniiber einem
judischen Altersheim, in dessen Garten der dlteste erhaltene Wiener
Judenfriedhof liegt, und begann ihre Arbeit. Diese ging nicht gerade
mit Riesenschritten vorwirts und erfreute sich zunichst keines
allzugroBen Ansehens. Aber als sich in den Pfarrimtern die ersten
aus Israel zur Taufe meldeten, die dort gewonnen und unterrichtet
worden waren, lernte man doch anders denken, und langsam be-
gannen Recht und Notwendigkeit dieser Arbeit sich durchzusetzen.
Sie erlitt aber eine plotzliche und unerwartete Verschiebung, als
nach 1933 in groBerer Zahl Getaufte aus Israel aus Deutschland
hereinstromten und hier geistlich versorgt werden muBiten. Die
Landeskirche war hiefiir nicht gewappnet, wollte vielfach auch
nicht recht dran, da sie selber aus Griinden, die nur aus ihrer
innerosterreichischen Geschichte verstiandlich sind, vom nazisti-
schen Gift infiziert war. Auch hatten die Hereingekommenen oft sel-
ber eine starke Abneigung gegen sie und fiihlten sich wohler unter
solchen, die denselben Weg gegangen waren wie sie selber. Dann
kam 1938, und was sich in Deutschland auf fiinf Jahre verteilt
hatte, brach bei uns mit vollster Wucht mit einem Male iiber die
Kirche herein. Die alte Kirchenleitung, die sich in schwersten Zei-
ten bewihrt hatte, wurde abgesetzt. Die neue Kirchenleitung war
der Lage nicht gewachsen, konnte es auch kaum sein. So kann
man es verstehen, wenn die evangelische Kirche es weithin ver-

5 ITm Jahre 1934 erfolgte nach dem Sieg der Regierung iiber die Sozial-
demokratie eine starke Eintrittsbewegung in die evangelische Kirche. Manche
Gemeinden verdoppelten ihre Seelenzahl. 3000—4000 Eintragungen weisen
die meisten Eintrittsbiicher der Wiener evangelischen Gemeinden fiir dieses
Jahr auf.

218



sdumte, sich ihrer aus Israel stammenden Glieder anzunehmen und
der Gedanke auftauchte, eine eigene judenchristliche Gemeinde zu
griinden. Praktisch wurde sie in dem Kreis um die Israelsmission
Wirklichkeit, wie weit auch rechtlich, ist mir infolge meiner lang-
jéhrigen Abwesenheit von daheim nicht klar geworden. Dal wir
1938 zunichst etwas vorsichtig mit Taufen waren, werden Sie ver-
stehen, wenn ich aus eigener Erfahrung berichte, daBl viele
ganz offen zugaben, nur dullere Vorteile zu suchen. Spiter, als diese
Gefahr voriiber war, verbot der Staat die Taufe von Juden! Trotz-
dem arbeitete die schwedische Israelsmission bis 1941 weiter und
wurde eine treue Helferin fiir auswandernde Judenchristen, denen
sie mit Rat und Tat zur Seite stand, die Wege ebnete, wohl auch
manchen ihr Leben schiitzte oder den Lebensunterhalt beistellte.
1941 muBte sie aber unter dem Drucke des damaligen Systems die
Arbeit einstellen. Der Rest ihrer Gemeinde fand Zuflucht bei den
Baptisten oder in einzelnen landeskirchlichen Gemeinden, die ihre
Pflicht erkannt hatten. Seit 1946 ist nun die schwedische Mission
wieder da und hat ibhre Arbeit wieder aufgenommen. Zunéichst
mullte sie versuchen, wenigstens einen Teil ihrer ehemaligen Schutz-
befohlenen wieder zusammenzusuchen, einmal um dieser selbst
willen, die notwendig Hilfe und Schutz brauchten, aber auch um
der kiinftigen Arbeit willen, die eine Gemeinde braucht, in die man
die Neugewonnenen hineinfithren kann und die mit ihrer Fiirbitte
die Arbeit trigt. Diese Neusammlung war eine recht miihsame
Sache. Etwa 300 der ehemaligen Schiitzlinge haben sich wieder zu-
sammengefunden. Meist sind es #dltere, gebrechliche Leute. Die Ar-
beit an ihnen war zunichst einmal einfach Gemeindearbeit. Nicht,
daB die Kirche nicht endlich erkannt hétte, daB es eigene juden-
christliche Gemeinden nicht geben darf, solange sie sich nicht in
Theologie oder kirchlicher Sitte von den iibrigen Gliedern der
Landeskirche unterscheiden oder eine andere Sprache reden; aber
die Christen aus Israel haben in der Landeskirche teilweise so viel
Boses erlebt, daB sie sich in den Gemeinden nicht mehr zurecht-
finden konnen. Kein Mensch kann ihnen das veriibeln. Es ist nur
zu verstiandlich, daB sie dem Frieden und der Ehrlichkeit nicht
trauen, wenn sie plotzlich dort mit offenen Armen aufgenommen
werden, wo man sich vorher von ihnen distanziert hatte. So bleiben

219



sie lieber unter sich. Nur langsam kénnen die Wunden, die Grau-
samkeit und Dummbheit ihnen geschlagen haben, wieder verheilen.
Nur langsam konnen sie sich wieder als Glieder der Landeskirche
fithlen lernen und ihre Heimat in der (Gemeinde ihres Wohnortes
wiederfinden. Viele machen weite Wege, um dem Gottesdienst in
der Messiaskapelle beizuwohnen, obwohl die Pfarrer ihrer Heimat-
gemeinden sich ehrlich freuen wiirden, wenn sie den Weg zu ihnen
finden. Doch sind sie nicht gewillt, Judenchristen besonderer Art
zu sein. Sie sind meist Assimilanten, die die Bindung zum Juden-
tum aufgegeben haben. Sie lieben es nicht, allzu sehr von dort her
angesprochen zu werden. Anderseits sind sie oft tapfere Kampfer
fir die Sache Israels und gegen den Antisemitismus, tapferer als die
Angehérigen der Kultusgemeinde, weil sie nicht so viel Angst
haben und die Notwendigkeit, ihr Judentum zu verbergen, nicht so
fiihlen.

Nun, kommen sie nicht zur Landeskirche, so kommt diese zu
ihnen. Beginnt sich doch in ihr, genau so wie in der katholischen
Kirche, eine neue Haltung Israel gegeniiber durchzusetzen. Seit
einiger Zeit dient die Messiaskapelle auch als landeskirchliche Pre-
digtstation der Gemeinde, in deren Bereiche sie liegt. Israelsmis-
sion und Landeskirche haben sich dariiber geeinigt. Die Gottes-
dienste werden abwechselnd gehalten. AuBlerdem wohnt ein landes-
kirchlicher Pfarrer im Hause. Es ist Dr. F. Propper, der am 15. Fe-
bruar 1951 von der Superintendentur Wien der lutherischen Kirche
mit der besonderen Aufgabe betraut wurde, sich der Christen aus
Israel und der Mission an Israel anzunehmen. Man hofft, daf3 so
im Laufe der Zeit um den neuen Mittelpunkt eine Gemeinde ent-
stehen wird, in der Christen jeglicher Herkunft briiderlich zusam-
menstehen konnen und jeder sich daheimfiihlen kann, ohne vom
anderen scheel angesehen zu werden.

Um die begreiflichen Ressentiments der Christen aus Israel ver-
schwinden zu lassen, wire es allerdings gut gewesen, wenn die
Landeskirche ein klares Wort dazu gewagt hitte. Die Synode 1950
hitte eine Gelegenheit dazu geboten, die aber nicht geniitzt wurde,
vielleicht weil sie schon ein viel zu grofles Arbeitspensum zu bewil-
tigen hatte. Nur die nichtamtliche «Kirchlich-theologische Arbeits-
gemeinschaft», in der allerdings viele der ernstesten Theologen

220



Qsterreichs mitarbeiten, hat sich zu einem solchen Wort entschlieBen
kénnen.

Eine besondere Frage ist die der Zukunft der Mission an Israel.
Nicht, dall man sie aufgeben wollte. Nein, nun endlich das Gefiihl
der Verantwortung fiir diesen Arbeitszweig erwacht ist, wird es
hoffentlich noch eine Weile weiterbestehen. Aber es handelt sich
um die Methode. Es stellt sich mehr und mehr heraus, dafl bewuBlte
Juden gar nicht daran denken, sich zu Christus zu bekehren. Die
sich der Kirche nihern und von ihr erreicht werden konnen, sind
Assimilanten, die es dngstlich vermeiden, sich als Juden erkennen
zu lassen und auf Grund ihres Judentums besonders angesprochen
zu werden. Meist sind sie ihrer viterlichen Religion schon lingst
entfremdet und wissen von religiosen Dingen genau so wenig wie
ausgetretene Christen. Praktisch ist es meist ganz unmoglich, sie
von ihrer viterlichen Religion her anzusprechen, sondern man mulf}
von Grund auf mit ihnen beginnen, als wiren sie konfessionslos
geboren und erzogen. Eine Umstellung in der Methode wird also
wenigstens teilweise geboten sein. Eine langwierige und miihsame
Arbeit wird es auch sein, den Boden in den landeskirchlichen Ge-
meinden zu bereiten. Die vergangene Zeit hat doch manch tiefe
Spur hinterlassen. Die von der Mission erreicht, zu Christus gefiihrt
und getauft werden, miissen aber Gemeinden von Briidern und
Schwestern finden, in denen sie daheim sein kénnen. Manchmal
begegnet die Arbeit der Mission an Israel dem Einwand, daf} sie
doch zu wenig Erfolge aufweise. Aber das wire kein Grund, sie
aufzulassen. Im Gegenteil, eine eigene Stelle zur Mission an Israel
ist unbedingt notwendig. Hat unsere Landeskirche schon wenig
Beziehung zur duleren Mission, so kann ihr hier einmal klar wer-
den, daBl es noch Menschen aufBlerchristlicher Religion gibt, die
denselben Anspruch auf das Evangelium haben wie die «Neu-
heiden» unseres Landes und wie alle die, die das groBe Vorrecht
haben durften, schon christlich erzogen zu werden. Ja, es sollte
daran auch klar werden, daBl jede Kirche, die wahrhaft Kirche
sein will, eine besondere Verantwortung trigt fiir das Gottesvolk
des alten Bundes. Und wenn es in einer Generation einer wiére,
der durch ihr Zeugnis sich zu Christus finde, so wiren alle Arbeit
und alle Kosten nicht umsonst. An diesen einen konnte sich die

221



Hoffnung klammern, dafl Ro6. 11 sich dereinst erfiillen wird. Wer
wagte es, zu behaupten, dal nicht taglich Gott sich iiber Sein Volk
erbarmen und es zur rechten Erkenntnis fiihren kénnte. Es gibt
kaum mehr Vélker auf der Erde, unter denen die Botschaft von
Christus noch nicht verkiindigt worden wire. Es konnte bald die
Zeit kommen, da die Fiille der Heiden eingegangen ist und Israels
Tag kommt. Niemand weill, wie Gott diesen Tag herbeibringen
wird, ob durch eine Sammlung Israels in seinem angestammten
Lande oder durch einen Zusammenbruch seiner sikularen Hoff-
nungen, die sich an dieses Land kniipfen. Aber eines ist sicher:
die Nacht ist vorgeriickt und der Tag nahe herbeigekommen. Die
Urkirche nahm ihren dringenden Missionseifer aus dem BewufBt-
sein, dafl der Tag nahe sei. Wie lange Zeit haben wir noch? Es ist
Zeit, aufzustehen vom Schlafe und wach und niichtern zu sein,
damit die Schuld, die wir Christen Israel gegeniiber auf uns geladen
haben, nicht noch gréer werde.

Nachtrag

Das 55. Amtsbriiderliche Rundschreiben des Bischofs der Evang.
Kirche A. B. in Osterreich, D. Gerhard May, vom 25. Mai 1952,
enthilt die Nachricht, dall die Superintendentenkonferenz am 13.
und 14. Mai 1952 sich mit dem Aufruf zur Bildung einer Vereini-
gung «Evang. Dienst an Israel» befaBlt hat. Ziel der Vereinigung
ist, in ernster Verantwortung den evang. Dienst an Israel aufzu-
nehmen und den Getauften dabei behilflich zu sein, in den landes-
kirchlichen Gemeinden ihr volles Heimatrecht zu finden. «Der
Bischof und die Superintendenten stellen sich dankbar und ver-
trauensvoll hinter die Arbeit» (dieses Kreises). Weiter hat sich die
Konferenz mit den Anzeichen eines wiedererwachenden Antisemi-
tismus befaBt. Da kein konkreter Fall vorliegt, meinte sie von einem
Wort an die Offentlichkeit absehen zu sollen. Doch bittet der Bischof
in seinem Rundschreiben alle Amtsbriider, auf die noch unkontrol-
lierbare, im Dunkel lauernde Gefahr zu achten und iiber die anver-
trauten Seelen zu wachen, daf nicht unter dem Schweigen der
Christen die schmihliche rassische Diskriminierung wiederkomme

222



mit, all ihren grausigen Folgen. « Wir miissen bei gegebenen An-
lissen ohne Riicksicht auf Gunst und Ungunst sagen und tun,
was recht ist vor Gott». .

Obwohl diese Rundschreiben sonst vertraulich sind, wurde dieses
auch an alle weltlichen Mitarbeiter der Kirche versandt und auch
der kirchlichen Presse iibergeben, so daB diesem Nachtrag nach
Meinung des Herrn Bischofs nichts im Wege steht.

Man wird sich iiber dieses Zeichen der Neubesinnung und diesen
ersten Erfolg langjdhriger Bemiithungen herzlich freuen diirfen. Dem
«Evang. Dienst an Israel» haben sich auf den ersten Aufruf hin etwa
ein Viertel der evangelischen Geistlichen Osterreichs zur Verfii-

gung gestellt.

MEIN WEG DURCH JUDENTUM
UND CHRISTENTUM

von Dr. ErRNsT MULLER, London

Der friiheste religiose Eindruck meines Lebens, den ich im Ge-
dichtnis habe, war es, als am Versochnungstag vom nahen Tempel
Chorgesinge zu unserem Hause (in einer kleinen siidméhrischen
jiidischen- Gemeinde) heriibertonten und meine Mutter irgendwie
das Wort Gott aussprach.

Meine Eltern, beide Rabbinerskinder, hegten dem traditionellen
Judentum gegeniiber pietidtvolle Erinnerungen, ohne selbst tra-
ditionell eingestellt zu sein. Im Klternhause meiner Mutter in
Kojetein erfuhr ich durch ihren Vater Jakob Briill, einen jiidischen
Gelehrten und eine geniale Personlichkeit, deren Sterben ich mit 9
Jahren miterlebte, tief mein Gemiit bestimmende Eindriicke. Mein
Vater, als Arzt mehr naturalistisch eingestellt, hegte eine keusche,
tief verborgene Frommigkeit und hat mich durch die Art, wie er im
Original Jesaia mit mir las, tief angeregt. Seltsam wuchs ich, ohne
dal dies von meinen Eltern gern gesehen wurde, auf etwas phan-
tastische Art in eine intensive jiidische Frommigkeit hinein, die
mich zu stindigem Tempelbesuch, zu peinlicher Beobachtung des

223



	Judentum und Judenmission in Wien

