Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Waren die Phariséer und die Schriftgelehrten Heuchler?
Autor: Farbstein, David

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961408

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WAREN DIE PHARISAER
UND DIE SCHRIFTGELEHRTEN HEUCHLER?

von Dr. Davip FArBSTEIN, Ziirich

I.

Liest man die Evangelien, so bekommt man einen sehr schlech-
ten Eindruck von den Phariséiern und den Schriftgelehrten. Die An-
grifie in den Evangelien auf die Pharisder und Schriftgelehrten
miissen auffallen trotz der Gegnerschaft Jesu in mancher Hinsicht
zur Lehre der Pharissier und der Schriftgelehrten.

Nach Chwolson trat Jesus sein Leben lang als Phariséer auf und
erfiillte die Gebote in Ubereinstimmung mit deren Lehrenl. Jesus
feierte das Passachfest wie alle Juden (Matth. 26, 17—19). Well-
hausen sagt sogar: «Jesus war kein Christ, sondern Jude»2. Jesus
sagte: Auf Moses’ Stuhl sitzen die Schriftgelehrten und Pharisier.
Alles nun, was sie Euch sagen, daB Thr halten sollt, das haltet und
tut (Matth. 23, 2—3)). Es mag dahingestellt bleiben, ob die Worte
«aber nach ihren Worten sollt Thr nicht tun, sie sagen’s wohl und
tun’s nicht», Originalworte Jesu sind. Jesus sprach auch zu einem
Schriftgelehrten: «Du bist nicht ferne von dem Reiche Gottes»
(Mark. 12,34). Auch die Worte Jesu, daB nicht, was in den Mund
hineinkommt, den Menschen verunreinigt (Matth. 15,11), haben
nicht den Sinn, daB Jesus Ritualvorschriften aufheben wollte. Wie
aus Matth. 15,20 hervorgeht, hatten diese Worte die Bedeutung,
daB lediglich das Essen mit ungewaschenen Hinden den Menschen
nicht verunreinige.

Bei dieser Gelegenheit darf folgendes erwihnt werden. Nach einer
chassidischen Legende soll der Prophet Elias den Chassidim zuge-
rufen haben: «O ihr Chassidim! Thr macht viel Aufsehens, ob euch
rein genug sei, was ihr in den Mund tut, aber was euch aus dem

1 Vgl. Chwolson: Das letzte Passahmahl Christi und der Tag seines Todes
in den Mémoires de I’Académie Impériale des Sciences de St. Petersbourg
1882, S. 90 und 120, Tome 41,1.

? J. Wellhausen: Einleitung in die drei ersten Evangelien, S. 113.

193

1 Judalca, Band 8, 4



Munde geht, um dessen Lauterkeit tragt ihr minder Sorge!» (Mar-
tin Buber: Hundert chassidische Geschichten, S. 20).

Die ersten Judenchristen wollten sogar das Gesetz halten. Ja-
kobus und die Altesten verlangten von Paulus, da er sich so be-
nimmt, daB er ebenfalls als einer wandelt, der das Gesetz hilt
(Apgsch. 21,18—24). Da nahm Paulus die Ménner zu sich und hei-
ligte sich des anderen Tages mit ihnen und ging in den Tempel
und lieB} sich sehen, wie er aushielte die Tage, auf welche er sich
heiligte, bis daf fiir einen jeglichen unter ihnen das Opfer gebracht
ward (a.a.O., 26).

Aber auch die Schriftgelehrten haben nach dem Evangelium
auf Christus gehort, sogar wo es sich um eine sehr schwierige Frage
gehandelt hat. Das Ev. Joh. (8,3—11) erzidhlt folgenden Vorfall:
Aber die Schriftgelehrten und Pharisier brachten ein Weib zu
ihm, im Ehebruch ergriffen, und stellten sie ins Mittel dar. Und
sprachen zu ihm: Meister, dies Weib ist ergriffen auf frischer Tat
im Ehebruch. Moses aber hat uns im Gesetz geboten, solche zu
steinigen. Was sagest Du? Das sprachen sie aber, ihn zu versu-
chen, auf daB sie eine Sache zu ihm hitten. Aber Jesus biickte sich
nieder und schrieb mit dem Finger auf die Erde. Als sie nun an-
hielten, ihn zu fragen, richtete er sich auf und sprach zu ihnen: Wer
unter Euch ohne Siinde ist, der werfe den ersten Stein auf sie. Und
biickte sich wieder nieder und schrieb auf die Erde. Da sie aber das
horeten, gingen sie hinaus (von ihrem Gewissen iiberfiihrt) ‘éiner
nach dem anderen von den Altesten an bis zu den Geringsten; und
Jesus ward gelassen allein und das Weib im Mittel stehend. Jesus
aber richtete sich auf; und da er niemand sah, denn das Weib,
sprach er zu ihr: Weib, wo sind Deine Verkliger? Hat Dich
niemand verdammt? Sie aber sprach: Herr, niemand. Jesus aber
sprach: So verdamme ich Dich auch nicht, gehe hin und siindige
hinfort nicht mehr. \

Das Evangelium Johannis macht freilich noch einige Bemerkun-
gen, dafl die Phariséier Jesus versuchen wollten, auf daf} sie eine
Sache zu ihm hétten. Man darf aber nicht vergessen, da3 das Evan-
gelium Johannis am allerwenigsten phariséer- und judenfreundlich
ist. HeiB3t es doch im Ev. Joh. 8,44: Ihr seid von dem Vater, dem
Teufel, und nach Euers Vaters Lust wollt Thr tun. Der selbige ist

194



ein Morder von Anfang und ist nicht bestanden in der Wahrheit;
denn die Wahrheit ist nicht mit ihm. Wenn er die Liige redet, so
redet er von seinem Eigenen; denn er ist ein Liigner und ein Vater
derselbigen. _

Die gegen die Pharisier und Schriftgelehrten gerichteten An-
griffe sind aber unberechtigt. Es liegt nicht der mindeste Beweis
vor, dal sie Heuchler waren. Was wir aus der Literatur wissen,
spricht zu ihren Gunsten. Josephus Flavius kann als klassischer
Zeuge dienen. Josephus war freilich frither Anhénger der Phari-
siaersekte. Er, der in Rom lebende Freund von Titus, hat kaum
spiater nach den Grundsdtzen der Schriftgelehrten und Pharisier
gelebt. Josephus schreibt, daf3 die Pharisder den griechischen Stoi-
kern nahekommen?. Von den Phariséern schreibt Josephus, daf sie
fiir besonders kundige Erklirer des Gesetzes galten, alles von Gott
und dem Schicksal abhéingig machten, dafl sie lehrten, das Recht-
und Unrechttun zwar groBtenteils den Menschen freistehe, daf
aber bei jeder Handlung auch eine Mitwirkung des Schicksals
stattfinde, die Seelen seien nach ihrer Ansicht unsterblich, aber
nur die der Guten gehen nach dem Tode in einen anderen Leib
iiber, wihrend die der Bosen ewiger Strafe anheimfallen®.

Josephus berichtet weiter iiber die Pharisier: Die Pharisder
leben enthaltsam und kennen keine Annehmlichkeiten. Was ver-
niinftige Uberlegung als gut erscheinen 14Bt, dem folgen sie und
halten es iiberhaupt fiir ihre Pflicht, den Vorschriften der Vernunft
nachzukommen. Die Alten ehren sie und maflen sich nicht an,
sich den Anordnungen derselben zu widersetzen. Wenn sie behaup-
ten, alles geschehe nach einem bestimmten Schicksal, so wollen sie
damit dem menschlichen Willen nicht das Vermogen absprechen,
sich selbst zu bestimmen, sondern lehren, es habe Gott gefallen,
die Macht des Schicksals und die menschliche Vernunft zusammen-
wirken zu lassen, so dal} jeder es nach seinem Belieben mit dem
Laster oder der Tugend halten kénne. Sie glauben auch, dafl die
Seelen unsterblich sind und daB dieselben, je nachdem der Mensch

8 Des Flavius Josephus Selbstbiographie, iibersetzt von Dr. Heinrich
Clementz, S. 9.

4 Flavius Josephus: «Geschichte des jiidischen Krieges», iibersetzt von
Dr. Heinrich Clementz, IT1 8,14, S. 213.

195



tugendhaft oder lasterhaft gewesen, unter der Erde Lohn oder
Strafe erhalten, so daBl die Lasterhaften in ewiger Kerkerhaft
schmachten miissen, wihrend die Tugendhaften die Macht erhal-
ten, ins Leben zuriickzukehren. Infolge dieser Lehren besitzen sie
beim Volke einen solchen Einflufl, daBl simtliche gottesdienstliche
Verrichtungen, Gebete wie Opfer nur nach ihrer Anleitung darge-
bracht werden. Ein so herrliches Zeugnis der Vollkommenheit
gaben ihnen die Gemeinden, weil man glaubte, da@} sie in Wort und
Tat nur das Beste wollten®. Freilich sagt auch Josephus von den
Pharisdern, daf} sie sich auf genaue Kenntnis des Gesetzes etwas
zugute taten, sich fiir besondere Lieblinge Gottes ausgaben®.

Die Pharisier bildeten die nationale Demokratie der Makkabier-
Epoche und der Zeit Jesu. Sie zeichneten sich durch eine hohe
ethische Lebensfiihrung aus. Sie bildeten die national-geistliche
Partei des Judentums. Der linke Fliigel feuerte die galildischen
Patrioten gegen die Landesfremden an. Der rechte Fliigel widmete
sich ganz der Befestigung der geistlich-sozialen Grundlagen des
Judentums durch Pflege der religitsen Gesetzgebung?.

Wie Klausner hervorhebt, stand Jakobus, wahrscheinlich der
Bruder von Jesus (Gal. 1,19; Josephus Flavius: Jidische Alter-
tiimer XX, 9,1), den Pharisiern sehr nahe. Als Chanan ben Chanan
(Ananus bei Josephus) der boethusianische Hohepriester «Jakobus
den Bruder des Jesus, der Christus genannt wird» zum Tode ver-
urteilte, waren die Phariséier entriistet. Sie sandten geheime Boten
zu Agrippa II und Albinus und berichteten iiber dieses Urteil, wor-
auf Agrippa den Chanan seiner Wiirde enthob8.

Die Pharisder haben auch personlichen Mut gezeigt. Als das
ganze jiidische Volk dem Caesar und dem Konig Herodes, dem
Grausamen, Treue schwur, hatten die Pharisier, an Zahl iiber
6000, sich dessen geweigert, und sie wurden deshalb von Herodes
mit einer Geldstrafe belegt®. Sie weissagten, daBl Herodes und

5 Flavius Josephus: Judische Altertiumer, ubersetzt von Dr. Heinrich
Clementz, IT., Bd. XVIII, 1,3, S. 506.

8 a.a. 0. XVII, 2,4, S. 444.

? Vgl. Dubnow: Weltgeschichte des jiudischen Volkes, II, 311.

8 Flavius Josephus, a. a. O., XX, 9, 1; Klausner: Jesus von Nazareth, 49.

? Flavius Josephus, a. a. O., XVII, 2, 4, S. 444.

196



dessen Nachkommen nach Gottes RatschluB die Herrschaft ver-
lieren werden. Herodes lie daher die am meisten blofgestellten
Pharisiier hinrichten1°.

Schon vor der Thronbesteigung des Herodes spielte sich ein
Vorfall ab, der den Mut des Pharisders und Schriftgelehrten
Schemaja zeigt. Herodes war angeklagt, weil er Anfiihrer von Re-
bellen ohne Gerichtsurteil standrechtlich hinrichten lieB. Er kam
zur Gerichtsverhandlung und benahm sich bei der Gerichtssitzung
des Synhedrions, zu der er mit militdrischem Gefolge kam, in her-
ausfordernder Weise. WuBte er doch, dal sowohl der Ethnarch
Hyrkan als auch die romische Obergewalt hinter ihm standen. Da
erhob sich das Mitglied des Synhedrions, der Phariséder und Schrift-
gelehrte Schemaja, und wies in einer 6ffentlichen Rede auf das un-
qualifizierbare Benehmen von Herodes hin. « Euch» — rief Schemaja
den Mitgliedern des Synhedrion zu — «viel mehr und den Koénig
(Ethnarch) muB ich tadeln, dal Thr Euch so etwas bieten 1aBt.
Denkt aber daran, daBl es einen allmichtigen Gott gibt und dafB
der, den Ihr jetzt dem Hyrkan zu Gefallen freisprechen wollt, einst
Euch und den Konig dafiir ziichtigen wird.» Diese mutige Rede
wirkte auf die durch das Auftreten von Herodes eingeschiichterten
Mitglieder des Synhedrion. Als Hyrkan merkte, da die Mitglieder
des Synhedrion den Herodes zum Tode verurteilen wollten, ver-
schob er die Gerichtsverhandlung auf den niichsten Tag und lieB
dem Herodes heimlich den Rat geben, zu fliehen, was Herodes
auch tatll.

Aus dem Neuen Testament selbst geht hervor, daBl es unter
den Pharisdern hervorragende und mutige Manner gab. Als Petrus
und die Apostel vor Gericht gestellt wurden, da stand im Rat der
Pharisder und Schriftgelehrten Raban Gamaliel auf, nahm die An-
geklagten in Schutz, indem er sagte: Lasset ab von diesen Menschen,
und lasset sie fahren. Ist der Rat oder das Werk aus dem Men-
schen, so wird’s untergehen. Ist’s aber aus Gott, so konnet Ihr nicht
ddmpfen (Apgsch. 5,34—39). SchlieBlich war Paulus auch ur-
spriinglich Pharisier und Schriftgelehrter, der sogar die Christen

10 a.a. 0.
11 Josephus Flavius, a. a. O., XIV, 9, 4—5, S. 235/36.

197



verfolgte (Apgscﬁ. 8,1 und 22,3). Es wird keinem Menschen ein-
fallen, zu behaupten, dafl Paulus je ein Heuchler gewesen ist. Auch
unter den Judenchristen gab es solche von der Partei der Phari-
sder. Sie wiinschten, dal die Heidenchristen beschnitten werden
und dafl ihnen geboten werde, das Gesetz des Mose zu halten
(Apgsch. 15,5).

Es wird kein anstidndiger Mensch sich erlauben, zu behaupten
daBl die Schriftgelehrten Hillel oder Rabbi Jochanan ben Zakkai
Heuchler gewesen sind. Hillel, der vor Jesus lebte, hat dem Heiden
erklirt, daB «was Dir nicht lieb ist, das tue auch Deinem Néchsten
nicht», die ganze Tora sei, alles andere sei nur Erlauterung (Sab-
bath 31a).

Gewifl gab es auch unter den Pharisdern, wie es bei allen Par-
teien ist, Heuchler und Scheinheilige. Die Schriftgelehrten haben
selbst diese Heuchler gebrandmarkt!2. Es gibt aber bei allen Par-
teien, bei den Konservativen und den Liberalen, bei den Katho-
liken und Protestanten, Heuchler und Scheinheilige. Welcher
Mensch wird sich deswegen das Recht nehmen, alle Konservativen
und Liberalen, alle Katholiken und Protestanten als Heuchler zu
bezeichnen ?

1I.

Jesus kam freilich in Konflikt mit den Pharisiern. Er hielt
nicht so fest an den Geboten. Ich verweise beispielsweise auf Matth.
12,1—7; 15,1—17; Luk. 6,1—2; Mark. 7,1—16; 10,1—12; Matth.
12,9—14. Diese Differenzen waren aber nicht so sehr wichtig. Ein
Mann wie Jesus hatte trotzdem keinen Hafl gegen die Pharisier.

Die Evangelien sind lingst nach dem Ableben Jesu verfaflt
worden: Markus etwa 66—8813, Matthius etwa 80—90!%, Lukas
etwa 90—1001% und das Johannes Evangelium erst um 120—13018,
Die Evangelien wurden nicht in historischer Absicht geschrieben,

12 Vgl. Dr. David Farbstein: Walter Hochs Kompa8l durch die Juden-
frage, eine Widerlegung, S. 45; Strack und Billerbeck : Kommentar z. Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch, IV, 336.

13 Klausner: Jesus von Nazareth, 166.

1 g.a. 0., 167.

15 a.a. 0.

18 g, a. 0., 165.

198



sondern zwecks Verkiindung, Ausbreitung und Festigung des neuen
Glaubens. Dubnow hat recht, wenn er behauptet, daB die Ver-
fasser der Evangelien die Ereignisse der Vergangenheit im Geiste
ihres eigenen Zeitalters auslegten, unter Einwirkung des von ihnen
unmittelbar Erlebten. Die Verfasser der Evangelien wollten nicht
nur erzihlen, sondern auch beweisen. Sie sind Werke der Apolo-
getikl?. - | |

Die Literatur der Pharisder enthilt nur wenige Hinweise auf
Jesus. Die Zahl der Stellen im Talmud iiber Jesus und seine Lehre
ist ganz gering, und auch diese wenigen Stellen sind ohne histo-
rische Bedeutung, weil sie mehr den Charakter der Polemik und
des Streites gegen den Stifter einer verhaBten Sekte tragen, als
daB sie objektive Beitrige von geschichtlichem Wert ergeben!s,
Die talmudischen Stellen sind wahrscheinlich die Folge der von
den ersten Christen gegen die Pharisier und die Schriftgelehrten
gerichteten Angriffe. Die Erhaltung der ersten Generation der
Tannaiten zeigt noch nichts von dem erbitterten Hall, dem wir
spiter begegnen, als die christlichen Voélker im Namen Jesu die
Juden mit aller Macht zu unterdriicken und zu verfolgen begannen?!®.
Das Verhiltnis der Juden zu den Jiingern Jesu ist feindlicher als
das zu Jesus selbst, weil sie in ihnen eine vélkische Gefahr erblick-
ten20, Der Haf} entstand erst spiter, als die christlichen Vélker die
Juden verfolgten und wahrscheinlich auch infolge der heftigen An-
griffe der Evangelien. Ein ausgesprochen feindliches Verhéltnis zu
Jesus beginnt frithestens anfangs des 3. Jahrhunderts?!.

iDagegen sind die Evangelien von Anfang an gegen die Schrift-
gelehrten und Pharisder feindlich eingestellt. Der Ton, der durch
die evangelischen Berichte hindurchzieht, ist (abgesehen von ein-
zelnen Fillen) der der Feindschaft, Anklage und Verachtung von
seiten Jesus gegen die Pharisier und der wachsenden Angst, Furcht,
ja sogar des Hasses auf ihrer Seite gegen ihn?2. Die Pharisser und

17 Dubnow: Weltgeschichte des jiidischen Volkes, ITI, 74/75.

18 Klausner: a. a. O., 18. '

19 Klausner: a. a. O., 56.

20 Vgl. Paul Levertoff: Die religiése Denkweise der Chassidim, 18.
21 Vgl. Levertoff, a. a. O.; Klausner: a. a. O., 57.

22 Herford: Die Pharisier, 253.

199



Schriftgelehrten werden in den Evangelien als Heuchler bezeichnet.
Es wird vor den Schriftgelehrten gewarnt, die gerne in langen Klei-
dern einhergehen und sich gerne griiBen lassen auf dem Markte,
gerne obenan in den Schulen und iiber Tisch sitzen (Luk. 20,46). Es
wird vor dem Sauerteig der Pharisier gewarnt, welches die Heu-
chelei ist (Matth. 16,6, Luk. 12,1). Es wird in den Evangelien be-
hauptet, daB Jesus von den Altesten und Hohepriestern und
Schriftgelehrten vieles leiden und getotet werden wird (Matth.
16,21), daBl die Hohepriester und die Pharisder ihn t6ten wollten
(vgl. Joh. 11,47ff.). Die Strafpredigt iiber die Schriftgelehrten und
Pharisder (Matth. 23,13ff.; Luk. 11,37ff.) ist bekannt.

Diese Stellen der Evangelien haben zu einem religiésen Anti-
judentum beigetragen. Der religiose Antisemitismus ist im Grunde
ein Antijudaismus und ein Antitalmudismus, sagt Berdiajew 23. Der
Antijudaismus und der Antitalmudismus sind die Folge der An-
griffe gegen die Schriftgelehrten und Phariséer.

Mit der Zeit leuchtete es doch ein, dal die Angriffe der Evan-
gelien unberechtigt waren. Im Auftrage der ziircherischen Kirchen-
synode wurde vom Kirchenrat des Kantons Ziirich die Heilige
Schrift des Alten und des Neuen Testaments in deutscher Uber-
setzung herausgegeben. In den sachlichen Erliuterungen zur Uber-
setzung des Neuen Testaments wird auf S. 41 unter Nr. 100 iiber
die Pharisder folgendes gesagt:

«Im Neuen Testament treten uns fast nur die Schattenseiten
ihres Wesens entgegen. Man darf aber nicht vergessen, dal dessen
Grundlage der Ernst der Frommigkeit war, den auch Paulus (vgl.
Phil. 3,5; Apgsch. 23,6) von ihnen mitbekommen hat.»

Der christliche ziircherische Theologieprofessor Dr. Gottlob
Schrenk hat in der in Basel erscheinenden und von christlichen
Theologen (Verein der Freunde Israels, Schweizer Judenmission in
Basel) herausgegebenen Zeitschrift «Judaica» im Jahre 1945 (S.
117ff.) eine Abhandlung versffentlicht, betitelt « Rabbinische Cha-
rakterkopfe im urchristlichen Zeitalter». In dieser Abhandlung
spricht Professor Dr. Schrenk von den Pharisiern. Er erklirt, dal
Jesus sich gegen die Auswiichse der Pharisder wandte, dafl er aber

2 Vgl. Berdiajew in den «Neue Wege», 1939, S. 18.

200



von ihren eigensten guten Positionen nicht wenig bejaht habe.
Professor Dr. Schrenk weist darauf hin, dafl der Pharisdismus nicht
nur als Warnung fiir die christliche Kirche fruchtbar war. Die
Pharisder gewannen den grofiten EinfluB auf die Bildung des alt-
testamentlichen Kanons. Sie verfochten die Inspiration der Schrift,
was die Urchristenheit iibernahm. Die Lehre von der Auferstehung
leitet deutlich bis zum christlichen Auferstehungsglauben. Die pha-
risiischen Verbdnde haben auch die Mildtéitigkeit zu einem unver-
duBerlichen Gut der Synagoge gemacht.

Professor Dr. Schrenk hebt die Schriftgelehrten Hillel, Rabbi
Jochanan ben Zakkai, Rabbi Akiba hervor und sagt schlieBlich,
dafl diese Manner in der Geistesgeschichte nicht nur mit Achsel-
zucken zu erwihnen sind. «Die landlidufigen Verzerrungen des Bil-
des iiberwinden wir nur dann, wenn wir zuerst einmal erkennen,
worum es in der pharisidischen Bewegung geht: um die wvélkische
und zugleich religiose Lebensfrage Israels.» '

Ein mutiges Werk ist das Buch des englischen christlichen Ge-
lehrten R. Travers Herford B. A.: «Die Pharisier» (deutsche Uber-
setzung von Dr. Walter Fischel, Leipzig 1928). Herford ist ein sehr
bekannter Gelehrter. Er hat von 1875—1880 klassische Philologie,
von 1880—1883 Theologie studiert und war bis 1914 Vorsitzender
der Unitariervereinigung in Stand. Herford hat eine Reihe von
Biichern iiber das Judentum verdffentlicht, so z. B. The Prophecies
of the Captivity (Jesaja 40—66), London 1880; Christianity in
Talmud and Midrash, London 1903; Pharisaism its aim and its
method, New York 1912; The Effect of the Fall of Jerusalem upon
the Character of the Pharisees, London 1917; What the world ows
to the Pharisees?, London 1919; The Fundamentals of Religion as
interpreted by Christianity and Rabbinical Judaism in the Hibbert
Journal 1923; Pirke Aboth, edited with Introduction, translation
and commentary, New York 1925; The Pharisees, London 192424,

Herford war meines Wissens der erste christliche Gelehrte, oder
einer der ersten christlichen Gelehrten, der gestiitzt auf ein sehr
grofles Wissen die Phariséier gewiirdigt und die gegen dieselben ge-
richteten Angriffe abgewehrt hat.

24 Vgl. Vorwort zur deutschen Ubersetzung «Die Pharisiier». Herford.

201



II1.

Ich neige zur Ansicht, dafl die Angriffe gegen die Schriftgelehrten
und die Pharissier nicht von Jesus, sondern von den Verfassern der
Evangelien stammen. Ich kann mir nicht vorstellen, da8 Jesus,
der die Pharisder und die Schriftgelehrten wenigstens teilweise
kennen mullte, sie so schilderte, wie z.B. in Matth. 23,13—35.
Was wir von den Pharisiern und den Schriftgelehrten wissen, be-
stitigt in keiner Hinsicht diese schweren Angriffe.

Die Verfasser der Evangelien schrieben ihre Biicher zu einer
Zeit, in der das Christentum bereits aufs schirfste bemiiht war,
den Gegensatz zwischen Jesus und dem pharisiischen Judentum
in jeder Weise zu betonen?2s. Die Verfasser des Neuen Testaments
und diejenigen, deren Worte sie iiberlieferten, gingen von einem
dem Judentum und ganz besonders dem Pharisdismus fremden
Standpunkt aus26, Die Aussage des Neuen Testaments iiber den
Pharisdismus ist die Aussage von parteiischen, wenn auch zweifellos
von ehrlichen Zeugen, die von der Richtigkeit ihrer Ansicht fest
iiberzeugt waren, aber nichtsdestoweniger doch von einseitigen,
wenn nicht sogar ausgesprochen feindlichen Zeugen??. Die Nach-
folger von Jesus, aus denen sich allméhlich die christliche Kirche
bildete, verurteilte den Pharisdismus mit zunehmender Heftig-
keit 28, Vom Gesichtspunkt der Kirche wurden die Juden ganz na-
tiirlicherweise als Feinde betrachtet, als das Volk, das Christus
abgelehnt hatte und die deshalb von Gott verworfen waren?2®,

Ich nehme an, dafBl die gegen die Pharisier und die Schriftge-
lehrten gerichteten Angriffe nicht von Jesus, sondern von den
Verfassern der Evangelien stammen. Hiebei will ich ausdriicklich
hervorheben, dal die Verfasser der Evangelien ihre Berichte in
guten Treuen geschrieben haben. Sie haben subjektiv daran ge-
glaubt, was sie schrieben, wenn auch die Berichte iiber die Phari-
séer und die Schriftgelehrten objektiv unrichtig sind.

25 Klausner: Jesus von Nazareth, 51.
26 Herford: Die Pharisaer, 237.

27 a.a. 0., 238.

28 a.a. 0., 254.

29 g, a, 0., 256.

202



Man darf nicht die Verfasser der Evangelien mit dem MafBstab
messen, mit dem man einen modernen, kritisch arbeitenden Histo-
riker miB3t. Die Geschichte des Chassidismus mag als Beispiel dienen.
Die Jiinger der Begriinder des Chassidismus haben auch Berichte
geschrieben, von deren Richtigkeit sie subjektiv iiberzeugt waren,
obwohl die Berichte Zweifel aufkommen lassen.

Man darf auch nicht vergessen, daB da, wo es sich um religise
Kiampfe handelt, die Kémpfenden fanatisiert werden. Wie wissen
das ebenso aus der jiidischen wie aus der christlichen Geschichte.
Die Fanatiker haben Ohren und héren nicht, sie haben Augen und
sehen nicht.

Im 18. Jahrhundert entstand der Chassidismus. Einer der grof-
ten Minner unter den Begriindern des Chassidismus war Rabbi
Salman Schneersohn aus Ladi. Er war ein sehr groBler Talmud-
gelehrter, sehr fromm und ein tiefer Denker. Sein Antipode als
Gegner des Chassidismus war Rabbi Elias Gaon aus Wilno, wohl
der gréBte Talmudgelehrte und einer der frommsten Ménner seiner
Zeit, dabei ein Mann von genialer Denkart. Man sollte doch meinen,
daf3 diese beiden groBen Mé#nner sich hitten verstindigen kénnen.
Rabbi Elias Gaon wollte aber Rabbi Salman zumal nicht empfan-
gen. Er erlie an die Gemeinden einen Aufruf gegen den Chassi-
dismus, in welchem er u.a. schrieb: «Horet, Thr Berggipfel Israels.
Thr habt einen Hammer in eueren Hinden, mit dem ihr die Frevler,
die Widersacher des Lichts, die Feinde des Volkes zermalmen
konnt! — Es gilt die Lehre Gottes zu richen, diesee Wahnsinnigen
um ihrer eigenen Besserung willen vor aller Welt zu ziichtigen!
Mége sich niemand ihrer erbarmen und ihnen Zuflucht gewihren»3°,

Martin Luther und Zwingli waren beide Reformatoren. Es be-
standen zwischen ihnen freilich Differenzen iiber dogmatische Fra-
gen. Welche Intoleranz, geradezu Feindschaft, spricht aus den
Worten Luthers, indem er, als er vom Tode Zwinglis horte, sagte:
«Zwingel ist gestorben wie ein Morder, weil er andere zu seinen
Irrtiimern verfithren wollte»3L.

30 Vgl. Dubnow, a. a. O., kleine Ausg., III, 171.

31 D). Martin Luthers Werke, Weimar 1913 und 1914, ITI, 1793; vgl. auch
2692 und III, 3372a und 3372b. Vgl. auch O. Farner: Das Zwinglibild Lu-
thers, S. 22, 10—15, 19—20.

203



Die Kampfe zwischen den Juden und den Judenchristen haben
eine gegenseitige Feindschaft hervorgerufen. Es bestand nicht nur
eine religiose, sondern auch eine nationale Gegnerschaft. Die Juden
hofften auf einen Messias-Befreier, der sie vom romischen Joch
befreien sollte. Die Judenchristen sagten, der Messias sei schon ge-
kommen. Die Folge dieser Streitigkeiten war, daB3 das Verhiltnis
der Juden zu den Jiingern Jesu feindlich geworden ist. Die Juden-
christen, die den Pharisidismus kaum verstanden haben, haben die
Feindschaft mit gleicher Feindschaft vergolten und die Pharisier
und die Schriftgelehrten als Heuchler bezeichnet. Es mag auch
sein, dal} eine Reihe von Pharisiern und Schriftgelehrten, um mit
Josephus zu sprechen, sich «auf genaue Kenntnis des Gesetzes etwas
zugute taten, sich fiir besondere Lieblinge Gottes ausgaben» und
auf das Volk (Am-Haarez) mit MiBachtung herabsahen. Diese Mil3-
achtung fiihrte wahrscheinlich zu einem Hal} und zum Vorwurfe
der Heuchelei. Die grofle Masse des jiidischen Volkes stand aber
auf Seite der Pharisider und Schriftgelehrten, wahrscheinlich weil
die Zahl der auf ihre Gelehrsamkeit stolzen Herren nur eine kleine
Minderheit ausmachte. Die ersten Judenchristen haben aber diese
sehr kleine Minderheit als die «Pharisier und Schriftgelehrten»
bezeichnet.

Jesus hat kaum seine Reden schriftlich entworfen. Er hat wohl
auch kaum eine Urkundsperson oder einen Protokollfiihrer beige-
zogen, der seine Worte protokollieren soll. Die Berichte der Ver-
fasser der Evangelien beruhen auf Mitteilungen, die sie von den
den Pharisiern und Schriftgelehrten feindlichen Judenchristen er-
halten haben. Lukas schreibt (1,1—3), dal}, nachdem er alles von
Anbeginne mit Flei3 erkundet habe, er es schreibt. Die Verfasser
der Evangelien haben in guten Treuen wiedergegeben, was sie «er-
kundet» haben. Die Verfasser der Evangelien waren keine modern
kritischen Historiker.

Einen sicheren Beweis, daB die Angriffe gegen die Pharisier und
Schriftgelehrten wahrscheinlich nicht von Jesus stammen konnen,
bilden die Weherufe iiber die Pharisiier und Schriftgelehrten in
Matth. 23,13—35 und Luk. 11,37—52. Die hier erhobenen An-
schuldigungen sind so schwer, da man die Pharisier und Schrift-
gelehrten fast als eine Verbrecherbande ansehen miiite. Wir wissen

204



aber aus Josephus Flavius, aus den jiidischen Schriften und auch
aus vereinzelten Stellen der Evangelien (iiber Rabon Gamaliel,
Paulus und die pharisiischen Judenchristen), da3 dies unrichtig ist.
Die Anschuldigungen der Pharisier und der Schriftgelehrten sind
Behauptungen, die in keiner Hinsicht belegt sind.

Zum Gliick enthilt Matth. 23,35 und Luk. 11,51 eine Tatsache,
deren Richtigkeit oder Unrichtigkeit kontrolliert werden kann. In
den «Weherufen» heif3t es in Matth. 23,35: «Auf das iiber euch
komme all das gerechte Blut, das vergossen ist auf Erden, von
dem Blut an des gerechten Abel bis aufs Blut Zacharias, des Sohnes
Berechias, welchen ihr getotet habt zwischen dem Tempel und
Altar».

Leo Baeck hat in der Monatsschrift fiir die Geschichte und Wis-
senschaft des Judentums, 76. Jahrgang, S. 313ff., eine Abhand-
lung veroffentlicht, in der er haarscharf nachweist, da Matth.
23,35 und Luk. 11,51 nicht stimmen konnen. Leo Baeck erwihnt,
daB schon auf eine Vermutung von Grotius zuriickzufiihren ist, daf3
es sich im Evangelium nicht um Sacharia der Chronik (2. Chronik
24,20—21) handeln kann, sondern um einen ganz anderen Sa-
charia, um den Sacharia ben Baruch oder ben Berechia, von dem
Josephus Flavius berichtet, dal3 die Zeloten ihn im Tempel ermordet
haben. Ubrigens war der in 2. Chronik 24,20 erwihnte Sacharia
kein Sohn eines Baruch oder eines Berechia, sondern der Sohn
von Jojados.

Baeck beweist in seiner Abhandlung, dafl die Vermutung von
Grotius richtig ist. Der von Baeck erbrachte Beweis ist so zwin-
gend, dall an der Behauptung Baecks nicht geriittelt werden kann.
Baeck verweist auf Josephus Flavius: Geschichte des jiidischen
Krieges 1V, 5,4. Josephus Flavius ist ein klassischer Zeuge. Er
hat zur Zeit der Ermordung Sacharias, des Sohnes Berechias, ge-
lebt. Josephus Flavius erzihlt, wie zur Zeit des jiidischen Krieges
Zeloten mitten im Tempel den Zacharias, den Sohn des Baruch,
ermordet haben. Es kann, wie Baeck nachweist, keinem Zweifel
unterliegen, dal der von Josephus erwihnte Zacharias, der Sohn
des Baruch, mit dem im Evangelium erwihnten Zacharias, Sohn
des Berechia, identisch ist. Ich verweise auf die Abhandlung von
Baeck. Ich will nur eine Stelle aus dieser Abhandlung wiedergeben:

205



«Dies alles wird verstindlich, nur wenn es auf die Ermordung
dieses Secharia hinzielt, von dem Josephus spricht. Er ist in der
Tat, darin stimmen die Evangelien, die Haggada und der Bericht
des Josephus iiberein, ,zwischen dem Tempelhaus und dem Altar’,
,in der Vorhalle der Priester‘, ,mitten im Tempel‘, getotet worden,
und er war, ganz, wie Josephus, sagt es die Haggada, hinabge-
stiirzt worden ,auf den kahlen Felsen‘, ,in den Abgrund am Heilig-
tum‘. Durch die Erzahlung des Josephus klingt die Erschiitterung
hindurch, die der furchtbare Mord hervorrief. Er konnte den Zeit-
genossen und den spiteren Geschlechtern als die Siinde erscheinen,
fiir die es nun keine Vergebung mehr gab, um derentwillen Strafe
iiber Strafe hereinbrach. Wir besitzen eine alte Uberlieferung, die
ein Zeugnis dieses Empfindens ist, von einem Manne, der die Tage
nach dem Sturze Bethers geschaut hat, von R. Josua ben Karcha;
ihm habe ein Greis aus Jerusalem, ein Mann also, der den Mord
an ‘Secharja noch erlebt hatte, erziahlt, das Blut vom Tale bei
Bether sei geflossen, bis es an das Blut des Secharja heranriihrte
— das Blut in Bether also die Strafe fiir das Blut des Secharjan».

Zacharias (Secharia) wurde also von Zeloten und nicht von
Pharisiern oder Schriftgelehrten ermordet, Josephus schildert Za-
charias als einen der vornehmsten Méanner, der nebenbei reich war
und einen HaB gegen alles Schlechte und eine besonders grofie
Liebe fiir Freiheit hatte. Zacharias wurde zur Zeit des jiidischen
Krieges, also etwa um das Jahr 67 oder 68, ermordet32. Die Er-
mordung von Zacharias erfolgte iiber 30 Jahre nach dem Tode Jesu.
Die Worte in Matth. 23,35 und in Luk. 11,51 konnen also nicht
von Jesus stammen.

Die Beweisfiihrung Baecks zerstort die Mir, daBl die «Wehe-
rufe» Jesu Worte sind. Nachdem es feststeht, daB der « Weheruf»
Matth. 23,35 und Luk. 11,51 nicht von Jesus stammen kann, so
wird der Glaube erschiittert, ob die iibrigen «Weherufe» Worte
Jesu sind, und es entstehen sehr grole Zweifel, ob die Angriffe auf
die Pharisder und die Schriftgelehrten in den Evangelien auf Jesus
zuriickzufiihren sind, insbesondere, wenn man die oben erwihnten
Bedenken beriicksichtigt.

32 Vgl. Josephus Flavius: Geschichte des jiidischen Krieges, IV, 1—5;
Dubnow, a. a. O., II, 450, und Graetz: Geschichte der Juden III2, 515.

206



Baeck schreibt (a.a.0.319) von den Weherufen: «Es braucht
kaum gesagt zu werden, wie diese bestimmte Antwort, die sich
hier ergibt, zugleich beweist, dafl die Wehereden des Evangeliums
nicht Worte sind, die Jesus gegen sein Volk richtete, sondern ein
Zeugnis der Auseinandersetzung der christlichen Gemeinde in der
Zeit nach dem Jahre 70 mit der Gemeinde des Judentums». Was
Baeck hier von den Weherufen sagt, kann wohl auch von den iibri-
gen Angriffen im Evangelium gegen die Phariséier und die Schrift-
gelehrten gesagt werden. Trotzdem werden noch immer die Worte
Pharisier und Schriftgelehrter mit dem Worte Heuchler als iden-
tisch gebraucht! '

JUDENTUM UND JUDENMISSION IN WIEN

von Dr. GEorG MoLiN, Wien

Der Titel dieses Aufsatzes konnte gerade so gut heilen «Juden-
tum und Judenmission in Osterreich», denn seit 1918 sind Judentum
in Wien und Judentum in Osterreich fast identische Begriffe ge-
worden. Eine Mission an Israel hat es wenigstens von evangelischer
Seite aus auBerhalb Wiens in dieser Zeit iiberhaupt nicht gegeben,
weil dazu nicht die mindesten Voraussetzungen gegeben waren. Es
war anders, solange die alte Monarchie noch bestand. Da gab es
auch auBerhalb Wiens alte, einflulreiche und beriihmte Juden-
gemeinden, wie etwa in Prag, aus der so bedeutende Minner wie
Werfel, Kafka, Max Brod oder Stefan Zweig gekommen sind, oder
die Gemeinden in Mihren und Schlesien, oder in Krakau und
schliellich die Unzahl jiidischer Gemeinden, die das Riickgrat und
den Jungbrunnen des Judentums im alten Osterreich bildeten.
Denn in Ostgalizien und der Bukowina lebte das orthodoxe Juden-
tum getreu seinen viterlichen Uberlieferungen, von dort entsandte
es immer neue Strome seiner Menschen nach Westen. Da freilich
dauerte es nach 1800 meist nicht lange, bis die alte Sitte vergessen
oder doch sehr geschwicht war. Man assimilierte sich der Umwelt
oft bis zur Selbstaufgabe. Nicht nur, daBl man das jiidische Wesen

207



	Waren die Pharisäer und die Schriftgelehrten Heuchler?

