
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Waren die Pharisäer und die Schriftgelehrten Heuchler?

Autor: Farbstein, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961408

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961408
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WAREN DIE PHARISÄER
UND DIE SCHRIFTGELEHRTEN HEUCHLER?

von Dr. David Fabbstein, Zürich

I.

Liest man die Evangelien, so bekommt man einen sehr schlechten

Eindruck von den Pharisäern und den Schriftgelehrten. Die
Angriffe in den Evangelien auf die Pharisäer und Schriftgelehrten
müssen auffallen trotz der Gegnerschaft Jesu in mancher Hinsicht
zur Lehre der Pharisäer und der Schriftgelehrten.

Nach Chwolson trat Jesus sein Leben lang als Pharisäer auf und
erfüllte die Gebote in Übereinstimmung mit deren Lehren1. Jesus
feierte das Passachfest wie alle Juden (Matth. 26, 17—-19).
Wellhausen sagt sogar: «Jesus war kein Christ, sondern Jude»2. Jesus

sagte : Auf Moses' Stuhl sitzen die Schriftgelehrten und Pharisäer.
Alles nun, was sie Euch sagen, daß Ihr halten sollt, das haltet und
tut (Matth. 23, 2—3)). Es mag dahingestellt bleiben, ob die Worte
«aber nach ihren Worten sollt Ihr nicht tun, sie sagen's wohl und
tun's nicht», Originalworte Jesu sind. Jesus sprach auch zu einem

Schriftgelehrten: «Du bist nicht ferne von dem Reiche Gottes»

(Mark. 12,34). Auch die Worte Jesu, daß nicht, was in den Mund
hineinkommt, den Menschen verunreinigt (Matth. 15,11), haben
nicht den Sinn, daß Jesus Ritualvorschriften aufheben wollte. Wie
aus Matth. 15,20 hervorgeht, hatten diese Worte die Bedeutung,
daß lediglich das Essen mit ungewaschenen Händen den Menschen
nicht verunreinige.

Bei dieser Gelegenheit darf folgendes erwähnt werden. Nach einer
chassidischen Legende soll der Prophet Elias den Chassidim
zugerufen haben: «O ihr Chassidim! Ihr macht viel Aufsehens, ob euch
rein genug sei, was ihr in den Mund tut, aber was euch aus dem

1 Vgl. Chwolson : Das letzte Passahmahl Christi und der Tag seines Todes
in den Mémoires de l'Académie Impériale des Sciences de St. Petersbourg
1882, S. 90 und 120, Tome 41,1.

2 J. Wellhausen: Einleitung in die drei ersten Evangelien, S. 113.

193
1 Jadalca, Band 8, 4



Munde geht, um dessen Lauterkeit tragt ihr minder Sorge » (Martin

Buber: Hundert chassidische Geschichten, S. 20).
Die ersten Judenchristen wollten sogar das Gesetz halten.

Jakobus und die Ältesten verlangten von Paulus, daß er sich so
benimmt, daß er ebenfalls als einer wandelt, der das Gesetz hält
(Apgsch. 21,18—24). Da nahm Paulus die Männer zu sich und
heiligte sich des anderen Tages mit ihnen und ging in den Tempel
und ließ sich sehen, wie er aushielte die Tage, auf welche er sich

heiligte, bis daß für einen jeglichen unter ihnen das Opfer gebracht
ward (a.a.O., 26).

Aber auch die Schriftgelehrten haben nach dem Evangelium
auf Christus gehört, sogar wo es sich um eine sehr schwierige Frage
gehandelt hat. Das Ev. Joh. (8,3—11) erzählt folgenden Vorfall:
Aber die Schriftgelehrten und Pharisäer brachten ein Weib zu
ihm, im Ehebruch ergriffen, und stellten sie ins Mittel dar. Und
sprachen zu ihm: Meister, dies Weib ist ergriffen auf frischer Tat
im Ehebruch. Moses aber hat uns im Gesetz geboten, solche zu
steinigen. Was sagest Du? Das sprachen sie aber, ihn zu versuchen,

auf daß sie eine Sache zu ihm hätten. Aber Jesus bückte sich
nieder und schrieb mit dem Finger auf die Erde. Als sie nun
anhielten, ihn zu fragen, richtete er sich auf und sprach zu ihnen : Wer
unter Euch ohne Sünde ist, der werfe den ersten Stein auf sie. Und
bückte sich wieder nieder und schrieb auf die Erde. Da sie aber das
höreten, gingen sie hinaus (von ihrem Gewissen überführt) einer
nach dem anderen von den Ältesten an bis zu den Geringsten ; und
Jesus ward gelassen allein und das Weib im Mittel stehend. Jesus
aber richtete sich auf; und da er niemand sah, denn das Weib,
sprach er zu ihr: Weib, wo sind Deine Verkläger? Hat Dich
niemand verdammt? Sie aber sprach: Herr, niemand. Jesus aber
sprach: So verdamme ich Dich auch nicht, gehe hin und sündige
hinfort nicht mehr.

Das Evangelium Johannis macht freilich noch einige Bemerkungen,

daß die Pharisäer Jesus versuchen wollten, auf daß sie eine
Sache zu ihm hätten. Man darf aber nicht vergessen, daß das
Evangelium Johannis am allerwenigsten pharisäer- und judenfreundlich
ist. Heißt es doch im Ev. Joh. 8,44: Ihr seid von dem Vater, dem
Teufel, und nach Euers Vaters Lust wollt Ihr tun. Der selbige ist

194



ein Mörder von Anfang und ist nicht bestanden in der Wahrheit;
denn die Wahrheit ist nicht mit ihm. Wenn er die Lüge redet, so

redet er von seinem Eigenen; denn er ist ein Lügner und ein Vater
derselbigen.

Die gegen die Pharisäer und Schriftgelehrten gerichteten
Angriffe sind aber unberechtigt. Es hegt nicht der mindeste Beweis

vor, daß sie Heuchler waren. Was wir aus der Literatur wissen,

spricht zu ihren Gunsten. Josephus Flavius kann als klassischer

Zeuge dienen. Josephus war freilich früher Anhänger der
Pharisäersekte. Er, der in Rom lebende Freund von Titus, hat kaum
später nach den Grundsätzen der Schriftgelehrten und Pharisäer
gelebt. Josephus schreibt, daß die Pharisäer den griechischen Stoikern

nahekommen3. Von den Pharisäern schreibt Josephus, daß sie

für besonders kundige Erklärer des Gesetzes galten, alles von Gott
und dem Schicksal abhängig machten, daß sie lehrten, das Recht-
und Unrechttun zwar größtenteils den Menschen freistehe, daß
aber bei jeder Handlung auch eine Mitwirkung des Schicksals
stattfinde, die Seelen seien nach ihrer Ansicht unsterblich, aber

nur die der Guten gehen nach dem Tode in einen anderen Leib
über, während die der Bösen ewiger Strafe anheimfallen4.

Josephus berichtet weiter über die Pharisäer: Die Pharisäer
leben enthaltsam und kennen keine Annehmlichkeiten. Was
vernünftige Überlegung als gut erscheinen läßt, dem folgen sie und
halten es überhaupt für ihre Pflicht, den Vorschriften der Vernunft
nachzukommen. Die Alten ehren sie und maßen sich nicht an,
sich den Anordnungen derselben zu widersetzen. Wenn sie behaupten,

alles geschehe nach einem bestimmten Schicksal, so wollen sie

damit dem menschlichen Willen nicht das Vermögen absprechen,
sich selbst zu bestimmen, sondern lehren, es habe Gott gefallen,
die Macht des Schicksals und die menschliche Vernunft zusammenwirken

zu lassen, so daß jeder es nach seinem Belieben mit dem
Laster oder der Tugend halten könne. Sie glauben auch, daß die
Seelen unsterblich sind und daß dieselben, je nachdem der Mensch

3 Des Flavius Josephus Selbstbiographie, übersetzt von Dr. Heinrich
Clementz, S. 9.

4 Flavius Josephus: «Geschichte des jüdischen Krieges», übersetzt von
Dr. Heinrich Clementz, II 8,14, S. 213.

195



tugendhaft oder lasterhaft gewesen, unter der Erde Lohn oder
Strafe erhalten, so daß die Lasterhaften in ewiger Kerkerhaft
schmachten müssen, während die Tugendhaften die Macht erhalten,

ins Leben zurückzukehren. Infolge dieser Lehren besitzen sie
beim Volke einen solchen Einfluß, daß sämtliche gottesdienstliche
Verrichtungen, Gebete wie Opfer nur nach ihrer Anleitung
dargebracht werden. Ein so herrliches Zeugnis der Vollkommenheit
gaben ihnen die Gemeinden, weil man glaubte, daß sie in Wort und
Tat nur das Beste wollten5. Freilich sagt auch Josephus von den
Pharisäern, daß sie sich auf genaue Kenntnis des Gesetzes etwas
zugute taten, sich für besondere Lieblinge Gottes ausgaben6.

Die Pharisäer bildeten die nationale Demokratie der Makkabäer-
Epoche und der Zeit Jesu. Sie zeichneten sich durch eine hohe
ethische Lebensführung aus. Sie bildeten die national-geistliche
Partei des Judentums. Der linke Flügel feuerte die galiläischen
Patrioten gegen die Landesfremden an. Der rechte Flügel widmete
sich ganz der Befestigung der geistlich-sozialen Grundlagen des
Judentums durch Pflege der religiösen Gesetzgebung7.

Wie Klausner hervorhebt, stand Jakobus, wahrscheinlich der
Bruder von Jesus (Gal. 1,19; Josephus Flavius: Jüdische
Altertümer XX, 9,1), den Pharisäern sehr nahe. Als Chanan ben Chanan
(Ananus bei Josephus) der boethusianische Hohepriester «Jakobus
den Bruder des Jesus, der Christus genannt wird» zum Tode
verurteilte, waren die Pharisäer entrüstet. Sie sandten geheime Boten
zu Agrippa II und Albinus und berichteten über dieses Urteil, worauf

Agrippa den Chanan seiner Würde enthob8.
Die Pharisäer haben auch persönlichen Mut gezeigt. Als das

ganze jüdische Volk dem Caesar und dem König Herodes, dem
Grausamen, Treue schwur, hatten die Pharisäer, an Zahl über
6000, sich dessen geweigert, und sie wurden deshalb von Herodes
mit einer Geldstrafe belegt9. Sie weissagten, daß Herodes und

6 Flavius Josephus: Jüdische Altertümer, übersetzt von Dr. Heinrich
Clementz, II., Bd. XVIII, 1,3, S. 506.

6 a. a. O., XVII, 2, 4, S. 444.
7 Vgl. Dubnow: Weltgeschichte des jüdischen Volkes, II, 311.
8 Flavius Josephus, a. a. O., XX, 9, 1 ; Klausner: Jesus von Nazareth, 49.
9 Flavius Josephus, a. a. O., XVII, 2, 4, S. 444.

196



dessen Nachkommen nach Gottes Ratschluß die Herrschaft
verlieren werden. Herodes ließ daher die am meisten bloßgestellten
Pharisäer hinrichten10.

Schon vor der Thronbesteigung des Herodes spielte sich ein
Vorfall ab, der den Mut des Pharisäers und Schriftgelehrten
Schemaja zeigt. Herodes war angeklagt, weil er Anführer von
Rebellen ohne Gerichtsurteil standrechtlich hinrichten Heß. Er kam
zur Gerichtsverhandlung und benahm sich bei der Gerichtssitzung
des Synhedrions, zu der er mit militärischem Gefolge kam, in
herausfordernder Weise. Wußte er doch, daß sowohl der Ethnarch
Hyrkan als auch die römische Obergewalt hinter ihm standen. Da
erhob sich das Mitglied des Synhedrions, der Pharisäer und
Schriftgelehrte Schemaja, und wies in einer öffentlichen Rede auf das un-
qualifizierbare Benehmen von Herodes hin. «Euch» — rief Schemaja
den Mitgliedern des Synhedrion zu — «viel mehr und den König
(Ethnarch) muß ich tadeln, daß Ihr Euch so etwas bieten läßt.
Denkt aber daran, daß es einen allmächtigen Gott gibt und daß
der, den Ihr jetzt dem Hyrkan zu Gefallen freisprechen wollt, einst
Euch und den König dafür züchtigen wird.» Diese mutige Rede
wirkte auf die durch das Auftreten von Herodes eingeschüchterten
Mitglieder des Synhedrion. Als Hyrkan merkte, daß die Mitglieder
des Synhedrion den Herodes zum Tode verurteilen wollten,
verschob er die Gerichtsverhandlung auf den nächsten Tag und ließ
dem Herodes heimlich den Rat geben, zu fliehen, was Herodes
auch tat11.

Aus dem Neuen Testament selbst geht hervor, daß es unter
den Pharisäern hervorragende und mutige Männer gab. Als Petrus
und die Apostel vor Gericht gestellt wurden, da stand im Rat der
Pharisäer und Schriftgelehrten Raban Gamaliel auf, nahm die
Angeklagten in Schutz, indem er sagte : Lasset ab von diesen Menschen,
und lasset sie fahren. Ist der Rat oder das Werk aus dem
Menschen, so wird's untergehen. Ist's aber aus Gott, so könnet Ihr nicht
dämpfen (Apgsch. 5,34—39). Schließlich war Paulus auch
ursprünglich Pharisäer und Schriftgelehrter, der sogar die Christen

10 a. a. O.
11 Josephus Flavius, a. a. O., XIV, 9, 4—5, S. 235/36.

197



verfolgte (ApgschL 8,1 und 22,3). Es wird keinem Mensehen
einfallen, zu behaupten, daß Paulus je ein Heuchler gewesen ist. Auch
unter den Judenchristen gab es solche von der Partei der Pharisäer.

Sie wünschten, daß die Heidenchristen beschnitten werden
und daß ihnen geboten werde, das Gesetz des Mose zu halten
(Apgsch. 15,5).

Es wird kein anständiger Mensch sich erlauben, zu behaupten,
daß die Schriftgelehrten Hillel oder Rabbi Jochanan ben Zakkai
Heuchler gewesen sind. Hillel, der vor Jesus lebte, hat dem Heiden
erklärt, daß «was Dir nicht lieb ist, das tue auch Deinem Nächsten
nicht», die ganze Tora sei, alles andere sei nur Erläuterung (Sabbath

31a).
Gewiß gab es auch unter den Pharisäern, wie es bei allen

Parteien ist, Heuchler und Scheinheilige. Die Schriftgelehrten haben
selbst diese Heuchler gebrandmarkt12. Es gibt aber bei allen
Parteien, bei den Konservativen und den Liberalen, bei den Katholiken

und Protestanten, Heuchler und Scheinheilige. Welcher
Mensch wird sich deswegen das Recht nehmen, alle Konservativen
und Liberalen, alle Katholiken und Protestanten als Heuchler zu
bezeichnen?

II.
Jesus kam freilich in Konflikt mit den Pharisäern. Er hielt

nicht so fest an den Geboten. Ich verweise beispielsweise auf Matth.
12,1—7; 15,1—7; Luk. 6,1—2; Mark. 7,1—16; 10,1—12; Matth.
12,9—14. Diese Differenzen waren aber nicht so sehr wichtig. Ein
Mann wie Jesus hatte trotzdem keinen Haß gegen die Pharisäer.

Die Evangelien sind längst nach dem Ableben Jesu verfaßt
worden: Markus etwa 66—8813, Matthäus etwa 80—9014, Lukas
etwa 90—-10015 und das Johannes Evangelium erst um 120—13016.

Die Evangelien wurden nicht in historischer Absicht geschrieben,

12 Vgl. Dr. David Farbstein: Walter Hochs Kompaß durch die Judenfrage,

eine Widerlegung, S. 45; Strack und Billerbeck: Kommentar z. Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch, TV, 336.

13 Klausner: Jesus von Nazareth, 166.

" a. a. O., 167.
15 a. a. O.
18 a. a. O., 165.

198



sondern zwecks Verkündung, Ausbreitung und Festigung des neuen
Glaubens. Dubnow hat recht, wenn er behauptet, daß die
Verfasser der Evangelien die Ereignisse der Vergangenheit im Geiste
ihres eigenen Zeitalters auslegten, unter Einwirkung des von ihnen
unmittelbar Erlebten. Die Verfasser der Evangelien wollten nicht
nur erzählen, sondern auch beweisen. Sie sind Werke der
Apologetik17.

Die Literatur der Pharisäer enthält nur wenige Hinweise auf
Jesus. Die Zahl der Stellen im Talmud über Jesus und seine Lehre
ist ganz gering, und auch diese wenigen Stellen sind ohne
historische Bedeutung, weil sie mehr den Charakter der Polemik und
des Streites gegen den Stifter einer verhaßten Sekte tragen, als
daß sie objektive Beiträge von geschichtlichem Wert ergeben18.
Die talmudischen Stellen sind wahrscheinlich die Folge der von
den ersten Christen gegen die Pharisäer und die Schriftgelehrten
gerichteten Angriffe. Die Erhaltung der ersten Generation der
Tannaiten zeigt noch nichts von dem erbitterten Haß, dem wir
später begegnen, als die christlichen Völker im Namen Jesu die
Juden mit aller Macht zu unterdrücken und zu verfolgen begannen19.
Das Verhältnis der Juden zu den Jüngern Jesu ist feindlicher als
das zu Jesus selbst, weil sie in ihnen eine völkische Gefahr erblickten20.

Der Haß entstand erst später, als die christlichen Völker die
Juden verfolgten und wahrscheinlich auch infolge der heftigen
Angriffe der Evangelien. Ein ausgesprochen feindliches Verhältnis zu
Jesus beginnt frühestens anfangs des 3. Jahrhunderts21.

I Dagegen sind die Evangelien von Anfang an gegen die Schrift-
gelehrten und Pharisäer feindlich eingestellt. Der Ton, der durch
die evangelischen Berichte hindurchzieht, ist (abgesehen von
einzelnen Fällen) der der Feindschaft, Anklage und Verachtung von
seiten Jesus gegen die Pharisäer und der wachsenden Angst, Furcht,
ja sogar des Hasses auf ihrer Seite gegen ihn22. Die Pharisäer und

17 Dubnow: Weltgeschichte des jüdischen Volkes, HE, 74/75.
18 Klausner: a. a. O., 18.
18 Klausner : a. a. O., 56.
20 Vgl. Paul Levertoff: Die religiöse Denkweise der Chassidim, 18.
21 Vgl. Levertoff, a. a. O. ; Klausner : a. a. O., 57.
22 Herford: Die Pharisäer, 253.

199



Schriftgelehrten werden in den Evangelien als Heuchler bezeichnet.
Es wird vor den Schriftgelehrten gewarnt, die gerne in langen Kleidern

einhergehen und sich gerne grüßen lassen auf dem Markte,
gerne obenan in den Schulen und über Tisch sitzen (Luk. 20,46). Es
wird vor dem Sauerteig der Pharisäer gewarnt, welches die
Heuchelei ist (Matth. 16,6, Luk. 12,1). Es wird in den Evangelien
behauptet, daß Jesus von den Ältesten und Hohepriestern und
Schriftgelehrten vieles leiden und getötet werden wird (Matth.
16,21), daß die Hohepriester und die Pharisäer ihn töten wollten
(vgl. Joh. 11,47ff.). Die Strafpredigt über die Schriftgelehrten und
Pharisäer (Matth. 23,13ff. ; Luk. 11,37ff.) ist bekannt.

Diese Stellen der Evangelien haben zu einem religiösen Anti-
judentum beigetragen. Der religiöse Antisemitismus ist im Grunde
ein Antijudaismus und ein Antitalmudismus, sagt Berdiajew23. Der
Antijudaismus und der Antitalmudismus sind die Folge der
Angriffe gegen die Schriftgelehrten und Pharisäer.

Mit der Zeit leuchtete es doch ein, daß die Angriffe der Evangelien

unberechtigt waren. Im Auftrage der zürcherischen Kirchensynode

wurde vom Kirchenrat des Kantons Zürich die Heilige
Schrift des Alten und des Neuen Testaments in deutscher
Übersetzung herausgegeben. In den sachlichen Erläuterungen zur
Übersetzung des Neuen Testaments wird auf S. 41 unter Nr. 100 über
die Pharisäer folgendes gesagt:

«Im Neuen Testament treten uns fast nur die Schattenseiten
ihres Wesens entgegen. Man darf aber nicht vergessen, daß dessen

Grundlage der Ernst der Frömmigkeit war, den auch Paulus (vgl.
Phil. 3,5; Apgsch. 23,6) von ihnen mitbekommen hat.»

Der christliche zürcherische Theologieprofessor Dr. Gottlob
Schrenk hat in der in Basel erscheinenden und von christlichen
Theologen (Verein der Freunde Israels, Schweizer Judenmission in
Basel) herausgegebenen Zeitschrift «Judaica» im Jahre 1945 (S.

117ff.) eine Abhandlung veröffentlicht, betitelt «Rabbinische
Charakterköpfe im urchristlichen Zeitalter». In dieser Abhandlung
spricht Professor Dr. Schrenk von den Pharisäern. Er erklärt, daß
Jesus sich gegen die Auswüchse der Pharisäer wandte, daß er aber

23 Vgl. Berdiajew in den «Neue Wege», 1939, S. 18.

200



von ihren eigensten guten Positionen nicht wenig bejaht habe.
Professor Dr. Schrenk weist darauf hin, daß der Pharisäismus nicht
nur als Warnung für die christliche Kirche fruchtbar war. Die
Pharisäer gewannen den größten Einfluß auf die Bildung des alt-
testamentlichen Kanons. Sie verfochten die Inspiration der Schrift,
was die Urchristenheit übernahm. Die Lehre von der Auferstehung
leitet deutlich bis zum christlichen Auferstehungsglauben. Die
pharisäischen Verbände haben auch die Mildtätigkeit zu einem
unveräußerlichen Gut der Synagoge gemacht.

Professor Dr. Schrenk hebt die Schriftgelehrten Hillel, Rabbi
Jochanan ben Zakkai, Rabbi Akiba hervor und sagt schließlich,
daß diese Männer in der Geistesgeschichte nicht nur mit Achselzucken

zu erwähnen sind. «Die landläufigen Verzerrungen des Bildes

überwinden wir nur dann, wenn wir zuerst einmal erkennen,
worum es in der pharisäischen Bewegung geht: um die völkische
und zugleich religiöse Lebensfrage Israels. »

Ein mutiges Werk ist das Buch des englischen christlichen
Gelehrten R. Travers Herford B. A. : «Die Pharisäer» (deutsche
Übersetzung von Dr. Walter Eischel, Leipzig 1928). Herford ist ein sehr
bekannter Gelehrter. Er hat von 1875—1880 klassische Philologie,
von 1880—1883 Theologie studiert und war bis 1914 Vorsitzender
der Unitariervereinigung in Stand. Herford hat eine Reihe von
Büchern über das Judentum veröffentlicht, so z.B. The Prophecies
of the Captivity (Jesaja 40—66), London 1880; Christianity in
Talmud and Midrash, London 1903; Pharisaism its aim and its
method, New York 1912; The Effect of the Fall of Jerusalem upon
the Character of the Pharisees, London 1917; What the world ows
to the Pharisees?, London 1919; The Fundamentals of Religion as

interpreted by Christianity and Rabbinical Judaism in the Hibbert
Journal 1923; Pirke Aboth, edited with Introduction, translation
and commentary, New York 1925; The Pharisees, London 192424.

Herford war meines Wissens der erste christliche Gelehrte, oder
einer der ersten christlichen Gelehrten, der gestützt auf ein sehr

großes Wissen die Pharisäer gewürdigt und die gegen dieselben
gerichteten Angriffe abgewehrt hat.

24 Vgl. Vorwort zur deutschen Übersetzung «Die Pharisäer». Herford.

201



III.

Ich neige zur Ansicht, daß die Angriffe gegen die Schriftgelehrten
und die Pharisäer nicht von Jesus, sondern von den Verfassern der
Evangelien stammen. Ich kann mir nicht vorstellen, daß Jesus,
der die Pharisäer und die Schriftgelehrten wenigstens teilweise
kennen mußte, sie so schilderte, wie z.B. in Matth. 28,13—35.
Was wir von den Pharisäern und den Schriftgelehrten wissen,
bestätigt in keiner Hinsicht diese schweren Angriffe.

Die Verfasser der Evangelien schrieben ihre Bücher zu einer
Zeit, in der das Christentum bereits aufs schärfste bemüht war,
den Gegensatz zwischen Jesus und dem pharisäischen Judentum
in jeder Weise zu betonen25. Die Verfasser des Neuen Testaments
und diejenigen, deren Worte sie überlieferten, gingen von einem
dem Judentum und ganz besonders dem Pharisäismus fremden
Standpunkt aus26. Die Aussage des Neuen Testaments über den
Pharisäismus ist die Aussage von parteiischen, wenn auch zweifellos

von ehrlichen Zeugen, die von der Richtigkeit ihrer Ansicht fest
überzeugt waren, aber nichtsdestoweniger doch von einseitigen,
wenn nicht sogar ausgesprochen feindlichen Zeugen27. Die Nachfolger

von Jesus, aus denen sich allmählich die christliche Kirche
bildete, verurteilte den Pharisäismus mit zunehmender Heftigkeit28.

Vom Gesichtspunkt der Kirche wurden die Juden ganz
natürlicherweise als Feinde betrachtet, als das Volk, das Christus
abgelehnt hatte und die deshalb von Gott verworfen waren29.

Ich nehme an, daß die gegen die Pharisäer und die Schriftgelehrten

gerichteten Angriffe nicht von Jesus, sondern von den
Verfassern der Evangelien stammen. Hiebei will ich ausdrücklich
hervorheben, daß die Verfasser der Evangelien ihre Berichte in
guten Treuen geschrieben haben. Sie haben subjektiv daran
geglaubt, was sie schrieben, wenn auch die Berichte über die Pharisäer

und die Schriftgelehrten objektiv unrichtig sind.

26 Klausner: Jesus von Nazareth, 51.
26 Herford: Die Pharisäer, 237.
27 a. a. O., 238.
28 a. a. O., 254.
29 a. a. O., 256.

202



Man darf nicht die Verfasser der Evangelien mit dem Maßstab

messen, mit dem man einen modernen, kritisch arbeitenden Historiker

mißt. Die Geschichte des Chassidismus mag als Beispiel dienen.
Die Jünger der Begründer des Chassidismus haben auch Berichte
geschrieben, von deren Richtigkeit sie subjektiv überzeugt waren,
obwohl die Berichte Zweifel aufkommen lassen.

Man darf auch nicht vergessen, daß da, wo es sich um religiöse
Kämpfe handelt, die Kämpfenden fanatisiert werden. Wie wissen
das ebenso aus der jüdischen wie aus der christlichen Geschichte.
Die Fanatiker haben Ohren und hören nicht, sie haben Augen und
sehen nicht.

Im 18. Jahrhundert entstand der Chassidismus. Einer der größten

Männer unter den Begründern des Chassidismus war Rabbi
Salman Schneersohn aus Ladi. Er war ein sehr großer
Talmudgelehrter, sehr fromm und ein tiefer Denker. Sein Antipode als

Gegner des Chassidismus war Rabbi Elias Gaon aus Wilno, wohl
der größte Talmudgelehrte und einer der frömmsten Männer seiner

Zeit, dabei ein Mann von genialer Denkart. Man sollte doch meinen,
daß diese beiden großen Männer sich hätten verständigen können.
Rabbi Elias Gaon wollte aber Rabbi Salman zumal nicht empfangen.

Er erließ an die Gemeinden einen Aufruf gegen den
Chassidismus, in welchem er u.a. schrieb: «Höret, Ihr Berggipfel Israels.
Ihr habt einen Hammer in eueren Händen, mit dem ihr die Frevler,
die Widersacher des Lichts, die Feinde des Volkes zermalmen
könnt! — Es gilt die Lehre Gottes zu rächen, diese Wahnsinnigen
um ihrer eigenen Besserung willen vor aller Welt zu züchtigen!
Möge sich niemand ihrer erbarmen und ihnen Zuflucht gewähren»30.

Martin Luther und Zwingli waren beide Reformatoren. Es
bestanden zwischen ihnen freilich Differenzen über dogmatische Fragen.

Welche Intoleranz, geradezu Feindschaft, spricht aus den
Worten Luthers, indem er, als er vom Tode Zwingiis hörte, sagte:
«Zwingel ist gestorben wie ein Mörder, weil er andere zu seinen

Irrtümern verführen wollte»31.

30 Vgl. Dubnow, a. a. O., kleine Ausg., III, 171.
31 D. Martin Luthers Werke, Weimar 1913 und 1914, II, 1793; vgl. auch

2692 und III, 3372a und 3372b. Vgl. auch O. Farner: Das Zwinglibüd
Luthers, S. 22, 10—15, 19—20.

203



Die Kämpfe zwischen den Juden und den Judenchristen haben
eine gegenseitige Feindschaft hervorgerufen. Es bestand nicht nur
eine religiöse, sondern auch eine nationale Gegnerschaft. Die Juden
hofften auf einen Messias-Befreier, der sie vom römischen Joch
befreien sollte. Die Judenchristen sagten, der Messias sei schon
gekommen. Die Folge dieser Streitigkeiten war, daß das Verhältnis
der Juden zu den Jüngern Jesu feindlich geworden ist. Die
Judenchristen, die den Pharisäismus kaum verstanden haben, haben die
Feindschaft mit gleicher Feindschaft vergolten und die Pharisäer
und die Schriftgelehrten als Heuchler bezeichnet. Es mag auch
sein, daß eine Reihe von Pharisäern und Schriftgelehrten, um mit
Josephus zu sprechen, sich «auf genaue Kenntnis des Gesetzes etwas
zugute taten, sich für besondere Lieblinge Gottes ausgaben» und
auf das Volk (Am-Haarez) mit Mißachtung herabsahen. Diese
Mißachtung führte wahrscheinlich zu einem Haß und zum Vorwurfe
der Heuchelei. Die große Masse des jüdischen Volkes stand aber
auf Seite der Pharisäer und Schriftgelehrten, wahrscheinlich weil
die Zahl der auf ihre Gelehrsamkeit stolzen Herren nur eine kleine
Minderheit ausmachte. Die ersten Judenchristen haben aber diese
sehr kleine Minderheit als die «Pharisäer und Schriftgelehrten»
bezeichnet.

Jesus hat kaum seine Reden schriftlich entworfen. Er hat wohl
auch kaum eine Urkundsperson oder einen Protokollführer
beigezogen, der seine Worte protokollieren soll. Die Berichte der
Verfasser der Evangelien beruhen auf Mitteilungen, die sie von den
den Pharisäern und Schriftgelehrten feindlichen Judenchristen
erhalten haben. Lukas schreibt (1,1—3), daß, nachdem er alles von
Anbeginne mit Fleiß erkundet habe, er es schreibt. Die Verfasser
der Evangelien haben in guten Treuen wiedergegeben, was sie

«erkundet» haben. Die Verfasser der Evangelien waren keine modern
kritischen Historiker.

Einen sicheren Beweis, daß die Angriffe gegen die Pharisäer und

Schriftgelehrten wahrscheinlich nicht von Jesus stammen können,
bilden die Weherufe über die Pharisäer und Schriftgelehrten in
Matth. 23,13—35 und Luk. 11,37—52. Die hier erhobenen

Anschuldigungen sind so schwer, daß man die Pharisäer und
Schriftgelehrten fast als eine Verbrecherbande ansehen müßte. Wir wissen

204



aber aus Josephus Flavius, aus den jüdischen Schriften und auch

aus vereinzelten Stellen der Evangelien (über Rabon Gamaliel,
Paulus und die pharisäischen Judenchristen), daß dies unrichtig ist.
Die Anschuldigungen der Pharisäer und der Schriftgelehrten sind

Behauptungen, die in keiner Hinsicht belegt sind.
Zum Glück enthält Matth. 23,35 und Luk. 11,51 eine Tatsache,

deren Richtigkeit oder Unrichtigkeit kontrolliert werden kann. In
den «Weherufen» heißt es in Matth. 23,35: «Auf das über euch

komme all das gerechte Blut, das vergossen ist auf Erden, von
dem Blut an des gerechten Abel bis aufs Blut Zacharias, des Sohnes

Berechias, welchen ihr getötet habt zwischen dem Tempel und
Altar».

Leo Baeck hat in der Monatsschrift für die Geschichte und
Wissenschaft des Judentums, 76. Jahrgang, S. 313ff., eine Abhandlung

veröffentlicht, in der er haarscharf nachweist, daß Matth.
23,35 und Luk. 11,51 nicht stimmen können. Leo Baeck erwähnt,
daß schon auf eine Vermutung von Grotius zurückzuführen ist, daß

es sich im Evangelium nicht um Sacharia der Chronik (2. Chronik
24,20—21) handeln kann, sondern um einen ganz anderen
Sacharia, um den Sacharia ben Baruch oder ben Berechia, von dem

Josephus Flavius berichtet, daß die Zeloten ihn im Tempel ermordet
haben. Übrigens war der in 2. Chronik 24,20 erwähnte Sacharia
kein Sohn eines Baruch oder eines Berechia, sondern der Sohn

von Jojados.
Baeck beweist in seiner Abhandlung, daß die Vermutung von

Grotius richtig ist. Der von Baeck erbrachte Beweis ist so

zwingend, daß an der Behauptung Baecks nicht gerüttelt werden kann.
Baeck verweist auf Josephus Flavius: Geschichte des jüdischen
Krieges IV, 5,4. Josephus Flavius ist ein klassischer Zeuge. Er
hat zur Zeit der Ermordung Sacharias, des Sohnes Berechias,
gelebt. Josephus Flavius erzählt, wie zur Zeit des jüdischen Krieges
Zeloten mitten im Tempel den Zacharias, den Sohn des Baruch,
ermordet haben. Es kann, wie Baeck nachweist, keinem Zweifel

unterliegen, daß der von Josephus erwähnte Zacharias, der Sohn
des Baruch, mit dem im Evangelium erwähnten Zacharias, Sohn
des Berechia, identisch ist. Ich verweise auf die Abhandlung von
Baeck. Ich will nur eine Stelle aus dieser Abhandlung wiedergeben :

205



«Dies alles wird verständlich, nur wenn es auf die Ermordung
dieses Secharia hinzielt, von dem Josephus spricht. Er ist in der
Tat, darin stimmen die Evangelien, die Haggada und der Bericht
des Josephus überein, ,zwischen dem Tempelhaus und dem Altar',
,in der Vorhalle der Priester', ,mitten im Tempel', getötet worden,
und er war, ganz, wie Josephus, sagt es die Haggada, hinabgestürzt

worden ,auf den kahlen Felsen', ,in den Abgrund am Heiligtum'.

Durch die Erzählung des Josephus klingt die Erschütterung
hindurch, die der furchtbare Mord hervorrief. Er konnte den

Zeitgenossen und den späteren Geschlechtern als die Sünde erscheinen,
für die es nun keine Vergebung mehr gab, um derentwillen Strafe
über Strafe hereinbrach. Wir besitzen eine alte Überlieferung, die
ein Zeugnis dieses Empfindens ist, von einem Manne, der die Tage
nach dem Sturze Bethers geschaut hat, von R. Josua ben Karcha;
ihm habe ein Greis aus Jerusalem, ein Mann also, der den Mord
an Secharja noch erlebt hatte, erzählt, das Blut vom Tale bei
Bether sei geflossen, bis es an das Blut des Secharja heranrührte
— das Blut in Bether also die Strafe für das Blut des Secharja».

Zacharias (Secharia) wurde also von Zeloten und nicht von
Pharisäern oder Schriftgelehrten ermordet, Josephus schildert
Zacharias als einen der vornehmsten Männer, der nebenbei reich war
und einen Haß gegen alles Schlechte und eine besonders große
Liebe für Freiheit hatte. Zacharias wurde zur Zeit des jüdischen
Krieges, also etwa um das Jahr 67 oder 68, ermordet32. Die
Ermordung von Zacharias erfolgte über 30 Jahre nach dem Tode Jesu.
Die Worte in Matth. 23,35 und in Luk. 11,51 können also nicht
von Jesus stammen.

Die Beweisführung Baecks zerstört die Mär, daß die «Weherufe»

Jesu Worte sind. Nachdem es feststeht, daß der «Weheruf»
Matth. 23,35 und Luk. 11,51 nicht von Jesus stammen kann, so
wird der Glaube erschüttert, ob die übrigen «Weherufe» Worte
Jesu sind, und es entstehen sehr große Zweifel, ob die Angriffe auf
die Pharisäer und die Schriftgelehrten in den Evangelien auf Jesus
zurückzuführen sind, insbesondere, wenn man die oben erwähnten
Bedenken berücksichtigt.

32 Vgl. Josephus Flavius: Geschichte des jüdischen Krieges, IV, 1—5;
Dubnow, a. a. O., II, 450, und Graetz: Geschichte der Juden III2, 515.

206



Baeck schreibt (a.a.0.319) von den Weherufen: «Es braucht
kaum gesagt zu werden, wie diese bestimmte Antwort, die sich
hier ergibt, zugleich beweist, daß die Wehereden des Evangeliums
nicht Worte sind, die Jesus gegen sein Volk richtete, sondern ein
Zeugnis der Auseinandersetzimg der christlichen Gemeinde in der
Zeit nach dem Jahre 70 mit der Gemeinde des Judentums». Was
Baeck hier von den Weherufen sagt, kann wohl auch von den übrigen

Angriffen im Evangelium gegen die Pharisäer und die Schrift-
gelehrten gesagt werden. Trotzdem werden noch immer die Worte
Pharisäer und Schriftgelehrter mit dem Worte Heuchler als identisch

gebraucht!

JUDENTUM UND JUDENMISSION IN WIEN
von Dr. Georg Molen, Wien

Der Titel dieses Aufsatzes könnte gerade so gut heißen «Judentum

und Judenmission in Österreich», denn seit 1918 sind Judentum
in Wien und Judentum in Österreich fast identische Begriffe
geworden. Eine Mission an Israel hat es wenigstens von evangelischer
Seite aus außerhalb Wiens in dieser Zeit überhaupt nicht gegeben,
weil dazu nicht die mindesten Voraussetzungen gegeben waren. Es

war anders, solange die alte Monarchie noch bestand. Da gab es

auch außerhalb Wiens alte, einflußreiche und berühmte
Judengemeinden, wie etwa in Prag, aus der so bedeutende Männer wie
Werfel, Kafka, Max Brod oder Stefan Zweig gekommen sind, oder
die Gemeinden in Mähren und Schlesien, oder in Krakau und
schließlich die Unzahl jüdischer Gemeinden, die das Rückgrat und
den Jungbrunnen des Judentums im alten Österreich bildeten.
Denn in Ostgalizien und der Bukowina lebte das orthodoxe Judentum

getreu seinen väterlichen Überlieferungen, von dort entsandte
es immer neue Ströme seiner Menschen nach Westen. Da freilich
dauerte es nach 1800 meist nicht lange, bis die alte Sitte vergessen
oder doch sehr geschwächt war. Man assimilierte sich der Umwelt
oft bis zur Selbstaufgabe. Nicht nur, daß man das jüdische Wesen

207


	Waren die Pharisäer und die Schriftgelehrten Heuchler?

