Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 8 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

geschah zuerst am israelitischen Menschen, dem Gottes Gesetz
gegeben wurde.

Dieses Gesetz hat von Anfang an eine doppelte Funktion gehabt.
Es war zunachst einfach Weisung und sagte als solche aus, was Gott
vom Menschen verlangt, damit er das Wesen sei, das Gott hat
schaffen wollen ihm zum Bilde. Und dann war es auch immer
Unterweisung, d. h. es brachte ans Licht, dal der Mensch aus
eigener Kraft dem gottlichen Anspruch nicht zu geniigen vermag,
daB er der Hilfe, ja der Erlosung bediirftig ist.

Einer aus den Juden, ein Eiferer im Gesetz, der diese doppelte
Funktion des Gesetzes erkannt hat, hat das Gesetz einen Zucht-
meister genannt auf den Messias hin. Es soll darnach dem Men-
schen helfen zu wahrer Selbsterkenntnis und zu einer realen Ein-
sehétzung seiner Moglichkeiten, um ihn auf diese Weise dem Retter
zuzufiithren, der ihm die entscheidende Hilfe zu geben hat.

Und dem Abrahamsvolk ist als erstem diese Hilfe zuteil geworden.
Es ist von Anbeginn auf diese Erkenntnis angelegt, die Hiob aus-
gesprochen hat mit dem Wort: Ich weiB, dal mein Erloser lebt.
DaB es zu dem hinfinde, der sein Retter und Erloser ist, das ist der
verborgene Sinn im jiidischen Schicksal. '

REZENSIONEN |

GorTLOB SCHRENK: Die Weissagung <diber Israel im Neuen Testament.
Gotthelf Verlag, Zurich 1951. 75 S. :

Schon die Tatsache allein, daB3 ein anerkannter Lehrer des Neuen Testa-
mentes von akademischem Rang die christliche Gemeinde darauf hinweist,
daBl ihr ein besonderes Wort uber die Juden gegeben und anvertraut ist,
ist hocherfreulich. Schrenk hat aber in der vorliegenden Schrift mehr getan
als nur das. Er hat in seiner gewohnt griindlichen und kraftvollen Art zu
schreiben auch gezeigt, daB3 die Weissagung des Neuen Testamentes vor
allem Verheiung fiir das Judenvolk ist und daB8 die christliche Gemeinde
von den Grundlagen ihres eigenen Glaubens her dazu verhalten ist, fir das
judische Volk zu glauben und zu hoffen.

Anders gewendet: Wir haben hier eine Schrift vor uns, die allen denen
widerstreitet, die der Meinung sind, es sei christlich, zu glauben, das judische

178



Volk habe durch die Kreuzigung Jesu Gottes Fluch auf sich gezogen, und
die christliche Gemeinde kénne darum dieses Volk seinen Feinden und Ver-
derbern iiberlassen. Ohne es explicite auszusprechen, steht Schrenks Schrift
dafiir ein, daB alles Desinteressement am jiidischen Schicksal, dafl der Anti-
semitismus in jeder Form gegen den christlichen Glauben ist und dem Willen
und Plan Gottes widerstrebt, um den christliche Menschen wissen miissen..

Schrenk geht von der Tatsache aus, daB Jesus seine Sendung zuerst auf
sein eigenes Volk beschrinkt sah und kommentiert sie mit der grundsitz-
lichen Bemerkung: «Niemals ist die Beschréankung auf Israel etwas anderes
als charaktervoll durchgearbeitete Grundlage der ins weiteste wirkende
Christussendung» (S. 9). Er behandelt die einschlagigen Stellen aus den Syn-
optikern: Mk. 13 und parall., Matth. 10,23, Luk. 21,24, Matth. 23,38f.,
Matth. 19,28, Luk. 22,28—30, ferner zwei Worte der Apostelgeschichte.
Das eigentliche Kernstiick der Schrift ist jedoch eine Interpretation von
Romer 9—11. Schliellich werden die fiir das gestellte Thema in Frage kom-
menden Stiicke der Johannesoffenbarung besprochen, wie Apk. 11, Apk. 12,
Apk. 16, Apk. 20, Apk. 21.

Diese Auslese an Schriftworten stellt an jeden Exegeten héchste Anfor-
derungen, nicht an sein fachliches Wissen und Koénnen allein, sondern vor
allem auch an seine personliche Unvoreingenommenheit. Schrenk ist sich
dessen bewuflt. Er bringt dies in einer dreifachen Warnung zum Ausdruck,
die er an den Anfang seiner Schrift gestellt hat. Er warnt 1. vor der judaisti-
schen Form des Chiliasmus, der das Judentum zu verewigen sucht, 2. vor
dem Versuch, eine liickenlose Systematik der letzten Dinge aufzubauen, und
3. durch theologisches Dolmetschen eine vorhandene Abneigung gegen das
Judentum zu verewigen. Mit dieser dreifachen Warnung stellt er fiir seine
eigene Auslegung den Kanon auf, dem er getreulich zu folgen sucht.

Ob dies dem Verfasser vollig gelungen ist, das ist allerdings eine andere
Frage. Sicher ist seine Schrift frei vor jedem Versuch, einen Kalender der
Endgeschichte aus den verschiedenen Texten herauszuarbeiten. Weniger sicher
bin ich, ob es dem Verfasser auch geraten sei, mit seiner Exegese den Weg zu
finden, der irgendwie zwischen der ersten und der dritten der von ihm namhaft
gemachten Gefahren liegt. Was das anbelangt, hat mich die gebotene Ausle-
gung manches Wortes nicht restlos zu iiberzeugen vermocht. Was heif3t «juda-
istische Form des Chiliasmus»? Was hei3t «Abneigung gegen das Judentum
verewigen»? Ist es wirklich wahr, daB3 die urchristliche Gemeinde auf der
ganzen Linie in ihrem Glauben keinen Platz gehabt hat fiir eine kiinftige
physische Wiederherstellung des Judenvolkes? Bedeutet von den Glaubens-
zeugnissen des Neuen Testamentes aus gesehen jede Erwartung, die nicht
nur die judische Seele unter Gottes Heilsabsicht stellt, sondern auch den
judischen Volkskérper, Judaismus? Oder heiflt uns nicht manches Wort des
Neuen Testamentes sogar damit rechnen, daBl Gott in seinem alle Voélker
umfassenden Heilsplan einem nach Leib und Seele wieder hergestellten, d.h.
einem heim- und umgekehrten Israel, noch eine besondere Aufgabe zugedacht

179



hat? Ménner wie Bengel oder Auberlen sind in der Beurteilung dieser Fragen
entschieden weniger dngstlich gewesen, sich irgendwelchen Judaismen aus-
zuliefern, als dies heute fast allgemein der Fall zu sein scheint. Auch wenn
mir klar ist, daB die neutestamentliche Wissenschaft seither vieles hinzu-
gelernt hat, so bin ich doch — wie gesagt — durch Schrenks Arbeit nicht
zur Uberzeugung gekommen, daB sich jene Minner mit ihrer grundsiitz-
lichen Erwartung einer Wiederherstellung Israels auch dem Leibe nach, auf
einer falschen Fihrte befunden haben. Gerade diese Auslegung hat mir
neuerdings gezeigt, wie es immer wieder an einem feinen Fidelchen héngt,
ob man aus einem gegebenen Wort diese Erwartung herausliest oder nicht.
Schrenk tut es nicht, aber im Zusammenhang gerade mit dieser Frage hitte
ich doch gerne auch erfahren, wie Schrenk das Amoszitat des Apostels
Jakobus auf dem Apostelkonzil (Acta 15,16) beurteilt: «Darnach will ich
wiederkommen und will wieder bauen die Hiitte Davids, die zerfallen ist,
und ihre Liicken will ich wieder bauen und will sie aufrichten, auf da3, was
iibrig ist von Menschen, nach dem Herrn frage, dazu alle Heiden (Vélker),
iiber welche mein Name genannt ist, spricht der Herr, der alles tut». Diese
Stelle blieb leider in der vorliegenden Arbeit unberiicksichtigt.

Gewi3, Schrenk mag Recht haben, da3 der Apostel Paulus die Frage der
physischen Wiederherstellung des Volkes Israel nicht angeschnitten hat.
Er ist ohne sie ausgekommen. Dall dies im Blick auf die Synoptiker, die
Apostelgeschichte, die Offenbarung auch der Fall ist, erscheint mir mindes-
tens ungewill. Das Beispiel des Apostels Paulus zeigt aber, daB die ganze
Sache sicher nicht zu den zentralen Angelegenheiten des christlichen Glau-
bens gehort. Sie ist freilich fiir die heutige Generation von aktueller Bedeu-
tung geworden durch die Griindung des Staates Israel und dem damit ver-
bundenen Aufbruch judischer Volksteile in aller Welt. Sollte wirklich nach
dem Zeugnis des Neuen Testamentes Israel keine Wiederherstellung dem
Leibe nach verheilen sein, dann bliebe uns kaum etwas anderes iuibrig, als
die heutige Heimkehr der Juden unter zionistischer Fiihrung von unserem
Glauben aus als ein neues Zeichen jiidischer Verhiirtung und Verstockung
zu deuten. Dall dies bereits mit einem gewissen Eifer durch manche
geschieht, die christlicherseits in dieser Sache die Feder ergreifen, bereitet
mir offen gestanden Sorge. Ich fiirchte, wir kénnten uns damit den Juden
gegeniiber neuerdings auf einen Doktrinarismus versteifen, der mit den
Fakten der Geschichte in keinem und mit dem Neuen Testament nur in
einem unsicheren, zweifelhaften Zusammenhang steht.

Freilich schreibt nun Schrenk den schonen Satz: «Das Volk Israel kraft
seiner innerlichen Heilsgeschichte hat die Totalbestimmung fiir Gott auch
in der Verhidrtung nicht verloren» (S. 31). Immer wieder wird gezeigt, da@
diese GewiBBheit von jeher ein wesentliches Stiick christlichen Glaubens war.
Wesentlich darum, weil die Wiederannahme Israels ein «wichtiger Schluf3-
stein ist, ohne den es keine Vollendung der Pliéne (Gottes) gibt». Erst durch
Israels Wiederaufnahme ¢kommt Leben aus den Toten», die Totenauf-

180



erstehung (S. 34). Damit héngt fiir die christliche Gemeinde die Verpflich-
tung zur Judenmission zusammen. Schrenk findet fiir diese Aufgabe die
feinen Worte: «Dafl Gott sein Volk nicht verstoBen hat, zeigt sich schon
in dem Rest der jetzt glaubenden Juden, so wenige es sein mégen. Aber jeder
dieser Gewonnenen ist Goldes Wert. Warum? Weil er in Erfiilllung jenes
prophetischen Restgedankens Gottes unumstéBliche Treue erweist. Das gibt
ja auch heute der unscheinbarsten Judenmission, wenn sie echt ist, ihren
unermeflichen Wert» (S. 31).

Schrenk fafit den theologischen Ertrag seiner Studie abschlieBend in
7 Punkte zusammen. Wenigstens die leitenden Sitze derselben seien hier
noch mitgeteilt:

1. «Bis in die letzten Schauungen urchristlicher Hoffnung ist Israel als
Ganzheit nicht gleichgiiltig. Es ist vielmehr fiir die Ausfithrung des gétt-
lichen Heilsplanes wichtig.

2. «Es ist die unumstéBliche Treue Gottes fur sein einstiges Bundesvolk,
die solche Erwartung durchatmety.

3. «Die Hoffnung verdichtet sich jedoch ganz allein zu der Weissagung,
daB Israel sich einst glaubend zu seinem Christus wenden werdey.

Es wurde einleitend schon festgestellt, da3 diese Schrift heute einen wich-
tigen Dienst an der Gemeinde in hervorragender Weise erfiillt. Mége sie
darum weiteste Verbreitung finden vor allem unter denen, die berufen sind,
die Gemeinde zu lehren.

Ziirich Robert Brunner

RuporLr BOHREN: Das Problem der Kirchenzucht im Neuen Testament.
Evangelischer Verlag Zollikon, 1952, 119 S., Fr. 7.30.

Eine Auseinandersetzung mit dieser Basler Dissertation wird notig, aber
nicht gerade leicht sein, schon aus dem einen Grunde, weil der Verfasser in
fiir uns unbekanntes Gelinde vorstof3t, was zum vornherein einen zusam-
menfassenden Uberblick erschwert.

Ausgehend vom schottischen Bekenntnis von 1560 definiert Bohren die
Kirchenzucht und damit das von ihm aufgegriffene Problem: «Kirchenzucht
bedeutet Abwehr der Sunde und damit Bewahrung der Heiligkeit innerhalb
der Gemeinde» (S. 15). Damit ist bereits gesagt, dafl sich die Kirchenzucht
an der Gemeinde orientiert und das Handeln am angefochtenen und auch
gefallenen Glied darstellt, da also der Rahmen der Arbeit sehr weit gezo-
gen ist.

Das erste Kapitel bringt die wichtige Feststellung, dafl Kirchenzucht
nicht erst ein Zeichen der beginnenden Katholisierung der urspriinglichen
Gemeinde ist, sondern ihre Wurzeln im AT und im Spéatjudentum hat. Dabei
wird dem jiidischen Bann, der in den kleinen (Nidduj) und in den groBen
(Cherem) zu unterteilen ist, besondere Aufmerksamkeit geschenkt. — Da die
Zucht von der Kirche und in der Kirche gehandhabt wird, zeigt das zweite

181



Kapitel die dafiir wichtigen Linien im Wesen der Kirche auf. Der noch
unfertige Bau, welcher der Verschalungen bedarf, und die sich auf dem
Wege zum Brautigam befindliche Braut, welche noch des Eiferns um die
Reinheit bedarf, zeigen die Grenze, aber auch die Notwendigkeit der Kirchen-
zucht. Wichtige Folgerungen ergeben sich aus dem Versténdnis des vor
allem sakramental verstandenen Leibes Christi. Da die Gemeinde als Leib
des Auferstandenen eine rein geitliche, und als Leib des Gekreuzigten eine
rein weltliche GréBe ist, hat auch die Kirchenzucht den Charakter einerseits
des Uberweltlichen, Wunderbaren, Sakramentalen, und andererseits des (im
weiteren Sinne) Rechtlichen. Vom Versténdnis des Leibes her wird auch
deutlich, daB3 die Zucht Sache der ganzen Gemeinde ist und zur Aufgabe hat,
in Abwehr falscher Gemeinschaft fiir die rechte Kommunion zu sorgen.

Die Begriindung der Kirchenzucht (3. Kapitel) liegt vor allem in der
der Kirche anvertrauten Schlisselgewalt. Bohren versucht dabei in nicht
ganz tiberzeugender Weise als Objekt des Bindens und Lésens von Matth.
16, 19 nicht die Siinde, sondern die aus der Hoélle stréomenden Geisterscharen
zu verstehen, die Stelle also im Sinne des Exorzismus zu deuten. Von Inter-
esse ist dabei aber der Nachweis, daf3 das Gleichnis vomm Unkraut unter dem
Weizen (Matth. 13) auf das Verhiltnis zwischen Gemeinde und Welt, nicht
aber auf innerkirchliche Verhéltnisse anzuwenden sei (56f.). — Die Gemeinde
kann ihr richterliches Amt ausiiben, weil sie durch den in der Taufe ver-
liehenen Geist siindlos ist, sie muB es ausiiben, weil sie in der Anfechtung
Gefahr lduft, die ihr zugesagte und von ihr geforderte Siindlosigkeit zu ver-
lieren. GroBes Gewicht wird dabei auf die Unterscheidung von vergebbarer
(Stinde gegen den Menschensohn, unfreiwillige oder teilweise Siinde) und
unvergebbarer Siinde (freiwillige, bewufte Stinde wider den Geist, Todsiinde)
gelegt. Von hier aus wird die frithkatholische Trennung zwischen peccata
leviora und graviora als begriindet angesehen, ohne daf} einer Kasuistik
Vorschub geleistet werden will (80).

Die Ausiibung der Zucht (4. Kapitel) geschieht zunichst durch Briefe,
Ermahnung, Reisen, Gebet, Zurechtweisung und zeitweiligen Ausschluf,
letzterer ein Mittel, das an den kleinen Bann der Synagoge erinnert. Fur die
unvergebbare Siinde, welche eine Wiederaufnahme unméglich macht, kom-
men noch Versagen der Fiirbitte (1. Joh. 5, 16), dauernder Ausschluf3, wel-
cher dem groBlen Bann der Synagoge entspricht (Matth. 18, 17), sowie die
Ubergabe an den Satan (1. Kor. 5, 5) hinzu, wobei die Tétung durch den
heiligen Geist parallel gehen kann (Apg. 5).

Mehr als diese summarische Inhaltsangabe fiihrt die Einzelexegese
Bohrens in die Probleme der Kirchenzucht ein. Doch bleibt dem Leser am
Schlusse der Lektire das Gefiihl, in dem, wie der Verfasser betont, noch
wenig erforschten Gelinde nur einige wenige orientierende Punkte gefunden
zu haben. Dies scheint mir damit zusammenzuhéngen, daB ein wesentlicher
Gesichtspunkt nicht ins Auge gefafit worden ist, was die entscheidende
Schwiiche des Buches ausmacht. Der Verfasser identifiziert den Ausschlu3

182



der Christen aus der Synagoge (Joh. 9, 22 u. a., S. 16f.) mit dem Synagogen-
bann (23). Dabei ignoriert er die saubere Untersuchung des von ihm auch
genannten Exkurses iiber den Synagogenbann bei Strack-Billerbeck (IV,
293ff.), wo nicht nur der kleine, sondern auch der grole Bann alseininternes
Disziplinarmittel von der vollsténdigen AusstoBung der die Grundlagen der
Synagoge bedrohenden Christen und anderer «Minim» (Abtriinnigen) unter-
schieden wird. (Auch der von B. herangezogene Artikel von Bialoblocki
versteht, trotzdem er Joh. 9, 22 als Bann auffaBt, den Cherem als interne
MaBnahme, auf die der Betroffene immer noch mit dem Austritt aus dem
Judentum antworten kann, 418.) Diese nétige Begriffsklirung wiirde nun
auch bei verschiedenen exegesierten Stellen neue Ausblicke erdffnen. Es
miite bei den Todsiindern von 1. Joh. 5, 16, denen die Fiirbitte versagt
wird (S. 100ff.), genauer abgekléirt werden, wer diese sind. Ob es nun nicht
gerade die Widerchristen von 1. Joh. 2, 18ff. sind, die nicht mehr in, son-
dern eben auBerhalb der Gemeinde stehen? Uberhaupt ist von da her die
Behandlung der Irrlehrer im NT neu zu iiberdenken, sind doch gerade sie es,
deren Siinde am scharfsten verurteilt wird, vgl. z.B. die relativ gréBere
Méglichkeit der Rettung des Blutschiénders von 1. Kor. 5,5 als die der
ausgestoBenen Irrlehrer von 1. Tim. 1, 19f. (vgl. S. 108ff., 113f.). Es kénnte
dann auch nicht der Ausschlufl des dreimal vergeblich gewarnten Bruders
(Matth. 18, 17) aus der Gemeinde (S. 107) mit dem Synagogenbann ver-
glichen werden, sondern es wiirde dabei klar, da hier die Kirche weiter
geht als die Synagoge, indem schon die Mitteilung an die Gemeinde Matth. 18,
17a das dem groB3en Bann Entsprechende ist. Dabei mii3te erst noch 1. Kor.
5, 9—13 herangezogen werden, um zu zeigen, dafl die Gemeinde zwischen
dem heidnischen Siinder und dem siindigenden ausgestoBenen Bruder einen
grundsitzlichen Unterschied macht.

All diese Auseinandersetzungen mit Bohren zeigen, dafl die von ihm
vorgelegte Arbeit auch da, wo sie nicht letzte Antworten gibt, zum Weiter-
denken anregt.

Fehraltorf 7 Christian Maurer

ALBRECHT OEPKE: Das neue Gottesvolk. C. Bertelsmann Verlag, Gutersloh
1950, 523 S.

Wir méchten Oepkes Auffassung, da8 die Gottesvolkdialektik die geheime
Mitte des Hebrierbriefes sei, den Fachgelehrten iiberlassen. Sie werden
dariiber entscheiden miissen, ob der Verfasser dieses auBBerordentlich interes-
santen und lehrreichen Buches mit dieser These den Schliissel liefert zur
Loésung eines Problemes, das nachgerade zu einer crux der neutestament-.
lichen Wissenschaft geworden ist. Die Entscheidung mag aber so oder anders
ausfallen, sie wird der Tatsache, dall der Gottesvolkgedanke in dieser oder
jener Ausformung durch Jahrhunderte hindurch ein geschxchtebﬂdendes~
Motiv ersten Ranges gewesen ist, keinen Abbruch tun.

183



Darauf neuerdings hingewiesen und im einzelnen erhértet und darge-
stellt zu haben, ist das Verdienst von Oepkes Buch. In einer weit ausholenden
Untersuchung wird zuerst das Werden der Gottesvolkidee und dann ihre
mannigfachen Abwandlungen im Ablauf der Zeiten, angefangen vom Bundes-
schluB3 am Sinai bis hin zu Luther, aufgezeigt. Ein letztes, zusammenfassen-
des Kapitel 148t die Relevanz dieser Idee auch fir unsere heutige Zeit sicht-
bar werden. Aber auch in der ganzen iibrigen Darstellung versteht der Ver-
fasser immer wieder zur Gegenwart durchzustofBen, so daf3 sein Buch bei aller
wissenschaftlichen Akribie auch nicht auf einer Seite akademisch anmutet.

Eine Rezension mul} sich beschrinken. Hier interessiert vor allem, daB
‘Oepke im Gottesvolkgedanken das wesentliche Motiv der Trennung von
Kirche und Synagoge, von Christentum und Judentum, zu erkennen glaubt.
Nach ihm kreist alle Polemik hintiber und heriiber um diesen Gedanken.
Der Gottesvolkgedanke gab und gibt der christlich-jiidischen Auseinander-
setzung Begriindung und Begrenzung zugleich. Die Kirche hat sich von
Anbeginn als das neue Gottesvolk verstanden, berufen, das alte, untreu
gewordene zu ersetzen. Sie bleibt es sich fort und fort selber schuldig, dieses
Selbstverstindnis zu vertreten und zu verfechten, weil damit der Offen-
barungsgehalt der neutestamentlichen Religion aufs engste verkoppelt ist.
Dasselbe schuldet die Kirche aber auch der Welt. Warum, begriindet der
Verfasser in einem durch Sperrung hervorgehobenen Satz seiner Schlul3-
betrachtungen, der lautet: «Der Antisemitismus ist nicht eine Folge und
Frucht antisynagogaler biblischer Theologie, sondern gerade die Vernach-
lassigung und Verkiimmerung der wahrhaft biblischen Dialektik zwischen
Kirche und Synagoge hat ihm Auftrieb verschafft» (477). Das christlich-
judische Glaubensgesprich ist darum jederzeit vordringlich.

Uber den Inhalt desselben driickt sich Oepke folgendermaBen aus: «Die
letzten Anliegen der Ecclesia gegeniiber der Synagoge kénnen nur missio-
narischer Art sein. Das bedeutet nicht Selbstiiberhebung oder Aufdring-
lichkeit. Gerade heute bedarf die Frage ernster Erwigung, ob die Synagoge
nach allem, was vorhergegangen ist, von dieser «Christenheit» das Christus-
zeugnis iiberhaupt annehmen wird. Nur aus tiefer eigener Bulle heraus kann
die Kirche dies Zeugnis glaubwiirdig weitergeben. Sie ist es aber allen schul-
dig, auch dem urspriinglich berufenen Gottesvolke» (S. 484).

Die Frage nach dem Sinn eines Fortbestehens des alten Gottesvolkes
2000 Jahre nach der Griindung des neuen wird nicht gestellt. Ob es durch
seine Glaubensverweigerung dem neuen Gottesvolk irgendeinen Dienst zu
erweisen hat, wird nicht erwogen. Es fiillt zur Sache freilich die grundsitz-
lich bedeutsame Bemerkung: «Das Judentum ist nicht einfach Volk unter
den Vélkern, sondern das alte, in der Ablehnung verharrende und unter dem
Gericht stehende Gottesvolk. Der Versuch, die Judenfrage einfach der wei-
teren Fragestellung «Gottesvolk und Vélker» ein- und unterzuordnen, mif3-
lingt deshalb» (484). Uber das Verhiltnis von Gottesvolk und Vélker, kirch-
liche Okumene und Nationen, sagt der Verfasser mehr.

184



AbschlieBend méchten wir noch die Frage stellen, ob diese herkémmliche
christliche Sicht, wonach die sich vorwiegend aus den Heiden rekrutierende
Kirche das eigentliche Gottesvolk darstellt, zu dem zu allen Zeiten auch
aus den Juden eine Anzahl von Gléubigen herzukamen, auf Grund des neu-
testamentlichen Schriftzeugnisses wirklich die einzig moégliche ist. Das
bekannte Bild von den wilden Zweigen, die auf die saftreiche Wurzel auf-
gepfropft werden (Rém. 1), scheint eher zu besagen, dal Israel um eines
kleinen Restes der Glaubenden willen Gottesvolk bleibt und das Neue, das
durch Christus geschieht, besteht darin, daB aus den Heiden neue Glieder
herzukommen. Das neue Gottesvolk bestande darnach um noch einmal mit
Paulus zu reden: aus Juden und Griechen.

Ziirich Robert Brunner

B. C. BuTLER, Abbot of Douwnside. The Originality of St Matthew. A Critique
of the Two-Document Hypothesis. Cambridge 1951, University Press.

Die englische Benediktinerschule von Downside Abbey (Bath. Somerset),
die der verstorbene Abt John Chapman begriindet hat, nunmehr aber sein
Nachfolger, Abt Christopher Butler, verkorpert, hat die konsequenteste
Form einer immanenten Kritik der «Zwei Quellen Theorie» (mit ihrer zen-
tralen These von der Prioritéit des Markus-Evangeliums) entwickelt, die es
in der modernen Evangelienkritik gibt. Chapmans Erkenntnisse sind in
dem posthumen Werk «Matthew, Mark and Luke» (1937) niedergelegt;
ihnen ist Butler mit einem Richtung weisenden Essay (St Luke’s Debt to
St Matthew, Harvard Theological Review 1939), verschiedenen Studien in
der «Downside Review» und jetzt der vorliegenden zusammenfassenden Ver-
offentlichung nachgefolgt. Chapman war urspriinglich selbst ein Anhénger
der «Zwei-Quellen-Theorie» (so auch Butler p. 70); ihre Verwerfung durch
die papstliche Bibelkommission (1912) war jedoch der AnlaB fiir ihn, den
fritheren Standpunkt nicht bloB aufzugeben oder umzubiegen, sondern neu
durchzudenken. Statt ndmlich zu der seither unter den katholischen Exe-
geten vorwaltenden kompromissarisch-ausweichenden, «gereinigten Zwei-
Quellen-Theorie» (mit ihrer Annahme der Prioritdat des hypothetischen nicht-
griechischen Matthédus bei gleichzeitigem Festhalten an der Prioritdt des
griechischen Markus) tiberzugehen, gelangte Chapman — auf dem Wege
kritischer Uberpriifung, wenn auch aus dem Anla benediktinischen Gehor-
sams — zur konsequenteren Uberwindung der «Zwei-Quellen-Theorie» in
der These von der Prioritdt auch des griechischen Matthéus. Darin liegt das
Kriterium dieser Schule, ihre scharfsinnige Kritik richtet sich denn auch
nicht zuletzt gegen den Hauptvertreter der «gereinigten Zwei-Quellen-
Theorie», den Dominikaner J.-M. Vosté, den 1949 verstorbenen, langjéh-
rigen fithrenden Theologen der Bibelkommission (Butler p. 1569—161). Mit
allen Finessen der literarkritischen Methode baut Butler die Position
Chapmans in einer Weise aus, die sich wie die dialektische Selbstiiberwin-
dung der bisherigen herrschenden Lehre ausnimmt. Dies mag ein begrenztes

185



Gesichtsfeld geworden sein, seitdem in steigendem MafBe der historisch-sozio-
logische «Sitz im Leben», das heiBt die Bezogenheit der Evangelien auf
ihren Mutterboden, des Matthius-Evangeliums daher auf die palistinen-
sische Mutterkirche, als das Hauptproblem erkannt ist, dem das neu
erwachende Interesse am Evangelium in erster Linie sich zuwendet. Inner-
halb jener Begrenzung jedoch, der literarkritischen Methode als solcher
eigentiimlich, ist es eine methodenreine, aufrechte und bewunderungs-
wirdige Leistung, durch die Butler nicht nur tber die maBgebenden eng-
lischen Autoren, die er aufs Korn nimmt (Burkitt, Hawkins, Streeter,
Rawlinson) weit hinausfiihrt, sondern auch einen neuen internationalen
Standard setzt.

Es bedarf keines besonderen Beweises (vor allem nicht fiir die Leser der
«Judaica» nach dem weitausschauenden Essay von Karl Thieme iiber das
sakrale System des Matthius-Evangeliums, 1949, V. 130, 161), daBl die
Wiedereinsetzung des ersten Evangeliums in den traditionellen Stand der
Prioritdt durch einen (iiber das katholische Lager hinaus) hochangesehenen
modernen Evangelienkritiker ein Ereignis von weitreichender Bedeutung
ist, in dem insbesondere auch ein tieferes geistesgeschichtliches Verstindnis
fir das Judenchristentum der Urgemeinde beschlossen liegt. Weit iiber den
Rahmen hinaus, den er sich sonst als Fachmann zieht, zeigt Butler selbst
dieses meue Verstindnis in seinen Aufsédtzen (z.B. in der Rezension des
Buches von Jakob Josz «The Jewish People and Jesus Christ», 1949, D. R.
1950, 211—16). Das universale benediktinische Weltbild, alter Triger huma-
nistischer Bildung, erlaubt die Konzentration auf ein spezielles Thema, ohne
daf3 daraus ein begrenztes Spezialistentum entstehen mufl, dem die groBen
Zusammenhiinge verborgen bleiben. Wenn Butler daher einzelne entschei-
dende Interessengebiete, die vom Matthius-Problem als solchem nicht zu
trennen sind, im Hintergrund belafit, so ist damit nicht gesagt, daf er die
Zusammenhé#nge nicht sieht und nicht sonst gelegentlich behandelt. So geht
er auf das Problem des systematischen Aufbaus des Matthius-Evangeliums
nach dem Schema des Pentateuchs, liber den auch in englischer Sprache
geschrieben wurde (R. Harris, B. W. Bacon), nicht ein. Bemerkungen iiber
analoge Versuche, auch im Markus-Evangelium eine bestimmte theologische
Gliederung nachzuweisen (D. R. 1952, 79—86), lassen deutlich erkennen,
daB} er dieses Problem noch nicht in jenes Stadium der Vollreife eingetreten
ansieht, das es erlauben wiirde, bleibende Ergebnisse gegen die wohl befestigte
«Zwei-Quellen-Theorie» ins Treffen zu fithren. Trotzdem beriihrt sich But-
lers Grundthese vom architektonischen Aufbau entscheidender Partien des
Matthius-Evangeliums, aus dem Markus und Lukas ihre Materialien in
unverkennbarer Weise herausgebrochen haben, weitgehend mit der Annahme,
es setze gerade das erste Evangelium ein sakrales System voraus, das auch
seine Einzelheiten bestimmt. Auf derselben Linie liegen einerseits die Reminis-
zenzen eines rhythmischen Aufbaues (C. F. Burney bei Butler, p. 116—122),
andererseits die zahlreichen Aramaeismen (Butler, p. 147—156, auf den

186



Spuren von Chapman und Lagrange), was beides vorziiglich im Matthéus-
Evangelium an den Tag tritt. Wohl unterliBt es Butler, den spezifisch
rabbinischen Elementen im Matthéus-Evangelium besonders nachzugehen
(was eine Reihe englischer judenchristlicher Autoren, darunter zuletzt Josz
getan haben), wie er auch die historisch-soziologischen Voraussetzungen fiir
die Entstehung des Matthius-Evangeliums nicht eigens untersucht, von
einzelnen kritischen Bemerkungen gegen die Versuche von G. D. Kilpatrick,
«The Origins of the Gospel according to St Matthew» (1946), abgesehen
(p. 146, 165; D. R. 1948, 127—138). Beide Anliegen iiberschreiten die Gren-
zen der eigentlichen Literarkritik. Nichtsdestoweniger basiert die These vom
paléstinensischen und daher urspriinglicheren Charakter des Matthéus-
Evangeliums — im Gegensatz zu Markus und Lukas, die beide bereits der
Oekumene angehéren — auf durchaus schliissigen Uberlegungen, die erken-
nen lassen, wie ungeheuerlich es auch bereits vom rein literarkritischen
Standpunkt aus ist, das erste Evangelium aus einer kiinstlichen «Judaisie-
rung» der bereits der Heidenmission gedffneten zwei anderen Synoptiker zu
erkléren (p. 38, 46, 165). ‘

Unter Butlers Argumenten fiir die literarische Abhéngigkeit des zweiten
und dritten Evangeliums vom ersten heben wir einige besonders durch-
schlagende heraus; ihre Durchschlagskraft ist in vielen Féllen teils aus der
Idee eines sakralen Systems des Matthédus-Evangeliums, teils aus der Reali-
tdt der historisch-soziologischen Verwurzelung im palistinensischen Mutter-
boden leicht noch zu verstérken; ihre geistesgeschichtliche Einordnung frei-
lich kann durch die Sicherstellung der literarischen Prioritét allein noch
nicht als ausgemacht gelten. Im folgenden sind jedoch diese beiden modi-
fizierenden Momente (im Interesse der abstrakten Herausarbeitung der
Prioritdt des Matthidus-Evangeliums nach Butler) auBer Betracht geblieben.

a) Lk iibernimmt charakteristische literarische Formeln unmittelbar von
Mt. So verwendet er einmal, zum Abschlul seiner Version der Bergpredigt
(7, 1), auch jene (fuinfmal) wiederkehrende Formel des Mt (7, 28), die dort
die (fiinf) groBen Zyklen abschlieBt (p. 45—46; 72—73). Andere Formeln des
Mt erfahren in den Hénden von Lk (13, 28, 30) deutliche Abschwachungen
{p. 49—50).

b) Mk verweist direkt und indirekt auf Mt. Der direkte Verweis (4, 2;
12, 38) betrifft die «Didache», das ist das Lehrsystem des ersten Evan-
geliums. Ein indirekter Verweis liegt darin, da8 Mk (4, 33) von «vielen sol-
chen Parabeln» spricht, von denen er nur eine Auswahl mitteilt, wihrend
Mt (13, 3, 34) deutlich ein Ganzes voraussetzt, von dem nichts weggeblieben
ist (p. 74—75, 86—87).

¢) Mk kennt die Bergpredigt auch inhaltlich. Eine solche a.usdruckhche
Kenntnis des Mk wird durch die unorganische Ubernahme einzelner Phrasen
aus Mt bewiesen (wie Mk 1, 22, 27 aus Mt 7, 28—29 oder Mk 11, 25 aus
Mt 6, 14), — verriiterische Beispiele fiir die Abhang1gkelt des zweiten Evan-
gelisten vom ersten (p. 126, 136).

187



d) Die Bergpredigt bei Mt zeigt ihren Vorrang vor der «Feldpredigt» des
Lk. Davon sind auch inhaltlich bedeutsame Einzelheiten betroffen. Im
Begriff der «Armen im Geiste» (Mt 5, 3) merzt Lk (6, 20) in seiner Version
die Beziehung der «Armen» zum «Geiste» offenbar bewuflt aus (p. 31—32).
In der Lehre von der Ehescheidung «excepta fornicationis causa» (Mt 5, 32;
19, 9) eliminiert Lk (16, 18), aber auch Mk (10, 11) mit Absicht diese Bin-
dung, was immer sie auch bedeuten mag (p. 32, 43, 139).

e) Lk retouchiert nicht-griechische Begriffe. Mit ausgesuchter Geschick-
lichkeit wird von ihm (6, 35; 12, 8—9; 15, 10) der zweifellos den verba
ipsissima angehorende Ausdruck « Vater im Himmel» (Mt 13mal, Mk einmal)
vermieden und durch Gott, den Allerhéchsten, oder auch die Engel ersetzt
(p- 33, 40, 57). DaB die Idiosynkrasie sich freilich weniger gegen den «Vater»
richtete (von Lk 6, 36 unmittelbar nach einer solchen redaktionellen Aus-
merzung selbst verwendet), sondern gegen den «Himmel», zeigt die parallele
Veridnderung von «Himmelreich» (allein bei Mt und dort 32mal) in «Reich
Gottes» (p. 147—148).

f) Die Verschiedenheit des judenchristlichen und heidenchristlichen
kirchlichen Interesses spielt in die literarische Gestaltung der Evangelien
hinein. Die Geschichte vom kananaeischen Weib (Mt 15, Mk 7) 1468t deutlich
erkennen, wie eine éltere judenchristliche Version offenbar im Interesse der
Heidenmission iiberarbeitet, keineswegs umgekehrt eine urspriinglich
heidenchristliche Version «judaisiert» worden ist (p. 130—131). Derselbe Hin-
tergrund ist vermutlich gegeben, wenn der symbolische «Berg», der ins
Meer «gesturzt» wird (Mt 21, 21; Mk 11, 22), unter den Hénden von Lk
(17, 6) in den symbolischen «Baum» sich verwandelt, der ins Meer «ver-
pflanzt» wird (p. 28). ' _

g) Ein historisch-soziologisches Argument fiir die Prioritdt des ersten
Evangeliums liegt darin, da8 Mk iiberwiegend (5- von Tmal) von «dem»
Evangelium im absoluten Sinne spricht (wie auch Petrus und Paulus), hin-
gegen Mt den Ausdruck Evangelium «niemals ohne Qualifikation» gebraucht,
was das dltere kirchengeschichtliche Entwicklungsstadium widerspiegelt
(p. 118—119).

h) Ein christologisches Argument fiir den sekundédren Charakter des
zweiten Evangeliums ergibt sich daraus, daB ausschlieBlich Mk (9, 41) die
sonst den Synoptikern unbekannte, paulinische Form «Christus» (ohne
Artikel) verwendet, abhingig in allem von Mt (10, 42; 25, 40), ausgenom-
men darin (p. 97). Von christologischer Bedeutung ist wohl auch der mar-
kante Gegensatz in der Zitation des Propheten Malachis zwischen Mt
(3, 1—3; 11, 10) und Mk (1, 1—3), der ebenfalls fiir die Prioritiit des ersten
Evangeliums spricht (p. 111—112). In der Linie von Butlers Argumentation
liegt es, noch darauf zu verweisen, da3 sich auch in der fiir die synoptische
(und alttestamentliche) Christologie tiberaus wichtigen Zitation von
Psalm 110 durch Christus selbst (Mt 22, Mk 12, Lk 20) die urspriinglichere
und wirkungsvollere Formulierung bei Mt (22, 42), in der die Pharisder,

188



nicht Christus zuerst den Namen Davids aussprechen, von der abgekiirzten
und abgeschwichten der beiden anderen Synoptiker deutlich abhebt. Unver-
kennbar hat der erste Evangelist die urspriingliche Meisterschaft, mit der
Christus selbst die Grundlinien einer Auseinandersetzung bestimmte, ohne
selbst mit der Tiir ins Haus zu fallen, klassischer bewahrt, als seine beiden
Nachfolger, die daraus ein fast stimperhaftes, plumpes Verhalten gemacht
haben.

Eine geistreiche Idee, die dem Ei des Columbus gleicht, entwickelt
Butler (p. 138—146) von den Doubletten des Matthidus-Evangeliums, die
er — neben authentischen Wiederholungen in den verba ipsissima oder
Beispielen fiir die semitische «inclusio» — mehrheitlich als Selbstzitationen
an Stelle der noch nicht erfundenen FuBnoten erkldrt. Mit Recht verweist er
darauf, daB diese Erklirung schon lingst gefunden worden wiire, hitte nicht
die «Zwei-Quellen-Theorie» den Blick getriibt und aus dem Zusammen-
leimen verschiedener Quellen erklirt, was allein aus der Besonderheit des
Evangelisten verstanden werden kann. Das wire dann wohl eine Verstérkung
des Argumentes, das gerade den griechischen Matthéus einem schriftgelehr-
ten, rabbinischen Autor zuschreibt. Aus der Untersuchung des systemati-
schen Aufbaues des Matthius-Evangeliums ergibt sich, dal einzelne Dou-
bletten zweifellos auch daher kommen, daB3 neben dem systematischen Ort
eines Gedankens auch dessen historischer unterstrichen werden sollte, was
vielleicht iiberhaupt den ersten AnlaB fiir die Selbstzitation abgab.

Dem gelehrten Vorkampfer fir die Prioritdt des Matthédus-Evangeliums
ist sein Sieg uber die «Markus Prioristen» wohl gelungen und zu génnen.
Dies schafft eine wesentliche Voraussetzung dafiir, daB3 nunmehr auch ernst-
haft der Ort und die Zeit des ersten Evangeliums aufgefunden werden
kénnen. Nach den verschiedenen Ansétzen, welche die Entstehung des
Matthius-Evangeliums nach Antiochien (Streeter), in eine griechische
Gemeinde Phonikiens (Kilpatrick) oder gar nach Alexandrien (Brandon)
und immer auch in das Milieu einer Zeit lange nach der Katastrophe Jeru-
salems verlegen, ist wieder Raum geschaffen fiir ein gesiinderes historisches
Urteil. Wenn die Theorie von der Prioritéit des Markus-Evangeliums «in der
Entwurzelung des Matthius-Evangeliums aus seinem echten ,Sitz im Leben®
gipfelte und das erste Evangelium zu einem zeitlosen anonymen Wanderer
machte» (Butler, D. R. 1952, 84), so schafft umgekehrt die Theorie von der
Prioritit des Matthius-Evangeliums eine neue Voraussetzung dafiir, die
Genesis des ersten Evangeliums bis in die apostolische Friithzeit zuriick-
zuverfolgen, in die es die christliche Uberlieferung immer verlegt hat. Die
néchste Aufgabe einer mit der historisch-soziologischen Methode zusammen-
wirkenden Literarkritik wird sein, das ‘Matthéus-Evangelium in seinen
Schichten mit den unterscheidbaren Abschnitten der frithapostolischen
Geschichte zusammenzustellen. Damit wird dann auch erst die Peripetie des
Judenchristentums geistesgeschichtlich zu verstehen sein.

Tappan, U.S. A. Ernst Karl Winter

189



	Rezensionen

