
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


geschah zuerst am israelitischen Menschen, dem Gottes Gesetz

gegeben wurde.
Dieses Gesetz hat von Anfang an eine doppelte Funktion gehabt.

Es war zunächst einfach Weisung und sagte als solche aus, was Gott
vom Menschen verlangt, damit er das Wesen sei, das Gott hat
schaffen wollen ihm zum Bilde. Und dann war es auch immer
Unterweisung, d. h. es brachte ans Licht, daß der Mensch aus
eigener Kraft dem göttlichen Anspruch nicht zu genügen vermag,
daß er der Hilfe, ja der Erlösung bedürftig ist.

Einer aus den Juden, ein Eiferer im Gesetz, der diese doppelte
Funktion des Gesetzes erkannt hat, hat das Gesetz einen
Zuchtmeister genannt auf den Messias hin. Es soll darnach dem
Menschen helfen zu wahrer Selbsterkenntnis und zu einer realen
Einsehätzung seiner Möglichkeiten, um ihn auf diese Weise dem Retter
zuzuführen, der ihm die entscheidende Hilfe zu geben hat.

Und dem Abrahamsvolk ist als erstem diese Hilfe zuteil geworden.
Es ist von Anbeginn auf diese Erkenntnis angelegt, die Hiob
ausgesprochen hat mit dem Wort: Ich weiß, daß mein Erlöser lebt.
Daß es zu dem hinfinde, der sein Retter und Erlöser ist, das ist der

verborgene Sinn im jüdischen Schicksal.

REZENSIONEN

Gottlob Schrenk: Die Weissagung über Israel im Neuen Testament.
Gotthelf Verlag, Zürich 1951. 75 S.

Schon die Tatsache allein, daß ein anerkannter Lehrer des Neuen
Testamentes von akademischem Rang die christliche Gemeinde darauf hinweist,
daß ihr ein besonderes Wort über die Juden gegeben und anvertraut ist,
ist hocherfreulich. Schrenk hat aber in der vorliegenden Schrift mehr getan
als nur das. Er hat in seiner gewohnt gründlichen und kraftvollen Art zu
schreiben auch gezeigt, daß die Weissagung des Neuen Testamentes vor
allem Verheißung für das Judenvolk ist und daß die christliehe Gemeinde
von den Grundlagen ihres eigenen Glaubens her dazu verhalten ist, für das

jüdische Volk zu glauben und zu hoffen.
Anders gewendet: Wir haben hier eine Schrift vor uns, die allen denen

widerstreitet, die der Meinung sind, es sei christlich, zu glauben, das jüdische

178



Volk habe durch die Kreuzigung Jesu Gottes Fluch auf sich gezogen, und
die christliche Gemeinde könne darum dieses Volk seinen Feinden und
Verderbern überlassen. Ohne es explicite auszusprechen, steht Schrenks Schrift
dafür ein, daß alles Desinteressement am jüdischen Schicksal, daß der
Antisemitismus in jeder Form gegen den christlichen Glauben ist und dem Willen
und Plan Gottes widerstrebt, um den christliche Menschen wissen müssen.

Schrenk geht von der Tatsache aus, daß Jesus seine Sendimg zuerst auf
sein eigenes Volk beschränkt sah und kommentiert sie mit der grundsätzlichen

Bemerkung: «Niemals ist die Beschränkung auf Israel etwas anderes
als charaktervoll durchgearbeitete Grundlage der ins weiteste wirkende
Christussendung» (S. 9). Er behandelt die einschlägigen Stellen aus den
Synoptikern: Mk. 13 und parall., Matth. 10,23, Luk. 21,24, Matth. 23,38f.,
Matth. 19,28, Luk. 22,28—30, ferner zwei Worte der Apostelgeschichte.
Das eigentliche Kernstück der Schrift ist jedoch eine Interpretation von
Römer 9—11. Schließlich werden die für das gestellte Thema in Frage
kommenden Stücke der Johannesoffenbarung besprochen, wie Apk. 11, Apk. 12,

Apk. 16, Apk. 20, Apk. 21.

Diese Auslese an Schriftworten stellt an jeden Exegeten höchste
Anforderungen, nicht an sein fachliches Wissen und Können allein, sondern vor
allem auch an seine persönliche Unvoreingenommenheit. Schrenk ist sich
dessen bewußt. Er bringt dies in einer dreifachen Warnung zum Ausdruck,
die er an den Anfang seiner Schrift gestellt hat. Er warnt 1. vor der judaisti-
schen Form des Chiliasmus, der das Judentum zu verewigen sucht, 2. vor
dem Versuch, eine lückenlose Systematik der letzten Dinge aufzubauen, und
3. durch theologisches Dolmetschen eine vorhandene Abneigung gegen das
Judentum zu verewigen. Mit dieser dreifachen Warnung stellt er für seine
eigene Auslegung den Kanon auf, dem er getreulich zu folgen sucht.

Ob dies dem Verfasser völlig gelungen ist, das ist allerdings eine andere
Frage. Sicher ist seine Schrift frei vor jedem Versuch, einen Kalender der
Endgeschichte aus den verschiedenen Texten herauszuarbeiten. Weniger sicher
bin ich, ob es dem Verfasser auch geraten sei, mit seiner Exegese den Weg zu
finden, der irgendwie zwischen der ersten und der dritten der von ihm namhaft
gemachten Gefahren liegt. Was das anbelangt, hat mich die gebotene Auslegung

manches Wortes nicht restlos zu überzeugen vermocht. Was heißt « juda-
istisehe Form des Chiliasmus»? Was heißt «Abneigung gegen das Judentum
verewigen»? Ist es wirklich wahr, daß die urchristliche Gemeinde auf der

ganzen Linie in ihrem Glauben keinen Platz gehabt hat für eine künftige
physische Wiederherstellung des Judenvolkes? Bedeutet von den
Glaubenszeugnissen des Neuen Testamentes aus gesehen jede Erwartung, die nicht
nur die jüdische Seele unter Gottes Heilsabsicht stellt, sondern auch den
jüdischen Volkskörper, Judaismus? Oder heißt uns nicht manches Wort des
Neuen Testamentes sogar damit rechnen, daß Gott in seinem alle Völker
umfassenden Heilsplan einem nach Leib und Seele wieder hergestellten, d.h.
einem heim- und umgekehrten Israel, noch eine besondere Aufgabe zugedacht

179



hat Männer wie Bengel oder Auberlen sind in der Beurteilung dieser Fragen
entschieden weniger ängstlich gewesen, sich irgendwelchen Judaismen
auszuliefern, als dies heute fast allgemein der Fall zu sein scheint. Auch wenn
mir klar ist, daß die neutestamentliche Wissenschaft seither vieles
hinzugelernt hat, so bin ich doch — wie gesagt — durch Schrenks Arbeit nicht
zur Überzeugung gekommen, daß sich jene Männer mit ihrer grundsätzlichen

Erwartimg einer Wiederherstellung Israels auch dem Leibe nach, auf
einer falschen Fährte befunden haben. Gerade diese Auslegung hat mir
neuerdings gezeigt, wie es immer wieder an einem feinen Fädelchen hängt,
ob man aus einem gegebenen Wort diese Erwartung herausliest oder nicht.
Schrenk tut es nicht, aber im Zusammenhang gerade mit dieser Frage hätte
ich doch gerne auch erfahren, wie Schrenk das Amoszitat des Apostels
Jakobus auf dem Apostelkonzil (Acta 15,16) beurteilt: «Darnach will ich
wiederkommen und will wieder bauen die Hütte Davids, die zerfallen ist,
und ihre Lücken will ich wieder bauen und will sie aufrichten, auf daß, was
übrig ist von Menschen, nach dem Herrn frage, dazu alle Heiden (Völker),
über welche mein Name genannt ist, spricht der Herr, der alles tut». Diese
Stelle blieb leider in der vorhegenden Arbeit unberücksichtigt.

Gewiß, Schrenk mag Recht haben, daß der Apostel Paulus die Frage der
physischen Wiederherstellung des Volkes Israel nicht angeschnitten hat.
Er ist ohne sie ausgekommen. Daß dies im Blick auf die Synoptiker, die
Apostelgeschichte, die Offenbarung auch der Fall ist, erscheint mir mindestens

ungewiß. Das Beispiel des Apostels Paulus zeigt aber, daß die ganze
Sache sicher nicht zu den zentralen Angelegenheiten des christlichen Glaubens

gehört. Sie ist freilich für die heutige Generation von aktueller Bedeutung

geworden durch die Gründimg des Staates Israel und dem damit
verbundenen Aufbruch jüdischer Volksteile in aller Welt. Sollte wirklich nach
dem Zeugnis des Neuen Testamentes Israel keine Wiederherstellung dem
Leibe nach verheißen sein, dann bliebe uns kaum etwas anderes übrig, als
die heutige Heimkehr der Juden unter zionistischer Führung von unserem
Glauben aus als ein neues Zeichen jüdischer Verhärtung und Verstockung
zu deuten. Daß dies bereits mit einem gewissen Eifer durch manche
geschieht, die christlicherseits in dieser Sache die Feder ergreifen, bereitet
mir offen gestanden Sorge. Ich fürchte, wir könnten uns damit den Juden
gegenüber neuerdings auf einen Doktrinarismus versteifen, der mit den
Fakten der Geschichte in keinem und mit dem Neuen Testament nur in
einem unsicheren, zweifelhaften Zusammenhang steht.

Freilich schreibt nun Schrenk den schönen Satz: «Das Volk Israel kraft
seiner innerliehen Heilsgeschichte hat die Totalbestimmung für Gott auch
in der Verhärtung nicht verloren» (S. 31). Immer wieder wird gezeigt, daß
diese Gewißheit von jeher ein wesentliches Stück christlichen Glaubens war.
Wesentlich darum, weil die Wiederannahme Israels ein «wichtiger Schlußstein

ist, ohne den es keine Vollendung der Pläne (Gottes) gibt». Erst durch
Israels Wiederaufnahme «kommt Leben aus den Toten», die Totenauf-

180



erstehung (S. 34). Damit hängt für die christliche Gemeinde die Verpflichtung

zur Judenmission zusammen. Schrenk findet für diese Aufgabe die
feinen Worte: «Daß Gott sein Volk nicht verstoßen hat, zeigt sich schon
in dem Rest der jetzt glaubenden Juden, so wenige es sein mögen. Aber jeder
dieser Gewonnenen ist Goldes Wert. Warum? Weil er in Erfüllung jenes
prophetischen Restgedankens Gottes unumstößliche Treue erweist. Das gibt
ja auch heute der unscheinbarsten Judenmission, wenn sie echt ist, ihren
unermeßlichen Wert» (S. 31).

Schrenk faßt den theologischen Ertrag seiner Studie abschließend in
7 Punkte zusammen. Wenigstens die leitenden Sätze derselben seien hier
noch mitgeteilt:

1. «Bis in die letzten Schauungen urchristlicher Hoffnung ist Israel als
Ganzheit nicht gleichgültig. Es ist vielmehr für die Ausführung des
göttlichen Heilsplanes wichtig».

2. «Es ist die unumstößliche Treue Gottes für sein einstiges Bundesvolk,
die solche Erwartung durchatmet».

3. «Die Hoffnung verdichtet sich jedoch ganz allein zu der Weissagung,
daß Israel sich einst glaubend zu seinem Christus wenden werde».

Es wurde einleitend schon festgestellt, daß diese Schrift heute einen wichtigen

Dienst an der Gemeinde in hervorragender Weise erfüllt. Möge sie
darum weiteste Verbreitung finden vor allem unter denen, die berufen sind,
die Gemeinde zu lehren.

Zürich Robert Brunner

Rudolf Bohren : Das Problem der Kirchenzucht im Neuen Testament.
Evangelischer Verlag Zollikon, 1952, 119 S., Fr. 7.30.

Eine Auseinandersetzimg mit dieser Basler Dissertation wird nötig, aber
nicht gerade leicht sein, schon aus dem einen Grunde, weil der Verfasser in
für uns unbekanntes Gelände vorstößt, was zum vornherein einen
zusammenfassenden Überblick erschwert.

Ausgehend vom schottischen Bekenntnis von 1560 definiert Bohren die
Kirchenzucht und damit das von ihm aufgegriffene Problem: «Kirchenzucht
bedeutet Abwehr der Sünde und damit Bewahrung der Heiligkeit innerhalb
der Gemeinde» (S. 15). Damit ist bereits gesagt, daß sich die Kirchenzucht
an der Gemeinde orientiert und das Handeln am angefochtenen und auch
gefallenen Glied darstellt, daß also der Rahmen der Arbeit sehr weit gezogen

ist.
Das erste Kapitel bringt die wichtige Feststellung, daß Kirchenzucht

nicht erst ein Zeichen der beginnenden Katholisierung der ursprünglichen
Gemeinde ist, sondern ihre Wurzeln im AT und im Spätjudentum hat. Dabei
wird dem jüdischen Bann, der in den kleinen (Nidduj) und in den großen
(Cherem) zu unterteilen ist, besondere Aufmerksamkeit geschenkt. — Da die
Zucht von der Kirche und in der Kirche gehandhabt wird, zeigt das zweite

181



Kapitel die dafür wichtigen Linien im Wesen der Kirche auf. Der noch
unfertige Bau, welcher der Verschalungen bedarf, und die sich auf dem
Wege zum Bräutigam befindliche Braut, welche noch des Eiferns um die
Reinheit bedarf, zeigen die Grenze, aber auch die Notwendigkeit der Kirchenzucht.

Wichtige Folgerungen ergeben sich aus dem Verständnis des vor
allem sakramental verstandenen Leibes Christi. Da die Gemeinde als Leib
des Auferstandenen eine rein geitliche, und als Leib des Gekreuzigten eine
rein weltliche Größe ist, hat auch die Kirchenzucht den Charakter einerseits
des Uberweltlichen, Wunderbaren, Sakramentalen, und andererseits des (im
weiteren Sinne) Rechtlichen. Vom Verständnis des Leibes her wird auch
deutlich, daß die Zucht Sache der ganzen Gemeinde ist und zur Aufgabe hat,
in Abwehr falscher Gemeinschaft für die rechte Kommunion zu sorgen.

Die Begründung der Kirchenzucht (3. Kapitel) liegt vor allem in der
der Kirche anvertrauten Schlüsselgewalt. Bohren versucht dabei in nicht
ganz überzeugender Weise als Objekt des Bindens und Lösens von Matth.
16, 19 nicht die Sünde, sondern die aus der Hölle strömenden Geisterscharen
zu verstehen, die Stelle also im Sinne des Exorzismus zu deuten. Von Interesse

ist dabei aber der Nachweis, daß das Gleichnis vom Unkraut unter dem
Weizen (Matth. 13) auf das Verhältnis zwischen Gemeinde und Welt, nicht
aber auf innerkirchliche Verhältnisse anzuwenden sei (56f.). — Die Gemeinde
kann ihr richterliches Amt ausüben, weil sie durch den in der Taufe
verliehenen Geist sündlos ist, sie muß es ausüben, weil sie in der Anfechtung
Gefahr läuft, die ihr zugesagte und von ihr geforderte Sündlosigkeit zu
verlieren. Großes Gewicht wird dabei auf die Unterscheidung von vergebbarer
(Sünde gegen den Menschensohn, unfreiwillige oder teilweise Sünde) und
unvergebbarer Sünde (freiwillige, bewußte Sünde wider den Geist, Todsünde)
gelegt. Von hier aus wird die frühkatholische Trennung zwischen peccata
leviora und graviora als begründet angesehen, ohne daß einer Kasuistik
Vorschub geleistet werden will (80).

Die Ausübimg der Zucht (4. Kapitel) geschieht zunächst durch Briefe,
Ermahnung, Reisen, Gebet, Zurechtweisung und zeitweiligen Ausschluß,
letzterer ein Mittel, das an den kleinen Bann der Synagoge erinnert. Für die
unvergebbare Sünde, welche eine Wiederaufnahme unmöglich macht, kommen

noch Versagen der Fürbitte (1. Joh. 5, 16), dauernder Ausschluß,
welcher dem großen Bann der Synagoge entspricht (Matth. 18, 17), sowie die
Übergabe an den Satan (1. Kor. 5, 5) hinzu, wobei die Tötimg durch den
heiligen Geist parallel gehen kann (Apg. 5).

Mehr als diese summarische Inhaltsangabe führt die Einzelexegese
Bohrens in die Probleme der Kirchenzucht ein. Doch bleibt dem Leser am
Schlüsse der Lektüre das Gefühl, in dem, wie der Verfasser betont, noch
wenig erforschten Gelände nur einige wenige orientierende Punkte gefunden
zu haben. Dies scheint mir damit zusammenzuhängen, daß ein wesentlicher
Gesichtspunkt nicht ins Auge gefaßt worden ist, was die entscheidende
Schwäche des Buches ausmacht. Der Verfasser identifiziert den Ausschluß

182



der Christen aus der Synagoge (Joh. 9, 22 u. a., S. 16f.) mit dem Synagogenbann

(23). Dabei ignoriert er die saubere Untersuchung des von ihm auch
genannten Exkurses über den Synagogenbann bei Strack-Billerbeck (IV,
293ff.), wo nicht nur der kleine, sondern auch der große Bann als ein internes
Disziplinarmittel von der vollständigen Ausstoßung der die Grundlagen der
Synagoge bedrohenden Christen und anderer «Minim» (Abtrünnigen)
unterschieden wird. (Auch der von B. herangezogene Artikel von Bialoblocki
versteht, trotzdem er Joh. 9, 22 als Bann auffaßt, den Cherem als interne
Maßnahme, auf die der Betroffene immer noch mit dem Austritt aus dem
Judentum antworten kann, 418.) Diese nötige Begriffsklärung würde nun
auch bei verschiedenen exegesierten Stellen neue Ausblicke eröffnen. Es
müßte bei den Todsündern von 1. Joh. 5, 16, denen die Fürbitte versagt
wird (S. lOOff.), genauer abgeklärt werden, wer diese sind. Ob es nun nicht
gerade die Widerchristen von 1. Joh. 2, 18ff. sind, die nicht mehr in,
sondern eben außerhalb der Gemeinde stehen? Überhaupt ist von daher die
Behandlung der Irrlehrer im NT neu zu überdenken, sind doch gerade sie es,
deren Sünde am schärfsten verurteilt wird, vgl. z.B. die relativ größere
Möglichkeit der Rettung des Blutschänders von 1. Kor. 5, 5 als die der
ausgestoßenen Irrlehrer von 1. Tim. 1, 19f. (vgl. S. 108ff., 113f.). Es könnte
dann auch nicht der Ausschluß des dreimal vergeblich gewarnten Bruders
(Matth. 18, 17) aus der Gemeinde (S. 107) mit dem Synagogenbann
verglichen werden, sondern es würde dabei klar, daß hier die Kirche weiter
geht als die Synagoge, indem schon die Mitteilung an die Gemeinde Matth. 18,
17 a das dem großen Bann Entsprechende ist. Dabei müßte erst noch 1. Kor.
5, 9—13 herangezogen werden, um zu zeigen, daß die Gemeinde zwischen
dem heidnischen Sünder und dem sündigenden ausgestoßenen Bruder einen
grundsätzlichen Unterschied macht.

All diese Auseinandersetzungen mit Bohren zeigen, daß die von ihm
vorgelegte Arbeit auch da, wo sie nicht letzte Antworten gibt, zum Weiterdenken

anregt.
Fehraitorf Christian Maurer

Albrecht Oepke : Das neue Gottesvolk. C. Bertelsmann Verlag, Gütersloh
1950, 523 S.

Wir möchten Oepkes Auffassung, daß die Gottesvolkdialektik die geheime
Mitte des Hebräerbriefes sei, den Fachgelehrten überlassen. Sie werden
darüber entscheiden müssen, ob der Verfasser dieses außerordentlich interessanten

und lehrreichen Buches mit dieser These den Schlüssel liefert zur
Lösung eines Problèmes, das nachgerade zu einer crux der neutestament-
lichen Wissenschaft geworden ist. Die Entscheidung mag aber so oder anders
ausfallen, sie wird der Tatsache, daß der Gottesvolkgedanke in dieser oder
jener Ausformung durch Jahrhunderte hindurch ein geschichtebildendes
Motiv ersten Ranges gewesen ist, keinen Abbruch tun.

183



Darauf neuerdings hingewiesen und im einzelnen erhärtet und dargestellt

zu haben, ist das Verdienst von Oepkes Buch. In einer weit ausholenden
Untersuchung wird zuerst das Werden der Gottesvolkidee und dann ihre
mannigfachen Abwandlungen im Ablauf der Zeiten, angefangen vom Bundes -
schluß am Sinai bis hin zu Luther, aufgezeigt. Ein letztes, zusammenfassendes

Kapitel läßt die Relevanz dieser Idee auch für unsere heutige Zeit sichtbar

werden. Aber auch in der ganzen übrigen Darstellung versteht der
Verfasser immer wieder zur Gegenwart durchzustoßen, so daß sein Buch bei aller
wissenschaftlichen Akribie auch nicht auf einer Seite akademisch anmutet.

Eine Rezension muß sich beschränken. Hier interessiert vor allem, daß
Oepke im Gottesvolkgedanken das wesentliche Motiv der Trennung von
Kirche und Synagoge, von Christentum und Judentum, zu erkennen glaubt.
Nach ihm kreist alle Polemik hinüber und herüber um diesen Gedanken.
Der Gottesvolkgedanke gab und gibt der christlich-jüdischen Auseinandersetzung

Begründung und Begrenzung zugleich. Die Kirche hat sich von
Anbeginn als das neue Gottesvolk verstanden, berufen, das alte, untreu
gewordene zu ersetzen. Sie bleibt es sich fort und fort selber schuldig, dieses
Selbstverständnis zu vertreten und zu verfechten, weil damit der
Offenbarungsgehalt der neutestamentlichen Religion aufs engste verkoppelt ist.
Dasselbe schuldet die Kirche aber auch der Welt. Warum, begründet der
Verfasser in einem durch Sperrung hervorgehobenen Satz seiner
Schlußbetrachtungen, der lautet: «Der Antisemitismus ist nicht eine Folge und
Frucht antisynagogaler biblischer Theologie, sondern gerade die
Vernachlässigung und Verkümmerimg der wahrhaft biblischen Dialektik zwischen
Kirche und Synagoge hat ihm Auftrieb verschafft» (477). Das christlichjüdische

Glaubensgespräch ist darum jederzeit vordringlich.
Über den Inhalt desselben drückt sich Oepke folgendermaßen aus: «Die

letzten Anliegen der Ecclesia gegenüber der Synagoge können nur
missionarischer Art sein. Das bedeutet nicht Selbstüberhebung oder Aufdringlichkeit.

Gerade heute bedarf die Frage ernster Erwägung, ob die Synagoge
nach allem, was vorhergegangen ist, von dieser «Christenheit» das Christuszeugnis

überhaupt annehmen wird. Nur aus tiefer eigener Buße heraus kann
die Kirche dies Zeugnis glaubwürdig weitergeben. Sie ist es aber allen schuldig,

auch dem ursprünglich berufenen Gottesvolke» (S. 484).
Die Frage nach dem Sinn eines Fortbestehens des alten Gottesvolkes

2000 Jahre nach der Gründung des neuen wird nicht gestellt. Ob es durch
seine Glaubensverweigerung dem neuen Gottesvolk irgendeinen Dienst zu
erweisen hat, wird nicht erwogen. Es fällt zur Sache freilich die grundsätzlich

bedeutsame Bemerkimg: «Das Judentum ist nicht einfach Volk unter
den Völkern, sondern das alte, in der Ablehnung verharrende und unter dem
Gericht stehende Gottesvolk. Der Versuch, die Judenfrage einfach der
weiteren Fragestellung «Gottesvolk und Völker» ein- und unterzuordnen,
mißlingt deshalb» (484). Über das Verhältnis von Gottesvolk und Völker, kirchliche

Ökumene und Nationen, sagt der Verfasser mehr.

184



Abschließend möchten wir noch die Frage stellen, ob diese herkömmliche
christliche Sicht, wonach die sich vorwiegend aus den Heiden rekrutierende
Kirche das eigentliche Gottesvolk darstellt, zu dem zu allen Zeiten auch
aus den Juden eine Anzahl von Gläubigen herzukamen, auf Grund des neu-
testamentlichen Schriftzeugnisses wirklich die einzig mögliche ist. Das
bekannte Bild von den wilden Zweigen, die auf die saftreiche Wurzel
aufgepfropft werden (Rom. 1), scheint eher zu besagen, daß Israel um eines
kleinen Restes der Glaubenden willen Gottesvolk bleibt und das Neue, das
durch Christus geschieht, besteht darin, daß aus den Heiden neue Glieder
herzukommen. Das neue Gottesvolk bestände darnach um noch einmal mit
Paulus zu reden: aus Juden und Griechen.

Zürich Robert Brunner

B. C. Butler, Abbot of Downside. The Originality of St Matthew. A Critique
of the Two-Document Hypothesis. Cambridge 1951, University Press.

Die englische Benediktinerschule von Downside Abbey (Bath. Somerset),
die der verstorbene Abt John Chapman begründet hat, nunmehr aber sein
Nachfolger, Abt Christopher Butler, verkörpert, hat die konsequenteste
Form einer immanenten Kritik der «Zwei Quellen Theorie» (mit ihrer
zentralen These von der Priorität des Markus-Evangeliums) entwickelt, die es

in der modernen Evangelienkritik gibt. Chapmans Erkenntnisse sind in
dem posthumen Werk «Matthew, Mark and Luke» (1937) niedergelegt;
ihnen ist Butler mit einem Richtung weisenden Essay (St Luke's Debt to
St Matthew, Harvard Theological Review 1939), verschiedenen Studien in
der «Downside Review» und jetzt der vorliegenden zusammenfassenden
Veröffentlichung nachgefolgt. Chapman war ursprünglich selbst ein Anhänger
der «Zwei-Quellen-Theorie» (so auch Butler p. 70); ihre Verwerfung durch
die päpstliche Bibelkommission (1912) war jedoch der Anlaß für ihn, den
früheren Standpunkt nicht bloß aufzugeben oder umzubiegen, sondern neu
durchzudenken. Statt nämlich zu der seither unter den katholischen Exe-
geten vorwaltenden kompromissarisch-ausweichenden, «gereinigten Zwei-
Quellen-Theorie» (mit ihrer Annahme der Priorität des hypothetischen
nichtgriechischen Matthäus bei gleichzeitigem Festhalten an der Priorität des

griechischen Markus) überzugehen, gelangte Chapman — auf dem Wege
kritischer Überprüfung, wenn auch aus dem Anlaß benediktinischen Gehorsams

— zur konsequenteren Überwindung der «Zwei-Quellen-Theorie» in
der These von der Priorität auch des griechischen Matthäus. Darin liegt das
Kriterium dieser Schule, ihre scharfsinnige Kritik richtet sich denn auch
nicht zuletzt gegen den Hauptvertreter der «gereinigten Zwei-Quellen-
Theorie», den Dominikaner J.-M. Vosté, den 1949 verstorbenen, langjährigen

führenden Theologen der Bibelkommission (Butler p. 159—161). Mit
allen Finessen der literarkritischen Methode baut Butler die Position
Chapmans in einer Weise aus, die sieh wie die dialektische Selbstüberwindung

der bisherigen herrschenden Lehre ausnimmt. Dies mag ein begrenztes

185



Gesichtsfeld geworden sein, seitdem in steigendem Maße der historisch-soziologische

«Sitz im Leben», das heißt die Bezogenheit der Evangelien auf
ihren Mutterboden, des Matthäus-Evangeliums daher auf die palästinensische

Mutterkirche, als das Hauptproblem erkannt ist, dem das neu
erwachende Interesse am Evangelium in erster Linie sich zuwendet. Innerhalb

jener Begrenzung jedoch, der literarkritischen Methode als solcher
eigentümlich, ist es eine methodenreine, aufrechte und bewunderungswürdige

Leistung, durch die Butler nicht nur über die maßgebenden
englischen Autoren, die er aufs Korn nimmt (Burkitt, Hawkins, Streeter,
Rawlinson) weit hinausführt, sondern auch einen neuen internationalen
Standard setzt.

Es bedarf keines besonderen Beweises (vor allem nicht für die Leser der
«Judaica» nach dem weitausschauenden Essay von Karl Thieme über das
sakrale System des Matthäus-Evangeliums, 1949, V. 130, 161), daß die
Wiedereinsetzung des ersten Evangeliums in den traditionellen Stand der
Priorität durch einen (über das katholische Lager hinaus) hochangesehenen
modernen Evangelienkritiker ein Ereignis von weitreichender Bedeutung
ist, in dem insbesondere auch ein tieferes geistesgeschichtliches Verständnis
für das Judenchristentum der Urgemeinde beschlossen liegt. Weit über den
Rahmen hinaus, den er sich sonst als Fachmann zieht, zeigt Butler selbst
dieses neue Verständnis in seinen Aufsätzen (z.B. in der Rezension des
Buches von Jakob Josz «The Jewish People and Jesus Christ», 1949, D. R.
1950, 211—16). Das universale benediktinische Weltbild, alter Träger
humanistischer Bildung, erlaubt die Konzentration auf ein spezielles Thema, ohne
daß daraus ein begrenztes Spezialistentum entstehen muß, dem die großen
Zusammenhänge verborgen bleiben. Wenn Butler daher einzelne entscheidende

Interessengebiete, die vom Matthäus-Problem als solchem nicht zu
trennen sind, im Hintergrund beläßt, so ist damit nicht gesagt, daß er die
Zusammenhänge nicht sieht und nicht sonst gelegentlich behandelt. So geht
er auf das Problem des systematischen Aufbaus des Matthäus-Evangeliums
nach dem Schema des Pentateuchs, über den auch in englischer Sprache
geschrieben wurde (R. Harris, B. W. Bacon), nicht ein. Bemerkungen über
analoge Versuche, auch im Markus-Evangelium eine bestimmte theologische
Gliederung nachzuweisen (D. R. 1952, 79—86), lassen deutlich erkennen,
daß er dieses Problem noch nicht in jenes Stadium der Vollreife eingetreten
ansieht, das es erlauben würde, bleibende Ergebnisse gegen die wohl befestigte
«Zwei-Quellen-Theorie» ins Treffen zu führen. Trotzdem berührt sich Butlers

Grundthese vom architektonischen Aufbau entscheidender Partien des

Matthäus-Evangeliums, aus dem Markus und Lukas ihre Materialien in
unverkennbarer Weise herausgebrochen haben, weitgehend mit der Annahme,
es setze gerade das erste Evangelium ein sakrales System voraus, das auch
seine Einzelheiten bestimmt. Aufderselben Linie liegen einerseits die Reminiszenzen

eines rhythmischen Aufbaues (C. F. Burney bei Butler, p. 116—122),
andererseits die zahlreichen Aramaeismen (Butler, p. 147—156, auf den

186



Spuren von Chapman und Lagrange), was beides vorzüglich im Matthäus-
Evangelium an den Tag tritt. Wohl unterläßt es Butler, den spezifisch
rabbinischen Elementen im Matthäus-Evangelium besonders nachzugehen
(was eine Reihe englischer judenchristlicher Autoren, darunter zuletzt Josz

getan haben), wie er auch die historisch-soziologischen Voraussetzungen für
die Entstehung des Matthäus-Evangeliums nicht eigens untersucht, von
einzelnen kritischen Bemerkungen gegen die Versuche von G. D. Kilpatriek,
«The Origins of the Gospel according to St Matthew» (1946), abgesehen
(p. 146, 165; D. R. 1948, 127—138). Beide Anliegen überschreiten die Grenzen

der eigentlichen Literarkritik. Nichtsdestoweniger basiert die These vom
palästinensischen und daher ursprünglicheren Charakter des Matthäus-
Evangeliums — im Gegensatz zu Markus und Lukas, die beide bereits der
Oekumene angehören — auf durchaus schlüssigen Überlegungen, die erkennen

lassen, wie ungeheuerlich es auch bereits vom rein literarkritischen
Standpunkt aus ist, das erste Evangelium aus einer künstlichen «Judaisie-
rung» der bereits der Heidenmission geöffneten zwei anderen Synoptiker zu
erklären (p. 38, 46, 165).

Unter Butlers Argumenten für die literarische Abhängigkeit des zweiten
und dritten Evangeliums vom ersten heben wir einige besonders
durchschlagende heraus; ihre Durchschlagskraft ist in vielen Fällen teils aus der
Idee eines sakralen Systems des Matthäus-Evangeliums, teils aus der Realität

der historisch-soziologischen Verwurzelung im palästinensischen Mutterboden

leicht noch zu verstärken; ihre geistesgeschichtliche Einordnung freilich

kann durch die Sicherstellung der literarischen Priorität allein noch
nicht als ausgemacht gelten. Im folgenden sind jedoch diese beiden
modifizierenden Momente (im Interesse der abstrakten Herausarbeitimg der
Priorität des Matthäus-Evangeliums nach Butler) außer Betracht geblieben.

a) Lk übernimmt charakteristische literarische Formeln unmittelbar von
Mt. So verwendet er einmal, zum Abschluß seiner Version der Bergpredigt
(7, 1), auch jene (fünfmal) wiederkehrende Formel des Mt (7, 28), die dort
die (fünf) großen Zyklen abschließt (p. 45—46; 72—73). Andere Formeln des

Mt erfahren in den Händen von Lk (13, 28, 30) deutliche Abschwächungen
(p. 49—50).

b) Mk verweist direkt und indirekt auf Mt. Der direkte Verweis (4, 2;
12, 38) betrifft die «Didache», das ist das Lehrsystem des ersten
Evangeliums. Ein indirekter Verweis liegt darin, daß Mk (4, 33) von «vielen
solchen Parabeln» spricht, von denen er nur eine Auswahl mitteilt, während
Mt (13, 3, 34) deutlich ein Ganzes voraussetzt, von dem nichts weggeblieben
ist (p. 74—75, 86—87).

c) Mk kennt die Bergpredigt auch inhaltlich. Eine solche ausdrückliche
Kenntnis des Mk wird durch die unorganische Übernahme einzelner Phrasen
aus Mt bewiesen (wie Mk 1, 22, 27 aus Mt 7, 28—29 oder Mk 11, 25 aus
Mt 6, 14), — verräterische Beispiele für die Abhängigkeit des zweiten
Evangelisten vom ersten (p. 126, 136).

187



d) Die Bergpredigt bei Mt zeigt ihren Vorrang vor der «Feldpredigt» des
Lk. Davon sind auch inhaltlich bedeutsame Einzelheiten betroffen. Im
Begriff der «Armen im Geiste» (Mt 5, 3) merzt Lk (6, 20) in seiner Version
die Beziehimg der «Armen» zum «Geiste» offenbar bewußt aus (p. 31—32).
In der Lehre von der Ehescheidung «excepta fornicationis causa» (Mt 5, 32;
19, 9) eliminiert Lk (16, 18), aber auch Mk (10, 11) mit Absicht diese
Bindung, was immer sie auch bedeuten mag (p. 32, 43, 139).

e) Lk retouchiert nicht-griechische Begriffe. Mit ausgesuchter Geschicklichkeit

wird von ihm (6, 35; 12, 8—9; 15, 10) der zweifellos den verba
ipsissima angehörende Ausdruck «Vater im Himmel» (Mt 13mal, Mk einmal)
vermieden und durch Gott, den Allerhöchsten, oder auch die Engel ersetzt
(p. 33, 40, 57). Daß die Idiosynkrasie sich freilich weniger gegen den «Vater»
richtete (von Lk 6, 36 unmittelbar nach einer solchen redaktionellen
Ausmerzung selbst verwendet), sondern gegen den «Himmel», zeigt die parallele
Veränderung von «Himmelreich» (allein bei Mt und dort 32mal) in «Reich
Gottes» (p. 147—148).

f) Die Verschiedenheit des judenchristlichen und heidenchristlichen
kirchlichen Interesses spielt in die literarische Gestaltung der Evangelien
hinein. Die Geschichte vom kananaeischen Weib (Mt 15, Mk 7) läßt deutlich
erkennen, wie eine ältere judenchristliche Version offenbar im Interesse der
Heidenmission überarbeitet, keineswegs umgekehrt eine ursprünglich
heidenchristliche Version «judaisiert» worden ist (p. 130—131). Derselbe
Hintergrund ist vermutlich gegeben, wenn der symbolische «Berg», der ins
Meer «gestürzt» wird (Mt 21, 21; Mk 11, 22), unter den Händen von Lk
(17, 6) in den symbolischen «Baum» sich verwandelt, der ins Meer
«verpflanzt» wird (p. 28).

g) Ein historisch-soziologisches Argument für die Priorität des ersten
Evangeliums liegt darin, daß Mk überwiegend (5- von 7mal) von «dem»

Evangelium im absoluten Sinne spricht (wie auch Petrus und Paulus),
hingegen Mt den Ausdruck Evangelium «niemals ohne Qualifikation» gebraucht,
was das ältere kirchengeschichtliche Entwicklungsstadium widerspiegelt
(p. 118—119).

h) Ein christologisches Argument für den sekundären Charakter des
zweiten Evangeliums ergibt sich daraus, daß ausschließlieh Mk (9, 41) die
sonst den Synoptikern imbekannte, paulinische Form «Christus» (ohne
Artikel) verwendet, abhängig in allem von Mt (10, 42; 25, 40), ausgenommen

darin (p. 97). Von christologischer Bedeutung ist wohl auch der
markante Gegensatz in der Zitation des Propheten Malachis zwischen Mt
(3, 1—3; 11, 10) und Mk (1, 1—3), der ebenfalls für die Priorität des ersten
Evangeliums spricht (p. 111—112). In der Linie von Butlers Argumentation
liegt es, noch darauf zu verweisen, daß sieh auch in der für die synoptische
(und alttestamentliche) Christologie überaus wichtigen Zitation von
Psalm 110 durch Christus selbst (Mt 22, Mk 12, Lk 20) die ursprünglichere
und wirkungsvollere Formulierung bei Mt (22, 42), in der die Pharisäer,

188



nicht Christus zuerst den Namen Davids aussprechen, von der abgekürzten
und abgeschwächten der beiden anderen Synoptiker deutlich abhebt.
Unverkennbar hat der erste Evangelist die ursprüngliche Meisterschaft, mit der
Christus selbst die Grundlinien einer Auseinandersetzung bestimmte, ohne
selbst mit der Tür ins Haus zu fallen, klassischer bewahrt, als seine beiden
Nachfolger, die daraus ein fast stümperhaftes, plumpes Verhalten gemacht
haben.

Eine geistreiche Idee, die dem Ei des Columbus gleicht, entwickelt
Butler (p. 138—146) von den Doubletten des Matthäus-Evangeliums, die
er — neben authentischen Wiederholungen in den verba ipsissima oder
Beispielen für die semitische «inelusio» — mehrheitlich als Selbstzitationen
an Stelle der noch nicht erfundenen Fußnoten erklärt. Mit Recht verweist er
darauf, daß diese Erklärung schon längst gefunden worden wäre, hätte nicht
die «Zwei-Quellen-Theorie» den Blick getrübt und aus dem Zusammenleimen

verschiedener Quellen erklärt, was allein aus der Besonderheit des

Evangelisten verstanden werden kann. Das wäre dann wohl eine Verstärkung
des Argumentes, das gerade den griechischen Matthäus einem schriftgelehrten,

rabbinischen Autor zuschreibt. Aus der Untersuchung des systematischen

Aufbaues des Matthäus-Evangeliums ergibt sich, daß einzelne
Doubletten zweifellos auch daher kommen, daß neben dem systematischen Ort
eines Gedankens auch dessen historischer unterstrichen werden sollte, was
vielleicht überhaupt den ersten Anlaß für die Selbstzitation abgab.

Dem gelehrten Vorkämpfer für die Priorität des Matthäus-Evangeliums
ist sein Sieg über die «Markus Prioristen» wohl gelungen und zu gönnen.
Dies schafft eine wesentliche Voraussetzimg dafür, daß nunmehr auch ernsthaft

der Ort und die Zeit des ersten Evangeliums aufgefunden werden
können. Nach den verschiedenen Ansätzen, welche die Entstehung des

Matthäus-Evangeliums nach Antiochien (Streeter), in eine griechische
Gemeinde Phönikiens (Kilpatrick) oder gar nach Alexandrien (Brandon)
und immer auch in das Milieu einer Zeit lange nach der Katastrophe
Jerusalems verlegen, ist wieder Raum geschaffen für ein gesünderes historisches
Urteil. Wenn die Theorie von der Priorität des Markus-Evangeliums «in der
Entwurzelung des Matthäus-Evangeliums aus seinem echten ,Sitz im Leben'
gipfelte und das erste Evangelium zu einem zeitlosen anonymen Wanderer
machte» (Butler, D. R. 1952, 84), so schafft umgekehrt die Theorie von der
Priorität des Matthäus-Evangeliums eine neue Voraussetzung dafür, die
Genesis des ersten Evangeliums bis in die apostolische Frühzeit zurück-
zuverfolgen, in die es die christliche Überlieferung immer verlegt hat. Die
nächste Aufgabe einer mit der historisch-soziologischen Methode zusammenwirkenden

Literarkritik wird sein, das Matthäus-Evangelium in seinen
Schichten mit den unterscheidbaren Abschnitten der frühapostolischen
Geschichte zusammenzustellen. Damit wird dann auch erst die Peripetie des

Judenchristentums geistesgeschichtlich zu verstehen sein.

Tappan, U.S.A. Ernst Karl Winter

189


	Rezensionen

