
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Jüdische Selbstbesinnung

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961404

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


verstand, aufgefaßt werden und als Beispiel dazu dienen, daß
vorgefaßte Meinungen nicht verallgemeinert werden dürfen. Beim
wachsenden Antisemitismus in der Welt aber ist es die Pflicht eines

jeden, den antijüdischen Ressentiments entgegenzuwirken.
Dieses Lebensbild des großen Juden möchte noch nach einem

halben Jahrhundert, das in diesem Jahr seit seinem Tode verflossen
ist, seinen Rassegenossen in seinem Geiste dienen.

JÜDISCHE SELBSTBESINNUNG
von Schalom Ben-Chobxk, Jerusalem

Optimismus in Amerika und banges Fragen in Jisrael

Die weit verbreitete amerikanische Wochenschrift «Time»
brachte auf ihrer Nummer vom 15. Oktober 1951 als Titelbild das

Portrait von Rabbi Louis Finkelstein, dem Rektor des «Jewish
Theological Seminary» in New York. Als «Cover» vom «Time» zu
erscheinen, bedeutet in Amerika etwas: dieser Auszeichnung wurden

u. a. die regierenden Häupter von Großbritannien, Belgien,
Ägypten und der Niederlande gewürdigt. Ebenso die Präsidenten
Roosevelt und Truman, die Staatsoberhäupter Masaryk und Stalin,
kurzum «Persönlichkeiten, die der Zeitgeschichte angehören». Rabbi
Finkelstein, der geistige Führer der konservativen Richtung im
amerikanischen Judentum, ist als judaistischer Gelehrter in der

ganzen jüdischen und in der wissenschaftlichen Welt rühmlichst
bekannt und darüber hinaus steht er als aktiver Vorkämpfer
jüdisch-christlicher Verständigung im Scheinwerferlicht der
Öffentlichkeit. «Time» bringt Äußerungen Finkelsteins unter der
optimistischen Schlagzeile: «The Days of Fear are over» (Die Tage der
Furcht sind vorbei). Das bezieht sich nicht etwa nur auf die damals

145
2 Judaica, Band 8, 3



beendeten «Furchtbaren Tage», die «Jamim Noraim» der Hohen
Feiertage, sondern dieses Wort des großen amerikanisch-jüdischen
Theologen will anders, will tiefer verstanden sein. Wörtlich sagt
Dr. Finkelstein:

«Ich sage voraus (predict), daß binnen 25 Jahren die überwiegende

Mehrheit der fünf Millionen Juden dieses Landes zu
ihrem Glauben zurückgefunden haben wird und den Sabbath
hält. »

Dieses überaus optimistische Wort läßt aufhorchen. Finkelstein
glaubt sogar, daß in den USA eine jüdische Prophetenschule
entstehen wird, von der ganz neue Ströme religiösen Lebens ausgehen
können. Als Finkelstein, vor 40 Jahren, selbst als Student am
Theologischen Seminar lernte, war es ihm und seinen Kollegen höchst
fraglich, ob und wie sich religiöses Judentum in Amerika würde
behaupten können. Und jetzt sind die Synagogen überfüllt und
allenthalben werden neue Synagogen und reformierte Tempel
gebaut. Nach Finkelsteins Darstellung war es die furchtbare Tragödie
des europäischen Judentums, die sechs Millionen Opfer forderte,
welche das amerikanische Judentum wieder zurück zum Erbe seiner
Väter brachte.

Finkelsteins Optimismus muß allerdings wunder nehmen, wenn
man ihm nüchterne Zahlen gegenüberstellt. Nach einer kürzlich
veröffentlichten Statistik erhalten nur 50% der jüdischen Kinder
New Yorks irgendwelchen jüdischen Unterricht; davon die meisten
ein bis zwei Wochenstunden in den «Sonntagsschulen».

Andrerseits zeigt ein Blick in die amerikanisch-jüdische Presse,
daß das religiöse Leben in den Gemeinden offenbar doch nicht ganz
so blühend ist, wie Dr. Finkelstein es den Millionen Lesern von
«Time» darstellt. «The National Jewish Monthly», das Organ der
B'nai Brith-Logen, veröffentlicht seit Monaten Zuschriften zu dem
Thema «All is not well with the Synagogue» (Nicht alles in der
Synagoge ist in Ordnung). Es melden sich mehrere Leser zu einer
von Rabbi Dr. Manello angeregten Diskussion und eine offenherzige
Briefschreiberin aus Texas faßt ihre Eindrücke in den lapidaren
Satz zusammen: «Most are indifferent» (Die meisten sind gleich-

146



gültig). Andere Briefschreiber betonen, daß junge Leute meist den
Besuch des Kinos dem Besuch des Tempels vorziehen, da dieser
ihnen nichts Neues, nichts Begeisterndes zu bieten hat. Andere
weisen darauf hin, daß ernste Menschen im Rotary-Club mehr
seelischen Gewinn finden als in ermüdenden Predigten der Rabbis

Diese Volksstimmen unterscheiden sich jedenfalls merklich von
der «Trumpet for Adl Israel», der erweckenden Posaune für ganz
Israel, in die der ehrwürdige Rabbi Finkelstein stößt.

Die zahlreichen Besucher aus den USA, Rabbis und Laien,
bestätigen dem interessierten Beobachter in Israel mehr die skeptischen

Zuschriften aus dem B'nai Brith-Kreise, als die zuversichtlichen

Töne aus dem theologischen Seminar. Der Verdacht hegt
nahe, daß Dr. Finkelstein vorwiegend seine Studenten sieht. Er
betont,' daß sich unter ihnen der Sohn eines Großindustriellen befindet,

der alle Beziehungen zum religiösen Judentum aufgegeben hat.
Dieser Millionär wollte dem einzigen Sohn seine großen
Unternehmungen übergeben und der junge Mann sollte sich in den
Industriewerken einarbeiten, zog es aber vor, jüdische Theologie zu
studieren, um Rabbi zu werden. Solche Fälle gab es auch im
westeuropäischen Judentum, ohne daß von solchen vereinzelten
«Rückkehrern» gültige Schlüsse auf die geistige und seeliche Lage der
Gesamtheit gezogen werden könnten.

Wie dem aber auch sei, aus Amerika drang immerhin eine
überaus gewichtige Stimme des Optimismus zu uns und auch einer
der führenden judaistischen Gelehrten Jisraels erzählte mir dieser

Tage, daß er eigentlich nur aus den USA Briefe junger Juden erhält,
die von echtem Drang nach lebendigem Glauben beseelt zu sein
scheinen.

In Jisrael selbst aber erheben sich warnende und bange Stimmen.
Im neuen Almanach der Tageszeitung «Haaretz» ließ ein großer
Essai des Professors für Pädagogik an der Hebräischen Universität,
Dr. Ernst Simon, aufhorchen. Dieser breit angelegte Aufsatz ist mit
der Frage überschrieben: «Haim od Jehudim anachnu?» (Sind wir
noch Juden?), und auch Martin Buber stellte in seiner Abschiedsvorlesung

an der Hebräischen Universität über «Judentum und
Kultur» diese existentielle Frage, die auf den Kern unseres Wesens
abzielt.

147



Der «Gestaltwandel der Nation», wie ich dieses Phänomen anderwärts

nannte, beunruhigt die wachen Geister in Jisrael.
Wir alle sehen, daß ein Neues sich in Jisrael abzeichnet, ein

Hebräertum, das im Begriffe steht, die Kontinuität der jüdischen
Jahrhunderte aufzugeben. Ernst Simon versucht zwei Arten des

historisch gewordenen Judentums darzustellen, die er «katholisches»

und «protestantisches» Judentum zu nennen beliebt. Unter
«katholischem» Judentum versteht er eigentlich das traditionellorthodoxe

Judentum, das das ganze Leben unter das Gesetz zu
stellen ausgeht. Diese Haltung findet bereits im Pentateuch ihren
klassischen Ausdruck und weiter in der Mischna und im Talmud,
bis in die Äußerungen der spätesten Dezissoren. «Protestantisches»
Judentum aber ist ihm der Versuch des Liberalismus und der
Reform im 19. Jahrhundert. Hier wurde auf die Totalität, die
«Katholizität» verzichtet, und nur gewisse Bezirke des Lebens wurden

unter ein religiöses Signum gestellt, während die weiten Räume
des Alltags und der Kultur sozusagen außerhalb des «Raumes der
Synagoge» blieben. Beide Formen haben versagt. Das «katholische»
Judentum hat es nicht verstanden, so wesentliche Lebensbezirke,
wie Liebe, Gesellschaft und Kunst zu erfassen und negierte sie
einfach, das «protestantische» Judentum verdünnte sich zu einer mehr
oder minder belanglosen, sentimentalen Verzierung des wirklichen
Lebens. Durch die jüdische Renaissance des Zionismus aber ist
wieder eine totale Erfassung des ganzen jüdischen Menschen erfolgt,
nun freilich aber ohne die wesentlichen Inhalte dessen, was Judentum,

durch alle Wandlungen der Zeit hindurch, bedeutete.
Simons Analyse zeigt vieles von unserer Problematik auf, wenngleich

die Terminologie etwas verfehlt erscheint. Das Wesentliche
des Katholizismus ist ja in Wahrheit nicht, daß er das ganze Leben
erfassen will, das will der calvinistische Protestantismus (vielleicht
nicht das Luthertum) ebenso. Die Katholizität der Kirche bezeichnet

ihr Umfassen aller Völker und Länder, aller Staaten und Rassen
in «einer apostolischen und katholischen Kirche». Aber auch der
echte Protestantismus will, bei äußerer Anerkennung der Grenzen
zwischen Völkern und Ländern, den ganzen Menschen und die ganze
Menschheit unter das Wort Gottes, das Wort vom Gericht und von
der Gnade, stellen.

148



Wenn auch die Terminologie Simons problematisch bleibt, so ist
seine Sicht der jüdischen Situation zweifellos richtig. Noch schärfer
umriß im Privatgespräch Martin Buber diese Situation, indem er
bemerkte: «Es ist unser Unglück, daß wir nur eine Reform und
keine Reformation hatten.»

Die Versuche der Väter der jüdischen Reform im 19. Jahrhundert

— Zunz, Geiger, Holdheim usw. — blieben im Äußerlichen
stecken. Heute und hier, wo es hart auf hart geht, wo die Totalität
des jüdischen Lebens gefordert wird, reichen diese Teillösungen
nicht mehr aus, und ein neues jüdisches Geschlecht, das mit den
alten Formen und Normen der Orthodoxie gebrochen hat, kann ihr
kein Anderes, Gleichwertiges gegenüber stellen. Simon weist mit
Recht darauf hin, daß der Protestant gegenüber dem Katholiken
betont, daß gerade der Protestantismus das reine und wahre
Christentum darstelle, daß aber das «protestantische» Judentum
niemals mit diesem Anspruch echteren Glaubens gegenüber dem
«katholischen» Judentum aufzutreten wagte. Für die Diaspora
genügte, generationenlang, ein Liberalismus, der ein Minimaljudentum

bot, das gerade noch vor Taufe und Ganz-Assimilation schützte ;

in Jisrael, wo die äußere Zugehörigkeit zum jüdischen Volke
Selbstverständlichkeit wurde, genügen diese Minimal-Rationen an Judentum

nicht mehr.

Bekenntnisse einer «schönen Seele »

Während Prof. Simon phänomenologisch, von Außen her, die

Dinge betrachtet, gibt der junge hebräische Publizist Benjamin
Tamus in seiner autobiographischen Skizze «Dori we-Elohaw» (Meine
Generation und ihr Gott) (Haaretz v. 14. X. 51) direkte Einblicke
in das Ringen des jungen Jisraeli um Gott. Gerade die Subjektivität
dieser Darstellung, die absolut aufrichtig und ehrlieh wirkt, verleiht
ihr nicht nur hohen Reiz, sondern gibt ihr dokumentarischen Wert.
Hier spricht Einer von Vielen: Benjamin Tamus schildert, wie sein

fragloser Kinderglaube durch einen marxistischen Jugendführer
erschüttert wurde. Im Augenblick der negativen Erkenntnis: es

gibt keinen Gott — bricht aber über dem Meere von Tel-Aviv ein

149



Gewitter los und der junge Benjamin erkennt, wie einst Hiob, Gott
in dem zürnenden Rollen des Donners. Aber auch diese Emotion
geht vorüber. Fern wird Gott dem jungen Juden, dessen Seele von
nationalen Träumen erfüllt wird. Tamus wird Soldat im 2.

Weltkriege und im Befreiungskrieg Jisraels — und nun kommt die
erschütterndste Stelle seines Selbstbekenntnisses :

«Wir gingen als Sieger hervor, befreit und Söhne der Freiheit —
nach außen hin; aber nach innen blieben wir verknechtet an
das, was an uns vorüber gegangen war, verknechtet der

Erinnerung an die guten Tage der Sehnsucht nach Freiheit und des

Glaubens an die Zukunft. »

Wir stehen hier vor der Tragödie des erfüllten Ideals, das sich im
Stadium der Erfüllung als ein Scheinideal entpuppte. Von Gandhi
stammt das pessimistische Wort, daß erreichte Ideale keine wahren
Ideale sind. Man kann die Schärfe dieser Formulierung ablehnen,
unbestreitbar aber löst die Erfüllung eines Gruppenideals bei den

Trägern dieser Idee ein seelisches Vakuum aus. Vor diesem Vakuum
steht heute die Generation derer, die gestern noch um den Staat
und nur um ihn gekämpft hat. Es war nicht der Gottes-Staat «des

priesterlichen Reiches» (ein ewiges Ideal!), der hier angestrebt
wurde, es war der «Normal-Staat» des «kechol-haamim» (wie alle
Völker), der angestrebt und erreicht wurde. Und was dann, was
weiter... Hier tat und tut sich für die Generation des Benjamin
Tamus, und nicht nur für die, die große, bange Frage auf, die noch
unbeantwortet blieb.

Tamus beginnt den Weg über das Ästhetische einzuschlagen : er
versucht sich als bildender Künstler, als Bildhauer, um im
nachschöpferischen Akt etwas vom Atem des Schöpfers zu erleben. Er
geht ins Ausland, nach Paris, und wird dort von der Schule der
Existentialisten beeinflußt. Stärker aber als der atheistische
Existentialismus des Jean-Paul Sartre wirkt auf ihn der katholisch
gefärbte Existentiaüsmus des gläubigen Philosophen Marceil, der
dem jungen Jisraeli das Wesen des ewigen «DU» entschleiert:
«Treue und Glauben drücken sich aus in der Hingabe an das ,DU'»
— vermerkt Tamus —, «aber nur Gott ist dem Menschen ein absolutes

,DU£».

150



Tamus hätte nicht bis nach Paris wandern müssen, um diese

Weisheit heimzubringen. An der Hebräischen Universität lehrte ja
Martin Buber, der Philosoph des dialogischen Lebens, der in seinem
verbreiteten Buche «Ich und Du» diesen Kerngedanken entfaltet.

Aber Buber begegnet Benjamin Tamus nicht. Auch hierin liegt
etwas typisches : dieser große Erzieher dreier zionistischer Generationen

ist der postzionistischen Generation der «Sabres» noch kaum
begegnet Aber Rabbi Zwi Jehuda Kook, der Sohn des verewigten
Oberrabbiners Kook, begegnet Tamus und weist ihn auf die Schriften
des großen Weisen von Jerusalem, Rabbi Abraham Jizchak hacohén
Kook, hin und in der, von allen Anthropomorphismen geläuterten
Theologie Kooks findet Tamus zeitweilig Trost. In Kooks Lehre
findet der junge Sabre eine Identifizierung von Religion und Ethik
und das spricht ihn — kurze Zeit — an. (Freilich wird hier nicht
geahnt, daß das westliche Judentum schon vor mehr als einer
Generation, gerade in der Auseinandersetzung Bubers mit Hermann
Cohen, die Identifizierung von Religion und Ethik überwunden
hat.) Tamus fühlt, daß diese Identifizierung noch kein letztes Wort
sein kann — und mit einer großen Frage schließt sein
Selbstbekenntnis.

«... die ich rief, die Geister ...»

Was ist geblieben? Man trug die große Sehnsucht nach nationaler
Freiheit im Herzen, das Ziel von Morgen mit dem ewigen Ziel
vertauschend. Es gibt noch heute «Rufer im Streite», die das Feuer
von Gestern wach halten, indem sie weiter vorwärts treiben,
aufrufen zu Rache und Eroberung, zu einem Übersteigern des
erlahmenden Nationalismus. Der namhafteste unter diesen Rufern ist
heute der gefeierte hebräische Dichter Uri Zwi Greenberg. Er war
Abgeordneter der Cheruth-Partei in der ersten Knesseth. Er hat
das Parlament verlassen, um sich wieder ganz seinem Amte als
nationaler Barde zu weihen. Er findet nicht nur Anerkennung bei
den höchsten Kunstrichtern der hebräischen Literatur: die Jugend
liest und singt seine Verse. Sein neues Gedicht-Werk : «Rechowoth
Hanahar» (Die Straßen des Flusses) wurde als ein literarisches, ja

151



mehr als das, als ein nationales Ereignis gefeiert. Als man aber zu
Ehren des Buches und seines Dichters in Tel-Aviv eine literarische
Feier veranstaltete und der Autor selbst bei dieser Gelegenheit das
Wort ergriff, da wurde seinem eigenen Verleger, G. Schocken, bange.
Entsetzt ruft Schocken «seinem» Autor Greenberg die Worte zu, die
Heine den Juden gegenüber dem Verfolger Edom sprechen läßt:

«... denn ich selbst beginn zu rasen
Und ich werde fast wie du »

Ja, das Hebräer-Ideal Greenbergs trägt mehr die wilden Züge
Edoms, als die des friedlicheren Jakobs. «Lidroch al pigrej-ojwejnu»
(Auf die Leichen unserer Feinde treten) — das ist das nicht gerade
humanistische Ideal des Barden Greenberg, vor dem es selbst
seinem Verleger Schocken zu grauen beginnt. Ein zügelloser Haß
macht sich in den Worten Greenbergs Luft und diese Lehre des

Hasses wird einer neuen Jugend als «Ersatzreligion» für die
verlorene Botschaft der Liebe — den Nächsten zu heben, wie sich
selbst und Gott, den Herrn, mit ganzem Herzen und ganzem
Vermögen und ganzer Kraft! — angeboten. Und die «Thora» des
Hasses fällt auf einen mit dem Blute von sechs Millionen jüdischen
Leichen gedüngten Boden. Bewahre uns der Himmel davor, daß
diese Saat des Hasses aufgehe, die in das Vakuum der seelischen

Richtungslosigkeit gesät wird.

Anredbare Jugend

Diese Betrachtung könnte allzu pessimistisch stimmen. Sie soll
es nicht. Gewiß, wir zeigten auf, daß die optimistischen Töne, die
aus den USA zu uns drangen, nicht von uns geteilt werden können.
Sie weist darauf hin, daß verantwortliche Menschen in Israel bange
Fragen nach dem Urgrund unseres Seins als Juden erheben. Und
weiter zeigten wir das ausweglose Umhergeworfenwerden einer
Jugend, die aus Traum und Wahn zur Ernüchterung erwacht, und
endlich konnten wir nicht umhin auf die große Gefahr der
hypernationalistischen (und ebenso der «östlich» orientierten) «Ersatz-

152



religionen» hinzuweisen, die heute und hier in der «heiligen» Sprache
angeboten werden. Und dennoch gibt es einen Schimmer Lichts im
Dunkel. Immer wieder erweist es sich, daß unsere Jugend, gerade
jetzt, da sie nach seelischem Neuland tastet, anredbar ist. Die
weitverbreitete illustrierte Zeitschrift «Haolam Haseh», die von dem

mutigen jungen hebräischen Schriftsteller Uri Avneri herausgegeben
wird, brachte (Nummer vom 9. Oktober 1951) unter dem Zitat aus
dem 45. Psalm, Vers 5 «Reite für die Sache der Wahrheit!», einen
Artikel über die religiöse Problematik im Lande, wobei meine eigenen

publizistischen Versuche zu einer durchgreifenden religiösen
Reformation in Jisrael volkstümlich-wohlmeinend dargestellt wurden.

Was mir in über zehn Jahren nicht gelungen ist, gelang Avneri
in diesem Akte des «Dolmetschens»: er brachte die einfache
Erkenntnis, daß heute und hier — und, wie ich glaube, wirklich nur
hier, die Stunde der echten, der tiefgehenden, sich wieder neu am
prophetischen Glauben der Bibel orientierenden jisraelischen
Reformation angebrochen ist, an junge Menschen heran, für welche die
großen Erzieher des europäischen Judentums — Hermann Cohen,
Claude G. Montefiore, Leo Baeck, Martin Buber, Franz Rosenzweig —
noch nicht gesprochen haben. Junge Jemeniten und Bucharen, im
Lande verwurzelte «Palmachniks»1 und junge Mädchen der
bündischen Gemeinschaften stellten mir Eragen: Eragen, die auf das

Wesen dessen abzielten, was eigentlich mit uns, Jisrael, gemeint ist.
Dieses Aufbrechen der großen Frage: wer sind wir eigentlich und
wozu sind wir in diese Welt hinein gestellt? — ist die beglückende
Möglichkeit inmitten des Dunkels, das uns umgibt. Es ist, vorerst
fast nur wie ein unterirdisches Beben, etwas von neuer jüdischer
Selbstbesinnung bei uns zu spüren. Vereinzelt noch, jäh auftauchend
und dann wieder verschwindend. Aber ein Funke ist da. Es kommt
alles darauf an, daß dieser Funke wach gehalten und zu einem
mächtigen Feuer, «Esch-Dath», entfacht wird.

1 Freiheitskämpfer

153


	Jüdische Selbstbesinnung

