Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Judische Selbstbesinnung

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961404

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961404
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

verstand, aufgefalit werden und als Beispiel dazu dienen, daf} vor-
gefalite Meinungen nicht verallgemeinert werden diirfen. Beim
wachsenden Antisemitismus in der Welt aber ist es die Pflicht eines
jeden, den antijiidischen Ressentiments entgegenzuwirken.

Dieses Lebensbild des grolen Juden méchte noch nach einem
halben Jahrhundert, das in diesem Jahr seit seinem Tode verflossen
ist, seinen Rassegenossen in seinem Geiste dienen.

JUDISCHE SELBSTBESINNUNG

von SCHALOM BEN-CHORIN, Jerusalem

Optimismus in Amerika und banges Fragen in Jisrael

Die weit verbreitete amerikanische Wochenschrift «Time»
brachte auf ihrer Nummer vom 15. Oktober 1951 als Titelbild das
Portrait von Rabbi Louis Finkelstein, dem Rektor des «Jewish
Theological Seminary» in New York. Als «Cover» vom «Time» zu
erscheinen, bedeutet in Amerika etwas: dieser Auszeichnung wur-
den u. a. die regierenden Haupter von GroBbritannien, Belgien,
Agypten und der Niederlande gewiirdigt. Ebenso die Priisidenten
Roosevelt und Truman, die Staatsoberhdupter Masaryk und Stalin,
kurzum «Personlichkeiten, die der Zeitgeschichte angehéren». Rabbi
Finkelstein, der geistige Fiithrer der konservativen Richtung im
amerikanischen Judentum, ist als judaistischer Gelehrter in der
ganzen jidischen und in der wissenschaftlichen Welt riithmlichst
bekannt und dariiber hinaus steht er als aktiver Vorkdmpfer
jiidisch-christlicher Verstindigung im Scheinwerferlicht der Offent-
lichkeit. «Time» bringt AuBerungen Finkelsteins unter der opti-
mistischen Schlagzeile: «The Days of Fear are over» (Die Tage der
Furcht sind vorbei). Das bezieht sich nicht etwa nur auf die damals

145

2 Judaica, Band 8, 3



beendeten «Furchtbaren Tage», die «Jamim Noraim» der Hohen
Feiertage, sondern dieses Wort des grolen amerikanisch-jiidischen
Theologen will anders, will tiefer verstanden sein. Wortlich sagt
Dr. Finkelstein: ‘

«Ich 'sage voraus (predict), daBl binnen 25 Jahren die iiberwie-
gende Mehrheit der fiinf Millionen Juden dieses Landes zu
ihrem Glauben zuriickgefunden haben wird und den Sabbath
hilt.»

Dieses iiberaus optimistische Wort 148t aufhorchen. Finkelstein
glaubt sogar, dafl in den USA eine jidische Prophetenschule ent-
stehen wird, von der ganz neue Strome religiosen Lebens ausgehen
konnen. Als Finkelstein, vor 40 Jahren, selbst als Student am Theo-
logischen Seminar lernte, war es ihm und seinen Kollegen hochst
fraglich, ob und wie sich religioses Judentum in Amerika wiirde
behaupten kénnen. Und jetzt sind die Synagogen iiberfiillt und
allenthalben werden neue Synagogen und reformierte Tempel ge-
baut. Nach Finkelsteins Darstellung war es die furchtbare Tragodie
des europiischen Judentums, die sechs Millionen Opfer forderte,
welche das amerikanische Judentum wieder zuriick zum Erbe seiner
Viter brachte.

Finkelsteins Optimismus muf allerdings wunder nehmen, wenn
man ihm niichterne Zahlen gegeniiberstellt. Nach einer kiirzlich
verOffentlichten Statistik erhalten nur 509, der jiidischen Kinder
New Yorks irgendwelchen jiidischen Unterricht ; davon die meisten
ein bis zwei Wochenstunden in den «Sonntagsschulen».

Andrerseits zeigt ein Blick in die amerikanisch-jiidische Presse,
daB das religiose Leben in den Gemeinden offenbar doch nicht ganz
so blithend ist, wie Dr. Finkelstein es den Millionen Lesern von
«Time» darstellt. «The National Jewish Monthly», das Organ der
B’nai Brith-Logen, verdffentlicht seit Monaten Zuschriften zu dem
Thema «All is not well with the Synagogue» (Nicht alles in der
Synagoge ist in Ordnung). Es melden sich mehrere Leser zu einer
von Rabbi Dr. Manello angeregten Diskussion und eine offenherzige
Briefschreiberin aus Texas faBt ihre Eindriicke in den lapidaren
Satz zusammen: «Most are indifferent» (Die meisten sind gleich-

146



giiltig). Andere Briefschreiber betonen, dafl junge Leute meist den
Besuch des Kinos dem Besuch des Tempels vorziehen, da dieser
ihnen nichts Neues, nichts Begeisterndes zu bieten hat. Andere
weisen darauf hin, daB ernste Menschen im Rotary-Club mehr
seelischen Gewinn finden als in ermiidenden Predigten der Rabbis. . .

Diese Volksstimmen unterscheiden sich jedenfalls merklich von
der «Trumpet for All Israel», der erweckenden Posaune fiir ganz
Israel, in die der ehrwiirdige Rabbi Finkelstein st68t.

Die zahlreichen Besucher aus den USA, Rabbis und Laien, be-
stiatigen dem interessierten Beobachter in Israel mehr die skepti-
schen Zuschriften aus dem B’nai Brith-Kreise, als die zuversicht-
lichen Tone aus dem theologischen Seminar. Der Verdacht liegt
nahe, dal Dr. Finkelstein vorwiegend seine Studenten sieht. Er
betont,; daBl sich unter ihnen der Sohn eines GroBindustriellen befin-
det, der alle Beziehungen zum religiosen Judentum aufgegeben hat.
Dieser Milliondr wollte dem einzigen Sohn seine groflen Unter-
nehmungen iibergeben und der junge Mann sollte sich in den Indu-
striewerken einarbeiten, zog es aber vor, jiidische Theologie zu
studieren, um Rabbi zu werden. Solche Fiille gab es auch im west-
européischen Judentum, ohne dafl von solchen vereinzelten «Riick-
kehrern» giiltige Schlisse auf die geistige und seeliche Lage der
Gesamtheit gezogen werden konnten.

Wie dem aber auch sei, aus Amerika drang immerhin eine
iiberaus gewichtige Stimme des Optimismus zu uns und auch einer
der fithrenden judaistischen Gelehrten Jisraels erzihlte mir dieser
Tage, daB3 er eigentlich nur aus den USA Briefe junger Juden erhilt,
die von echtem Drang nach lebendigem Glauben beseelt zu sein
scheinen.

In Jisrael selbst aber erheben sich warnende und bange Stimmen.
Im neuen Almanach der Tageszeitung «Haaretzy» lieB ein grofBer
Essai des Professors fiir Padagogik an der Hebriischen Universitit,
Dr. Ernst Simon, aufhorchen. Dieser breit angelegte Aufsatz ist mit
der Frage tiberschrieben: «Haim od Jehudim anachnu?y (Sind wir
noch Juden?), und auch Martin Buber stellte in seiner Abschieds-
vorlesung an der Hebrdischen Universitdt iiber «Judentum und
Kultur» diese existentielle Frage, die auf den Kern unseres Wesens
abzielt.

147



Der «Gestaltwandel der Nation», wie ich dieses Phanomen ander-
wirts nannte, beunruhigt die wachen Geister in Jisrael.

Wir alle sehen, dafl ein Neues sich in Jisrael abzeichnet, ein
Hebriertum, das im Begriffe steht, die Kontinuitit der jiidischen
Jahrhunderte aufzugeben. Ernst Simon versucht zwei Arten des
historisch gewordenen Judentums darzustellen, die er «katholi-
sches» und «protestantisches» Judentum zu nennen beliebt. Unter
«katholischem» Judentum versteht er eigentlich das traditionell-
orthodoxe Judentum, das das ganze Leben unter das Gesetz zu
stellen ausgeht. Diese Haltung findet bereits im Pentateuch ihren
klassischen Ausdruck und weiter in der Mischna und im Talmud,
bis in die AuBerungen der spitesten Dezissoren. « Protestantisches»
Judentum aber ist ihm der Versuch des Liberalismus und der
Reform im 19. Jahrhundert. Hier wurde auf die Totalitit, die
«Katholizitdat» verzichtet, und nur gewisse Bezirke des Lebens wur-
den unter ein religioses Signum gestellt, wihrend die weiten Raume
des Alltags und der Kultur sozusagen auBlerhalb des «Raumes der
Synagoge» blieben. Beide Formen haben versagt. Das «katholische»
Judentum hat es nicht verstanden, so wesentliche Lebensbezirke,
wie Liebe, Gesellschaft und Kunst zu erfassen und negierte sie ein-
fach, das «protestantische» Judentum verdiinnte sich zu einer mehr
oder minder belanglosen, sentimentalen Verzierung des wirklichen
Lebens. Durch die jiidische Renaissance des Zionismus aber ist
wieder eine totale Erfassung des ganzen jiidischen Menschen erfolgt,
nun freilich aber ohne die wesentlichen Inhalte dessen, was Juden-
tum, durch alle Wandlungen der Zeit hindurch, bedeutete.

Simons Analyse zeigt vielés von unserer Problematik auf, wenn-
gleich die Terminologie etwas verfehlt erscheint. Das Wesentliche
des Katholizismus ist ja in Wahrheit nicht, daf er das ganze Leben
erfassen will, das will der calvinistische Protestantismus (vielleicht
nicht das Luthertum) ebenso. Die Katholizitit der Kirche bezeich-
net ihr Umfassen aller Volker und Linder, aller Staaten und Rassen
in «einer apostolischen und katholischen Kirche». Aber auch der
echte Protestantismus will, bei #ulerer Anerkennung der Grenzen
zwischen Volkern und Lindern, den ganzen Menschen und die ganze
Menschheit unter das Wort Gottes, das Wort vom Gericht und von
der Gnade, stellen.

148



Wenn auch die Terminologie Simons problematisch bleibt, so ist
seine Sicht der jiidischen Situation zweifellos richtig. Noch schérfer
umril im Privatgesprich Martin Buber diese Situation, indem er
bemerkte: «Es ist unser Ungliick, daB wir nur eine Reform und
keine Reformation hatten.» |

Die Versuche der Viter der jiidischen Reform im 19. Jahrhun-
dert — Zunz, Geiger, Holdheim usw. — blieben im AuBerlichen
stecken. Heute und hier, wo es hart auf hart geht, wo die Totalitéit
des jiudischen Lebens gefordert wird, reichen diese TeillGsungen
nicht mehr aus, und ein neues jiidisches Geschlecht, das mit den
alten Formen und Normen der Orthodoxie gebrochen hat, kann ihr
kein Anderes, Gleichwertiges gegeniiber stellen. Simon weist mit
Recht darauf hin, daB der Protestant gegeniiber dem Katholiken
betont, dafl gerade der Protestantismus das reine und wahre Chri-
stentum darstelle, dal aber das «protestantische» Judentum nie-
mals mit diesem Anspruch echteren Glaubens gegeniiber dem
«katholischen» Judentum aufzutreten wagte. Fiir die Diaspora
geniigte, generationenlang, ein Liberalismus, der ein Minimaljuden-
tum bot, das gerade noch vor Taufe und Ganz-Assimilation schiitzte ;
in Jisrael, wo die dullere Zugehorigkeit zum jiidischen Volke Selbst-
verstindlichkeit wurde, geniigen diese Minimal-Rationen an Juden-
tum nicht mehr.

Bekenntnisse erner «schonen Seele»

Wihrend Prof. Simon phénomenologisch, von Aullen her, die
Dinge betrachtet, gibt der junge hebriische Publizist Benjamin
Tamus in seiner autobiographischen Skizze « Dori we-Elohaw» (Meine
Generation und ihr Gott) (Haaretz v. 14. X. 51) direkte Einblicke
in das Ringen des jungen Jisraeli um Gott. Gerade die Subjektivitét
dieser Darstellung, die absolut aufrichtig und ehrlich wirkt, verleiht
ibr nicht nur hohen Reiz, sondern gibt ihr dokumentarischen Wert.
Hier spricht Einer von Vielen: Benjamin Tamus schildert, wie sein
fragloser Kinderglaube durch einen marxistischen Jugendfiihrer
erschiittert wurde. Im Augenblick der negativen Erkenntnis: es
gibt keinen Gott — bricht aber iiber dem Meere von Tel-Aviv ein

149



Gewitter los und der junge Benjamin erkennt, wie einst Hiob, Gott
in dem ziirnenden Rollen des Donners. Aber auch diese Emotion
geht voriiber. Fern wird Gott dem jungen Juden, dessen Seele von
nationalen Triaumen erfiillt wird. Tamus wird Soldat im 2. Welt-
kriege und im Befreiungskrieg Jisraels — und nun kommt die
erschiitterndste Stelle seines Selbstbekenntnisses:

«Wir gingen als Sieger hervor, befreit und Séhne der Freiheit —
nach aulBlen hin; aber nach innen blieben wir verknechtet an
das, was an uns voriiber gegangen war, verknechtet der Erin-
nerung an die guten Tage der Sehnsucht nach Freiheit und des
Glaubens an die Zukunft.»

Wir stehen hier vor der Tragodie des erfillien Ideals, das sich im
Stadium der Erfiillung als ein Scheinideal entpuppte. Von Gandhi
stammt das pessimistische Wort, daf erreichte Ideale keine wahren
Ideale sind. Man kann die Schirfe dieser Formulierung ablehnen,
unbestreitbar aber lost die Erfiillung eines Gruppenideals bei den
Tragern dieser Idee ein seelisches Vakuum aus. Vor diesem Vakuum
steht heute die Generation derer, die gestern noch um den Staat
und nur um ihn gekdmpft hat. Es war nicht der Gottes-Staat «des
priesterlichen Reiches» (ein ewiges Ideall), der hier angestrebt
wurde, es war der « Normal-Staat» des «kechol-haamim» (wie alle
Volker), der angestrebt und erreicht wurde. Und was dann, was
weiter. . . ? Hier tat und tut sich fiir die Generation des Benjamin
Tamus, und nicht nur fiir die, die groBe, bange Frage auf, die noch
unbeantwortet blieb. ~

Tamus beginnt den Weg iiber das Asthetlsche emzuschlagen er
versucht sich als bildender Kiinstler, als Bildhauer, um im nach-
schopferischen Akt etwas vom Atem des Schopfers zu erleben. Er
geht ins Ausland, nach Paris, und wird dort von der Schule der
Existentialisten beeinflufit. Stirker aber als der atheistische Exi-
stentialismus des Jean-Paul Sartre wirkt auf ihn der katholisch
gefarbte Existentialismus des gliubigen Philosophen Marcell, der
dem jungen Jisraeli das Wesen des ewigen «DU» entschleiert:
«Treue und Glauben driicken sich aus in der Hingabe an das ,DU*»

— vermerkt Tamus —, «aber nur Gott ist dem Menschen ein abso-
lutes ,DU*».

150



Tamus hitte nicht bis nach Paris wandern miissen, um diese
Weisheit heimzubringen. An der Hebriischen Universitét lehrte ja
Martin Buber, der Philosoph des dialogischen Lebens, der in seinem
verbreiteten Buche «Ich und Du» diesen Kerngedanken entfaltet.

Aber Buber begegnet Benjamin Tamus nicht. Auch hierin liegt
etwas typisches: dieser grofle Erzieher dreier zionistischer Genera-
tionen ist der postzionistischen Generation der «Sabres» noch kaum
begegnet! Aber Rabbi Zwi Jehuda Kook, der Sohn des verewigten
Oberrabbiners Kook, begegnet Tamus und weist ihn auf die Schriften
des groflen Weisen von Jerusalem, Rabbi Abraham Jizchak hacohén
Kook, hin und in der, von allen Anthropomorphismen geliuterten
Theologie Kooks findet Tamus zeitweilig Trost. In Kooks Lehre
findet der junge Sabre eine Identifizierung von Religion und Ethik
und das spricht ihn — kurze Zeit! — an. (Freilich wird hier nicht
geahnt, daf das westliche Judentum schon vor mehr als einer
Generation, gerade in der Auseinandersetzung Bubers mit Hermann
Cohen, die Identifizierung von Religion und Ethik iiberwunden
hat.) Tamus fiihlt, daf} diese Identifizierung noch kein letztes Wort
sein kann — und mit einer groBen Frage schlieBt sein Selbst-
bekenntnis. '

«. .. die ich rief, die Geister . . .»

Was ist geblieben ? Man trug die groBe Sehnsucht nach nationaler
Freiheit im Herzen, das Ziel von Morgen mit dem ewigen Ziel ver-
tauschend. Es gibt noch heute «Rufer im Streite», die das Feuer
von Gestern wach halten, indem sie weiter vorwirts treiben, auf-
rufen zu Rache und Eroberung, zu einem Ubersteigern des erlah-
menden Nationalismus. Der namhafteste unter diesen Rufern ist
heute der gefeierte hebriische Dichter Uri Zwi Greenberg. Er war
Abgeordneter der Cheruth-Partei in der ersten. Knesseth. Er hat
das Parlament verlassen, um sich wieder ganz seinem Amte als
nationaler Barde zu weihen. Er findet nicht nur Anerkennung bei
den hochsten Kunstrichtern der hebriischen Literatur: die Jugend
liest und singt seine Verse. Sein neues Gedicht-Werk: «Rechowoth
Hanahar» (Die Straflen des Flusses) wurde als ein literarisches, ja

151



mehr als das, als ein nationales Ereignis gefeiert. Als man aber zu
Ehren des Buches und seines Dichters in Tel-Aviv eine literarische
Feier veranstaltete und der Autor selbst bei dieser Gelegenheit das
Wort ergriff, da wurde seinem eigenen Verleger, G. Schocken, bange.
Entsetzt ruft Schocken «seinem» Autor Greenberg die Worte zu, die
Heine den Juden gegeniiber dem Verfolger Edom sprechen 1i8t:

«...denn ich selbst beginn zu rasen
Und ich werde fast wie du!»

Ja, das Hebréier-Ideal Greenbergs trigt mehr die wilden Ziige
Edoms, als die des friedlicheren Jakobs. «Lidroch al pigrej-ojwejnu»
(Auf die Leichen unserer Feinde treten) — das ist das nicht gerade
humanistische Ideal des Barden Greenberg, vor dem es selbst
seinem Verleger Schocken zu grauen beginnt. Ein ziigelloser Haf}
macht sich in den Worten Greenbergs Luft und diese Lehre des
Hasses wird einer neuen Jugend als «Ersatzreligion» fiir die ver-

lorene Botschaft der Liebe — den Nichsten zu lieben, wie sich
selbst und Gott, den Herrn, mit ganzem Herzen und ganzem Ver-
mogen und ganzer Kraft! — angeboten. Und die «Thora» des

Hasses fallt auf einen mit dem Blute von sechs Millionen jiidischen
Leichen gediingten Boden. Bewahre uns der Himmel davor, daf3
diese Saat des Hasses aufgehe, die in das Vakuum der seelischen
Richtungslosigkeit gesit wird. |

Anredbare Jugend

Diese Betrachtung kénnte allzu pessimistisch stimmen. Sie soll
es nicht. Gewil}, wir zeigten auf, da3 die optimistischen Tone, die
aus den USA zu uns drangen, nicht von uns geteilt werden kénnen.
Sie weist darauf hin, dal verantwortliche Menschen in Israel bange
Fragen nach dem Urgrund unseres Seins als Juden erheben. Und
weiter zeigten wir das ausweglose Umbhergeworfenwerden einer
Jugend, die aus Traum und Wahn zur Erniichterung erwacht, und
endlich konnten wir nicht umhin auf die groe Gefahr der hyper-
nationalistischen (und ebenso der «ostlich» orientierten) «Ersatz-

152



religionen» hinzuweisen, die heute und hier in der «heiligen» Sprache
angeboten werden. Und dennoch gibt es einen Schimmer Lichts im
Dunkel. Immer wieder erweist es sich, dafl unsere Jugend, gerade
jetzt, da sie nach seelischem Neuland tastet, anredbar ist. Die weit-
verbreitete illustrierte Zeitschrift «Haolam Haseh», die von dem
mutigen jungen hebriischen Schriftsteller Uri Avneri herausgegeben
wird, brachte (Nummer vom 9. Oktober 1951) unter dem Zitat aus
dem 45. Psalm, Vers 5 «Reite fiir die Sache der Wahrheit!», einen
Artikel iiber die religiose Problematik im Lande, wobei meine eige-
nen publizistischen Versuche zu einer durchgreifenden religiosen
Reformation in Jisrael volkstiimlich-wohlmeinend dargestellt wur-
den. Was mir in {iber zehn Jahren nicht gelungen ist, gelang Avneri
in diesem Akte des «Dolmetschens»: er brachte die einfache Er-
kenntnis, dal heute und hier — und, wie ich glaube, wirklich nur
hier, die Stunde der echten, der tiefgehenden, sich wieder neu am
prophetischen Glauben der Bibel orientierenden jisraelischen Refor-
mation angebrochen ist, an junge Menschen heran, fiir welche die
grolen Erzieher des europiischen Judentums — Hermann Cohen,
Claude G. Montefiore, Leo Baeck, Martin Buber, Franz Rosenzweig —
noch nicht gesprochen haben. Junge Jemeniten und Bucharen, im
Lande verwurzelte «Palmachniks»! und junge M#idchen der biin-
dischen Gemeinschaften stellten mir Fragen: Fragen, die auf das
Wesen dessen abzielten, was eigentlich mit uns, Jisrael, gemeint ist.
Dieses Aufbrechen der groBen Frage: wer sind wir eigentlich und
wozu sind wir in diese Welt hinein gestellt? — ist die begliickende
Moglichkeit inmitten des Dunkels, das uns umgibt. Hs ist, vorerst
fast nur wie ein unterirdisches Beben, etwas von neuer jiidischer
Selbstbesinnung bei uns zu spiiren. Vereinzelt noch, jih auftauchend
und dann wieder verschwindend. Aber ein Funke ist da. Es kommt
alles darauf an, dal dieser Funke wach gehalten und zu einem
michtigen Feuer, « Esch-Dath», entfacht wird.

1 Freiheitskdmpfer

1563



	Jüdische Selbstbesinnung

