
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Auch ein jüdischer Kaufmann : eine Predigt über Matth. 13.45-46

Autor: Schaeppi, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUCH EIN JÜDISCHER KAUFMANN
EINE PREDIGT ÜBER MATTH. 13,45 — 46

von Lydia Schaeppi, Zürich

Text: «Abermal ist gleich das Himmelreich einem Kaufmann, der gute
Perlen suchte. Und da er eine köstliche Perle fand, ging er hin und
verkaufte alles, was er hatte, und kaufte sie».

Das erste, was uns bei diesem Kaufmann auffällt, ist, daß er
eigentlich gegen alle menschliche und kaufmännische Vernunft und
Überlegung handelt. Das würden wir doch gewiß nicht tun:
hingehen wie er und alle unsere Habe gegen ein einziges, köstliches
Stück drangeben! Es ist ganz klar, daß so etwas mit
Geschäftstüchtigkeit nichts zu tun hat.

Die Tat dieses Kaufmanns erscheint töricht und sein Handeln
unklug, ja verwegen und vermessen. Aber mehr noch: ist das denn
nicht geradezu Gott versucht, wenn einer all sein doch wohl mit
viel Mühen und Arbeit erworbenes Gut rundweg verkauft um einer
einzigen, köstlichen Perle willen?

Ja, so sind wir und so denken wir. Es kommt uns zunächst gar
nicht in den Sinn, daß hinter der Handlungsweise dieses

Kaufmanns doch noch etwas ganz anderes stecken könnte als sträflicher
Leichtsinn. Wir sehen immer nur, was vor Augen liegt. Und das

ist in diesem Falle ein Mensch, dem es gut geht, ein arbeitsamer,
tüchtiger, braver, erfolgreicher Mann, ein rechter Bürger, der
hingeht und alles wegwirft, was er hat. Und darüber entsetzen wir uns.

Es ist aber nicht Leichtsinn, sondern eine große Not, die den
Mann so handeln läßt. Er ist trotz und in all seinem Rechttun,
seiner Tüchtigkeit, seinem Fleiß, seinen Erfolgen zuletzt und
zutiefst nicht glücklich. Er spürt, daß ihm etwas Entscheidendes
fehlt. Er sucht es und sehnt sich darnach, und wie er es endlich
findet, ist er bereit, alles andere dranzugehen.

Uns, die wir seine Geschichte hören, will das gar nicht eingehen.
Warum soll denn nun gerade dieser Mann unglücklich sein? Sind
nicht alle Bedingungen in seinem Leben erfüllt, damit er eben

glücklich werde? Ja, so sind wir eben! Wir haben uns zu sehr daran

117



gewöhnt, die Unglücklichen nur bei den Verkommenen und
Verelendeten, bei den verlorenen Söhnen zu suchen, von denen uns
die Bibel ja freilich auch erzählt. Wir gehen mit Vorliebe mit
unserer christlichen Hilfsbereitschaft zu den Gestrandeten und
Schiffbrüchigen, zu den von Aberglauben und Gespensterangst geplagten
Heiden, zu all denen, deren Hilflosigkeit und Bedürftigkeit offen
zu Tage liegen.

Gewiß, es ist nötig und gut und auch nur unsere einfachste
Christenpflicht, solchen Menschen zu helfen. Aber, es liegt eine
Gefahr darin, die Gefahr, daß wir den Kaufmann, von dem Christus

spricht, über diesen Armen vergessen. Daß wir seine Not und
sein Elend nicht sehen.

Und doch ist es schon so: es gibt nicht nur die Verlorenheit des

verlorenen Sohnes und die des armen, unwissenden, von bösen
Mächten geplagten Heiden. Es gibt auch eine Verlorenheit des

Besitzenden. Das ist der, dem äußerlich gesehen alles wohl gelingt,
bei dem alles in guter, ja vielleicht sogar in allerbester Ordnung ist,
der ein anständiges Leben führt, der sich freut am Schönen
und am Guten und auch nicht vergißt, an seinem Wohlergehen
andere, weniger Glückliche teilhaben zu lassen, der arbeitet und
spart und einteilt, der Gutes tut und betet, wenn er Gott braucht,
der vielleicht sogar zur Kirche geht, der dem lieben Gott und
seinen Mitmenschen wenig oder gar keine Mühe macht.

Und dieser Mensch, in dem wir uns alle irgendwie selber auch
erkennen, der soll verloren sein?

Jawohl, liebe Gemeinde, der ist verloren. Und seine Verlorenheit

ist nicht kleiner und ist nicht geringer als die des verlorenen
Sohnes. Sie ist nur verborgener und geheimer und gerade darum
nur um so gefährlicher. Und wir alle haben Teil an ihr, auch wenn
wir vor uns und unseren Mitmenschen ein rechtes und ein anständiges

Leben führen. Das ist unsere Verlorenheit: daß wir immer
und immer wieder meinen, wir könnten uns auf diese Dinge, wie
recht und anständig leben, verlassen. Daß wir satt werden an
unseren eigenen inneren und äußeren Werten. Daß wir stolz sind auf
unser Rechtsein und Rechttun und uns einbilden, das sei es, was
uns helfe. Daß wir vergessen, daß wir vor Gott trotz alledem und
auch beim allerbesten Leben doch nichts anderes als Bettler sind.

118



Daß wir uns so an unser eigenes, inneres und äußeres Hab und Gut
klammern, und solche Menschen, die es machen wie der Kaufmann
im Gleichnis, als töricht betrachten. Daß wir gar nicht merken,
wie wir dabei am Himmelreich, das wir doch begehren, vorbeigehen,

weil wir nicht erkennen, daß es uns wie die köstliche Perle
des Kaufmanns alles, aber wirklich alles eigene kostet.

Wenn wir das recht gehört haben —• und Gott gebe, daß wir
es immer wieder recht und neu hören, denn unser Leben hängt
daran !—, dann dürfen wir auch hören, daß der Herr Jesus Christus
dieses Gleichnis zu allererst und vor allem seinem eigenen Volk, den
Juden, gesagt hat.

Ja, zu allererst den Juden! Da stehen sie vor Jesus Christus als
die Sichersten der Sicheren, als die Reichsten der Reichen. Ja, die
Juden, das sind Menschen, die noch ganz andere Schätze, ganz
andere Perlen aufzuweisen haben als wir. Sie haben noch weit
herrlichere Besitztümer als Anständigkeit, Tüchtigkeit, Freundlichkeit
und alle anderen menschlichen Tugenden, die uns immer wieder
so gefährlich werden. Sie haben Schätze, die nicht nur zeitlichen,
sondern ewigen, nicht nur irdischen, sondern himmlischen Wert
für sie haben.

Ein berühmter jüdischer Professor hat einmal gesagt, das
unterscheide die Juden von allen andern Völkern, daß in ihrer Seele

Jahrtausende nachklingen, in der Seele der Christen und aller
anderen Völker aber nur Jahrhunderte. Und sicher — dieser Mann
hat recht : Jahrtausende tragen sie in und auf sich, die Juden,
Jahrtausende von Schmerzen und Leiden, aber auch Jahrtausende einer
wunderbaren Geschichte, die sich zwischen Gott und Menschen

zugetragen hat. Israel ist ja das Volk, das der allmächtige Gott
vor unausdenkbar langer Zeit zu allererst sich auserwählte: Es ist
und bleibt sein besonderes Volk. Israel gab er seinen Willen und
seine Absicht mit dieser Welt bekannt. Ihm gab er die
Abrahamskindschaft, das Gesetz und die Propheten und ihm gab er auch den
Heiland der Welt. Israel weiß wie kein anderes Volk um Gottes
Gebote. Und Israel hat auch die herrlichsten Verheißungen:

«Ich will ein neues Herz und einen neuen Geist in euch
geben und will das steinerne Herz aus eurem Fleisch wegneh-

119



men und euch ein fleischern Herz geben, ich will meinen Geist in
euch geben und will solche Leute aus euch machen, die in
meinen Geboten wandeln und meine Rechte halten und
darnach tun. Und ihr sollt wohnen im Land, das ich euren Vätern
gegeben habe, und ihr sollt mein Volk sein, und ich will euer
Gott sein»!

So darf der Prophet Ezechiel sein Volk Israel wunderbar trösten,
und wir Christen wissen heute durch die neuesten Ereignisse im
Heiligen Land auch wieder etwas davon, daß diese göttlichen
Verheißungen Israel gegenüber wahr sind und wahr werden.

Was sollen wir denn noch mit unserer Judenmission bei solchen
Leuten? Haben sie nicht schon alles, was ein Mensch im besten
Sinne des Wortes überhaupt nur haben kann? Was können wir
Christen ihnen noch geben? Wozu brauchen sie das Evangelium?
Wofür eine Rettung?
' So denken und reden viele. Nicht nur Juden, auch Christen!
Und vielleicht hat es auch unter uns hier solche, die genau
derselben Ansicht sind. — Was sollen wir dazu sagen?

Eines wissen wir, liebe Gemeinde: um dieses einzigartige Volk
hat Christus gerungen, sein ganzes Leben lang. Immer und immer
wieder ist er zu ihm hingegangen, hat für es und durch es gelitten,
bis es ihn ganz und gar ausgestoßen hat. Selbst dann aber, als er
am Kreuze hing, hat er es nicht aufgegeben. «Vater, vergib ihnen,
denn sie wissen nicht, was sie tun!»

Warum hat er das getan? Warum hat er sich so um sie gemüht
und gekümmert? Weil er sie auch zu den Verlorenen rechnet, die
der Erlösung bedürftig sind! — Sie haben Vieles und Herrliches,
auf das sie mit Recht stolz sind. Eben nicht nur menschliche
Tugenden, sondern eine ganze Geschichte mit Gott. Und gerade diese

Geschichte, die Jahrtausende Gottes, die auf ihnen liegen, die
verlegen und versperren ihnen den Weg zum Himmelreich. Es geht
ihnen damit wie dem reichen Jüngling mit seinen Gütern : sie gehen
betrübt von Christus weg, weil sie sie nicht aufgeben mögen. Das
Himmelreich ist aber eine Perle, für die man wie der Kaufmann
im Gleichnis sein ganzes Hab und Gut hergeben muß. Arm muß
einer werden, ganz arm, um es zu empfangen. Wegwerfen muß er

120



seinen Reichtum, ihn für nichts erachten. Wer aber meint, er
könne davon doch noch irgend etwas, vielleicht das allerkleinste, das

allerbeste, das allerschönste Stücklein nur, mit hinüberretten ins
neue Leben, der ist verloren.

Hier also treffen sich Jude und Christ, als solche, die beide
verloren sind. Hier sind wir vor Gottes Augen ganz und gar gleich,
wie sehr wir uns auch sonst meinen voneinander zu unterscheiden.
Aber damit ist unsere und die Geschichte der Juden doch nicht zu
Ende. Uns beiden kann und soll geholfen werden. Dafür ist uns
gerade das Gleichnis vom Kaufmann und der köstlichen Perle ein
ebenso köstliches Unterpfand. Gott meint es gut mit uns in Jesus
Christus. Das Himmelreich ist keine ohnmächtige Sache, die vor
starren, kalten Menschenherzen Halt machen müßte. Das Himmelreich

ist eine köstliche Perle, die so hell und herrlich strahlt
und glänzt und leuchtet, daß sie sogar einen Kaufmann, der viele
gute Perlen hat, überwältigt. Die Perle selber macht es, mit ihrem
Leuchten. Wir müssen hier nur an den Apostel Paulus denken:
wie hat der Glanz der neuen Welt, der Glanz aus der Ewigkeit doch
auf einmal diesen Stolzen vom Roß geworfen! Wie hat die köstliche

Perle des Himmelreichs ihn gebändigt und überwältigt! Das
ist eine wunderbare und herrliche Kunde für uns alle : das Himmelreich

ist eine Kraft, eine Kraft, die uns in all unserer Verlorenheit
sucht und findet und überwindet. Sie sucht und findet und
überwindet auch den Sichersten der Sicheren, den Reichsten der Reichen,
den jüdischen Menschen. Gott selber hat seine Wege auch zum
jüdischen Herzen. Der Gekreuzigte, obwohl begraben und hinab-
gefahren zu den Toten — er lebt, und er hat Macht über menschliche
Herzen, Macht über alles, was ihm widerstrebt.

Wie gut ist es, daß wir das immer wieder neu hören und sagen
dürfen! Wie froh und dankbar müssen wir Christen aber gerade
auch im Blick auf die Juden dafür sein! Wir haben zwar seit
Jahrhunderten schon den Auftrag Gottes, den Juden das Evangelium,
die frohe Botschaft vom Himmelreich zu bringen. Aber was haben
wir mit diesem Auftrag gemacht!

Liebe Gemeinde, wir wollen jetzt gar nicht von all dem Furchtbaren

und Grauenhaften reden, das im Laufe der Jahrhunderte
bis in die letzte, neueste Zeit hinein im Namen christlicher Völker

121



den Juden angetan worden ist. Es schreit zum Himmel und ist
unermeßlich schrecklich. Aber das wollen wir sehen und auch

sagen, daß all das nie hätte geschehen können, wenn unsere christlichen

Väter und auch wir selber Gottes Auftrag, den Juden das

Evangelium, die frohe Botschaft zu bringen, ernst genommen
hätten. Wir hätten ihnen nach Gottes Willen in Liebe begegnen
sollen. Wir hätten sie ansprechen dürfen als solche, die in all ihrer
Verlorenheit Gott lieb und wert sind, so wie wir selber auch in all
unserer Verlorenheit Gott lieb und wert sind, gerettet zu werden.
Wir wären Brüder geworden, die sich gegenseitig helfen und stärken,
Brüder auf demselben Weg zur gleichen Herrlichkeit.

All das haben wir nicht getan. Sie waren und sind uns oft so

gleichgültig, diese Juden, oder auch unsympathisch und unbequem.
Nein, böse meinen wir wohlmeinenden Christen es ja gewiß nicht
mit ihnen, und wir sind auch sehr dagegen, daß man sie plagt und
quält oder gar vernichtet. Aber: sie sollen uns doch auch nicht zu
nahe kommen! Und seht: gerade mit solcher Gleichgültigkeit und
mit solcher kalter Ablehnung trieben und treiben wir sie letzten
Endes immer wieder in ihr Elend. Denn die Herren dieser Welt,
die mit offenem Haß und bösem Vernichtungswillen gegen die
Juden kämpfen, die bauen und vertrauen auf unsere Gleichgültigkeit

und Ablehnung. Ohne diese hätten sie nichts tun können. Es
gäbe keine Judenpogrome und es hätte nie welche gegeben, wenn
die Christen sich ihrer Aufgabe, den Juden von ihrer Erlösung und
Rettung in Jesus Christus zu sagen, unterzogen hätten. — Warum
haben wir das nicht getan? Warum weichen wir auch heute noch
aus? Ja, liebe Freunde, ich glaube hier zeigt es sich, daß wir Christen

den Juden von Gott aus gesehen nichts, aber auch rein gar
nichts vorzuwerfen haben, weder ihren Hochmut noch ihre
Verstocktheit. Haben wir uns nicht auch gerade den Juden gegenüber
aufs hohe Roß gesetzt? Haben nicht auch wir uns auf unsere guten
Perlen verlassen? Und tun es noch, gerade im Blick auf die Juden,
an denen wir oft nur Schmutz und Schande sehen? — Unsere christlichen

Väter haben sie gezwungen, sich zu bekehren, ohne ihnen
auch zu einer christlichen Erkenntnis zu helfen, ohne sie mit
christlicher Liebe aufzunehmen. In Spanien mußte jedes Jahr im
Karfreitagsgottesdienst der Oberrabbiner in der christlichen Kirche

122



vom christlichen Geistlichen eine Ohrfeige einstecken, stellvertretend

für das ganze jüdische Volk, das doch den Heiland gekreuzigt
habe. In unserer Zeit aber wurden sechs Millionen Juden vernichtet,
wurden einfach hingemordet, ohne daß die christlichen Völker
aufgestanden wären wie ein Mann, um es zu verhindern. — Wo war
da die Verkündigung der frohen Botschaft uns der Liebe Gottes in
Jesus Christus? Meint ihr, Gott frage uns angesichts dieser
Tatsachen: wie gefallen euch die Juden? 0 nein, Gott fragt: was habt
ihr, auch ihr, an den Juden getan?

Die Aufgabe, den Juden das Evangelium zu verkünden, ist uns
von Gott auch heute noch gestellt. So steht es klar und deutlich
in unserer Bibel (Luk. 24,47, Apgsch. 1,6—8, Rom. 1,16 u. a), und
wir können als Christen nicht umhin, es zu hören. Aber diese

Aufgabe ist schwer für uns, denn die erste Frage, die Gott dabei stellt,
ergeht an uns selber und trifft uns mitten drin in unserer
Gleichgültigkeit, Lieblosigkeit und Herzenshärte. Sie lautet: wie stehst
du, Menschenkind, zu den Juden? Siehst du sie so, wie ich, dein
Herr, es von dir verlange? Als deine Brüder nämlich, über die ich
mich wie auch über dich ganz ohne euer eigenes Verdienst
erbarmen will?

So ruft uns Gott gerade in der Judenmission zu Buße und zeigt
uns, wie wir eigentlich sind. Weit weg vom Willen Gottes, weit weg
von seiner Liebe — Und doch : das Gleichnis von der köstlichen
Perle ist ja auch zu uns gesagt. Wir dürfen uns darauf verlassen
und darauf bauen, daß der Glanz der köstlichen Perle, die Kraft
Gottes, die ausgeht vom Himmelreich, auch unsere Armut und
Verlorenheit findet und überwindet. In diesem Glauben und in
dieser Gewißheit dürfen wir — in aller Schwachheit und Schuld —
dennoch und trotzdem den Juden von der frohen Botschaft reden
als solche, die es an sich und anderen erfahren durften, daß von
dort her die einzig wahre Hilfe kommt für alle Menschen. Jesus

Christus, unser Herr, hat uns nicht vergessen. Er kommt zu allen:
zu Heiden, Christen und Juden, mit seiner Liebe, seinem Erbarmen,
seiner Erlösung. Ihm sei Ehre und Dank in Ewigkeit. Amen.

123


	Auch ein jüdischer Kaufmann : eine Predigt über Matth. 13.45-46

