
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Ein Christenzeugnis aus Israel : vom Werden und Wesen der
judenchristlichen Allianz

Autor: Leuner, H.D.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961401

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961401
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VII. Jüdische Schriften

Der babylonische Talmud, übertragen von Laz. Goldschmidt, Berlin 1930.
Der Midrasch Bereschith rabba, übertragen von A.Wünsche, Leipzig 1887.

Bergmann Julius: Die Legenden der Juden, Berlin 1919.
Buber M. : Das verborgene Licht, Frankfurt' 1924.

Ginzberg L.: Eine unbekannte jüdische Sekte, MGWJ 1910—1914.
Die Meehiltha. Übersetzt von Winter u. Wünsche, Leipzig 1909.
Raschis Pentateuchkommentar, übertr. von S. Bamberger, Hamburg 1928.
Osar Midraschim, ed. J. D. Eisenstein, New York 1928.
Exodus rabba, aus Midrasch rabba, Lublin 1898.

Leviticus rabba, aus Midrasch rabba, Lublin 1898.
Der Sohar, Wilna 1911, Verlag Rom.
Seder Elijahu rabba, ed. Friedmann.
Schürer Emil, Geschichte des jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi, Leipzig

1890.
Sifre zu Numeri, ed. Kittel-Kuhn, rabbin. Texte 2. Reihe, Stuttgart 1933-36.
Targum Jonathan, aus Hamisa hemse torah, Berlin 1937.

Flavius Josephus: Opera ed. B. Niese, Berlin 1895.

EIN CHRISTUSZEUGNIS AUS ISRAEL

VOM WERDEN UND WESEN DER JUDENCHRISTLICHEN
ALLIANZ

von H. D. Leuneb, London

Wollte man Geschichte und Aufgabe der Bewegung, von der
im folgenden die Rede sein soll, mit epigrammatischer Kürze
umreißen, so müßte man die Worte zitieren, mit denen Jakobus den
soeben zu seinem letzten Besuch nach Jerusalem zurückgekehrten
Paulus auf die judenchristliche Gemeinde der Urkirche hinweist :

«Du siehst, Bruder, wie viele Tausende von Gläubiggewordenen
es unter den Juden gibt». Mit der gleichen Aufforderung konfrontiert

seit Jahrzehnten die Judenchristliche Allianz einerseits die
Judenheit, die von Jesus als dem Messias ihres Volkes nichts wissen
will und dem christusgläubigen Juden Verrat an seinem Volks-

94



tum nachsagt, und andererseits eine Christenheit, die nur von
einer verschwindend geringen Anzahl bekehrter Juden spricht und
das spezifisch jüdische Element im Christusglauben zu negieren
sucht. Um naheliegende Mißverständnisse a priori auszuschalten,
könnte man die negative Formulierung wählen und sagen, daß es
sich bei dieser Allianz weder um eine Kirche noch um eine
Missionsgesellschaft, weder um eine Gemeinde noch um eine Sekte
handelt, sondern um eine in allen Nationen und protestantischen
Konfessionen vertretene Gemeinschaft von Menschen jüdischer
Herkunft, die in Jesus Christus den Messias Israels und ihren
persönlichen Heiland gefunden haben, auf dem Boden der Una Sancta
stehen und auch nach ihrer Taufe die Zugehörigkeit zum alten
Gottesvolk bejahen.

Leider ist die Bezeichnung Judenchrist nicht so eindeutig und
theologisch einwandfrei wie das englische «Hebrew Christian», bei
welchem der Nachdruck nicht auf dem religiösen, sondern auf dem
volklichen Element des Judentums liegt. Im deutschen Sprachgebiet

ist daher gelegentlich der Vorwurf erhoben worden, ein
Judenchrist sei ein Widerspruch per se, da doch niemand gleichzeitig

Jude und Christ sein könne. Um dieses Dilemma zu
vermeiden, redet man zuweilen von christusgläubigen Juden oder auch
von Christen aus Israel (im biblisch durchaus richtigen Gegensatz
zu den Christen aus den Nationen); da aber die erstgenannte
Bezeichnung auch nicht besser ist als das kürzere «Judenchrist» und
die letztere seit dem Entstehen des Staates Israel leicht
mißverstanden werden kann, soll für den vorliegenden Aufsatz der
ursprüngliche Ausdruck «Judenchrist» beibehalten werden, allerdings
mit dem Vorbehalt, daß es sich dabei um eine unvollkommene
Verdeutschung von «Hebrew Christian» handelt. Wäre die Allianz
nicht im angelsächsischen, sondern im deutschen Kulturkreis
entstanden, hätte sich diese Schwierigkeit vielleicht umgehen lassen.

Obwohl die Taufe und die damit verbundene positive Einstellung

zur Kirche Voraussetzung der Zugehörigkeit zur Allianz ist,
wäre es falsch, in der Allianz eine Organisation «getaufter Juden»
zu sehen, denn nicht jeder getaufte Jude ist ein Judenchrist. Es
ist eine Binsenwahrheit, daß es seit der Aera der Vorherrschaft
des Christentums Juden gegeben hat, die sich nicht aus religiöser

95



Überzeugung taufen ließen. Es ist nicht Gegenstand dieser
Ausführungen, die verschiedenen Taufmotive zu untersuchen, es stünde
jedoch den Kirchen übel an, diejenigen Juden zu verurteilen, die
aus anderen als religiösen Beweggründen zum Christentum
übertraten, denn wer wider besseres Wissen einen unbekehrten Juden
tauft, gibt sich zum mindesten einem Selbstbetrug hin. Im
allgemeinen hat sich gezeigt, daß es der unbekehrte getaufte Jude haßt,
an seine jüdische Herkunft erinnert zu werden; in vielen Fällen
hat er sein Judentum nie richtig gekannt, sondern war, wie der
amerikanische Schriftsteller Lewis Browne einmal sehr treffend
bemerkte, «unfreiwilligerweise Nicht-Christ jüdischer Abstammung»,

was freilich durchaus nicht seine Schuld zu sein brauchte.
Der Judenchrist betont seine jüdische Herkunft und sieht in seiner

Zugehörigkeit zu Israel nicht nur eine biologische Gegebenheit,
sondern einen heilsgeschichtlichen Faktor, der aus seinem
religiösen Erleben nicht fortzudenken ist. Seine Loyalität zu Israel
kennt nur eine Grenze: die Treue zu seinem Messias und Seiner
Gemeinde der Herausgerufenen, in denen er einen vollwertigen
Ersatz für seine durch die Taufe verlorenen Väter und Brüder
gefunden hat. Begegnet er einem getauften Juden, der wohl Christ,
nicht aber Judenchrist ist, eben weil er die Bindung an Israel nicht
erkennt, so wird er ihn zwar für seine Zeugengemeinschaft zu
gewinnen suchen, ihm aber auch im Falle des Mißerfolgs weder Liebe
noch Achtung verweigern, denn wo der Geist des Herrn ist, da ist
Freiheit.

Entwicklung der Allianz-Bewegung

Da es sich bei dem vorhegenden Aufsatz nicht um eine Geschichte
des Judenchristentums handelt, das es in allen Epochen der christlichen

Aera gegeben hat, sollen hier nur einige Vorläufer der Allianz
während des vorigen Jahrhunderts erwähnt werden.

Schon im Jahre 1813 gab es in London eine judenchristliche
Vereinigung unter dem bezeichnenden Namen «b'ne Abraham»,
die 41 Mitglieder umfaßte und sich hauptsächlich auf dem Gebiete
der intensiven Fürbitte für das unbekehrte Israel betätigte. Die
erste Judenchristliche Allianz trat 1865 ins Leben, und wiederum

96



war es London, das bei der Geburt Pate stand ; unter der Leitung
von Dr. Carl Schwartz kamen bekehrte Juden regelmäßig zum
Zwecke des Bibelstudiums und Gebets zusammen. Satzungen wurden

aufgestellt, Rundschreiben an andere Judenchristen ausgesandt

und die verschiedenen protestantischen Konfessionen gebeten,
der jungen Organisation durch Namhaftmachen bekehrter Juden
dabei behilflich zu sein, ein korporatives Zeugnis gegenüber Israel
und den Kirchen abzulegen. Schon im Juni 1867 hielt diese Allianz
ihre erste öffentliche Konferenz, zu der nicht nur aus England,
Schottland und Irland, sondern auch aus einigen europäischen
Ländern individuelle Judenchristen eingeladen worden waren,
darunter z. B. der bekannte holländische Arzt und Theologe Dr. Abraham

Capadose, der zusammen mit dem bedeutenden holländischen
Dichter Isaac da Costa 1822 getauft worden war, sowie der nicht
weniger berühmte und bis heute viel gelesene und zitierte Dr. Saphir.

Aus den Vorträgen und Ansprachen, die anläßlich der Konferenz
gehalten wurden, ergibt sich deutlich, daß die Versammelten Realisten

waren. Sie wußten, daß sie durch ihre Taufe in den Augen der
Juden Ausgestoßene geworden waren und nun als lebendige Glieder
in einer überwiegend heidenchristlichen Kirche wirkten, die in
zahlreiche Nationalkirchen gespalten war und deren Mitglieder
vielfach nicht so sehr von einem gemeinsamen persönlichen
Christuserlebnis, wie vielmehr von einem ererbten Traditionsglauben
zusammengehalten wurden. Als Neulinge wurden sie von vielen
Kirchenchristen mit Argwohn betrachtet, zumal da sie sich freudig
zu ihrer Herkunft aus Israel bekannten und den damals stark
betonten Assimilierungsgedanken ablehnten, der weder zu der im
Alten noch der im Neuen Testament aufgezeigten Konzeption des

Gottesvolkes zu passen schien. Sie waren überzeugt, daß sie erst
durch ihren Glauben an den gekreuzigten und wiederauferstandenen
Messias richtige Israeliten geworden waren und durch ihr Erlebnis
etwas von dem Geist der Urkirche mitbekommen hatten, der in
den Nationalkirchen zu einem großen Teil verloren gegangen war;
sie fühlten, um einen erst viel später eingeführten Ausdruck
anzuwenden, oekumenisch, wenn sie als Anglikaner und Lutheraner,
als Presbyterianer und Baptisten zusammenkamen, gemeinsam
beteten und gemeinsam das Heilige Abendmahl feierten. Sie ver-

97
3 Judaica, Band 8, 2



muteten mit Recht, daß ein solches, im besten Sinne katholisches
Zeugnis auf ihre noch ungläubigen Brüder und Schwestern aus
Israel einen stärkeren, überzeugenderen Eindruck machen müßte,
als die noch so ehrlich gemeinten Bestrebungen der konfessionell
gebundenen Missionsgesellschaften. Sie bückten auf das Ende der
Zeiten, die Wiederkunft des Herrn, bei der es nur noch eine
einzige Herde unter einem Hirten geben würde, und glaubten, daß in
ihrer Gemeinschaft etwas von dem «Rest» sichtbar geworden sei,
der zu allen Zeiten die Wahrheit des Pauluswortes unterstrichen
hatte, daß Gott sein Volk nicht verstoßen hat. In Dr. Saphirs
Predigt hieß es: «Wenn auch die Mitgüeder der Alüanz verschiedenen

Kirchen angehören, sind sie doch alle eins in Christo und
erklären vor ihren jüdischen Brüdern, daß sie in Jesu den Messias

gefunden haben, von dem das Gesetz und die Propheten zeugen,
und erwarten Seine Wiederkehr als die Hoffnung Israels». Zugleich
wollten sie, laut ihrer Satzung, anderen Bekehrten in der Vertiefung

ihres reügiösen Lebens behilflich sein und ihnen überall dort,
wo es nötig war, auch in den Dingen des täglichen Lebens mit
praktischer Handreichung unter die Arme greifen.

Es ist äußerst beachtenswert, daß weder in den Veröffentüchun-

gen jener ersten Judenchristlichen Allianz noch in den Artikeln der
zeitgenössischen christüchen Presse, die sich mit der Alüanz
beschäftigten, jemals auch nur andeutungsweise der Gedanke
auftaucht, es könne sich hier um eine judaisierende Sekte etwa in der
Art der Ebioniten handeln. Die führenden Männer der neuen
Bewegung bekleideten ausnahmslos ebenso leitende Stellungen in
ihren verschiedenen Kirchen und galten vielfach als Autoritäten
auf dem Gebiete der orthodoxen Theologie. Als die Organisation
dann nach 25 Jahren (1890) unter ihren 600 Mitgüedern neben vielen
anderen Prominenten auch zwei Bischöfe (Hellmuth und Schere-

schewsky) zählte, war sie innerhalb des angelsächsischen Christentums

zu einer Tatsache geworden, der man nicht mehr ausweichen
konnte.

Es lag nahe, daß die Idee einer solchen Bewegung auch auf
andere Länder übergriff, und so gab es bald in Deutschland,
Norwegen, Rumänien, Rußland, Palästina und den Vereinigten Staaten
ähnüche Gebilde, die in einem organisatorisch äußerst lockeren,

98



dafür aber gedanklich sehr innigen Verhältnis zueinander standen.
Nur in Großbritannien und Amerika hatte man sich definitiv
finden Namen «Hebrew Christian Alliance» entschieden und mit der

Herausgabe regelmäßiger Mitteilungsblätter begonnen; in anderen
Ländern begnügte man sich mit gelegentlichen Zusammenkünften
und bediente sich im allgemeinen der Missionsblätter, um
Nachrichten von besonderem Interesse den Gesinnungsfreunden bekanntzugeben.

Da erschien nach Abschluß des ersten Weltkrieges ein
Mann, der von der Vorsehung berufen war, der ganzen Bewegung
einen weltweiten, internationalen Charakter zu verleihen : Sir Leon
Levison.

Leon Levison hatte 1881 als Sohn eines Rabbiners in Safad das

Licht der Welt erblickt, jener Stadt in Galiläa, die ihren Ruf als
Stätte jüdischer Gelehrsamkeit durch die Jahrhunderte bewahrt
hatte. Hier war an der Kabbala gearbeitet worden, hier hatte
Joseph Caro den Schulchan Aruch geschrieben, hier wollte man im
16. Jahrhundert das Sanhédrin wieder aufrichten. Mit neunzehn
Jahren war der streng orthodox erzogene junge Mensch unter den
Einfluß schottischer Missionare geraten, nach Edinburgh gegangen
und dort getauft worden. Es folgten Jahre des Studiums an der
Universität und am theologischen Seminar und ein allzu kurzes,
aber inhaltsreiches Leben als Missionar der Schottischen Kirche
und Persönlichkeit des öffentlichen Lebens, alles im Dienst Seines

Heilands und der judenchristlichen Idee, die er schon früh erkannt
und ins Herz geschlossen hatte. Seine Reisen führten ihn in fast
alle Länder der alten und neuen Welt, und überall verstand er
es, Freunde für seine Sache zu gewinnen und andere für seine
Idee zu begeistern. Führende Männer der Allianz wissen heute, daß

manchmal in der Hitze des Gefechts Fehler unterliefen, die
vermeidbar gewesen wären, und Unklarheiten bestehen blieben, durch
deren sofortige Klarstellung sich alle Beteiligten Jahre innerer
Schwierigkeiten hätten sparen können; aber trotz solcher Mängel
war Sir Leon ein bahnbrechender Geist, und man darf ruhig sagen,
daß die Internationale Judenchristliche Allianz in erster Linie ihm
ihre Existenz verdankt.

Nachdem verschiedene vorbereitende Schritte unternommen
worden waren, bei denen sich vor allem die Brüder der amerikani-

99



sehen Allianz durch kräftige Initiative auszeichneten, erging im
März 1925 ein Sendschreiben an alle Judenchristen, das vom Präsidium

der britischen Allianz unterzeichnet war, aber die Grüße und
Sentiments beider Allianzen zum Ausdruck brachte. Es hieß darin :

Liebe Brüder im Herrn Jesus, unserem Messias!

Seit den Tagen der Apostel sind Judenchristen über die ganze Diaspora
verteilt, verbannt von ihren unbekehrten Brüdern und verloren gegangen
unter den Nationen. Wir glauben jedoch, daß sich die Zeiten der Heiden
ihrer Vollendung nähern und der Gott unserer Väter im Begriff ist, Israel
sein altes Erbe wiederzugeben, wie Er es gnädiglich verheißen hat. Wir
halten den Zeitpunkt für geeignet, zusammenzukommen und miteinander
zu beraten, wobei wir uns von Gott durch Sein Wort und im Gebet leiten
lassen wollen. Wir haben uns deshalb entschlossen, vom 5. bis 12. September

dieses Jahres in London, England, eine «Internationale Judenchrist-
liehe Konferenz» zu veranstalten, zu der wir Euch herzlich einladen. Viele,
die in weiter Ferne leben, werden infolge der hohen Reisekosten nicht zu
uns stoßen körmen; wir hoffen jedoch, daß Judenehristen in verschiedenen
Städten und Ländern bereit sein werden, die Mittel aufzubringen und
Vertreter zu entsenden, die bei ihrer Rückkehr von den Vorgängen berichten
sollen. Die Londoner Judenchristliche Allianz wird sieh die Freude machen,
alle Delegierten, die sich rechtzeitig vorher anmelden und ihre Karten und
Abzeichen erhalten haben, für die Dauer der Konferenz unterzubringen und
zu verpflegen. Mit herzlichen Grüßen und im Namen der Judenchristlichen
Allianzen von Amerika und Großbritannien

Samuel Sehor, J. J. Lowe, E. Bendor Samuel

Die Konferenz, bei der achtzehn Länder vertreten waren, und
das Motto der Bewegung, «Siehe, wie fein und lieblich ist es, wenn
Brüder einträchtig beieinander wohnen », über der Tribüne prangte,
beschloß am 8. September 1925 einstimmig die Gründung der
«International Hebrew Christian Alliance». Die Resolution hatte
folgenden Wortlaut:

Wir Judenchristen, die wir aus verschiedenen Teilen der Welt kommen,
auf dem Boden des protestantischen Glaubens stehen und einander auf dieser
Konferenz begegnet sind, bekräftigen hiermit aufs neue unseren lebendigen
Glauben an den Herrn Jesus als unseren Messias und unsere Einheit in Ihm
und erklären hiermit feierlich, daß wir uns nunmehr in einer Internationalen
Judenchristlichen Allianz zusammenschließen.

Sir Leon Levison wurde einstimmig zum Präsidenten gewählt und
bekleidete dieses Amt bis zu seinem frühen Ableben im Jahre 1936.

100



Der Bericht der Gründungskonferenz wurde in einer Broschüre
von 182 Seiten veröffentlicht, die gleichzeitig die erste Nummer
des nun regelmäßig erscheinenden internationalen Magazins «The
Hebrew Christian» darstellte, das eine mit jeder Ausgabe zunehmende

Verbreitung fand. Schon zwei Jahre nach der Gründung
hatten sich der internationalen Organisation zwölf nationale Allianzen

angeschlossen, und bei Ausbruch des zweiten Weltkrieges
waren zwanzig Länder in der Dachorganisation zusammengefaßt.

Obwohl eine genaue statistische Erfassung der auf dem
europäischen Kontinent lebenden Judenchristen unmöglich war,
zeigte sich doch recht bald, daß in Deutschland, Polen und
Rumänien ein besonders warmes Interesse für die Idee der Allianz
vorlag. In wenigen Jahren entstanden Allianzgruppen, die weder
geistig noch materiell von London abhängig waren, sondern ein
starkes Eigenleben entwickelten, das auf die Zentrale befruchtend
wirkte. So hatte es z. B. in Hamburg schon vor der Gründung der
Internationalen Allianz judenchristliche Zusammenkünfte gegeben,
die weit über den Rahmen der alten Hansastadt hinaus Beachtung
fanden. Hier wirkte seit 1883 Pastor Arnold Frank als Missionar
der Irish Presbyterianischen Kirche mit einem Erfolg, der in den
Annalen des Dienstes an Israel geradezu einzig dasteht. Er kam aus
einer altangesehenen ungarischen Judenfamilie, war mit 17 Jahren
nach Hamburg und dort zum Glauben gekommen, hatte in Belfast
studiert und war dann im Dienste der Kirche, die ihm zum Christuserlebnis

verholfen hatte, nach Hamburg zurückgekehrt. Sein
Missionsblatt, der «Zions Freund», erschien in einer Auflage von 45000
Exemplaren, und die von ihm aufgebaute Arbeit, in deren
Anerkennung ihm 1907 das Ehrendoktorat der Theologie verliehen
wurde, bestand nicht nur aus einem Missionshaus und einer Kirche,
sondern erstreckte sich auf ein Krankenhaus und eine Diakonissenanstalt,

die alle unter dem gemeinsamen Namen «Jerusalem»
bekannt und beliebt waren. So war es begreiflich, daß die zweite
Internationale Judenchristliche Konferenz, im Juli 1928, in eben
diesem «Jerusalem» stattfand. Sie wurde von 130 Judenchristen
aus neunzehn verschiedenen Ländern besucht und fand auf kirchlicher

wie auf jüdischer Seite erhebliche Beachtung. Eine der
bedeutendsten jüdischen Zeitungen des Ostens, das Neue Volksblatt,

101



hatte eigens einen Berichterstatter nach Hamburg entsandt, der
in seiner Reportage als besonders bemerkenswert hervorhob, daß

man auf der Konferenz unter 25 verschiedenen Sprachen auch
Hebräisch gehört habe. In den auf christlicher Seite erschienenen
Kommentaren wies man besonders auf die Tatsache hin, daß diese
Judenchristen Abendmahlsgemeinschaft hatten, obwohl die meisten
Delegierten Geistliche in Denominationen waren, die für gewöhnlich

den Begriff der Abendmahlsgemeinschaft mit anderen
Konfessionen einfach nicht gelten ließen. Auch die für die damalige
Zeit recht seltene eschatologische Ausrichtung der Allianz wurde
als ein besonderes Charakteristikum erwähnt. Natürlich fehlte es

auch nicht an negativen Kritiken, aber sie waren verhältnismäßig
selten und kamen meistens aus dem Lager der Gegner der
Judenmission. Abschließend kann gesagt werden, daß der Gedanke der
Allianz auch auf dem Kontinent schon nach kurzer Zeit festen Fuß
gefaßt hatte ; es war daher ganz natürlich, daß auf Sir Leon Levison
nach einem kurzen Interregnum Dr. Arnold Frank als Präsident
folgte, der auch heute noch als 93-jähriger die Stelle des
Präsidenten Emeritus einnimmt.

Idee und Aufgabe der Allianz

Von Anfang an erblickten die in der Internationalen
Judenchristlichen Allianz zusammengeschlossenen Männer und Frauen
die Daseinsberechtigung ihrer Bewegung in einer doppelten
Aufgabe, dem korporativen Zeugnis gegenüber ihren jüdischen
Brüdern, mit, denen sie sich nicht nur in ihrer volklichen Herkunft eins
wußten, sondern vor allem in der göttlichen Berufung Israels, und
dem Zeugnis gegenüber der Kirche, der sie den Geist des Judentums

zu vermitteln suchen und Bürgen für die Einheit des Leibes
Christi aus Juden und Heiden sein wollen.

Sie bekennen sich zu ihrem Volke Israel, dem Volke der
Erzväter, des Mose, der Propheten, der Mutter des Heilands, der Jünger
und Apostel, insbesondere des Paulus, dem Volke, aus dem der
Messias kam, und sehen in ihrer Zugehörigkeit zum alten Gottes-

102



volke nicht allein eine physische oder biologische Gegebenheit,
sondern eine ihnen zugefallene Gnade, die sie, gerade weil sie völlig
unverdient ist, nicht von sich stoßen dürfen, sondern als gottgegeben
bejahen müssen. Durch die Befreiung aus dem Hause der Knechtschaft

und durch den am Sinai geschlossenen Bund fühlen sie sich
als Gottes Eigentum ; dem Volke Israel anzugehören ist nach ihrer
Meinung etwas ganz anderes, als etwa Engländer, Franzose oder
Deutscher zu sein, weil es sich nur bei diesem Volke um einen Teil
des göttlichen Mysteriums handelt. Nur mit diesem Volke hat
Gott von Urzeiten etwas Besonderes vor, und von der Bekehrung
dieses Volkes hängt am Ende der Zeiten das Kommen des Gottesreiches

in seiner ganzen Herrlichkeit ab.
Sie bekennen sich aber ebenso nachdrücklich und feierlich zu

ihrem Messias und Seiner Kirche und wissen mit Paulus, daß sie,

was ihnen Gewinn war, um Christi willen für Schaden erachten
müssen. Vor dem Kreuz befinden sie sich in der gleichen Position
wie der Verlorene Sohn und sprechen mit ihm: «Vater, wir haben

gesündigt gegen den Himmel und vor Dir; wir sind nicht mehr
wert, Deine Söhne zu heißen». Der menschlich verständliche Stolz
auf ihre Herkunft von Israel bricht elend zusammen in dem
persönlichen Christuserlebnis, das ihnen gezeigt hat, daß man nicht
aus Werken, sondern allein aus Gnaden selig wird.

Sie glauben, als Judenchristen eine doppelte Berufung zur
Zeugenschaft empfangen zu haben : einmal durch das prophetische Wort
(Jesaja 43,10) und zweitens durch das Herrenwort (Acta 1,8), die
zweifellos beide in erster Linie an Israeliten gerichtet waren und
durchaus nicht etwa ein Vorrecht oder einen Vorzug darstellen,
sondern eher eine besondere Bürde und Verantwortung bedeuten,
an der sie schwer tragen. Die Erfüllung ihrer Aufgabe ist um so

schwerer, als sie durch gewisse, von ihrer Herkunft bedingte
Eigenschaften kompliziert ist.

Sie fühlen sich zu einer besonderen Demut verpflichtet, da ja
Israel nicht nur das Volk der Gotteskinder und Propheten, sondern
auch das halsstarrige, widerspenstige Gebilde derer ist, die ihre
Propheten steinigten und den Messias verwarfen. Sie sind sich einer
tiefen Dankesschuld gegenüber den Brüdern aus den Nationen
bewußt, die ihnen das Evangelium zurückgebracht und die Liebe

103



Christi vorgelebt haben. Diese Dankbarkeit gilt speziell denen, die
in Zeiten der Verfolgung und Not für Israel eingetreten sind und
dabei oft Freiheit und Leben riskierten. Es ist kein Zufall, daß die
Allianz gewisse Persönlichkeiten zu Ehrenmitgliedern ernannt hat,
weil sie ihre Liebe für Israel eindeutig mit der Tat bewiesen hatten,
darunter z. B. den Amerikaner Dr. Conrad Hoffmann, den Deutschen

Propst Heinrich Grüber, den Schweden Pastor Göte Heden-
quist, den Holländer Ds. Jac van Nes, den Engländer Bischof von
Chichester u.a.m.

Andrerseits kann sich der Judenchrist einer gewissen Ungeduld
nicht erwehren, wenn er sehen muß, wie Israel, nachdem es fast
1900 Jahre in der «christlichen» Diaspora verbracht hat, unbekehrt
in das Land seiner Väter heimkehrt und vielfach die Verweltlichung

und den Materialismus nachahmt, die es in eben dieser
Diaspora kennen und schätzen lernte. Der Judenchrist ist erschüttert

und entsetzt, wenn ihm das Studium der Kirchengeschichte
zeigt, daß die Frage nach der Bedeutung der Rolle und des
Fortbestehens Israels auf keinem der großen Konzile und in keiner der
grundsätzlichen Glaubenserklärungen auftauchte, sondern bis zur
Gründung des Weltkirchenrates in Amsterdam warten mußte, um
überhaupt erst wieder ernst genommen zu werden. Er fragt sich,
wieviel unsagbar entsetzliches Elend, wieviele blutige Verfolgungen

hätten vermieden werden können, wenn die Kirche in den
bekannten drei Kapiteln des Römerbriefes etwas anderes erkannt
hätte als nur eine Diskussion über die Frage der Prädestination.
Überhaupt sieht er die Verhältnisse innerhalb der Kirchen mit den
Augen des Neulings, der nichts als selbstverständlich akzeptiert,
nur weil es seit Jahrhunderten so gang und gäbe ist, sondern alles
im Lichte der Heiligen Schrift untersucht und nach dem Warum
fragt, wenn er dort keine Erklärung finden kann. Er weiß, daß
sein Messias kein Freund der Privilegierten und Reichen war, kein
Werkzeug in den Händen von Herrschern und Fürsten. Da und
dort sieht er in gewissen Kirchen einen Götzendienst, der ihm wie
eine Gotteslästerung vorkommt: Menschen, die sich als Christen
bezeichnen, und Kirchenführer beten Volk und Rasse an, verherrlichen

die Weißen und verabscheuen die Andersfarbigen, wähnen
allen Ernstes, daß die Deutschen oder Franzosen oder Angelsachsen

104



vom Allmächtigen auserwählt und mit der Herrschaft über andere
betraut worden seien. Noch tiefer aber bekümmert es ihn, daß die
Kirche so zersplittert und zerrissen ist, daß es oft schwerfällt,
hinter all den miteinander konkurrierenden Konfessionen Einen
Leib zu erkennen. Daher hat der Judenchrist von jeher eine

ausgeprägte oekumenische Leidenschaft, sieht die Una Sancta über
den vielen Kirchen und Denominationen und weiß sich dieser
Einen Kirche mehr verpflichtet als den Kirchen. Das ist gewiß
auch daraus zu verstehen, daß der bekehrte Jude in erster Linie
zu seinem Herrn gefunden hat und erst hinterher zu der einen
oder anderen kirchlichen Richtung. Und weil er unter der nun
einmal tatsächlichen kirchlichen Zerrissenheit leidet, sieht er es

als Sünde und Vermessenheit an, wenn von der Bildung eine
spezifisch judenchristlichen Kirche oder Gemeinde gesprochen wird,
ganz gleich, ob ein solcher Versuch, die Schar der Gläubigen noch
weiter zu zersplittern, sich als christüche Synagoge oder jüdische
Kirche oder unter irgendeinem anderen schönklingenden Namen
zu tarnen versteht.

Vom Judentum hat der Neuling das Bewußtsein von der Totalität

des Gottesanspruches mitgebracht, das es ihm unmöglich macht,
sich dem unseligen Zweikammersystem zu unterwerfen, dem er in
fast allen Kreisen der Christenheit begegnet und das darin besteht,
daß man wohl bereit ist, Gott als Leiter der geistlichen Abteilung
des Lebens anzuerkennen, ihm aber den Zutritt zu den verschiedenen

Ressorts des täglichen Lebens verweigert.
Nicht alle Zeugen aus Israel, aber doch recht viele haben Leid

und Verfolgung gerade von denen erfahren, die durch die gleiche
Taufe gegangen waren, mit ihnen am gleichen Tisch des Herrn
gesessen, vom gleichen Brot gegessen und vom gleichen Kelch
getrunken hatten. Immer und immer wieder ist der Judenchrist und
sein Volk von sogenannten Christen getreten und geschlagen
worden und, sofern er der ersten Generation angehörte, also

in der Terminologie der Nürnberger Gesetze 100%ig nichtarisch
war, haben ihn genau wie seinen jüdischen Bruder Männer, die
fast alle getauft waren und einmal die Sonntagsschule besucht
hatten, in die Gaskammern getrieben oder eines langsamen Hungertodes

sterben lassen. In vielen Kirchen mußte er auf der letzten

105



Bank sitzen, in anderen durfte er überhaupt nicht mehr erscheinen.
So ist er zuweilen eigenartig geworden, Verschlossenheit und
Mißtrauen haben sich eingeschlichen, wo eigentlich gegenseitiges
Vertrauen und unbegrenzte Liebe herrschen sollten, aber um so besser

kann er seinen noch ungläubigen Bruder gerade dort verstehen
und im Namen Christi ansprechen, wo dieser Bruder als Resultat
der gleichen Verfolgung gehässig und verbittert geworden ist. Hier
darf und soll der Judenchrist für den Juden plädieren, dem man
so leicht nachsagen würde, er wolle sich ja nur herausreden. Hier
hat auch nur der Judenchrist, nicht aber der Jude, die einzige
Antwort auf das Warum, die Frage nach dem Sinn des Leids und
der Verfolgung, denn er weiß um die Gottesliebe, die sich im und
am Kreuze offenbart.

Der Judenchrist will sich von seinen Brüdern nach dem Fleische
ebensowenig trennen, wie sich der Herr oder Paulus zu ihnen
gehalten haben; er fühlt sich für sie geistlich und volklich
verantwortlich. Er will ihnen durch das korporative Zeugnis seiner Allianz
beweisen, daß es nicht nur einige wenige sind, die in Jesu ihren
Messias und Erlöser gefunden haben, sondern eine nach Tausenden
zählende Schar, die auch nach ihrer Taufe zu ihrem Volke stehen.
Er liebt sie und leidet mit ihnen, denn wo auch immer der Jude
verfolgt wird, unterliegt der Judenchrist, der sich offen als solcher
bekennt, dem gleichen Schicksal. So ist er seinen jüdischen
Brüdern ein glaubwürdiges Zeugnis für die Macht und Kraft des

Evangeliums gerade in Not und Verfolgung.
Andrerseits ist der Judenchrist in der Allianz den Brüdern aus

den Nationen durch seine konkrete Existenz und durch sein Zeugnis

innerhalb der Kirche ein unersetzlicher Bürge für die Einheit
der Kirche aus Juden und Heiden, und ein Beweis für die Treue
Gottes, der auch seine Erstgeborenen zum Heil bringt. Das
Vorhandensein der Allianz ist ein Beitrag zur Verherrlichung Christi,
denn wie in Ihm, so wird in ihr der Rest sichtbar, von dem das Alte
wie das Neue Testament spricht. Wenn sich der Judenchrist in
den Nationalkirchen nicht gänzlich daheim fühlt und unter
gewissen Erscheinungen leidet, so ist das ein Spiegelbild des Leidens
Christi, Der heimatlos und obdachlos war und Seinen Nachfolgern
die gleiche Erfahrung voraussagte. Darum wollen sich die in der

106



Allianz organisierten Judenchristen nicht in eine judenchristliche
Kirche oder Gemeinde flüchten, weil sie ja dadurch dem vom Herrn
gewollten und als Zeugnis gedachten Pilgerdasein und Exil zu
entrinden versuchen, also Seinen Plan zu vereiteln suchen würden.
Außerdem sind sie ein eklatanter Beweis für den Erfolg der Mission

und damit wiederum eine ständige Mahnung an die Kirche,
Israel zur Eifersucht zu reizen, bis der göttliche Ratschluß erfüllt
und das ganze Volk zum Glauben an seinen Messias gekommen ist.

Es ist schon eingangs darauf hingewiesen worden, daß die Idee
der Judenchristlichen Allianz zuerst im angelsächsischen Kulturkreis

konzipiert wurde, und man darf sich daher nicht wundern,
wenn sie in vielen Punkten typische Züge des angelsächsischen
Protestantismus aufweist. Auf dem europäischen Kontinent hätte
man wahrscheinlich zunächst ein klares theologisches Konzept
verlangt, ehe man sich überhaupt mit der Gründung einer solchen

Bewegung beschäftigte, — und kirchliche Kreise hätten erst einmal
die theologische Ausrichtung der neuen Bewegung studiert, ehe
sie in positiver oder negativer Weise dazu Stellung nahmen.
Der angelsächsische Protestantismus ist demgegenüber von jeher
pragmatisch gewesen und hat bei der Beurteilung christlicher
Bewegungen nach dem Rate Gamaliels gehandelt und abgewartet,
wie sich die Tätigkeit der jungen Bewegung in der Praxis
auswirkte. Man hat die Lehren einer sehr bewegten Vergangenheit
nicht vergessen und erinnert sich gegenseitig immer wieder an das

Herrenwort: «An ihren Früchten werdet ihr sie erkennen». Auf
diese Weise hat man sich sowohl in Britannien wie in Amerika so
manche hitzige Auseinandersetzung und theologische Fehde
erspart und der nicht-christlichen Umwelt das klägliche Schauspiel
vorenthalten, christliche Führer und Denker in unchristlicher
Lieblosigkeit einander bekämpfen zu sehen. Eine Bewegung, deren Idee
sich als praktisch durchführbar und für die causa Christi nützlich
erwies, wurde als berechtigt und richtig anerkannt, ganz gleich,
ob die Einzelheiten ihres Programmes in einen bestimmten
theologischen Rahmen paßten oder nicht. Das bedeutete im Falle der
Judenchristlichen Allianz, daß sie seit ihrer Entstehung niemals
auf Opposition gestoßen ist, soweit es sich um die angelsächsischen
Länder handelt; Bewegung und Wirksamkeit haben sich in mehr

107



als S5 Jahren als segensreich erwiesen, unendlich Vielen wurde
geistlich und materiell geholfen, niemandem wurde wehgetan, und
so hat sich die Allianz während der ganzen Zeit der vollen
Unterstützung führender Christen erfreut.

Auf dem europäischen Kontinent lagen die Dinge anders; hier
wurde schon vor Jahren der Vorwurf erhoben, die Allianz versuche
Grenzen und Unterschiede wieder aufzurichten, die durch Christus
aufgehoben worden seien, — in Jesu Christo gebe es weder Juden
noch Heiden, sondern nur den neuen, pneumatischen Menschen,
und ähnliche Einwendungen in der gleichen Richtung. Auf Seiten
der Allianz ist man solcher Kritik immer mit einem äußerst
nüchternen Realismus begegnet. Man hat u.a. darauf hingewiesen, daß
sich trotz Gal. 3,28 die Tatsache nicht leugnen läßt, daß auch als
Christen die einen Herren, die anderen Untergebene blieben, daß

es auch in der Kirche weiterhin Männer und Frauen gab, Juden
und Menschen aus den Nationen. Es gehört in das Gebiet der
berüchtigten pia desideria, zu behaupten, daß die Kirche von heute
der im Neuen Testament niedergelegten Idee der Kirche entspreche.
Alle Versuche — und an solchen hat es wahrlich nicht gefehlt —,
die ursprünglichen Formen wiederzufinden, sind ausnahmslos
fehlgeschlagen und konnten einfach schon deshalb nicht gelingen, weil
sich die theologischen und geschichtlichen Erfahrungen einer
jahrhundertelangen Entwicklung nicht aus der Welt schaffen lassen.
Die Auseinandersetzungen über die Trinität und die Person Christi
sind, um nur ein Beispiel zu nennen, aus der Geschichte der
Christenheit ebenso wenig wegzudenken wie die tausend Jahre
römischen Christentums oder das Erlebnis und die Auswirkungen der
Reformation. So stellte sich denn die Tagung des Christian Approach
to the Jews Commitee des Internationalen Missionsrates im Sommer
1947 in Basel auf den Boden der Tatsachen und erkannte den
Judenchristen das Recht zu, sich zu ihrem Volke zu bekennen,
da ja die Christen in den verschiedenen Nationalkirchen und selbst
die in sogenannten freien Denominationen organisierten Gläubigen
nolens volens den Stempel ihrer diversen Volkszugehörigkeit tragen.
Und da es sich bei Israel um das alte Gottesvolk handelt, das auch
heute nicht verstoßen ist, kann gerade der Judenchrist durch seinen

eigenartigen Beitrag von Israel her die Kirche bereichern. Mancher

108



wird in dieser Argumentation nur apologetisch-negativen Wert
erblicken, es gibt aber einen triftigen positiven Grund für die
Existenznotwendigkeit einer Judenchristlichen Allianz innerhalb
der Kirche Christi. Wenn Paulus mit Nachdruck erklärt, er sei
den Juden wie ein Jude geworden, so wollte er damit nicht nur
seine rein persönliche Ansicht äußern, sondern eine allgemein
gültige Maxime feststellen. Stellen wie Acta 21,19—25 und 39, Acta
22,3, Acta 24,17—18, Acta 25,8 und 28,17 lassen nur den Schluß

zu, daß sich der Apostel zeit seines Lebens als Jude gefühlt hat:
er wußte sehr genau, daß ihn das Kreuz ein für allemal von der
Beobachtung des Gesetzes befreit hatte, nahm aber trotzdem die
Beobachtung gewisser Gesetze um seines Volkes willen freiwillig
auf sich.

Eine grundsätzliche Scheidung der Geister in judaisierende
Christen und Judenchristen ergab sich jedoch bei der Behandlung
des Problems der judenchristlichen Kirche. Wie zu allen Zeiten,
so gab es auch in den Entwicklungsjahren der Allianz individuelle
Judenchristen, die die Idee einer selbständigen judenchristlichen
Kirche propagierten und die neue Bewegung vor ihren Wagen
spannen wollten. Die meisten versuchten es von draußen und
vollzogen niemals ihren Beitritt, weil sie auf wenig Verständnis stießen;
einige wenige wurden zwar Mitglieder, um die Allianz von innen her
für ihre Sache zu gewinnen, und blieben es nicht lange, da sie die
Aussichtslosigkeit ihrer Bemühungen schnell genug erkannten.
Anläßlich der 5. Internationalen Konferenz der Allianz, die 1937 in
Budapest stattfand, wurde die ganze Frage in aller Gründlichkeit
ventiliert und nach einer langen Diskussion der Beschluß gefaßt,
daß die Allianz den Gedanken einer judenchristlichen Kirche
ablehne und endgültig verwerfe. Mit der Entstehung des Staates
Israel ist das Problem in ein neues Stadium getreten, ohne daß sich
die prinzipielle Einstellung der Allianz geändert hat.

Das Exekutivkomitee der Internationalen Judenchristlichen
Allianz nahm zu dem historischen Ereignis in einer besonderen
Erklärung Stellung, worin das Zustandekommen des Staates Israel
begrüßt und der Freude darüber Ausdruck verliehen wurde, daß

so viele heimatlose und verfolgte Menschen endlich wieder
Aussicht auf ein Heim hatten. Weiter hieß es in dieser Erklärung:

109



Die Allianz begrüßt wärmstens die Zusage völliger religiöser Freiheit
für alle Bürger, von der im Verfassungsentwurf die Rede ist, und sieht mit
freudiger Erwartung der Gelegenheit entgegen, in der Praxis die Falschheit
der jahrhundertealten Anschuldigung zu beweisen, wonach Glaube an Jesus
als Messias unvereinbar sei mit treuer Zugehörigkeit zum jüdischen Volke.
Mit Bedauern und ernster Sorge betrachten wir die Bestrebungen des Staates,
seine vielen Probleme mit lediglich sekulären Mitteln lösen zu wollen, und
beten, daß sich seine führenden Männer von Gott leiten lassen mögen, dessen
Willen der Staat sein Dasein verdankt.

Als dann im Juni 1949 das Exekutivkomitee in Schottland
zusammentrat, fand man eine weitere Formulierung für die zu erstrebende

Entwicklung, indem man die Hoffnung aussprach, daß es

im Staate Israel zur Entstehung einer jungen Kirche (indigenous
Church of Christ) kommen möge, und das Christian Approach to the
Jews Committee des Internationalen Missionsrates stimmte dieser

Formulierung auf seiner Tagung in Edinburgh zu. Es versteht sich

von selbst, daß eine solche Kirche in der Mehrzahl aus
Judenchristen bestehen wird, daß sie aber auch alle anderen Christen
mit gleichen Rechten aufnehmen muß. Unter den im jungen Staat
herrschenden Verhältnissen ist es wahrscheinlich, daß sich eine
solche Kirche, die nicht gegründet werden kann, sondern einzig
und allein durch das Wirken des Heiligen Geistes entstehen muß,
ebensowenig der Beobachtung des Sabbats, der jüdischen Festtage
und anderer Bräuche entziehen könnte, wie die Kirchen anderer
Länder von den dort üblichen Gepflogenheiten abhängig sind. Sie

wird jedoch daneben den Zyklus des Christlichen Jahres einhalten
und auf der Taufe als unerläßlicher Voraussetzung der Mitgliedschaft

bestehen müssen, wenn sie nicht auf das Niveau einer
häretischen Sekte sinken will. Die tiefere Bedeutung der jüdischen
Feste und Riten ist nach Ansicht der Allianz in Christus erschöpfend

erfüllt; was übriggeblieben ist, hat lediglich nationales
Interesse.

In dieser wie in anderen Fragen, die zum gleichen Thema
gehören, hat die Allianz niemals den geringsten Zweifel daran
aufkommen lassen, daß der Judenchrist entweder mehr Christ als
Jude ist oder überhaupt kein Christ. Hier gilt das Wort, daß
niemand zwei Herren dienen kann, und der Judenchrist muß in jedem
Loyalitätskonflikt in erster Linie seinem Erlöser die Treue halten,

110



auch wenn er sich damit der Verfolgung aussetzt. Dr. Jocz,
anglikanischer Pfarrer und Vizepräsident der Internationalen Allianz,
hat in seinem umfangreichen Werk «The Jewish People and Jesus
Christ» mit Recht darauf hingewiesen, daß sich im Judenchristen
das Drama der Urkirche wiederholt: «Treue zu Jesus Christus wird
für ihn zur entscheidenden Probe seiner Jüngerschaft; er muß zu
IHM vor das Lager hinausgehen und Seine Schmach tragen, denn
er hat hier keine bleibende Stadt. Einst mußten Juden und Heiden
diesen Preis für ihren Glauben zahlen. Der Judenchrist zahlt ihn
auch heute noch. Der Glaube hört somit auf, intellektuelles
Einverständnis zu sein, und wird noch einmal abenteuerliches Wagnis».

Die praktische Arbeit der Allianz

Die Internationale Judenchristliehe Allianz umfaßt zur Zeit
nationale Organisationen in folgenden Ländern: Großbritannien
Amerika (USA und Kanada sind zusammengeschlossen), Australien,

Belgien, Dänemark, Deutschland, Frankreich, Israel, Neuseeland,

Niederlande, Österreich, Polen, Rumänien, Schweden, Schweiz,
Südafrika und Ungarn; infolge der politischen Verhältnisse sind
allerdings die Beziehungen zur polnischen, rumänischen und
ungarischen Allianz momentan unterbrochen. Die individuellen
Allianzen haben ihr eigenes Gepräge, ihre eigenen Satzungen und
Richtlinien und gestalten ihre Arbeit nach Gesichtspunkten, die
den betreffenden Verhältnissen angepaßt sind. Das Kernstück ihrer
Satzungen ist jedoch dem der Dachorganisation angeglichen und
lautet :

Die Allianz besteht, um

a) den Geist der Gemeinschaft und Zusammenarbeit unter den
Judenchristen zu fördern;

b) ein korporatives Zeugnis für Christus sowohl dem jüdischen Volke
wie der Welt gegenüber abzulegen;

c) den Geist des jüdischen Volkes der christlichen Welt und den des

Evangeliums den Juden verständlieh zu machen;
d) Kirchen und Gesellschaften behilflich zu sein bei der Auswahl

judenchristlicher Kandidaten für das geistliche Amt;

111



e) Judenchristen mit dem jüdischen Volke gleichzusetzen in der
Verteidigung ihrer Rechte in Ländern, in denen ihnen diese Rechte verweigert
werden, und, wenn erforderlich, gegen den Antisemitismus zu protestieren.

Zur Mitgliedschaft sind Christen berechtigt, die entweder als Juden
geboren oder jüdischer Abstammimg sind, diese Herkunft bejahen und die
Bedingungen des folgenden Absatzes erfüllen.

Antragsteller müssen:

a) Jesum Christum als persönlichen Heiland und Erlöser angenommen
haben;

b) an die Sühne glauben, die Er für sie durch Seinen Tod am Kreuz
erwirkt hat;

c) an die Gottheit Jesu Christi und an Seine Auferstehung glauben;
d) an Vater, Sohn und Heiligen Geist, den Einen Gott, glauben ;

e) ihren Glauben öffentlich bekannt haben. Das bedeutet Taufe, mit
Ausnahme solcher Antragsteller, die von den Quäkern oder der Heilsarmee
als Mitglieder anerkannt sind;

f) in der Heiligen Schrift des Alten und Neuen Testaments die höchste
Instanz für Glauben und Leben anerkennen;

g) einen Lebenswandel zur Ehre Gottes führen.

Gatte oder Gattin eines Mitgliedes sind auch dann zur Mitgliedschaft
berechtigt, wenn sie selbst nicht jüdischer Herkunft sind, vorausgesetzt,
daß sie die Bedingungen des vorigen Absatzes erfüllen.

Christen nicht-jüdischer Herkunft, die den gleichen Glauben bekennen
und für ihre Liebe zum Volke Israel bekannt sind, können als fördernde
Mitglieder aufgenommen werden.

Die Aufgabe der Zeugenschaft wird durch Publikationen,
Konferenzen, Arbeitstagungen und öffentliche Versammlungen
durchgeführt. Die Internationale Allianz veröffentlicht seit ihrer Gründung

eine Vierteljahrszeitschrift, «The Hebrew Christian», deren
Inhalt von 36 Seiten aus prinzipiellen Aufsätzen und Berichten aus
aller Welt besteht. Für das deutsche Sprachgebiet wird seit zwei
Jahren «Der Zeuge» herausgegeben, der jedoch keine Übersetzung
des offiziellen englischen Organs ist, sondern eigene Artikel und
Berichte bringt und vierteljährlich im Umfang von 16 Seiten
erscheint. Einzelne nationale Allianzen haben außerdem ihre eigenen
regelmäßigen Organe, z. B. die Amerikaner ihr umfangreiches
«Hebrew Christian Alliance Quarterly», die Holländer «De Getuige»,
die Briten ihr «Alliance Quarterly» usw. Die der Allianz angeschlos-

112



sene judenchristliche Jugendorganisation Hadderech (Der Weg)
veröffentlicht ihre eigenen Magazine in holländisch und englisch.

Neben den großen internationalen Konferenzen, die alle drei
bis fünf Jahre stattfinden und zu denen die einzelnen Allianzen
je nach ihrer zahlenmäßigen Stärke mehrgliedrige Delegationen
entsenden, tritt das Exekutivkomitee jeden Sommer zu einer
Arbeitstagung in verschiedenen Ländern zusammen. Die letzte
Konferenz fand 1950 in Holland statt, die Exekutive traf sich 1951 in
Brüssel und wird dieses Jahr im Juli in der Evangelischen Heimstätte

Boldern bei Zürich zusammenkommen. Dieser Vollzugsausschuß

besteht zur Zeit aus 35 Mitgliedern aus allen angeschlossenen

Allianzen und setzt sich konfessionell wie folgt zusammen:
5 Anglikaner, 8 Baptisten, 6 Lutheraner, 7 Presbyterianer, 7

Reformierte und 2 Darbysten. Siebzehn Mitglieder sind Theologen,
die anderen Laien, darunter mehrere Ärzte und Missionare.
Konferenzen und Arbeitstagungen sind stets mit öffentlichen Versammlungen

verbunden, die durch ihren eigenartigen oekumenischen
Charakter bei allen Teilnehmern einen ungewöhnlich starken
Eindruck hinterlassen. Bei der Versammlung in Brüssel traten z. B.
acht Zeugen aus Israel auf, darunter ein Anglikaner aus England,
ein Baptist aus USA, ein Lutheraner aus Frankreich, ein
Reformierter aus Holland, alle eins in Christo Jesu und in ihrer jüdischen
Herkunft. Die Wirksamkeit eines solchen Zeugnisses auf das Judentum

hat sich wiederholt erwiesen, wobei freilich betont werden
muß, daß der Eindruck von fünf oder sechs judenchristlichen
Sprechern durch die Gegenwart zahlreicher Judenchristen unter
den Versammelten wesentlich verstärkt wird. So waren beispielsweise

bei einer im Vorjahre in Toronto abgehaltenen Tagung der
amerikanischen Allianz über hundert Judenchristen aus allen Teilen
des nordamerikanischen Kontinents versammelt.

Eine für die Gesamtkirche wichtige Arbeit wird von der Allianz
auf dem Gebiete der geistlichen und materiellen Fürsorge unter
den Neubekehrten geleistet. Diese erst kürzlich vom Judentum
zum christlichen Glauben gekommenen Menschen sind gerade in
den ersten Monaten ihres Christseins dem Mißverständnis und Haß
ihrer früheren Glaubensgenossen ausgesetzt und vielfach noch nicht
ganz in der einen oder anderen Kirche oder Gemeinde zu Hause.

113
4 Judaica, Band 8, 2



Oft handelt es sich um junge Menschen, die noch inmitten ihrer
Ausbildung stehen und durch ihre Taufe tatsächlich Heimat und
Familie aufgeben und sich einer Verfolgung aussetzen, von deren
unerbittlicher Schärfe nur der Eingeweihte weiß. Die
Missionsgesellschaften können aus leicht verständlichen Gründen keinerlei
Versprechungen materieller Art machen, ihre Aufgabe ist mit der
Bekehrung abgeschlossen, aber die Allianz setzt Seelsorge und
Fürsorge fort, nimmt den jungen Judenchristen in eines ihrer
Hospize auf und vertritt an ihm Elternstelle, so daß er die
Tatsächlichkeit der neuen Liebe, in deren Bereich er durch sein
Christwerden getreten ist, an Leib und Seele erfährt. Verbunden mit
dieser Arbeit ist oft die Ausbildung solcher junger Menschen für
den Missions- und Pfarrdienst. Es ist kein Zufall, daß sich viele
junge Juden und Jüdinnen nach ihrer Bekehrung zur missionarischen

oder theologischen Laufbahn hingezogen fühlen, und einige
der besten und erfolgreichsten Missionare waren nachweislich
Judenchristen. Die Internationale Judenchristliche Allianz hat im Laufe
der Jahrzehnte zahllose Pfarrer und Pastoren, Prediger und
Missionare, Ärzte und Krankenschwestern in den verschiedenen Ländern

ausbilden lassen. Ein besonderer Fonds steht für diesen Zweck
zur Verfügung, um Kolleg- und andere Studiengelder zu zahlen,
Ausrüstungsbeihilfen zu gewähren, Unterkunft bis zum Abschluß
der Ausbildung bereitzustellen und dergleichen mehr.

Kein Arbeitsfeld der Allianz hat jedoch während der letzten
zwanzig Jahre umfangreichere Mittel in Anspruch genommen und
größere Anforderungen an die Opferbereitschaft gestellt als die
leibliche und geistliche Handreichung an die verfolgten Brüder in
Europa. Nur so ist es zu erklären, daß auch heute noch viele der
irrigen Ansicht sind, es handle sich bei der Allianz in erster Linie
um eine Hilfs- und Unterstützungs-Organisation für nichtarische
Christen. Ursprünglich waren materielle Hilfsaktionen für Brüder
in Not nur in Ausnahmefällen geplant, aber der Ausbruch einer
Verfolgung, wie sie selbst in den blutigen Annalen des Antisemitismus
einzig dasteht, machte eine radikale Umstellung des Arbeitsprogramms

erforderlich. Im Hinblick auf die zahllosen Brüder und
Schwestern, die trotz aller Bemühungen der Allianz ums Leben
kamen, wäre es verkehrt, wollte man sich der verschiedenen Ak-

114



tionen rühmen, die im Laufe der Hitlerzeit durchgeführt wurden.
Es kann keinem Zweifel unterliegen, daß man das Tempo des Ver-
nichtungsfeldzuges zunächst nicht klar erkannte und daher in den
Gegenmaßnahmen nicht rasch und beherzt genug war. Trotzdem
ist die Summe von nahezu 100000 Pfund Sterling, die durch die
Allianz unter den judenchristlichen Opfern des Naziregimes zur
Verteilung gelangte, eine beachtliche Leistung und ein interessanter

Beweis für das grenzenlose Vertrauen, das man der
verhältnismäßig jungen Organisation in der christlichen Öffentlichkeit
entgegenbrachte. Mancher wurde noch im letzten Augenblick durch
Auswanderung gerettet, in anderen Fällen konnte man wenigstens
die Kinder in Sicherheit bringen; aber damit war die Hilfe nicht
erschöpft, denn die Geretteten mußten untergebracht und verpflegt
werden, und da viele der Entkommenen infolge ihres Alters oder
der an Leib und Seele erüttenen Schäden arbeitsunfähig waren,
mußten Renten und Pensionen bereitgestellt werden, die in
zahlreichen Fällen auch heute noch gezahlt werden. Und als nach
Kriegsende die Allianz ihre Arbeit in Europa wieder aufnahm, sah
sie sich einem neuen Problem gegenüber: es gab unter den
überlebenden Judenchristen zahllose Witwen und Waisen, es gab — und
gibt — Menschen im besten Mannesalter, die als Resultat der
Schreckenszeit unter einem Trauma leiden, das sie lebensuntauglich

gemacht hat. In ihren Bestrebungen, dem Elend zu steuern,
arbeitet die Allianz mit kirchlichen Organisationen und Hilfsstellen
zusammen, um in ihren seelisch vielfach so schwer verletzten Brüdern

den Glauben an die Gemeinschaft und insbesondere die kirchliche

Liebesgemeinschaft wiederzuerwecken und zu festigen.
Gemeinsam mit dem Diakonissenhaus Jerusalem errichtete und
unterhält die Allianz eine Heimstätte für gesundheitlich und seelisch

gefährdete judenchristliche Kinder in Bevensen in der Lüneburger
Heide. In ähnlicher Weise beteiligt sie sich an dem Bau und der
Unterhaltung eines Altersheims, das von Bethelschen Diakonissen
in Scherfede errichtet wird.

Genau wie in der übrigen Welt sucht die Allianz auch im
europäischen Feld eine Doppelaufgabe zu erfüllen: einerseits sich der
Judenchristen in Seelsorge und Fürsorge anzunehmen, insbesondere

wenn es gilt, sie nach bitteren Enttäuschungen ihren Gemein-

115



den und Kirchen wieder zuzuführen — und andrerseits Kirchen
und Gemeinden zu einem tieferen, oft ganz neuen Verständnis für
das Volk Israel und den Judenchristen zu verhelfen, das infolge
der erlittenen Verfolgung zuweilen verkrampft und schwierig ist.
Durch ihre Funktionäre nimmt sie an Kongressen und
Pfarrerfreizeiten, an Studientagungen und Besinnungswochen teil. Seit
Jahren wird ihre Bedeutung für die Sache Christi und Seiner
Gemeinde sowohl von der Kirche wie von der Mission klar erkannt.
Schon 1927 protokollierte das Christian Approach to the Jews
Committee des Internationalen Missionsrates, daß es mit großem
Interesse und warmer Teilnahme die Bildung und Entwicklung
der Internationalen Allianz zur Kenntnis nehme und die Hoffnung
hege, die Allianz möge dem jüdischen Volke und der Kirche Christi
zum Segen werden. Seitdem hat sich zwischen diesem Gremium
und der Allianz ein äußerst herzliches Verhältnis herausgebildet,
und die Allianz ist mit drei Repräsentanten im Komitee vertreten.

Neben einigen wenigen Bürokräften hat die Internationale
Judenchristliche Allianz nur vier hauptamtlich tätige Sekretäre in ihrem
Dienst, je einen für die Arbeit in der Zentrale, für Amerika, für
Europa und für den Staat Israel. Alle anderen Funktionäre arbeiten
ehrenamtlich.

Es versteht sich, daß diese Ausführungen keinerlei Anspruch
auf Vollständigkeit erheben; sie sollten lediglich einen allgemeinen
Eindruck von der Geschichte, Aufgabe und Arbeit einer Bewegung
vermitteln, die eine Allianz im besten Sinne des Begriffes und
tatsächlich international ist und als offiziell anerkanntes Sprachrohr
einer Gemeinschaft im Lager Christi gilt, die mit den Gläubigen
aus allen Völkern den Tag herbeisehnt, an dem Juden und Heiden
eine Herde unter einem Hirten bilden werden. Ihre Existenz ist
ein überall sichtbarer Leuchter des Zeugnisses, an dem weder die
Hereinkommenden noch die bereits darin Beheimateten vorübergehen

können, ohne Gott zu danken.

116


	Ein Christenzeugnis aus Israel : vom Werden und Wesen der judenchristlichen Allianz

