Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Elijahu : der Prophet und sein Weiterleben in den Hoffnungen des
Judentums und der Christenheit

Autor: Molin, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ELIJAHU

DER PROPHET UND SEIN WEITERLEBEN
IN DEN HOFFNUNGEN DES JUDENTUMS UND DER
CHRISTENHEIT

von GEOrG MoriN, Wien

Von all den GroBlen des Alten Testamentes (und es ist wahrlich
nicht arm an groBen Gestalten) lebt keiner in BewuBtsein und
Hoffnung des Judentums so weiter wie Elias. Unzihlige Legenden
aus alter und neuer Zeit wissen von ihm zu berichten, der wie ein
Schutzgeist des jiidischen Volkes durch die Zeiten geht und dessen
Rolle erst beim Kommen des Messias zu Ende sein wird. Ebenso
aber lebt er, wenn auch nicht in diesem MafBe, im BewufBtsein der
Christenheit, am stirksten der orthodoxen des Ostens, am wenig-
sten der evangelischen. Durch die hiufige Erwihnung seines Na-
mens im Neuen Testament ist er lebendig geblieben. Auch hier
verbindet sich sein Name weithin mit den Hoffnungen der Endzeit.
Selbst der Islam hat seine Gestalt iibernommen und zihlt ihn zu
den Propheten (Koran Sure XVIII und XXXVII). Die weitere
Ausbildung der Uberlieferung im Islam liegt nun allerdings auBer-
halb des Interessenkreises dieser Zeitschrift und ihrer Leser, wih-
rend es sich wohl lohnt, einmal den Versuch zu machen, aus der
Ausbildung derselben in Judentum und Christenheit etwas iiber
das Wesen beider zu entnehmen und vielleicht auch auf diese
Weise ein Bindeglied zwischen den getrennten Briidern zu finden.

Alles was von Elias geglaubt und erzihlt wird, geht zuriick auf
die alttestamentlichen Berichte in den Kénigsbiichern und auf die
Prophezeiung des Maleachi. Es ist also erste Aufgabe, diesen Be-
richten nachzugehen und sich ein klares Bild iiber dieselben zu
verschaffen. Sie finden sich in I. Kén. 17—19 und 21; II. Kén.
1,2—17; 2,1—18, 9,25; 9,35—37. Der Bericht I. K6n. 17 beginnt
etwas zu unmittelbar und plétzlich (so Weiser, Driver, Kittel,
Gre8mann, Benzinger) und hat nach Meinung vieler Ausleger auch
sonst allerlei Liicken (von denen noch zu reden sein wird). Gunkel

65

1 Judaica, Band 8, 2



hat sich gegen diese Behauptung gestellt und erklirt, dal mit ihr
ein wichtiges Stilmittel des Erzéhlers verkannt werde. Es gehort
zum Stil volkstiimlicher Erzdhlung, nicht mehr zu sagen als nétig
ist und den Hérer oder Leser selbst vieles erraten ‘zu lassen. Man-
ches wird auch an geeigneter Stelle nachgeholt, wie hier z. B.
I. Kon. 18,4 u. 13. Dadurch bleibt das Interesse immer wach und
die Hauptziige der Erzdhlung treten deutlicher hervor. Hiemit ist
schon angedeutet, dafl (was heute gemeinsame Ansicht vieler Aus-
leger ist, [z. B. Stade, Holscher, Lods, EiBfeldt, GreBmann, Reu8,
Gunkel) wir in diesen Kapiteln volkstiimliche Erzihlungen vor
uns haben, die sich scharf unterscheiden von den sonstigen Be-
standteilen der Konigsbiicher. Wiahrend sonst meist annalistische
Kiirze vorherrscht (man vgl. nur I. Kén. 16,21—34, einen Bericht,
der so wie die Eliasgeschichten den Zeitraum der Regierung Ahabs
umfafBt), wird der Erzdhler hier breit, bietet Details und arbeitet
die Charaktere stark heraus. Auch sprachliche und stilistische
Eigenheiten unterscheiden diese Kapitel vom iibrigen Buch (Strack).
Der Verfasser der Konigsbiicher folgt hier also nicht nur den sonst
von ihm beniitzten annalistischen Quellen, sondern einer volks-
tiimlich erzdhlten (Gunkel, Duhm), die Episoden aus dem Leben
Elias brachte. Uber die Abgrenzung derselben sind die Ausleger
verschiedener Meinung, auch iiber das Verhiltnis ihrer Teile zu-
einander, ebenso iiber ihre Vollstindigkeit und Glaubwiirdigkeit.
Benzinger (BZTAW, NF 2) hat den Versuch gemacht, als Autor
dieser Erzihlungen E nachzuweisen, die dazwischen stehenden Ka-
pitel 20 und 22 aber, die ein ganz anderes Bild zeigen und Elias
nicht kennen, so wie auch die Kapitel 9 und 10 des II. Konigs-
buches, in denen gelegentlich auf Elias angespielt wird, J zuzu-
weisen. Er bietet an der genannten Stelle eine genaue Aufteilung
der Berichte auf die beiden Quellen. Eiflfeldt findet in Kapitel I.19
seine Laienquelle L wieder. Die grofe Mehrheit der Ausleger ist
dagegen der Meinung, daf3 die Eliasgeschichten bald nach seinem
Tode, etwa zwischen 850 und 750 in Prophetenkreisen entstanden
seien und trotz mancher spiteren Bearbeitung und Auffiillung gut
den Eindruck wiedergeben, den seine gewaltige Gestalt auf die
Zeitgenossen gemacht hat (RE, EB, Gunkel, Lods, Driver, EiB-
feldt, Wildeboer, Konig, Cornill, Kittel). Zu dieser zeitlichen An-

66



setzung hat vor allem die Beobachtung gefiihrt, dafl in den Berich-
ten noch nichts von einem Kampfe Elias gegen den Stierdienst von
Bethel und Dan und nichts von deuteronomischen Forderungen zu
spiiren ist. Nach 1. Kon. 18,36ff. kann Elias auf dem Karmel opfern,
ein Zug, der den Rabbinen spiter viel Kopfzerbrechen gemacht
hat (Mechilta Par.Bo; Lev.rab. 22,9). Nur Stade und Holscher
haben nachzuweisen versucht, dafl die meisten Erzihlungen eigent-
lich Elisa zugehoren und nur spéater auf den unbedeutenderen Elias
iibertragen seien. Die Einsamkeit, in der sie mit dieser These ge-
blieben sind, spricht fiir sich selbst. Stade und Résch haben exi-
lische Abfassung wahrscheinlich machen wollen und sind damit
wieder allein geblieben. Ja die Enc. Biblica bezeichnet diese These
als «absolutely untenable». Die weit iiberwiegende Mehrheit sieht
das Nordreich, wo Elia gewirkt hat, auch als Entstehungsort der
Geschichten an. Thre Verwandtschaft mit E (Horeb, der Engel),
die Bemerkung I. Kon. 19,3, daB Be’er Seba’ zu Juda gehére, die
zutreffende Schilderung der Verhiltnisse und Ortlichkeiten des
Nordreiches (z. B. des Karmel) weisen darauf hin. Nur Koénig ist
anderer Meinung. Fraglich ist noch, ob der Verfasser der Konigs-
biicher eine geschlossene schriftliche Quelle iiber Elias (so Gunkel,
Baudissin, Cornill) oder iiber Elias und Elisa (so Kohler, Duhm,
die Elisa-Geschichten tragen aber einen ganz anderen Charakter
als die iiber Elias) vorfand, oder Sagenkrinze, miindlich oder
schriftlich, aus denen er selbst die Auswahl traf (Weiser, Wildeboer,
Hudal). Fiir die Weiterwirkung, die die Gestalt des Propheten
ausgeiibt hat, ist dies letztlich gleichgiiltig. Sollten neben den alt-
testamentlichen Erzihlungen noch andere Traditionen nachge-
wirkt haben, so bleiben sie doch nach Alter und Herkunft unfaBbar,
da sie erst in sehr spiten Uberlieferungen sichtbar werden. Der
heutige Leser freut sich an dem farbenfrohen Bild, das beste
israelitische Erzihlungskunst ihm entwirft, und ist dankbar, daB
er von diesem bedeutenden Gottesmann so viel erfahren darf. Aber
was erfihrt er nun eigentlich? Es ist ja klar, dal die Eliasgeschich-
ten nicht Geschichtsschreibung sind, sondern Sage (Gunkel, Stade,
Holscher, Lods, Eifeldt, GreBmann, Reu3 u. a.). Das soll nun
beileibe keine Abwertung oder Diskreditierung der Erzédhlungen
bedeuten. Sage entsteht nicht ohne Tatsachen, an die sie sich heften

67



kann. Und besser als die verstandesméiBige, immer von seiner
Grundeinstellung abhéngige, Betrachtung des Historikers bringt
sie die bedeutsamen und bleibenden Ziige im Bild ihrer Helden
zum Aufleuchten (Gunkel). Gerne durchsetzt sie die Erzahlung mit
Wundern. Nun wird der gldubige Mensch die Moglichkeit von
Wundern keineswegs leugnen, vor allem seit wir von der tyranni-
schen Herrschaft sogenannter Naturgesetze wieder frei geworden
sind. Man wird auch auf die immer wieder beliebte rationale oder
allegorische Deutung derselben verzichten koénnen. Aber wo diese
Waundererzahlungen allzuviele Parallelen aufweisen, mufl doch mit
wandernden Sagen gerechnet werden, deren Anheftung gerade an
diese Gestalt aber wieder sehr bezeichnend sein kann, ebenso wie
die Art, wie sie erzihlt werden; wenn z. B. bei Elias die Wunder
als gottliche Antwort auf sein Gebet erscheinen, bei Elisa aber
als magische Handlungen. Solch wandernde Stoffe finden sich bei
Elias genug (Ernihrung durch Tiere, Ol- und Brotvermehrung,
Totenerweckung), aber sie machen nicht das Wesentliche dieses
Mannes aus, der einsam, ohne Parallelen (vor allem ohne auBler-
biblische, Proksch) dasteht, unheimlich und diister und jeden Be-
obachter mit ehrfiirchtigem Schauer erfiillend, so lange er sich
noch halbwegs ein Organ fiir auBlerordentliche Groéfie und fiir Hin-
gabe an Gott bewahrt hat. Sonst freilich miilte er mit Renan nur
Fanatismus und tolle Roheit sehen und damit sich selbst richten.
Was man der Sage allenfalls vorwerfen konnte, ist ihre Einseitig-
keit (Enc. Bibl., RE, Gunkel, Kautzsch, Konig, Smend, Allgeier,
Stade, Budde, GreBmann). Ahab spielt in ihr eine sehr unrithm-
liche Rolle, obwohl er kein ausgesprochener JHWH-Gegner war,
sondern nur aus politischen Griinden den Kult des verbiindeten
Landes und Gottes forderte. Stade hat ihn auf Grund der Elias-
erzahlungen den «bestverleumdeten Konig» genannt. Von den
guten Seiten seines Wesens und seiner Regierung wissen sie gar
nichts zu berichten. Aber wie sollten sie auch, wenn es doch um
viel mehr geht, nimlich um die Entscheidung JHWH oder Ba‘al,
die Ahab und dem Israel seiner Zeit aufgetragen war. In dieser
Entscheidung hat Ahab sich nicht gut gehalten. Was gelten daneben
personliche Charaktervorziige oder militidrische Erfolge. Die Sage
spirt es, daB Israel nur dann Israel ist, wenn es JHWH’s Volk

68



bleibt. Nur dann kann es seiner Aufgabe nachkommen. Der Ver-
fasser der Konigsbiicher hat iibrigens diese Einseitigkeit dadurch
korrigiert, daf} er die Kapitel 20 und 22 aufgenommen hat, die das
Bild Ahabs von einer anderen Seite zeigen. Immerhin steht auch
er, trotz aller Sympathie fiir Ahab, in der Entscheidung auf der-
selben Seite wie die Sage.

Es ist verwunderlich, wie viele Ausleger es beklagt haben daB
vor I. Kon. 17 etwas fehle. Eine lange Einleitung iiber Elias Her-
kunft und Wesen wiire doch wohl kaum am Platze. Uber die Griinde
des Strafgerichtes der Diirre aber gibt I. Kon. 16,29ff. geniigend
Auskunft. Mag hier auch schon deuteronomischer Mafistab ange-
legt sein, die mitgeteilten Tatsachen machen es doch ohne weiteres
verstindlich, daB Ahabs Verhalten und Politik in den Augen der
getreuen JHWH-Verehrer nach einem Gottesgericht riefen. Elias
kiindigt es an, und da prophetisches Wort nie ein leeres, sondern
immer ein wirkendes, weil von Gott kommendes Wort ist, tritt
die angesagte Diirre wirklich ein. Nach dem Zeugnis des Josefus
Ant. VIII. 13/2 hat Menander von Tyros diese Diirre unter der
Regierung des Usurpators Ithobaal, des Vaters der Isebel, eben-
falls berichtet. Wir stehen also damit durchaus auf historischem
Boden. Nur die Dauer der Diirre ist nicht ganz klar. Menander
gibt einundeinhalb Jahre an. I. Kon. 18,1 sagt fiir das Ende der
Diirre «im dritten Jahre». Nach orientalischer Rechnung geniigen
dafiir ein ganzes Jahr und ein paar Monate vorher und nachher.
Spiatere Auslegung hat daraus drei Jahre und sechs Monate ge-
macht (Luk. 4,25, Jak. 5,17. Auch Ephraim der Syrer kennt diese
Berechnung. Er erwidhnt sogar, dafl wihrend dieser Zeit Asche
vom Himmel gefallen sei statt Regen, ebenso Jalk. Sim. II.). Die
Erzéhlung iiberldB8t nun das Land seinem Schicksal und berichtet
iiber Elias, daBl er fliechen mulite («ejectus e conspectu regis», Bol-
land: Acta Sanctorum Julii V). Der Zorn des Konigs wire dafiir
Grund genug. I. Kon. 18,4 u. 13 zeigt zur Geniige, wie er sich iiber
die iibrigen JHWH-Propheten entlud. Man braucht weder anzu-
nehmen (Keil), Elias habe fliichten miissen, damit er nicht zu einer
Bitte um Gnade gezwungen werden koénne, noch dafl sein Tod in
den Augen des Konigs das Mittel gewesen wire, den Bann zu
brechen (Gunkel). Zugleich 148t die Erzihlung die Glaubenskraft

69



Elias und die Macht und Treue Gottes sehen. Brot und Fleisch ist
reichliche Nahrung, mehr als der Orientale bedarf. (Die Septua-
ginta hat nach Ex. 16 stilisiert morgens Brot, abends Fleisch.
Rationalistische Erklarung der Raben findet sich schon im Talmud
Hul. 5a. Nach Klostermann mu8 Elias den Raben seine Nahrung
«abjagen». Raben stehen auch Ps. 142,9 und Hi. 38,41 in beson-
derer Beziehung zu Gott.) Bedeutsam ist, dal die Sage JHWH im
fremden Lande Wunder tun 146t. Sollte schon der Krith auf israeli-
tischem Gebiet liegen (die Lage ist umstritten), so doch gewil3
nicht Zarpat. Die Plage der Diirre und die Abwesenheit Elias be-
niitzt nun Isebel, um gegen die JHWH-Propheten vorzugehen und
eine Anzahl von ihnen zu toten (I. Kon. 8,4 und 13). Nur Flucht
und Versteck bieten Rettung. Die Gewalt der Diirre 148t sich aber
dadurch nicht brechen. Nur Elias kann durch sein Wort oder durch
seinen Tod die Not wenden und wird darum iiberall gesucht (I. Kon.
18,10). Doch nicht eher, als das Gericht seine Wirkung getan hat,
kehrt er zuriick. Eine «lange Zeit» ist inzwischen vergangen. I.Koén.
18 setzt nun mit der Riickkehr Elias ein. In der Szene mit Obadja,
der aus lauter Angst und Erleichterung zugleich plaudert, erfihrt
man geschickt, was inzwischen geschehen ist. Elias halt sich damit
nicht auf. Er dringt auf Entscheidung. So macht er auch mit dem
Konige kurzen ProzeB. Schuldgefiihl und Not (so Chrysostomos,
Homil. zu 2. Kor.) zwingen diesen, zu gehorchen und auf das
Gottesurteil einzugehen. Dieses Gottesurteil auf dem Karmel ist
von manchen Auslegern ganz in Abrede gestellt worden. Erst Elisa
habe den Sieg iiber den Ba‘al erreicht. Gunkel z. B. geht so weit, da-
von zu reden, daf3 es sich dabei um «einen glithenden Traum Elias»
handle. Von einem endgiiltigen Sieg ist aber gar nicht die Rede.
Man koénnte hochstens von einer siegreichen Schlacht sprechen.
Alt hat (Festschrift fiir G. Beer 1935) versucht zu zeigen, dal} es
sich nur um das Lokalheiligtum am Karmel gehandelt habe. Noth
und Vischer haben ihm beigestimmt. Es mag grundsitzlich richtig
sein, aber die Auswirkung ist doch viel weitgreifender. Die Sage
hitte sich sonst kaum so stark dieser Szene bemichtigt. JHWH
hat seine Heiligtiimer in Bethel und Dan, Baal auf dem Karmel
und in Samaria. Somit steht es zwei zu zwel. Nun verliert Ba‘al
eines der seinen. Damit ist sein Machtbereich empfindlich geschmi-

70



lert. Er hat eine Festung verloren;, der Gegner gewonnen. Die
meisterhaft geschilderten Begleitumsténde (eine der wenigen Stellen
im A.T., wo eine Fremdreligion néher geschildert wird. Den Hink-
tanz der Tyrer kennen wir schon aus Wen Amon und aus Heliodor
IV, 6) bringen eine weitere Minderung seines Ansehens. Noch nie
hat eine solche Flut von Spott und Hohn sich iiber ihn ergossen,
ist seine Machtlosigkeit so zu Tage getreten (in den Ras Samra-
Texten ist Ba‘al der Gott des Regens und der Quellen!!), ist seine
Gottheit so angezweifelt worden. Denn das will die Erzihlung
offenkundig berichten. Sie unterstreicht es im Gegensatz des Be-
nehmens der Ba‘als-Propheten und Elias. Und damit kommen wir
iiber die Anschauungen der vorhergehenden Zeit, einschlieBlich
Moses, hinaus. Noch nicht aus Uberlegung, sondern in der Begeiste-
rung einer groBen Stunde fillt das Wort: « JHWH hu’ ha “elohim »,
«JHWH ist Gott». Das ist mehr als Eli-jahu, «Mein Gott ist JHWHb»,
wie es bisher das Bekenntnis der Frommen war. Blitzartig taucht
der neue Gedanke auf, der von da an nicht mehr untergeht und
von den groBen Schriftpropheten zur begrifflichen Klarheit ge-
bracht, schliefflich doch Israel erobern wird. Eine ganze Reihe
von Auslegern hat in Elias den ersten Vertreter des Monotheismus
gesehen, so z. B. Wellhausen, Gunkel, Smend, Kittel, Robertson,
Kohler, Holscher, GreBmann, Proksch. Balscheit redet von einem
neuen «ganzheitlichen Ergriffensein», Eichrodt von dem «neuen
Ruf aus dem Kollektiv heraus». Fiir eine Wiederaufnahme mosai-
scher Gedanken dagegen entscheiden sich Sellin und Konig. Lods
und Weiser sehen hier ein Problem. Nur Stade findet, daB3 sich
Elias nicht von der herkémmlichen Volksreligion entfernt habe.
Vielleicht ist dort am Karmel mehr erreicht worden, als Elias zu-
nichst angestrebt hatte. Im Volke scheint es einen starken Ansto8
in Richtung gegen den fremden Kult gegeben zu haben. Isebel
empfindet das Geschehene als eine schwere Niederlage, die sie nur
durch den Tod Elias auswetzen zu konnen glaubt. Das Kommen
des so heil ersehnten Regens scheint Elias Triumph vollstindig
zu machen und auch den Konig tief zu beeindrucken. Deuterono-
mische Erweiterungen (I. Kon. 18,32 Altar aus 12 Steinen nach
Ex. 24,4, WasserguB}) und kleine Unwahrscheinlichkeiten verblassen
gegeniiber diesem groBartigen Bild. Erst spitere Generationen

71



haben daran herumgedeutelt (Sed. El. r. XVII, 7, Ber. 9b, Lev. r.
22,9 Bolland). Erzéhlerisch ist der Bericht von Anfang bis zu Ende
eine Meisterleistung. Unserem Empfinden erscheint die Abschlach-
tung der Propheten Ba‘als hart. Sie entspricht aber dem ersten
Grundsatz der JHWH-Religion, ihrer AusschlieBlichkeit (Dt. 13,
13ff., 17,51., 24,16 und Raschis Kommentar dazu). Man wird auch
zugeben miissen, daB3 in der Weltgeschichte schon mehr Men-
schen um nichtigerer Ursachen willen ihr Leben haben hergeben
miissen. Der Beginn von Kap. I. Kén. 19 hat nun den Unwillen
mancher Ausleger erregt. Gunkel, GreBmann und Stade-Schwally
haben 18 und 19 als Parallelberichte ansehen wollen. Dazu berichten
sie aber doch wohl zu verschiedene Dinge. Mir scheint die Psycho-
logie der Erzihlung sehr einleuchtend zu sein. Mit einer gewaltigen
Kraftanstrengung hat Elias einen Sieg erfochten, von dem er meint,
daB er entscheidend sei. Die Beseitigung des Ba‘alkultes in Samaria
scheint in Aussicht zu stehen. Aber er hat sich in Isebel getduscht.
Da ist ein Wille so hart wie der seine. Ein «energisches und kiihnes
Weib» nennt sie Josefus. Fast erscheint sie wie ein ddmonisches Ge-
genstiick zu Elias. Thre Botschaft an ihn zeigt, daB der Sieg mensch-
lich gesehen noch keineswegs sicher ist. Sie fithrt den Kampf weiter
trotz der Niederlage. Die Septuaginta hat eine Formulierung der
Botschaft, die vom MT. sehr abweicht und von Gunkel, Vischer
und GreBmann als die urspriingliche angesehen wird. «Bist Du
Elias, so bin ich Isebely. Das ist zu originell fiir einen spéteren
Redaktor und so klassisch, da man wohl geneigt sein kann, es
fiir urspriinglich anzusehen. Daran zerbricht nun die iiberspannte
Kraft Elias. ,,Er fiirchtete sich¢, liest nun die Septuaginta (von
Gunkel, Kittel, Klostermann als die richtige Lesart angesehen).
Er flieht wieder. Wenn der ehrwiirdige Kommentar von Keil (1865)
die Auslegung bringt, «er ging um fiir seine Seele zu sorgen», so
ist das mehr fromm als richtig. Nein, es geht ums Leben, aber
vielleicht auch uwm mehr. Die Grenze Arams oder Phoénikiens, wo
er sich das erste Mal aufgehalten hat, wire niher als die Judas.
Und Be’er Seba® ist weiter, als zur Flucht nétig, dabei vielleicht
gar nicht so sicher. Dafl Elias noch weiter wandert, zeigt, dafl sein
Ziel unbewuBt schon da ist, wo einst JHWH sich offenbart hat.
Vielleicht hoffte er schon in Be’er Seba’ mit JHWH in nihere Be-

72



rithrung zu kommen. Nach Am. 5,5; 8,14 scheint dieser Ort ja
gerne von israelitischen Wallfahrern besucht worden zu sein. Dort
bleibt der Diener zuriick. Allein sucht Elias weiter. Er wandert
ziellos wie einer, der einem driickenden KErlebnis entrinnen. will.
Miidigkeit kommt iiber ihn, nicht nur physisch, sondern die see-
lische Midigkeit des Enttduschten, der vergeblich gearbeitet und
gesucht hat. Man braucht ihm nicht wie Bolland imbecillitas und
inconstantia vorwerfen, wenn er unter einem Ginster den Tod
erwartet. Auch er hat nicht ausrichten koénnen, was schon den
Viatern zu schwer war. Ist es der Ginster aus Gen. 21,15? Auch
ihn findet dort der Engel Gottes und schickt ihn weiter. Vielleicht
hat Gunkel recht, wenn er 19,6b streicht. Uber den Weg zum
Horeb und die Theophanie ist viel geschrieben worden. So hat man
sich zunichst iiber die 40 Tage Gedanken gemacht (Bolland, Gun-
kel) und iiber die Frage, ob der Horeb damals noch als Sitz JHWH’s
gegolten habe (Benzinger, Noth, Eichrodt) oder nur mehr als Sitz
der Offenbarung (Kittel). Zur Ortsbestimmung koénnen diese 40
Tage sicher nicht verwendet werden. Sie sind eine symbolische Zahl
und entsprechen den Jahren der Wiistenwanderung. Es sieht so
aus, als miisse Elias den ganzen Weg des Volkes noch einmal gehen,
ehe er Gott finden darf. Die Hohle (mit Artikel) ist nicht nur eine
bekannte Hohle, sondern die, wo schon Moses Gott sehen durfte
(Pesah. 54a, Raschi, Keil, GreBmann). Hier ist wohl der Ort, um
etwas iiber Elias Verhiltnis zu Moses zu sagen. Einen zweiten
Moses kann man ihn trotz Calvin («ad renovandam legem missus,
quasi secundus Moses») und mancher modernen Ausleger nicht
nennen. Und doch arbeitet die Erzihlung bewulit Parallelen her-
aus; die Einsamkeit, den UberdruB, die Zahl 40, die Hohle, Stab
und Mantel, Josua und Elisa. All das ist Ausdruck dafiir, daB sie
in derselben Grundhaltung stehen, fiir denselben Gott und Seine
alleinige Herrschaft in Israel kiimpfen, daBl Elias bewuf3t auf den
groBen Stifter zuriickgreift, dall damit aber auch sein Schicksal
ein dhnliches werden mul}, kurz, dal sie eng zusammengehoren.
Spitere Geschlechter, vor allem die jiidische Haggada, haben die
Parallelen dann noch vermehrt. 1. Kén 19,9b—11 wiirde ich gerne
mit Wellhausen, Kittel, Benzinger und Gunkel streichen, wenn
mir das nicht gegen die Intention des Verfassers zu sein schiene.

73



Einfach als Versehen ist mir die Wiederholung doch nicht recht
wahrscheinlich. Die Theophanie entspricht den alttestamentlichen
Anschauungen. (Ex. 33,21 34,6 Nah. 1, 3), ringt aber besser danach,
einen Ausdruck zu finden, der dem Wesen Gottes entspricht. Das
hat schon Irendius (IV, 20/10) gesehen. Deutlich hebt sie JHWH
ab vom Naturgott Ba'al. Die Elemente dienen JHWH, aber er
geht nicht auf in ihnen (iibrigens nie im A.T.). 19,12 Ende wird
man mit Buber iibersetzen miissen «die Stimme eines verschweben-
den Schweigens». Das entspricht wohl am besten dem, was die Er-
zihlung meint. Soll man diesem wundervollen Ausdruck fiir die
erhabene Ruhe Gottes gegeniiber noch von einer Vergeistigung der
Gotteserscheinung reden, oder ist nicht auch das noch viel zu grob?
DaB nicht Milde und Gnade gegeniiber dem strengen Eifer Elias
gemeint sind (Irendus, Herder, Keil, Gunkel), hat GreBmann mit
Recht betont. Es erhellt klar aus dem Folgenden. Elias wird ge-
fragt, was er hier tut. Das ist nicht Rhetorik, auch nicht Wider-
spruch zu 19,8. Es zeigt, daB Elias selber hierher wollte, um zu
klagen oder seinen driickenden Auftrag loszuwerden. Driickt nicht
19,4 schon das aus? Aber Gott hat eine andere Art der Seelsorge
als die Menschen. Er tadelt Seinen Diener nicht, Er l4dt ihn nicht
ein zu ruhen, sondern gibt ihm einen neuen Auftrag. Zugleich zeigt
Er ihm freilich, daB er nicht so einsam ist, wie er gemeint hat und
gibt ihm in Klisa eine Stiitze. Davon, dafl sich Elias nun zuriick-
ziehen diirfe oder miisse (Knobel) oder sterben, wie er es gewiinscht
hat, ist keine Rede. Er hat in Gottes Plan noch eine Aufgabe. Der
allerdings ist grofer, als dafl Elias noch seine Vollendung sehen
diirfte. Es wird ihm nur die Genugtuung, da der Plan bei Gott
in guten Hénden ist und dafl andere sein Werk weiterfiihren werden,
wenn er es aus der Hand legen muBl. Gott richtet das abtriinnige
Volk. Isebels Triumph ist nur scheinbar. Die 7000 bilden wieder
eine Symbolzahl, aber es scheint mir doch, daf} sie fiir den heiligen
Rest stehen (Rom. 11,2), nicht fiir ganz Israel, wie Vischer meint.
Dann wiirden wir hier dem «Rest» zum ersten Male begegnen
(Proksch). Es ist auch gar kein Grund vorhanden, Elia diesen Ge-
danken abzusprechen und ihn irgendeinem Unbekannten zuzuschrei-
ben. Zum ersten Male auch bekommt hier ein Prophet einen Auf-
trag, der iiber Israel hinausfithrt. Das setzt zunichst das Wissen

T4



darum voraus, dall JHWH der Herr der ganzen Welt ist, der auch
die Geschicke der anderen Volker leitet, so wie es schon in den
iltesten Erzahlungen des A.T. zutage tritt. Neu ist, dal JHWH
so weit von Seinem Volke Israel abgeriickt wird, dafl Er ihm direkt
feindlich gegeniibersteht. Er braucht es nicht mehr, um Er selbst
zu sein. Man kann diesen Gedanken freilich auch im Richterbuch,
in den Samuelisbiichern und den Erzihlungen iiber Salomo finden,
muB dann aber nachweisen, dall die beziiglichen Stellen dlter sind
als I. Kon. 19. Es ist auch ein groer Unterschied, ob JHWH das
Volk den Feinden ausliefert oder ob Er das Gerichtswerkzeug so im
voraus bestimmt, wie hier Hasael und den Aramierstaat. Es
scheint mir nicht richtig, wenn GoBmann (BZAW 29) nachweisen
will, daB bei Elias in dieser Hinsicht kein Gedankenfortschritt vor-
liege. Die Uberlieferung, die Elias so nahe neben Mose riickt und
ihn neben demselben zum eigentlichen Vertreter des Alten Testa-
mentes macht, ist doch wohl richtig. Mag auch die gedankliche
Klarheit bei den Schriftpropheten groBer sein, sie stehen immer
wieder auf den Schultern des groBen Einsamen, der seiner Zeit
so weit voraus war und die Konsequenzen der mosaischen Gedanken
zog. Auch J und E und die Verfasser des Deuteronomiums sind in
irgendeinem Sinne seine Schiiler. Diese Konsequenz aus den mosai-
schen Gedanken zieht er auch, wenn er im Namen JHWH’s dem
Rechtsbruch des Konigs entgegentritt. Septuaginta erzidhlt diese
Geschichte noch vor dem Kapitel 21 des MT und hat damit wohl
die urspriingliche Stellung bewahrt, wihrend der MT die Kapitel
20 und 22 auseinanderreilt, wohl um Siinde und Untergang des
Ahabhauses recht nahe aneinander zu riicken. Vorher bringen
beide freilich noch die Berufung Elisas, die gut in den Zusammen-
hang paBt. Da wir es urspriinglich mit Einzelerzéhlungen zu tun
haben, ist eine chronologische Reihenfolge damit nicht unbedingt
festgelegt. Kap. 21 (Septuaginta 20) erwahnt auch Elisa gar nicht,
sondern stellt Ahab und Elias einander gegeniiber wie Kap. 18, in
einer Art, wie sie in den Samuelbiichern bei Saul und Samuel,
David und Nathan begegnet. Ahab, oder besser Isebel fiir ihn, hat
eine grobe Rechtsverletzung begangen. Ob die Altesten von Jezreel
wissend oder unwissend dazu ihre Hand geboten haben, ist um-
stritten, aber eigentlich unwichtig.  Naboth fiihlt sich nicht nur

75



aus Pietat, sondern gewissensmifig gebunden (so auch Benzinger
und Reuf}), seinen Weinberg nicht zu verkaufen. Mdgen die Ge-
setze, die es verbieten, auch erst spiter formuliert sein (Nu. 36,6
Lev. 25,13 und Raschi dazu), so entsprechen sie doch der alten
Grundanschauung, dafl das Land eigentlich JHWH gehtrt. AuBler-
dem hidngt am Grundbesitz das Recht der Waffenfahigkeit und
Vollbiirgerschaft. Isebels Vorgehen setzt eine Not voraus, zu deren
Behebung man ein Fasten ausrufen kann (vgl. Joel 1,14 2,15),
doch kann es nicht die Diirre sein, wie Vischer meint. Nach IT. Kon.
9,26 wurden auch die S6hne mit getétet, was nach Raschi Deut.
24,16 entspricht, wenn diese noch minderjihrig waren. Um den
Mord zu beminteln, hat Isebel Naboth durch falsche Zeugen als
schuldtragend an der Not hinstellen lassen. Doch damit kann sie
vielleicht die Bewohner von Jezreel tiuschen, aber nicht JHWH
und Seinen Propheten. Der Justizmord ruft sofort Elias auf den
Plan, der dem Konige und seinem Hause den Untergang verkiin-
digt. Die Formulierung des Spruches ist parallel zu I. Koén. 14,10
und tragt deutlich deuteronomische Ziige. Der urspriingliche Wort-
laut ist wohl noch in II. Kén. 9,25 durchzuspiiren. Auch hier ist
deutlich, wie die spiateren Propheten mit ihrer Polemik gegen das
von den herrschenden Klassen veriibte Unrecht auf den Schultern
Elias stehen. Dall das Recht schon seit alter Zeit in enger Verbin-
dung zum Kulte JHWH’s stand, ist lingst klar geworden (Eichrodt,
Sellin, GreBmann, Proksch), ebenso aber, dal} das Konigtum von
Anfang an Geliiste zeigte, sich davon loszumachen und fiir sich
ein eigenes Recht zu beanspruchen, weil der Konig als der Gesalbte
JHWH’s sich iiber dem Recht stehend diinkte. Dem widersetzen
sich die Propheten. Elias tut es hier ohne jede Riicksicht auf die
sonstigen Verdienste des Konigs mit der ganzen Schirfe dessen,
der sich von Gott gesandt weill, wie sie bei Amos, Hosea, Jesaja
und Micha wiederbegegnet. Ein so eklatanter Rechtsbruch war
auch seit David nicht mehr vorgekommen. Dieser hatte allerdings
BuBle getan. Wellhausen, Marti und Lods glauben hier einen Fort-
schritt in der Vorstellung von JHWH als dem Schiitzer des Rechtes
feststellen zu konnen. Ahabs Sohne haben weder aus dem Auf-
treten Elias noch aus dem Schicksal ihres Vaters gelernt. Ahasja
iibertritt das Gottesgebot wieder an einer anderen Stelle, obwohl

76



er wissen muBite, daBl der Mord an Naboth im Volke und besonders
bei den Frommen viel boses Blut geschaffen hatte und dafl seit
dem Gottesurteil auf dem Karmel die Wertung der fremden Gotter
im Volke eine andere geworden war. Er wendet sich nach seinem
Unfall an den Gott von Ekron, der hier als Ba‘al Zebub begegnet,
wohl eine Verunstaltung des Namens B°Li ZBL, den das Neue Testa-
ment hat und den die Ras Samra-Texte als urspriinglich erwiesen
haben. II. Ko6n. 1,2—8 macht einen durchaus echten und alten
Eindruck und pallt ganz zur sonstigen Zeichnung KElias, weniger
1,9ff. Dieses Stiick wird daher auch von vielen Auslegern (Gunkel,
Benzinger, Eilfeldt, Kittel, Grefmann) als spitere Zutat gewertet,
die noch dazu keinerlei Gedankenfortschritt bringt. Kap. IT. Kon. 2
gehort schon einem anderen Erzidhlungskreis an. Hier steht plotz-
lich Elias in Zusammenhang mit den Prophetengilden, Unmdoglich
wire es ja nicht, daf} er sich thnen angenihert hiitte, aber auch nicht
sehr wahrscheinlich. ErzéhlungsmiaBig ist das Kapitel wieder ein
Meisterstiick. Die Steigerung der Spannung, die eigentiimliche Ab-
schiedsstimmung, das iiberraschende Ende lassen den Leser nicht
aus ihrem Bann. Was vielleicht einmal iiber Elias Testament und
Tod berichtet wurde, weill man nicht. Keine Spur davon ist er-
halten, da der Sammler die Elisaversion vorgezogen hat (Gunkel,
EiBfeldt, Cornill, Kittel, Baudissin, GreBmann). Elisa fiihrt die
Arbeit weiter. Das Maf} seines Meisters erreicht er nicht. Trotzdem
er bei seiner Berufung Abschied von Haus und Hof genommen
hat (den Wortwechsel bei seiner Berufung hat Klostermann von
Luk. 9,59 aus zu deuten versucht, hat aber damit keine Zustim-
mung gefunden), erreicht er nie jene einsame Hohe und GroBe, die
Elias auszeichnet. Er weill es selber und verridt es dadurch, da
er nicht um den Geist Elias, sondern nur um einen Erstgeborenen-
Anteil bittet, der nach Dt. 21,17 doppelt so groB ist wie der der
iibrigen Schne (vgl. auch Raschi dazu; so deutet schon Thenius,
so auch die meisten neuen Ausleger. Reull und GreBmann «zwei
Drittel» ist auf jeden Fall falsch; eher ginge noch «das Zweifache»).
Er iberragt seine Zunftgenossen, aber nicht den Meister. Der ist
nach der Erzihlung aufgefahren und in die himmlischen Heer-
scharen Gottes aufgenommen worden (Gunkel). Und hier setzt
nun die Weiterbildung an, noch im A.T. selbst. II. Chron. 21,12

7



1aBt Joram von Juda einen Brief von Elias bekommen. Die neuere
Auslegung lehnt diese Nachricht einfach ab. Wildeboer weist darauf
hin, wie vage die Ausdrucksweise ist, als ob der Verfasser der
Chronik schon nicht recht gewullt hitte, wie dieser Brief zu Joram
gekommen sei. Die dlteren Ausleger von Rabbinen und Kirchen-
viatern an bis ins vorige Jahrhundert zerbrechen sich dement-
sprechend den Kopf, ob Elias vielleicht doch noch gelebt oder auf
welche Weise sonst der Entriickte dem Konig einen Brief gesandt
habe. Wichtiger ist Mal. 3,23f., wo iiberraschend, da wir die Zwi-
schenstadien nicht kennen, der Gedanke der Wiederkehr und Vor-
liuferschaft Elias auftaucht. Er ist ein Beweis dafiir, wie eindrucks-
voll die Gestalt Elias war, mehr als die aller anderen Propheten.
Schon sein AuBeres hebt ihn von der ibrigen Welt ab. II. Kén.
1,8 nennt ihn einen «Herrn der Haare», sei es der zottigen Tracht
‘wegen, die 6fters erwihnt wird, sei es wegen des besonders reich-
lichen Haarwuchses. Der Zivilisation ist er abhold, lebt einsam
und asketisch, gerne in wilden Gegenden, unauffindbar, wenn er
gesucht wird. Aber mit todlicher Sicherheit tritt er dort auf, wo
gegen JHWH’s Alleinherrschaft in Israel gesiindigt wird. Und
da er sich von Gott gesandt weill, kennt er keine Furcht und keine
Riicksicht; der «Eifer» I. Kon. 19,10 u. 14 ist der Grundzug seines
Wesens. Er entspricht dem «eifrigen Gott», dem er mit ganzer
Hingabe dient. Das Verbum qanah wird fiir beide gebraucht
(Ex. 20,5 I. Kén. 19,10 u. 14). Wie der géttliche Herr ist auch sein
Bote hart, unbarmherzig, gerecht, lodernd vor Zorn und Eifer,
wo die Gottesherrschaft angetastet wird, mild und freundlich, wo
der Mensch sich gliubig unterwirft, wie die Witwe von Zarpat. So
schildern ihn die Quellen und auf Grund derselben fast alle Aus-
leger. Die Einzigartigkeit dieses «gewaltigsten Vertreters der ar-
chaischen Prophetie» (Proksch) in Charakter, Lebensweise und
Tatigkeit hat es nicht zugelassen, daBl er vergessen wurde. Immer
neue Sagen und Legenden haben sich um ihn gebildet, von Mal. 3, 23
an und II. Cron. 21,12 bis zu denen der Chassidim Rufllands und
Polens im 18. und 19. Jhdt. Die Frage nach dem Erfolge seiner
Titigkeit beantwortet sich damit von selbst. In seiner Generation
vor allem AnstoB, wird sie bald Grundlage aller weiteren Entwick-
lung und schliellich zu einer dauernden Mahnung. Selbst die Le-

78



genden, die sich an nebensichliche Motive der alten Erzahlungen
anhingen, sind positiv zu werten, weil sie die Erinnerung an ihn
wachhalten. Und nie ist das Wissen darum ausgestorben, wozu
er gekommen war, wozu man ihn wieder erwartete. Es ist unbegreif-
lich, wie Mianner wie Stade, Meinhold und Holscher ihm den eigent-
lich recht unbedeutenden Elisa vorziehen konnten, von dem die
auBlerbiblische Legende mit Recht nichts mehr zu melden weil3.
Fiir die weitere Entwicklung der Gestalt Elias mufl man von
Mal. 3,23 und Sir. 48,10 ausgehen. Sowohl das Neue Testament
(unter Bezug auf die wesentlichsten Ziige seiner Gestalt) als auch
die jiidische Legende (oft verspielt und abstrus) setzen hier an.
Was Mal. 3,23 ritselhaft macht, ist nicht der Name Elias. Wenn
schon dem Messias ein Vorlaufer vorangehen soll, so eignet sich
der Name Elias am besten dafiir. Von dem Entriickten nahm man
ja an, daB er lebe und sich irgendwo in himmlischen Hoéhen auf-
halte (Sir. 48,10 hebr. Text. Baba Bathra, Ketubim, Ephraim,
Tertull, Augustin). Auch dal er die Ordnung, wie sie nach Gottes
Willen sein soll, wiederherstellt, ist eine Aufgabe, die bei ihm
naheliegend ist. Die Erzahlungen vom Gottesurteil und vom Justiz-
mord an Naboth berichten ja auch schon davon, wie er den gott-
gewollten Zustand wiederhergestellt habe. Und darum geht es auch
hier. Zerfall der Familie und Streit innerhalb derselben scheint
nur als das AuBerste dessen zu gelten, was an Gottwidrigkeit in
der Zukunft auftreten kann. In einem Volk und einer Zeit, in denen
Familie weitaus mehr bedeutete als heute, stellt eine solche Locke-
rung der Familienbande ein Schreckgespenst dar, dessen Auftreten
man sich nur in der Zeit der letzten Verworfenheit vorstellen kann.
Darum gehért es schon in babylonischen Schilderungen der Un-
heilszeit zu den stereotypen Ziigen. In Israel kommt dazu, daB
der Verfall immer zusammen gesehen wird mit dem Abfall von Gott
(vgl. Mi. 7,1—6). Elliger und Orelli haben das auch richtig gesehen.
So hat die Tatigkeit Elias in der Endzeit auch etwas von einer
«Bekehrung» an sich, wenn das Wort selber auch nicht gebraucht
wird. Im Sinne einer solchen versteht Kimchi die Stelle. Athana-
sius, Damascenus, Chrysosthomos, Augustin verstehen sie von einer
Bekehrung der Juden zu Christus, Keil von Bekehrung der letzten
Generation zu der Frommigkeit der Patriarchen. Das ist nun aller-

79



dings alles zu weit gegangen. Gesagt soll nur werden, daBl Elias der
Verderbtheit steuert und damit auch deren sinnfilligstes Zeichen,
die Auflosung der Familienbande, beseitigt. Zur Illustration diene
eine etwas jiingere Stelle aus dem Buch der Jubilien 23,16—21:
«Und in dieser Generation werden die Kinder ihre Eltern und ihre
alten Leute schelten wegen der Siinde und wegen der Ungerech-
tigkeit und wegen des Geredes ihres Mundes, wegen der groBen
Bosheiten, die sie veriiben und weil sie den Bund verlassen. ...
und sie werden streiten diese mit jenen, Jiinglinge mit alten Leu-
ten, alte Leute mit Jiinglingen, der Arme mit dem Reichen, Nied-
rige mit den GroBlen, der Bettler mit dem Michtigen wegen des
Gesetzes und wegen des Bundes. . .» Ganz dhnlich schildert auch
Sota, Mischna am Ende diese Zeit, wobei zu beachten ist, daB3 die
Jungen den Alten an Frommigkeit voraus sind und daraus das Recht
ableiten, sie zu tadeln. In der Auseinandersetzung um die Erfiil-
lung des Gotteswillens muf} selbst die natiirliche schopfungsgemé e
Ordnung auf den Kopf gestellt werden. Elias bringt alles in Ord-
nung und bereitet damit dem kommenden Messias den Weg, der
nach jiidischer Vorstellung (Sanh. 97b) durch die Siinde gehindert
wird zu kommen. Vielleicht spielt bei der Ausbildung dieser Vor-
stellung auch Jes. 40 eine Rolle. Denn das ist ja das bisher Rétsel-
hafte, wie die Vorstellung vom Auftreten eines Vorldaufers iiber-
haupt entstanden ist. Sollte es wirklich nur die Angst vor den
Schrecken des Gerichtes gewesen sein (Sellin), die sie entstehen lief.
Oder sollte man persischen Einflul zur Erklirung heranziehen
(Dietrich). Der Saoshyant hat ja mehrere Vorliufer. Duhm und
Marti spekulieren auf uns unbekannt gebliebene Eliaslegenden,
was doch etwas miBlich ist. Die Vorstellung verschwindet jedenfalls
nicht wieder. Es ist fiir ihre Weiterwirkung gleichgiiltig, ob Mal.
3,23 vom Propheten selber herriihrt oder ein spiterer Zusatz ist,
wie ziemlich allgemein angenommen wird (Stade, Marti, Nowack,
Bohmer, Proksch, Bousset, GreBmann, Duhm, Konig, Holscher,
Sellin, Elliger). Die erste Fixierung der Vorldufererwartung in Ver-
bindung mit der Gestalt Elias wiirde sich damit nur ein wenig
verschieben. Die néchstjiingere Erwahnung ist Sir. 48,1—12. Die
Stelle ist nicht uninteressant. Zunichst sieht Sir. 48,8 so aus, als
habe Sirach noch eine Tradition gekannt, nach der Elias selbst

&0



Jehu und Hasael gesalbt habe. 8,10 zeigt, daBl bei ihm die Vor-
laufererwartung schon weiter ausgebaut ist. Es ist von Strafe die
Rede, was voraussetzt, daB Sir. unter dem Engel des Bundes Mal. 3,1
und Elias 3,23 dieselbe Person versteht. Diese von Elias durchge-
fiihrte Bestrafung und Léuterung stillt den Zorn Gottes und stellt
die Ordnung wieder her. Wird Elias mit dem Engel des Bundes
identifiziert, so ergibt sich damit ein Ansatzpunkt fiir spitere
rabbinische AuBerungen, die ihm Engelnatur zuschreiben. Als
Engel des Bundes ist er nun auch fiir ganz Israel verantwortlich,
woraus sich viele der rabbinischen Anschauungen iiber ihn erkliren.
Auch daB er als solcher die 10 verlorenen Stimme wieder herbei-
fithren soll, erscheint bei Sir. zum ersten Male. Sir. 48 stellt also
eine wichtige Etappe in der Entwicklung der Vorstellung vom
wiederkehrenden Elias dar. Vielleicht, da auch hier der Einflul
Dtjes. zu spiiren ist (Jes. 49,6). Miihelos lieBe sich nun von Sirach
der Ubergang zu der spiteren Entwicklung gewinnen, wie sie im
Talmud, in den Targumen und Midraschim bis zu den chassidischen
Legenden der Neuzeit niedergelegt ist. Doch scheint es mir rich-
tiger, vorher noch einen Blick auf die Texte von “En Fefka zu
werfen. Bekanntlich tritt im Habakukmidrasch sowie in der den
‘En Feika-Texten nahestehenden Damasskuschrift der morih
hagsedeq (auch jorih gsedeq, mordh hajjahid oder morih hajjahad)
auf. Nun erklirt Raschi z. B. Hos. 10, 12 «bis daB er komme und
lehre Gerechtigkeit» (jorih sedeq) von Elias. Da der Sektenkanon
von ‘En Fegka (DSD) einen Propheten und Messiasse erwartet
(‘ad bo’ nabi wemesihe ’aharon wejjisra’el = bis gekommen sein
wird ein Prophet und die Messiasse aus Aaron und Israel, wihrend
die spitere Damaskusschrift nur mehr die kommenden Messiasse
kennt, wire es durchaus moglich, daB3 die Sekte in ihrem Lehrer,
den Lehrer der Endzeit, in dem Mose und alle Propheten zusam-
mengefallt sind, sah, ganz wie es gemeiniglich von Elias erwartet
wurde. Dall der moréh hassedeq auch Ziige Mosis und Nehemias
tragt, wiirde dazu nur passen. Jedenfalls war sie iiberzeugt, daf3
er die endgiiltige Offenbarung und Erklarung der Tora gebracht
habe, wie die Rabbinen es von Elias erwarteten. Die Wegbereitung
fiir den Messias findet sich ausdriicklich als Programmpunkt der
Sekte. Eine andere Moglichkeit wire es, Elias unter den megihe

81

2 Judaica, Band 8, 2



“aharon wejjisrael zu suchen, die mir aber weniger 'wahrscheinlich
vorkommt (vgl. auch L. Ginzberg MGWJ 58).

In der chronologischen Reihenfolge miilte man sich nun wohl
dem Neuen Testament zuwenden. Doch scheint es mir praktischer,
zuerst der jiidischen Entwicklung weiter nachzugehen, die durch
Mal. Sir. und die “E. F.-Texte schon vorgezeichnet ist. Entspre-
chend II. Kén. 2 ist es den Rabbinen selbstverstindlich, daf
Elias noch lebt (B. Bathra 121b, Ketubim 27b, Sed. El. 23, Jalk.
Ez. 367, Pirke R. Eliezer § 29) und irgendwo in den himmlischen
Regionen weilt, von wo er einst als Vorldufer des Messias wieder-
kehren wird, doch nicht an einem Sabbat (Erub. 43b), damit dieser
nicht gebrochen werde. Seine Aufgabe wird es dann sein, den
Messias zu salben (Justin Dial. c. Trjyph.), die Toten aufzuwecken
(Sed. El. r. II1, 14 Sota IX, 15), Manna, Salbdl und Reinigungswasser
wiederzubringen (Mech. Par. Besallah 16,33), Unreines rein zu er-
kliren (Hag. 25a, Ed. VIII, 7), Streitigkeiten zu schlichten (Ed.
VIII, 7) und alle die Punkte der Halaka aufzukliren, iiber die
sich die Rabbinen nicht einigen konnten (Menach. 45a, Ab. Zar.
36a, Gitt. 6b, Jeb. 102a, B. Mez. 37a, Sabb. 108a, Ber. 35b, Pes.
13a, Seq. II, 5, Buxtorf unter Elijahu). Oft und oft in der rabbini-
schen Uberlieferung findet sich bei strittigen Punkten die Redens-
art: ad jabo’ ’elijahu, bis Elias kommt. Man rechnet aber auch
damit, daf er gelegentlich auf Erden erscheint, um solche Punkte
aufzukliren, wobei man seiner Auffassung aber nicht immer folgen
mull (Ab. Zar. 36a, Jeb. 102a). Er offenbart auch Geheimnisse
(Ber. 3a, Gitt. 6b, Hag. 15b, B. Mez. 59b, Sanh. 97b, 98a, Seq.
II, 5, Taan. 22a). Er tritt als Zeuge auf (Gittin 42b, Jeb. 41a),
warnt (Pes. 70b, Os. Midr. 39b), hilft, rat und lehrt (Hag. 25a,
Er. 43b, Ber. 3a, 29b, Gitt. 70a, Jeb. 63a, Sanh. 97b, 98a, Sabb.
33a, Taan. 22a, Buber , Das Verborgene Licht S. 55, 58, 75). Das
setzt voraus, dafl der entriickte Elias iiber hoheres Wissen und
iiber wunderbare Krifte verfiigt. Das Wissen kommt ihm zu, weil
er ein Mitglied des himmlischen Gerichtshofes ist und in der nach-
sten Nihe Gottes weilt (Qid. 70a, Hag. 15b, Git. 6b, Ber. 3a). Er
kennt die Auslegungen, die die Rabbinen in der oberen Welt den
Schriftstellen geben, er zeichnet die Taten Israels auf und legt sie
Gott zur Unterschrift vor (Jalk. Kén. 207). Manchmal, wenn er

82



allzu grofle Geheimnisse verrit, wird er vom himmlischen Gerichts-
hof mit Feuerschligen geziichtigt (B. Mez. 85b). Infolge seines
hoheren Wissens kann er auch als Uberbringer von Freudenbot-
schaften erscheinen (Sabb. 33b). Auf unpassende Fragen antwortet
er mit riatselhaften Reden. Da Israel ohne Tora nicht Israel wire,
ermuntert er die Rabbinen zum Studium (Pessik. r. 92b, Pirke
R. Eliez. 1). Mit vielen verkehrt er freundschaftlich und nimmt
an den Diskussionen in ihrem Lehrhause teil (B. Mez. 85b, Buber
Licht 104, Bergmann Legenden, S. 23, 24, 26, 73, 74, Ket. 77b,
Mak. 11a). Doch ist er empfindlich und bleibt weg, wenn er belei-
digt wird (Sanh. 113b). Sein Ausbleiben kann aber auch Strafe fiir
falsches und unfrommes Verhalten sein (Makk. 11a, Ket. 106), vor
allem, wo sich dieses gegen Arme und Geringe richtet (B. Bathra 7b,
Ket. 61a). Er ist ja auch der Helfer und Schiitzer der Armen, be-
sonders armer Rabbinen (Ned. 50a, Qid. 40a, B. Mez. 114), aber
auch der Frauen (Jeb. 63a). Diese Funktion ist schon in I. K6n. 17
vorgebildet. Er gibt oder bringt Geld (Qid. 40a, B. Mez. 114b), er
rettet vom Tode oder vor dem heidnischen Gericht, schiitzt und
hilft in Verfolgungen (Ab. Zar. 17b, 18b, Ber. 58a, Sanh. 109a).
Solche, die Unrecht tun, warnt er (Gen. r. 94, Os. Midr. 39b, Ber.
29b, B. Mez. 83b, Bergmann, S. 77, 106). Heimlichen Frommen
stellt er ein gutes Zeugnis aus und bestimmt sie fiir das ewige Leben
(Taan. 22a). Die toten Erzviter sind seiner Sorge anvertraut (B.
Mez. 85b). Auch Kranke heilt er und weckt Tote auf (Sab. 109b,
115a, Git. 70a). Besonders der Kinder nimmt er sich an (Sanh. 63b,
Pessik. r. 136a).

All dies ist aus den Berichten des A.T. herausgesponnen, doch
meist aus ihren Nebenziigen. Die spiateren Geschlechter interessiert
mehr der Wundertiter als der Eiferer fiir Gottes Ehre. Ja dieser
Eifer wird ihm fast zum Vorwurf gemacht (Mech. Par. Bo., Pessik
r. 44). Und doch ist auch diese Seite seines Wesens nicht ganz ver-
schwunden. Schon aus den Warnungen und Strafen, die er bringt,
ist das klar, auch aus den Mahnungen zum Studium (Buber, Licht,
S. 75). Torastudium und -lehre gilt ja den Rabbinen als das oberste
aller guten Werke. Auch wenn er als Schutzgeist Israels auftritt
(Bergmann S. 77), soll das doch zur Ehre Gottes verstanden wer-
den, besonders, wenn er die Kinder Israels schiitzt (Qid. 70a, Berg-

83



mann S. 52, 77, 114). Darum vertreibt er die Damonin Lilith von
den unbeschnittenen Kindern (Bergmann 8. 52, 53, Schubert Magie
S. 228) und ist bei jeder Beschneidung unsichtbar zugegen, weshalb
man ihm einen Sessel hinstellt (Sohar I, 13,93). Kindern, die in
Not sind, sucht er in besonderer Weise zu helfen, indem er sie das
Schma lehren will (Sanh. 63a). Der Knabe, den er einst in Zarpath
erweckte, soll der Prophet Jona gewesen sein (Ischodadh zu Jona 1,
unter Berufung auf Ephraim, d4hnlich Bar Hébréus, in Wirklichkeit
wohl nach jiidischen Quellen). Auch bei der Geburt Jeremias soll
er wunderbar geholfen haben (Bergmann, S. 29). Auch auf die
Reinheit der ehelichen Verbindungen achtet er (Qid. 70a). Solche
Erzidhlungen gibt es nun nicht nur im Talmud, sondern, wie die
Zitate zeigen, fast bis in unsere Tage. In M. Bubers Or hagganuz
finden sich viele aus chassidischen Quellen. Oft wird Elias auch
nicht erkannt und verlift dann die Menschen wieder. Er nimmt
mancherlei Verkleidungen an, so dal man erleuchtete Augen
braucht, um ihn zu erkennen. Ks ist verstindlich, daB3 sich das In-
teresse der Nachwelt auch seiner Herkunft zugewendet hat. Ge-
heimnisvoll redet das Alte Testament davon nicht. Der Name ist
ein Programm (Kittel, Holscher) und macht fast den Eindruck,
daB er nicht urspriinglich, sondern spiter angenommen sei (Bol-
land). Dementsprechend gibt es Nachrichten iiber einen fritheren
Namen (Jaberscyth, Jabersuah, Phineas). Wenn diese Namen auch
bei den Kirchenviitern iiberliefert sind, so diirften sie doch wohl
aus jiidischer Tradition stammen. Man zerbrach sich auch den
Kopf iiber seine Eltern, als welche Sobac oder Sabacha und Base-
math, eine Tochter Salomos, angegeben werden. Als Bruder er-
scheint ein Priester Jodas (Brev. Carmelit. Pseudodorotheus, Epi-
phanius, Isidor Hisp.). Zum Teil sind diese Uberlieferungen schon
rein chronologisch gar nicht mdglich. Aus seinem Eifer und der
Nachricht, daB er am Karmel ein Opfer gebracht habe, entwickelt
sich die Vorstellung, daf} er levitischer Abkunft und selbst Priester
gewesen sei. Ja er wird mit Aarons Enkel Pinehas gleichgesetzt
(wegen des Eifers, vgl. Num. 25,7, Ex. 6,25 und Raschi dazu, auch
Sifre zu Num. 25,13). Im Targum heift er 6fters kahana rabba =
Hoherpriester (Targum zu Ex. 40,10, Dt. 30,4, Qoh. 10,20, Thren.
4,22; vgl. auch B. Mez. 114, Mech. Par. Besallah 16,33 und Pseudo-

34



philo Liber Ant. Bibl.). Das fiihrt schlieflich zu der Vorstellung,
daB er ein priexistentes Engelwesen sei, das verschiedene Inkarna-
tionen angenommen habe (Targ. Qoh. 10,20, Orac. Sybill. II, 187
bis 190, Ber. 4b, Ket. 77b, Qid. 70a). Nach Erfiilllung der jeweili-
gen Aufgabe kehrt er in die himmlische Welt zuriick. Der Engel
des Bundes (Mal. 3,1) hat dem Vorschub geleistet. Nach einer an-
deren Tradition hat er selbst streitenden Gelehrten gegeniiber un-
ter Hinweis auf I. Chron. 8,27 sich als Benjaminiten bezeichnet
(Gen. r. 33,96, Sed. EL r. XV 197). Auch iiber seine Heimat waren
die Ansichten geteilt. Tisbe erscheint bei Tobias (1,1) als Stadt in
Naftali, in I. Kon. 17 nach Septuaginta, der die meisten Ausleger
folgen, sicher, nach dem MT vielleicht als Stadt in Gilead. Bei
Pseudoepiphanius erscheint sie ganz ohne alttestamentliche Grund-
lage als Priesterstadt. Ins Ostjordanland fiihren auch Pseudodoro-
theus, Epiphanius und Pseudoepiphanius mit der Bezeichnung
Arabien, da das ostjordanische Gebiet spiter als arabisch galt.
Nach dem MT ist er dort ein tofab = Beisasse, kann also von
jedem beliebigen Stamm abgeleitet werden. So abstrus manche
dieser Spekulationen sind, so zeigen sie doch alle eines, wie sehr
seine Gestalt Gelehrten und Volk ans Herz gewachsen war, wie das
Volk in ihm sein besseres Ich wiederfand. Dem entspricht es, wenn
seinem Namen, nur seinem, der Zusatz beigefiigt wird: «guten und
gesegneten Andenkens» wenn beim Tischgebet um sein Kommen
gebetet wird, wenn er im Hymnus zum Sabbathschluf} eine grole
Rolle spielt. Beim Sederabend des Passahfestes stellt man einen
vollen Becher fiir ihn hin und 6ffnet die Tiir, daB er eintreten konne.
Wo immer Judentum wahres Judentum ist, das heiflt im Gehorsam
gegen die Tora lebt und aus der briinstigen Hoffnung auf das
Kommen der malkuth, der Gottesherrschaft, wo es in seinem Leiden
und seiner Unterdriickung die Verwirklichung seines messianischen
Berufes erkennt, da wird es auch den groB3en Propheten lieben, der
einsam und leidend fiir Gottes Herrschaft einstand, dessen Aufstieg
zum Himmel die Hoffnung auf seine Wiederkehr und damit auf
das Kommen des Messias wachgehalten hat. Seine Rolle als Kémpfer
gegen Belial ist in der spiteren Uberlieferung zuriickgetreten. Doch
diirften die zwei erhaltenen Versionen einer Apokalypse des Elias,
in denen er neben Henoch als Kimpfer der Endzeit erscheint, auf ein

8b



judisches Werk zuriickgehen. (Nach Origenes zitiert Paulus I. Kor.
2,9 und Eph. 5,14 aus einer Apokalypse des Elias, die noch nicht
gut ein christliches Werk gewesen sein kann.) Die erhaltenen Bruch-
stiicke sind allerdings christlich iiberarbeitet. Jiidische und christ-
liche Hoffnungen laufen ja teilweise gleich und lassen sich beide
an die Gestalt Elias ankniipfen. Man merkt es deutlich, wenn man
die Meinung der Kirchenviter iiber ihn sich vergegenwirtigt. Nur
Hieronymus weist die jiidischen Spekulationen teilweise zuriick.
Aber gerade an der Gestalt Elias werden auch die Unterschiede
christlicher und jiidischer Haltung offenbar.

Wie alle Propheten gilt Elias einem GroBteil der Ohnstenhelt
als Heiliger («a Deo Ipso quoddammodo canonizatus», Bolland). Als
sein Tag gilt in den meisten dieser Kirchen der 20. Juli. Die grie-
chische Jakobusliturgie erwihnt seinen Namen zusammen mit dem
anderer Propheten in einer Kollekte, die Chrysostomosliturgie im
Gebet bei der Ordnung der Oblaten. Eliaskirchen und -klGster, oft
ihm zusammen mit Johannes dem Tiufer geweiht, kennen die
Kirchenviter und alte Pilgerberichte aus Paldstina zur Geniige
(z. B. Sarepta, Karmel, Nablus, in der Nihe von Bethlehem). Aber
auch aus Konstantinopel berichtet Bolland, Acta Sanctorum, Julii
V. § I, von Eliasheiligtiimern. Schon zur Zeit des Konzils von 451
erwihnen die Akten ein Eliaskloster. Kaiser Zeno erbaute dem
Propheten zu Ehren das prichtige Petreion. Kaiser Basilios Make-
don restaurierte dasselbe, weil Elias seiner Mutter erschienen war
und ihr befohlen hatte, ihn nach Konstantinopel zu schicken, damit
er Kaiser werde. Auch Manuel Kommenos soll ihn sehr verehrt
haben. Alle orthodoxen Kirchen verehren ihn noch heute sehr und
stellen ihn gerne auf der Ikonostase dar. Bei verschiedenen slavi-
schen und kaukasischen Volkern hat er die Stelle des Donnergottes
eingenommen (J. Grimm, Deutsche Mythologie 4. Aufl. I. 144).
Aus dem Westen ist ein Spital zum vivens Elias in Netina in Sizilien
bekannt, das Roger von Sizilien nach einem Sieg iiber die Sara-
zenen erbaute, weil ihm Elias vor der Schlacht erschienen war. In
Italien selber wurde er bis hoch in die Neuzeit um Regen ange-
rufen, auch als Helfer gegen ansteckende Krankheiten («contra
contagiosam luem», Bolland). So wird berichtet, daB einst in der
Diszese Capua vor seinem Bilde in einer alten zerfallenen Kapelle

86



bei der Pest viele Heilungen vorkamen. Zum Dank wurde die Ka-
pelle wiederhergestellt, und Capua wihlte ihn zum Schutzpatron.
Das Kloster Escorial in Spanien soll als Reliquie ein Stiick von
seinem «pallium» besitzen, das vorher auf dem Karmel aufbewahrt
war und wunderbar unversehrt blieb, als die Sarazenen das Kloster
anziindeten und die Monche erschlugen. Zu seinen besonderen Ver-
ehrern gehoren die Karmeliter, die ihn als ihren Ordensstifter ver-
ehren. Das speculum Carmeliticum enthilt allerlei wunderbare
Geschichten iiber ihn. Lebt er hier, dhnlich wie in der jiidischen
Uberlieferung, als Wundertiter fort, so hat sich die Theologie, aus-
gehend vom Neuen Testament, besonders mit seinem Vorldufer-
dienst und seiner Wiederkehr bei der Parusie befaBt. Doch ehe
darauf eingegangen werden kann, ist es nétig, die Anschauung
Jesu und des Neuen Testamentes zu zeichnen. Deutlich erscheint
in der synoptischen Uberlieferung, besonders in den lukanischen
Kindheitsgeschichten, der Taufer als der nach Mal. 3,23 wieder-
kehrende Elias. Schon die Erzéihlung von seiner Geburt bei Lukas
spricht das aus. Zacharias und Elisabeth stammen aus priester-
licher Familie. Es diirfte also die Vorstellung von seiner priester-
lichen Abkunft schon vorhanden gewesen sein (auch der morih
hagsedeq der “En Feska-Sekte ist ein Priester). Durch einen Engel
wird die Geburt des Johannes verkiindigt, wie nach einer jiidischen
Uberlieferung die des Elias. Von wunderbaren Ereignissen ist sie
begleitet (Alter der Eltern, Stummbheit des Zacharias), wie einst
die des Elias (sein Vater soll gesehen haben, wie Licht von dem
Kinde ausging und es sich von einer Flamme nahrte). Gabriel
kiindigt an, daBl Johannes in der Kraft des Elias wirken werde, das
Volk fiir den kommenden Elias zu bereiten (Luk. 1,17). Der Lob-
gesang des Zacharias ist auf denselben Ton gestimmt, ja ohne Mal.
3,23 eigentlich gar nicht zu verstehen, Kleidung und Lebensweise
des Taufers stellen ihn in deutliche Parallele zu Elias (Giirtel aus
ungegerbter Haut, zottiges Gewand). Die BuBpredigt entspricht
dem, was man von Elias erwartete (auffillig, daB3 auch hier wieder
Dtjes. herangezogen wird). Das Volk, ja selbst die Pharisder halten
Johannes fiir den wiedergekehrten Elias. Er selbst weist nachdriick-
lich auf den hin, der nach ihm kommen soll (vgl. Mth. 3,4,11;
9,13ff.: Mk. 1,2: 6,15; 8,28; 9,4; 9,11f.; Lk. 7,27, 9,8, 9,19;

87



Joh. 1,21). Herodes tritt er entgegen wie Elias dem Ahab (Mth.
14,1ff. und Parall.). Uberall steht deutlich die Botschaft dahinter:
Die Zeit ist erfiillt, der Messias kommt, der Vorlaufer ist schon da;
bzw. spiter: Der Messias ist da, Johannes war sein Vorliufer. Es
ist Zeit des Gerichtes, aber auch der Rettung. Wenn Jesus selbst
Johannes als den wiedergekehrten Elias bezeichnet, so bezeichnet
er damit sich selber als den Messias, genau so wie mit dem Titel
Menschensohn und mit Seinen Taten, die manchmal an das erin-
nern, was im A.T. von Elias erzdhlt wird. Wenn die Verkldrungs-
geschichte (Mth. 17 und Parall.) Elias und Moses neben Jesus
stellt, spricht sie denselben Glauben aus und 1Bt die wenigen Augen-
zeugen einen Blick in die Zeit der Parousie tun. Doch redet sie
von Johannes dem T#ufer nicht mehr, dessen Auftrag nur fiir die
Zeit der Erscheinung in Niedrigkeit galt und nun schon abgelaufen
ist. Hier erscheint zum erstenmale die seltsame Zweizahl der Zeu-
gen, wie in Offbg. 11. Dall Moses einst wiederkehren wird, ist auch
alte jiidische Tradition. Die johanneische Literatur kennt Johannes
als wiedererschienenen Elias nicht, ja lehnt diesen Gedanken ent-
schieden ab (Joh. 1,21,25), vielleicht weil sie eine Tdufersekte als
Rivalin der jungen Kirche kannte. Die Episteln reden auBler der
Apgsch. von Johannes gar nicht und von Elias kaum. Hebr. 11,35
und 37 spielt ohne Namensnennung auf ihn an, der unter den Vor-
bildern des Glaubens aufgefiihrt wird. Jak. 5,27 erwiahnt ihn als
Beispiel fiir die Macht des Gebetes. Eine besondere Uberlieferung
taucht in Apoc. 11 auf, vielleicht aus einer jiidischen Quelle, wie
Lohmeyer am verdnderten Rhythmus nachzuweisen sucht. Dort
ist wieder ohne Namensnennung von zwei Zeugen die Rede, die
der Wiederkunft Christi vorausgehen. Thre Buf3- und Gerichtspre-
digt ist eine Plage fiir die Menschen, die sich der Wahrheit der-
selben nicht entziehen konnen und doch gerne mochten. Nach drei-
undeinhalb Jahren (I. Kon. 17 in spéterer Deutung und Dan. 7,25;
12,7) werden sie vom Antichrist getotet und bleiben dreieinhalb
Tage unbeerdigt auf der Strafle liegen, bis sie auferweckt und in
den Himmel gerufen werden. Wie die Apokalypse iiberhaupt der
Deutung schwierige Probleme aufgibt, so auch dieses Kapitel. Einig
sind sich die Ausleger dariiber, dafl die beiden Zeugen mit den
Zigen Elias und Mosis gezeichnet sind (Behm, Lilje, Lohmeyer,

88



Holtzmann, Weil3, Hadorn, Zahn, Bousset-GreBmann. Merkwiir-
digerweise haben Irendus und Tertull auf Elias-Henoch gedeutet
und Victorinus auf Elias-Jeremias). Ziemlich einig ist man sich
auch dariiber, dafl die Zweizahl auf die alte Sitte zuriickgeht, bei
Gericht einen einzelnen Zeugen nicht gelten zu lassen, sondern
mindestens zwel zu verlangen (Dt. 17,6; 19,5; Mth. 18,6; 2. Kor.
13,1; 1. Tim. 5,19 u.a.m.). Auch Sach. 4,3,11, 14 spielt hier nach
Meinung der meisten Ausleger eine Rolle. Aber eine wirkliche Deu-
tung will nicht recht gelingen. Soll die Stelle besagen, dal Moses
und Elias personlich wiederkehren, oder, wenn die «Zeit» der Apo-
kalypse nicht als irdische Zeit zu nehmen ist, schon wiedergekehrt
sind? Zahn hat diese Idee absurd gefunden. Wer wiire dann Moses ?
Christus selbst? So haben es judenchristliche Sekten angesehen.
Bolland erwihnt diese Deutung auch bei Lyranus, Aureolus, Papst
Silverius und dem Patriarchen Menna von Konstantinopel, obwohl
sie durch 11,8 ausgeschlossen und von vorneherein nicht wahr-
scheinlich ist. Oder soll einfach der christliche Zeugendienst in
ihnen versinnbildlicht werden, oder Gesetz und Propheten oder
A.T. und N.T.? Die Reformationszeit und die protestantische Or-
thodoxie sah im Antichrist den Papst und in den beiden Zeugen
die Reformation oder einzelne Reformatoren (so bei Bullinger,
Chytrius, Flacius Ill.), eine Deutung, die begreiflicherweise den
Zorn der katholischen Theologen erweckt hat («ridicule potius misere
se torquent», Bolland), heute aber mit Recht aufgegeben ist (wer
konnte sie halten angesichts dessen, was wir selber erlebt haben?).
Mir selber will es scheinen, dall man die Zweizahl nicht pressen
darf (trotz Sach. und Mth. 17, so Hadorn), vor allem nicht die «Zeit»
der Apokalypse. Menschliche Berechnung versagt hier. Seit der
Menschwerdung Christi stehen wir in der Zeit des Endes. Das ist
jedenfalls die Meinung der Evangelien und Jesu selbst. Johannes
der Taufer ist nicht nur gleichsam ein neuer Elias, sondern Elias
selbst. So hat es auch Luther aufgefaft (EA. 7/187, 10/108f., 15/355,
62/147), wenn er auch aus seiner Meinung kein Gesetz fiir andere
machen wollte. Selbst in dem katholischen Kommentar von Junker
bricht sich diese Erkenntnis Bahn, die unter den Kirchenvitern
schon von Kassian vertreten wurde. Sie steht freilich im Wider-
spruch zur bisherigen, jedoch nicht dogmatisierten katholischen

89



Lehre und zu den meisten Kirchenvitern. Diese sind fest der Mei-
nung, dafl Elias jetzt im Himmel weile und am Ende der Zeiten
noch einmal komme, ganz gleich, ob sie nun Johannes fiir Elias
selbst oder nur fiir einen Propheten wie Elias halten (Ambr. Cyrill
v. Jer., Athanas., August., Petr. Chrysol., Chrysosth., Epiph., Ephr.,
Hippolyt, Iren., Joh. Dam., Justin, Tert.). Weit verbreitet ist die
Annahme seines Kampfes mit dem Antichrist, der ihm den irdi-
schen . Tod bringt, wie sie aus der buchstdblichen Auslegung der
Apokal. entstanden ist. Sie findet sich in der Apok. des Elias
(Henoch und KElias), bei Chrysosth., Ephraim, Tertull und im
Muspilli, dem althochdeutschen Gedicht vom Weltenbrand und
Untergang. Ja selbst bis zu Solowjew hat sie ihre Ausldufer. Manche
Kirchenviter begriinden ihre Ansicht damit, daB Elias, wie er
Jesus in der Gestalt des Johannes bei seiner Erscheinung in Niedrig-
keit vorausgegangen sei, so Ihm auch bei der Erscheinung in Herr-
lichkeit vorausgehen miisse (so Chrysosthomos). Seine Himmelfahrt,
die die Voraussetzung fiir die Wiederkunft bildet, erscheint oft
auch als Hinweis auf die Auferstehung der Toten (Iren., Aug.,
Cyr. v. Jerus., Chrysosth., Epiph.).

Weitaus weniger wichtig ist es, wenn die alte Kirche ihren ethi-
schen Anschauungen gemifl und zum Zwecke der Pidagogik aus
den alttestamentlichen Berichten vor allem die Vorbildlichkeit
Elias herausliest und gelegentlich Einzelheiten derselben allegorisch
deutet (z. B. WasserguB am Karmel: Taufe bei Gregor v. Nyssa). Er
erscheint als Vorbild des Mutes (Chrysosth.), des Eifers, der Askese
(Chrysosth., Gregor v. Nyssa, Hieron.), der Tugend (Chrysosth.), der
Jungfriulichkeit (Chrysosth., I. Clemens), des Fastens (Petrus
Chrysol.), des Gebetes (Ephr.), wie ihn schon Hebr. 11 und Jako-
bus 5 gesehen haben. Wenn heute in der evangelischen Kirche die
Erkenntnis wieder Raum gewinnt, dal Askese in der Lebensfiih-
rung des Christen sehr wohl ihren Platz hat, wenn auch nicht als
Werk, sondern als Waffe und Ubung, so wird der Blick auch wieder
auf Elias fallen, der ja gerade ein Beispiel der Askese nicht um der
Askese willen ist, sondern dessen asketische Haltung, wie spiter
bei Johannes dem Tiufer teils aus dem Protest gegen die Welt-
gebundenheit kommt, teils ihm die Freiheit fiir die Anforderungen
seines besonderen Auftrages geben muB. Ansonsten hat sich die

90



evangelische Kirche mit Elias wenig, fast zu wenig befaflt. Vergeb-
lich sucht man reformatorische Schriften nach seinem Namen durch.
Bei Calvin wird er kaum erwihnt, bei Zwingli gar nicht, bei Luther
selten. Dieser Mangel an Interesse entspricht aber teilweise einem
guten Empfinden fiir die Lage des Christen in der Welt. Gewil}, in
die Wolke der Zeugen, deren wir uns vielmehr bewullt sein sollten,
gehort auch Elias. Er sollte uns nicht nur eine Gestalt langst ver-
gangener Geschichte sein. Aber sowohl in der alttestamentlichen
Erscheinungsform als auch als Johannes der Téufer gehort er zum
«hapax». Fiir den gldubigen Christen ist das Entscheidende ge-
schehen. Die groBle Schlacht gegen Satan ist am Kreuze geschlagen
worden. Am Ostermorgen ist der Sieg verkiindet worden. Alles
Toben Satans und seines Heeres kann das nicht ungeschehen
machen. Der Antichrist in mancherlei Gestalt kann zwar viele zum
Abfall bringen, aber das Kommen des Herrn in Herrlichkeit nicht:
verhindern. Der Christ hat in Kreuz und leerem Grab ein Unter-
pfand fiir das Kommen seines Herrn in Herrlichkeit, dem er sich’
sehnsiichtig entgegenstreckt. Damit ist auch Elias Werk getan.
Wo das Evangelium in Christus verkiindet wird, klingt auch der
BuBruf des Taufers mit. Wenn Tertull (de anima 50) meint, das
Blut des Elias sollte den Antichrist ersticken, so mul dem gegen-
iibergehalten werden, daf alle teuflische Macht durch ein wert-
volleres Blut gerichtet und erstickt ist, auch wenn unsere Menschen-
sinne das nicht in seiner vollen Auswirkung fassen konnen.
Anders steht es im Judentum. Es wartet noch auf seinen Mes-
sias. Es miiht sich auf seine Weise um das Kommen der Malkuth.
DalBl man in solchem Warten miide werden kann, weill der Christ
auch. DaB eine Garantie der Verheilung das Warten erleichtert,
ist selbstverstindlich. Voll Freude weist der Christ hin auf das,
was vor zweitausend Jahren «einmal» im Heiligen Lande geschehen
ist und wieder gegenwértig wird in jedem wahrhaften christlichen
Gottesdienst, vor allem in der Feier des Altarsakramentes. Den
jiidischen Briidern sind noch die Augen gehalten; so brauchen sie
die Gestalt des Elias, des ewig Lebenden, des Entriickten, der sich
doch immer wieder zeigt, warnt, mahnt, hilft, die Geduld starkt
und den Mut aufrecht erhilt. Die Stellung Elias gegeniiber wird
somit zu einem Zeichen der Einstellung Christus gegeniiber. Wer

91



noch auf das Kommen Elias wartet, der hat noch keine Erlésung
gefunden, hat noch kein Unterpfand dafiir, dafl diese Erlosung
einmal den ganzen Kosmos umfassen wird. Der Christ kann nur
darum bitten, daBl den judischen Briidern bald die Augen getffnet
werden. Um drei Dinge aber sollten Christen und Juden gemeinsam
bitten: einmal darum, daf sie sich dessen bewul}t bleiben, daf3 die
Offenbarung des Alten Testamentes sie beide angeht; dann darum,
dafl niemals unter ihnen die Hoffnung und Erwartung stirbt, daf
Gottes Reich auch einmal sichtbar diese Welt umfassen wird;
denn wenn diese Hoffnung schwiinde, hitte Satan doch gesiegt;
und schlieBlich darum, dal der grofe Tag Gottes, der nach christ-
licher Anschauung schon angebrochen ist, sich bald vollende. We-
nigstens dem Wortlaut nach kénnten wir doch den alten Gebetsruf
gemeinsam sprechen: Maranatha, Du unser Herr, komm!

Anmerkungen

Die juidischen Eliashoffnungen hat G. Meyrinck in seinem Roman «Das
griine Gesicht» verarbeitet. Die Zeit Elias schildert gut Rasmussen «Bellende
Hunde». Dieser Roman kam mir in amerikanischer Kriegsgefangenschaft
in die Hinde. Leider habe ich ihn seitdem nicht wieder auftreiben kénnen.
Viele jiidische Literatur, die ich gerne benitzt hétte, ist derzeit in Wien gar
nicht oder nur sehr schwer zu bekommen. Diese ist daher nicht zitiert, auch
wenn sie in Nachschlagewerken angefiihrt ist.

Beniitzt wurden:

Kommentare

. zu den Konigsbiichern Kittel 1900, Benzinger 1899. GreBmann 1921,
Reull 1892, Klostermann 1887, Keil 1865.

. Zu Maleachi: Reu3 1892, Ehrlich (Randglossen) 1912, Nowack 1903,
Marti 1904, Orelli 1896, Riefller 1911, Sellin 1930, Junker 1938, Elliger 1950.
Zur Apokalypse: Behm 1949, Lilje 1940, Zahn 1926, Lohmeyer 1926,
Holtzmann-Bauer 1908, Wei3 1908, Hadorn 1928.

=~

Q

I1. Einleitungen in das A.T.

Weiser 1949, Driver 1896, Eififeldt 1939, Augusti 1827, Budde 1909, Strack
1895, Wildeboer 1895, Konig 1893, Baudisson 1901, Cornill 1908,
Hudal - Ziegler - Sauer 1948. '

92



ITI. Geschichie Israels

Kohler 1893, Holscher 1922, Noth 1950, Allgeier 1937, Lods 1932, Stade
1899, Kittel 1925.

IV. Religionsgeschichte des A.T.

Konig 1924, Sellin 1933, Marti 1907, Smend 1899, Budde 1900.

V. Theologie des A.T.

Eichrodt* 1950, Proksch 1950, Konig 1922, Kautzsch 1911, Robertson 1905,
Kittel 1921, Stade.

VI. Sonstige christliche Schriften

Schubert Kurt: Magie und Démonenglaube nach den Berichten der Baby-
lonier, Israeliten und Juden, ungedruckte Habilitationsschrift, Wien.

RieBler Paul: Judische Literatur auBerhalb der Bibel.

Jak. Grimm: Deutsche Mythologie?, Berlin 1875.

Bolland J.: Acta Sanctorum, Antwerpen 1727.

Bibliothek der Kirchenviiter edidit: Bardenhewer, Verl. Kosel 1914 ff.

Thalhofer, Verl. Kosel 1878ff.

Dietrich G.: ISodadhs Stellung in der Auslegungsgeschichte des A.T. BATW
VI, 1902.

Luthers Werke in der Erlanger Ausgabe.

Calvin Opera und ed. Baum-ReuB3, Berlin 1864ff.

Zwingli Opera, ed. Egli-Finsler, Berlin 1905, in der Bibliothek der Re-
formatoren.

Bocklen E.: Elias Berufung, ZATW 32/1912.

CoBmann W.: Die Entwicklung der Gerichtsgedankens bei den alttesta-
mentlichen Propheten, BZAW 29/1915.

Gunkel H.: Elias Jahve Baal, RV II/8, Tiibingen 1906.

Balscheit, Br.: Alter und Aufkommen des Monotheismus in der israeliti-
schen Religion, BZAW 69/1938.

Benzinger Im.: Jahvist und Elohist in den Kénigsbiichern, BZAW NF 2/1921.

Knobel Aug.: Der Prophetismus der Hebréder, Breslau 1837.

Bousset - GreBmann : Die Religion des Judentums im spéthellenist. Zeitalter.

Duhm Bernh.: Israels Propheten, Tub. 1916.

Sellin E.: Der alttestamentliche Prophetismus, Leipzig 1912.

Stade - Schwally : Die Regenbogenbibel.

Dietrich E. L.: Maw 2w BZAW 40/1925.

Duhm B.: Anmerkungen zu den Zwolf Propheten, ZATW 31/1911.

93



VII. Jiidische Schriften

Der babylonische Talmud, iibertragen von Laz. Goldschmidt, Berlin 1930.

Der Midrasch Bereschith rabba, iibertragen von A.Wiinsche, Leipzig 1887.

Bergmann Julius: Die Legenden der Juden, Berlin 1919.

Buber M.: Das verborgene Licht, Frankfurt: 1924.

Ginzberg L.: Eine unbekannte jiidische Sekte, MGWJ 1910-—1914

Die Mechiltha. Ubersetzt von Winter u. Wiinsche, Leipzig 1909.

Raschis Pentateuchkommentar, ibertr. von S. Bamberger, Hamburg 1928.

Osar Midraschim, ed. J. D. Eisenstein, New York 1928.

Exodus rabba, aus Midrasch rabba, Lublin 1898.

Leviticus rabba, aus Midrasch rabba, Lublin 1898.

Der Sohar, Wilna 1911, Verlag Rom.

Seder Elijahu rabba, ed. Friedmann.

Schiirer Emil, Geschichte des jiid. Volkes im Zeitalter Jesu Christi, Leipzig
1890.

Sifre zu Numeri, ed. Kittel - Kuhn, rabbin. Texte 2. Reihe, Stuttgart 1933-36.

Targum Jonathan, aus }-Ia,miﬁa hemse torah, Berlin 1937.

Flavius Josephus: Opera ed. B. Niese, Berlin 1895.

EIN CHRISTUSZEUGNIS AUS ISRAEL

VOM WERDEN UND WESEN DER JUDENCHRISTLICHEN
ALLIANZ

von H. D. LEUNER, London

Wollte man Geschichte und Aufgabe der Bewegung, von der
im folgenden die Rede sein soll, mit epigrammatischer Kiirze um-
reilen, so miilte man die Worte zitieren, mit denen Jakobus den
soeben zu seinem letzten Besuch nach Jerusalem zuriickgekehrten
Paulus auf die judenchristliche Gemeinde der Urkirche hinweist:
«Du siehst, Bruder, wie viele Tausende von Gliubiggewordenen
es unter den Juden gibt». Mit der gleichen Aufforderung konfron-
tiert seit Jahrzehnten die Judenchristliche Allianz einerseits die
Judenheit, die von Jesus als dem Messias ihres Volkes nichts wissen
will und dem christusglaubigen Juden Verrat an seinem Volks-

94



	Elijahu : der Prophet und sein Weiterleben in den Hoffnungen des Judentums und der Christenheit

