
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Elijahu : der Prophet und sein Weiterleben in den Hoffnungen des
Judentums und der Christenheit

Autor: Molin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ELIJAHU

DER PROPHET UND SEIN WEITERLEBEN
IN DEN HOFFNUNGEN DES JUDENTUMS UND DER

CHRISTENHEIT

von Georg Mohn, Wien

Von all den Großen des Alten Testamentes (und es ist wahrlich
nicht arm an großen Gestalten) lebt keiner in Bewußtsein und
Hoffnung des Judentums so weiter wie Elias. Unzählige Legenden
aus alter und neuer Zeit wissen von ihm zu berichten, der wie ein
Schutzgeist des jüdischen Volkes durch die Zeiten geht und dessen

Rolle erst beim Kommen des Messias zu Ende sein wird. Ebenso
aber lebt er, wenn auch nicht in diesem Maße, im Bewußtsein der
Christenheit, am stärksten der orthodoxen des Ostens, am wenigsten

der evangelischen. Durch die häufige Erwähnung seines

Namens im Neuen Testament ist er lebendig geblieben. Auch hier
verbindet sich sein Name weithin mit den Hoffnungen der Endzeit.
Selbst der Islam hat seine Gestalt übernommen und zählt ihn zu
den Propheten (Koran Sure XVIII und XXXVII). Die weitere
Ausbildung der Überlieferung im Islam liegt nun allerdings außerhalb

des Interessenkreises dieser Zeitschrift und ihrer Leser, während

es sich wohl lohnt, einmal den Versuch zu machen, aus der
Ausbildung derselben in Judentum und Christenheit etwas über
das Wesen beider zu entnehmen und vielleicht auch auf diese
Weise ein Bindeglied zwischen den getrennten Brüdern zu finden.

Alles was von Elias geglaubt und erzählt wird, geht zurück auf
die alttestamentlichen Berichte in den Königsbüchern und auf die

Prophezeiung des Maleachi. Es ist also erste Aufgabe, diesen
Berichten nachzugehen und sich ein klares Bild über dieselben zu
verschaffen. Sie finden sich in I. Kön. 17—19 und 21; II. Kön.
1,2—17; 2,1—18, 9,25; 9,35—37. Der Bericht I. Kön. 17 beginnt
etwas zu unmittelbar und plötzlich (so Weiser, Driver, Kittel,
Greßmann, Benzinger) und hat nach Meinung vieler Ausleger auch
sonst allerlei Lücken (von denen noch zu reden sein wird). Gunkel

65
1 Judaica, Band 8, 2



hat sich gegen diese Behauptimg gesteht und erklärt, daß mit ihr
ein wichtiges Stilmittel des Erzählers verkannt werde. Es gehört
zum Stil volkstümlicher Erzählung, nicht mehr zu sagen als nötig
ist und den Hörer oder Leser selbst vieles erraten zu lassen. Manches

wird auch an geeigneter Stehe nachgeholt, wie hier z. B.
I. Kön. 18,4 u. 13. Dadurch bleibt das Interesse immer wach und
die Hauptzüge der Erzählung treten deutlicher hervor. Hiemit ist
schon angedeutet, daß (was heute gemeinsame Ansicht vieler
Ausleger ist, [z. B. Stade, Hölscher, Lods, Eißfeldt, Greßmann, Reuß,
Gunkel) wir in diesen Kapiteln volkstümliche Erzählungen vor
uns haben, die sich scharf unterscheiden von den sonstigen
Bestandteilen der Königsbücher. Während sonst meist annalistische
Kürze vorherrscht (man vgl. nur I. Kön. 16,21—34, einen Bericht,
der so wie die Eliasgeschichten den Zeitraum der Regierung Ahabs
umfaßt), wird der Erzähler hier breit, bietet Details und arbeitet
die Charaktere stark heraus. Auch sprachliche und stilistische
Eigenheiten unterscheiden diese Kapitel vom übrigen Buch (Strack).
Der Verfasser der Königsbücher folgt hier also nicht nur den sonst

von ihm benützten annalistischen Quellen, sondern einer
volkstümlich erzählten (Gunkel, Duhm), die Episoden aus dem Leben
Elias brachte. Über die Abgrenzung derselben sind die Ausleger
verschiedener Meinung, auch über das Verhältnis ihrer Teile
zueinander, ebenso über ihre Vollständigkeit und Glaubwürdigkeit.
Benzinger (BZTAW, NF 2) hat den Versuch gemacht, als Autor
dieser Erzählungen E nachzuweisen, die dazwischen stehenden
Kapitel 20 und 22 aber, die ein ganz anderes Bild zeigen und Elias
nicht keimen, so wie auch die Kapitel 9 und 10 des II. Königsbuches,

in denen gelegentlich auf Elias angespielt wird, J
zuzuweisen. Er bietet an der genannten Stelle eine genaue Aufteilung
der Berichte auf die beiden Quellen. Eißfeldt findet in Kapitel 1.19
seine Laienquelle L wieder. Die große Mehrheit der Ausleger ist
dagegen der Meinung, daß die Eliasgeschichten bald nach seinem
Tode, etwa zwischen 850 und 750 in Prophetenkreisen entstanden
seien und trotz mancher späteren Bearbeitung und Auffüllung gut
den Eindruck wiedergeben, den seine gewaltige Gestalt auf die
Zeitgenossen gemacht hat (RE, EB, Gunkel, Lods, Driver,
Eißfeldt, Wildeboer, König, Cornill, Kittel). Zu dieser zeitlichen An-

66



Setzung hat vor allem die Beobachtung geführt, daß in den Berichten

noch nichts von einem Kampfe Elias gegen den Stierdienst von
Bethel und Dan und nichts von deuteronomischen Forderungen zu
spüren ist. Nach 1. Kön. 18,36ff. kann Elias auf dem Karmel opfern,
ein Zug, der den Rabbinen später viel Kopfzerbrechen gemacht
hat (Mechilta Par.Bo; Lev.rab. 22,9). Nur Stade und Hölscher
haben nachzuweisen versucht, daß die meisten Erzählungen eigentlich

Elisa zugehören und nur später auf den unbedeutenderen Elias
übertragen seien. Die Einsamkeit, in der sie mit dieser These
geblieben sind, spricht für sich selbst. Stade und Rösch haben
exilische Abfassung wahrscheinlich machen wollen und sind damit
wieder allein geblieben. Ja die Enc. Biblica bezeichnet diese These
als «absolutely untenable». Die weit überwiegende Mehrheit sieht
das Nordreich, wo Elia gewirkt hat, auch als Entstehungsort der
Geschichten an. Ihre Verwandtschaft mit E (Horeb, der Engel),
die Bemerkung I. Kön. 19,3, daß Be'er Seba' zu Juda gehöre, die
zutreffende Schilderung der Verhältnisse und Örtlichkeiten des

Nordreiches (z. B. des Karmel) weisen darauf hin. Nur König ist
anderer Meinung. Fraglich ist noch, ob der Verfasser der Königsbücher

eine geschlossene schriftliche Quelle über Elias (so Gunkel,
Baudissin, Cornill) oder über Elias und Elisa (so Köhler, Duhm,
die Elisa-Geschichten tragen aber einen ganz anderen Charakter
als die über Elias) vorfand, oder Sagenkränze, mündlich oder
schriftlich, aus denen er selbst die Auswahl traf (Weiser, Wildeboer,
Hudal). Für die Weiterwirkung, die die Gestalt des Propheten
ausgeübt hat, ist dies letztlich gleichgültig. Sollten neben den alt-
testamentlichen Erzählungen noch andere Traditionen nachgewirkt

haben, so bleiben sie doch nach Alter und Herkunft unfaßbar,
da sie erst in sehr späten Überlieferungen sichtbar werden. Der
heutige Leser freut sich an dem farbenfrohen Bild, das beste
israelitische Erzählungskunst ihm entwirft, und ist dankbar, daß

er von diesem bedeutenden Gottesmann so viel erfahren darf. Aber
was erfährt er nun eigentlich? Es ist ja klar, daß die Eliasgeschichten

nicht Geschichtsschreibung sind, sondern Sage (Gunkel, Stade,
Hölscher, Lods, Eißfeldt, Greßmann, Reuß u. a.). Das soll nun
beileibe keine Abwertung oder Diskreditierung der Erzählungen
bedeuten. Sage entsteht nicht ohne Tatsachen, an die sie sich heften

67



kann. Und besser als die verstandesmäßige, immer von seiner

Grundeinstellung abhängige, Betrachtung des Historikers bringt
sie die bedeutsamen und bleibenden Züge im Bild ihrer Helden
zum Aufleuchten (Gunkel). Gerne durchsetzt sie die Erzählung mit
Wundern. Nun wird der gläubige Mensch die Möglichkeit von
Wundern keineswegs leugnen, vor allem seit wir von der tyrannischen

Herrschaft sogenannter Naturgesetze wieder frei geworden
sind. Man wird auch auf die immer wieder beliebte rationale oder
allegorische Deutung derselben verzichten können. Aber wo diese

Wundererzählungen allzuviele Parallelen aufweisen, muß doch mit
wandernden Sagen gerechnet werden, deren Anheftung gerade an
diese Gestalt aber wieder sehr bezeichnend sein kann, ebenso wie
die Art, wie sie erzählt werden; wenn z. B. bei Elias die Wunder
als göttliche Antwort auf sein Gebet erscheinen, bei Elisa aber
als magische Handlungen. Solch wandernde Stoffe finden sich bei
Elias genug (Ernährung durch Tiere, Öl- und BrotVermehrung,
Totenerweckung), aber sie machen nicht das Wesentliche dieses

Mannes aus, der einsam, ohne Parallelen (vor allem ohne
außerbiblische, Proksch) dasteht, unheimlich und düster und jeden
Beobachter mit ehrfürchtigem Schauer erfüllend, so lange er sich
noch halbwegs ein Organ für außerordentliche Größe und für
Hingabe an Gott bewahrt hat. Sonst freilich müßte er mit Renan nur
Fanatismus und tolle Roheit sehen und damit sich selbst richten.
Was man der Sage allenfalls vorwerfen könnte, ist ihre Einseitigkeit

(Enc. Bibl., RE, Gunkel, Kautzsch, König, Smend, Allgeier,
Stade, Budde, Greßmann). Ahab spielt in ihr eine sehr unrühmliche

Rolle, obwohl er kein ausgesprochener JHWH-Gegner war,
sondern nur aus politischen Gründen den Kult des verbündeten
Landes und Gottes förderte. Stade hat ihn auf Grund der
Eliaserzählungen den «bestverleumdeten König» genannt. Von den

guten Seiten seines Wesens und seiner Regierung wissen sie gar
nichts zu berichten. Aber wie sollten sie auch, wenn es doch um
viel mehr geht, nämlich um die Entscheidung JHWH oder Ba'al,
die Ahab und dem Israel seiner Zeit aufgetragen war. In dieser

Entscheidung hat Ahab sich nicht gut gehalten. Was gelten daneben

persönliche Charaktervorzüge oder militärische Erfolge. Die Sage

spürt es, daß Israel nur dann Israel ist, wenn es JHWH's Volk

68



bleibt. Nur dann kann es seiner Aufgabe nachkommen. Der
Verfasser der Königsbücher hat übrigens diese Einseitigkeit dadurch
korrigiert, daß er die Kapitel 20 und 22 aufgenommen hat, die das

Bild Ahabs von einer anderen Seite zeigen. Immerhin steht auch

er, trotz aller Sympathie für Ahab, in der Entscheidung auf
derselben Seite wie die Sage.

Es ist verwunderlich, wie viele Ausleger es beklagt haben, daß

vor I. Kön. 17 etwas fehle. Eine lange Einleitung über Elias
Herkunft und Wesen wäre doch wohl kaum am Platze. Über die Gründe
des Strafgerichtes der Dürre aber gibt I. Kön. 16,29 ff. genügend
Auskunft. Mag hier auch schon deuteronomischer Maßstab angelegt

sein, die mitgeteilten Tatsachen machen es doch ohne weiteres
verständlich, daß Ahabs Verhalten und Politik in den Augen der

getreuen JHWH-Verehrer nach einem Gottesgericht riefen. Elias
kündigt es an, und da prophetisches Wort nie ein leeres, sondern
immer ein wirkendes, weil von Gott kommendes Wort ist, tritt
die angesagte Dürre wirklich ein. Nach dem Zeugnis des Josefus
Ant. VIII. 13/2 hat Menander von Tyros diese Dürre unter der

Regierung des Usurpators Ithobaal, des Vaters der Isebel, ebenfalls

berichtet. Wir stehen also damit durchaus auf historischem
Boden. Nur die Dauer der Dürre ist nicht ganz klar. Menander

gibt einundeinhalb Jahre an. I. Kön. 18,1 sagt für das Ende der
Dürre «im dritten Jahre». Nach orientalischer Rechnung genügen
dafür ein ganzes Jahr und ein paar Monate vorher und nachher.
Spätere Auslegung hat daraus drei Jahre und sechs Monate
gemacht (Luk. 4,25, Jak. 5,17. Auch Ephraim der Syrer kennt diese

Berechnung. Er erwähnt sogar, daß während dieser Zeit Asche

vom Himmel gefallen sei statt Regen, ebenso Jalk. Sim. II.). Die
Erzählung überläßt nun das Land seinem Schicksal und berichtet
über Elias, daß er fliehen mußte («ejectus e conspectu regis», Bol-
land: Acta Sanctorum Julii V). Der Zorn des Königs wäre dafür
Grund genug. I. Kön. 18,4 u. 13 zeigt zur Genüge, wie er sich über
die übrigen JHWH-Propheten entlud. Man braucht weder
anzunehmen (Keil), Elias habe flüchten müssen, damit er nicht zu einer
Bitte um Gnade gezwungen werden könne, noch daß sein Tod in
den Augen des Königs das Mittel gewesen wäre, den Bann zu
brechen (Gunkel). Zugleich läßt die Erzählung die Glaubenskraft

69



Elias und die Macht und Treue Gottes sehen. Brot und Fleisch ist
reichliche Nahrung, mehr als der Orientale bedarf. (Die Septua-
ginta hat nach Ex. 16 stilisiert morgens Brot, abends Fleisch.
Rationalistische Erklärung der Raben findet sich schon im Talmud
Hui. 5 a. Nach Klostermann muß Elias den Raben seine Nahrung
«abjagen». Raben stehen auch Ps. 142,9 und Hi. 38,41 in besonderer

Beziehung zu Gott.) Bedeutsam ist, daß die Sage JHWH im
fremden Lande Wunder tun läßt. Sollte schon der Krith auf
israelitischem Gebiet hegen (die Lage ist umstritten), so doch gewiß
nicht Zarpat. Die Plage der Dürre und die Abwesenheit Elias
benützt nun Isebel, um gegen die JHWH-Propheten vorzugehen und
eine Anzahl von ihnen zu töten (I. Kön. 8,4 und 13). Nur Flucht
und Versteck bieten Rettung. Die Gewalt der Dürre läßt sich aber
dadurch nicht brechen. Nur Elias kann durch sein Wort oder durch
seinen Tod die Not wenden und wird darum überall gesucht (I. Kön.
18,10). Doch nicht eher, als das Gericht seine Wirkung getan hat,
kehrt er zurück. Eine «lange Zeit» ist inzwischen vergangen. I.Kön.
18 setzt nun mit der Rückkehr Elias ein. In der Szene mit Obadja,
der aus lauter Angst und Erleichterung zugleich plaudert, erfährt
man geschickt, was inzwischen geschehen ist. Elias hält sich damit
nicht auf. Er drängt auf Entscheidung. So macht er auch mit dem

Könige kurzen Prozeß. Schuldgefühl und Not (so Chrysostomos,
Homil. zu 2. Kor.) zwingen diesen, zu gehorchen und auf das

Gottesurteil einzugehen. Dieses Gottesurteil auf dem Karmel ist
von manchen Auslegern ganz in Abrede gestellt worden. Erst Elisa
habe den Sieg über den Ba'al erreicht. Gunkel z. B. geht so weit,
davon zu reden, daß es sich dabei um «einen glühenden Traum Elias»
handle. Von einem endgültigen Sieg ist aber gar nicht die Rede.
Man könnte höchstens von einer siegreichen Schlacht sprechen.
Alt hat (Festschrift für G. Beer 1935) versucht zu zeigen, daß es

sich nur um das Lokalheiligtum am Karmel gehandelt habe. Noth
und Vischer haben ihm beigestimmt. Es mag grundsätzlich richtig
sein, aber die Auswirkung ist doch viel weitgreifender. Die Sage
hätte sich sonst kaum so stark dieser Szene bemächtigt. JHWH
hat seine Heiligtümer in Bethel und Dan, Ba'al auf dem Karmel
und in Samaria. Somit steht es zwei zu zwei. Nun verliert Ba'al
eines der seinen. Damit ist sein Machtbereich empfindlich geschmä-

70



lert. Er hat eine Festung verloren, der Gegner gewonnen. Die
meisterhaft geschilderten Begleitumstände (eine der wenigen Stellen
im A.T., wo eine Fremdreligion näher geschildert wird. Den Hinktanz

der Tyrer kennen wir schon aus Wen Amon und aus Heliodor
IV, 6) bringen eine weitere Minderung seines Ansehens. Noch nie
hat eine solche Flut von Spott und Hohn sich über ihn ergossen,
ist seine Machtlosigkeit so zu Tage getreten (in den Ras Samra-
Texten ist Ba'al der Gott des Regens und der Quellen!!), ist seine
Gottheit so angezweifelt worden. Denn das will die Erzählung
offenkundig berichten. Sie unterstreicht es im Gegensatz des
Benehmens der Ba'als-Propheten und Elias. Und damit kommen wir
über die Anschauungen der vorhergehenden Zeit, einschließlich
Moses, hinaus. Noch nicht aus Überlegung, sondern in der Begeisterung

einer großen Stunde fällt das Wort: «JHWH hu' ha 'elohim»,
« JHWH ist Gott». Das ist mehr als Eli-jahu, «Mein Gott istJHWH»,
wie es bisher das Bekenntnis der Frommen war. Blitzartig taucht
der neue Gedanke auf, der von da an nicht mehr untergeht und
von den großen Schriftpropheten zur begrifflichen Klarheit
gebracht, schließlich doch Israel erobern wird. Eine ganze Reihe
von Auslegern hat in Elias den ersten Vertreter des Monotheismus
gesehen, so z. B. Wellhausen, Gunkel, Smend, Kittel, Robertson,
Köhler, Hölscher, Greßmann, Proksch. Baischeit redet von einem
neuen «ganzheitlichen Ergriffensein», Eichrodt von dem «neuen
Ruf aus dem Kollektiv heraus». Für eine Wiederaufnahme mosaischer

Gedanken dagegen entscheiden sich Sellin und König. Lods
und Weiser sehen hier ein Problem. Nur Stade findet, daß sich
Elias nicht von der herkömmlichen Volksreligion entfernt habe.
Vielleicht ist dort am Karmel mehr erreicht worden, als Elias
zunächst angestrebt hatte. Im Volke scheint es einen starken Anstoß
in Richtung gegen den fremden Kult gegeben zu haben. Isebel
empfindet das Geschehene als eine schwere Niederlage, die sie nur
durch den Tod Elias auswetzen zu können glaubt. Das Kommen
des so heiß ersehnten Regens scheint Elias Triumph vollständig
zu machen und auch den König tief zu beeindrucken. Deuterono-
mische Erweiterungen (I. Kön. 18,32 Altar aus 12 Steinen nach
Ex. 24,4, Wasserguß) und kleine Unwahrscheinlichkeiten verblassen

gegenüber diesem großartigen Bild. Erst spätere Generationen

71



haben daran herumgedeutelt (Sed. El. r. XVII, 7, Ber. 9b, Lev. r.
22,9 Bolland). Erzählerisch ist der Bericht von Anfang bis zu Ende
eine Meisterleistung. Unserem Empfinden erscheint die Abschlach-

tung der Propheten Ba'als hart. Sie entspricht aber dem ersten
Grundsatz der JHWH-Religion, ihrer Ausschließlichkeit (Dt. 13,

13fF., 17,5f., 24,16 und Raschis Kommentar dazu). Man wird auch
zugeben müssen, daß in der Weltgeschichte schon mehr
Menschen um nichtigerer Ursachen willen ihr Leben haben hergeben
müssen. Der Beginn von Kap. I. Kön. 19 hat nun den Unwillen
mancher Ausleger erregt. Gunkel, Greßmann und Stade-Schwally
haben 18 und 19 als Parallelberichte ansehen wollen. Dazu berichten
sie aber doch wohl zu verschiedene Dinge. Mir scheint die Psychologie

der Erzählung sehr einleuchtend zu sein. Mit einer gewaltigen
Kraftanstrengung hat Elias einen Sieg erfochten, von dem er meint,
daß er entscheidend sei. Die Beseitigung des Ba'alkultes in Samaria
scheint in Aussicht zu stehen. Aber er hat sich in Isebel getäuscht.
Da ist ein Wille so hart wie der seine. Ein «energisches und kühnes
Weib»nennt sie Josefus. Fast erscheint sie wie ein dämonisches
Gegenstück zu Elias. Ihre Botschaft an ihn zeigt, daß der Sieg menschlich

gesehen noch keineswegs sicher ist. Sie führt den Kampf weiter
trotz der Niederlage. Die Septuaginta hat eine Formulierung der

Botschaft, die vom MT. sehr abweicht und von Gunkel, Vischer
und Greßmann als die ursprüngliche angesehen wird. «Bist Du
Elias, so bin ich Isebel». Das ist zu originell für einen späteren
Redaktor und so klassisch, daß man wohl geneigt sein kann, es

für ursprünglich anzusehen. Daran zerbricht nun die überspannte
Kraft Elias. „Er fürchtete sich", liest nun die Septuaginta (von
Gunkel, Kittel, Klostermann als die richtige Lesart angesehen).
Er flieht wieder. Wenn der ehrwürdige Kommentar von Keil (1865)
die Auslegung bringt, «er ging um für seine Seele zu sorgen», so

ist das mehr fromm als richtig. Nein, es geht ums Leben, aber
vielleicht auch um mehr. Die Grenze Arams oder Phönikiens, wo
er sich das erste Mal aufgehalten hat, wäre näher als die Judas.
Und Be'er Seba' ist weiter, als zur Flucht nötig, dabei vielleicht
gar nicht so sicher. Daß Elias noch weiter wandert, zeigt, daß sein
Ziel unbewußt schon da ist, wo einst JHWH sich offenbart hat.
Vielleicht hoffte er schon in Be'er Seba' mit JHWH in nähere Be-

72



rührung zu kommen. Nach Am. 5,5; 8,14 scheint dieser Ort ja
gerne von israelitischen Wallfahrern besucht worden zu sein. Dort
bleibt der Diener zurück. Allein sucht Elias weiter. Er wandert
ziellos wie einer, der einem drückenden Erlebnis entrinnen will.
Müdigkeit kommt über ihn, nicht nur physisch, sondern die
seelische Müdigkeit des Enttäuschten, der vergeblich gearbeitet und
gesucht hat. Man braucht ihm nicht wie Bolland imbecillitas und
inconstantia vorwerfen, wenn er unter einem Ginster den Tod
erwartet. Auch er hat nicht ausrichten können, was schon den
Vätern zu schwer war. Ist es der Ginster aus Gen. 21,15? Auch
ihn findet dort der Engel Gottes und schickt ihn weiter. Vielleicht
hat Gunkel recht, wenn er 19,6b streicht. Über den Weg zum
Horeb und die Theophanie ist viel geschrieben worden. So hat man
sich zunächst über die 40 Tage Gedanken gemacht (Bolland, Gunkel)

und über die Frage, ob der Horeb damals noch als Sitz JHWH's
gegolten habe (Benzinger, Noth, Eichrodt) oder nur mehr als Sitz
der Offenbarung (Kittel). Zur Ortsbestimmung können diese 40

Tage sicher nicht verwendet werden. Sie sind eine symbolische Zahl
und entsprechen den Jahren der Wüstenwanderung. Es sieht so

aus, als müsse Elias den ganzen Weg des Volkes noch einmal gehen,
ehe er Gott finden darf. Die Höhle (mit Artikel) ist nicht nur eine
bekannte Höhle, sondern die, wo schon Moses Gott sehen durfte
(Pesah. 54a, Raschi, Keil, Greßmann). Hier ist wohl der Ort, um
etwas über Elias Verhältnis zu Moses zu sagen. Einen zweiten
Moses kann man ihn trotz Calvin («ad renovandam legem missus,
quasi secundus Moses») und mancher modernen Ausleger nicht
nennen. Und doch arbeitet die Erzählung bewußt Parallelen
heraus; die Einsamkeit, den Überdruß, die Zahl 40, die Höhle, Stab
und Mantel, Josua und Elisa. All das ist Ausdruck dafür, daß sie

in derselben Grundhaltung stehen, für denselben Gott und Seine

alleinige Herrschaft in Israel kämpfen, daß Elias bewußt auf den

großen Stifter zurückgreift, daß damit aber auch sein Schicksal
ein ähnliches werden muß, kurz, daß sie eng zusammengehören.
Spätere Geschlechter, vor allem die jüdische Haggada, haben die
Parallelen dann noch vermehrt. I. Kön 19,9b—11 würde ich gerne
mit Wellhausen, Kittel, Benzinger und Gunkel streichen, wenn
mir das nicht gegen die Intention des Verfassers zu sein schiene.

73



Einfach als Versehen ist mir die Wiederholung doch nicht recht
wahrscheinlich. Die Theophanie entspricht den alttestamentlichen
Anschauungen. (Ex. 33,21 34,6 Nah. 1,3), ringt aber besser danach,
einen Ausdruck zu finden, der dem Wesen Gottes entspricht. Das
hat schon Irenaus (IV, 20/10) gesehen. Deutlich hebt sie JHWH
ab vom Naturgott Ba'al. Die Elemente dienen JHWH, aber er
geht nicht auf in ihnen (übrigens nie im A.T.). 19,12 Ende wird
man mit Buber übersetzen müssen «die Stimme eines verschwebenden

Schweigens ». Das entspricht wohl am besten dem, was die
Erzählung meint. Soll man diesem wundervollen Ausdruck für die
erhabene Ruhe Gottes gegenüber noch von einer Vergeistigung der
Gotteserscheinung reden, oder ist nicht auch das noch viel zu grob
Daß nicht Milde und Gnade gegenüber dem strengen Eifer Elias
gemeint sind (Irenaus, Herder, Keil, Gunkel), hat Greßmann mit
Recht betont. Es erhellt klar aus dem Folgenden. Elias wird
gefragt, was er hier tut. Das ist nicht Rhetorik, auch nicht Widerspruch

zu 19,8. Es zeigt, daß Elias selber hierher wollte, um zu
klagen oder seinen drückenden Auftrag loszuwerden. Drückt nicht
19,4 schon das aus? Aber Gott hat eine andere Art der Seelsorge
als die Menschen. Er tadelt Seinen Diener nicht, Er lädt ihn nicht
ein zu ruhen, sondern gibt ihm einen neuen Auftrag. Zugleich zeigt
Er ihm freilich, daß er nicht so einsam ist, wie er gemeint hat und
gibt ihm in Elisa eine Stütze. Davon, daß sich Elias nun zurückziehen

dürfe oder müsse (Knobel) oder sterben, wie er es gewünscht
hat, ist keine Rede. Er hat in Gottes Plan noch eine Aufgabe. Der
allerdings ist größer, als daß Elias noch seine Vollendung sehen
dürfte. Es wird ihm nur die Genugtuung, daß der Plan bei Gott
in guten Händen ist und daß andere sein Werk weiterführen werden,
wenn er es aus der Hand legen muß. Gott richtet das abtrünnige
Volk. Isebels Triumph ist nur scheinbar. Die 7000 bilden wieder
eine Symbolzahl, aber es scheint mir doch, daß sie für den heiligen
Rest stehen (Rom. 11,2), nicht für ganz Israel, wie Vischer meint.
Dann würden wir hier dem «Rest» zum ersten Male begegnen
(Proksch). Es ist auch gar kein Grund vorhanden, Elia diesen
Gedanken abzusprechen und ihn irgendeinem Unbekannten zuzuschreiben.

Zum ersten Male auch bekommt hier ein Prophet einen
Auftrag, der über Israel hinausführt. Das setzt zunächst das Wissen

74



darum voraus, daß JHWH der Herr der ganzen Welt ist, der auch
die Geschicke der anderen Völker leitet, so wie es schon in den
ältesten Erzählungen des A.T. zutage tritt. Neu ist, daß JHWH
so weit von Seinem Volke Israel abgerückt wird, daß Er ihm direkt
feindlich gegenübersteht. Er braucht es nicht mehr, um Er selbst

zu sein. Man kann diesen Gedanken freilich auch im Richterbuch,
in den Samuelisbüchern und den Erzählungen über Salomo finden,
muß dann aber nachweisen, daß die bezüglichen Stellen älter sind
als I. Kön. 19. Es ist auch ein großer Unterschied, ob JHWH das

Volk den Feinden ausliefert oder ob Er das Gerichtswerkzeug so im
voraus bestimmt, wie hier Hasael und den Aramäerstaat. Es
scheint mir nicht richtig, wenn Goßmann (BZAW 29) nachweisen

will, daß bei Elias in dieser Hinsicht kein Gedankenfortschritt
vorliege. Die Überlieferung, die Elias so nahe neben Mose rückt und
ihn neben demselben zum eigentlichen Vertreter des Alten
Testamentes macht, ist doch wohl richtig. Mag auch die gedankliche
Klarheit bei den Schriftpropheten größer sein, sie stehen immer
wieder auf den Schultern des großen Einsamen, der seiner Zeit
so weit voraus war und die Konsequenzen der mosaischen Gedanken

zog. Auch J und E und die Verfasser des Deuteronomiums sind in
irgendeinem Sinne seine Schüler. Diese Konsequenz aus den mosaischen

Gedanken zieht er auch, wenn er im Namen JHWH's dem
Rechtsbruch des Königs entgegentritt. Septuaginta erzählt diese
Geschichte noch vor dem Kapitel 21 des MT und hat damit wohl
die ursprüngliche Stellung bewahrt, während der MT die Kapitel
20 und 22 auseinanderreißt, wohl um Sünde und Untergang des

Ahabhauses recht nahe aneinander zu rücken. Vorher bringen
beide freilich noch die Berufung Elisas, die gut in den Zusammenhang

paßt. Da wir es ursprünglich mit Einzelerzählungen zu tun
haben, ist eine chronologische Reihenfolge damit nicht unbedingt
festgelegt. Kap. 21 (Septuaginta 20) erwähnt auch Elisa gar nicht,
sondern stellt Ahab und Elias einander gegenüber wie Kap. 18, in
einer Art, wie sie in den Samuelbüchern bei Saul und Samuel,
David und Nathan begegnet. Ahab, oder besser Isebel für ihn, hat
eine grobe Rechtsverletzung begangen. Ob die Ältesten von Jezreel
wissend oder unwissend dazu ihre Hand geboten haben, ist
umstritten, aber eigentlich unwichtig. Naboth fühlt sich nicht nur

75



aus Pietät, sondern gewissensmäßig gebunden (so auch Benzinger
und Reuß), seinen Weinberg nicht zu verkaufen. Mögen die
Gesetze, die es verbieten, auch erst später formuliert sein (Nu. 36,6
Lev. 25,13 und Raschi dazu), so entsprechen sie doch der alten
Grundanschauung, daß das Land eigentlich JHWH gehört. Außerdem

hängt am Grundbesitz das Recht der Walfenfähigkeit und
Vollbürgerschaft. Isebels Vorgehen setzt eine Not voraus, zu deren
Behebung man ein Fasten ausrufen kann (vgl. Joel 1,14 2,15),
doch kann es nicht die Dürre sein, wie Vischer meint. Nach II.Kön.
9,26 wurden auch die Söhne mit getötet, was nach Raschi Deut.
24,16 entspricht, wenn diese noch minderjährig waren. Um den
Mord zu bemänteln, hat Isebel Naboth durch falsche Zeugen als

schuldtragend an der Not hinstellen lassen. Doch damit kann sie

vielleicht die Bewohner von Jezreel täuschen, aber nicht JHWH
und Seinen Propheten. Der Justizmord ruft sofort Elias auf den
Plan, der dem Könige und seinem Hause den Untergang verkündigt.

Die Formulierung des Spruches ist parallel zu I. Kön. 14,10
und trägt deutlich deuteronomische Züge. Der ursprüngliche Wortlaut

ist wohl noch in II. Kön. 9,25 durchzuspüren. Auch hier ist
deutlich, wie die späteren Propheten mit ihrer Polemik gegen das

von den herrschenden Klassen verübte Unrecht auf den Schultern
Elias stehen. Daß das Recht schon seit alter Zeit in enger Verbindung

zum Kulte JHWH's stand, ist längst klar geworden (Eichrodt,
Sellin, Greßmann, Proksch), ebenso aber, daß das Königtum von
Anfang an Gelüste zeigte, sich davon loszumachen und für sich
ein eigenes Recht zu beanspruchen, weil der König als der Gesalbte
JHWH's sich über dem Recht stehend dünkte. Dem widersetzen
sich die Propheten. Elias tut es hier ohne jede Rücksicht auf die

sonstigen Verdienste des Königs mit der ganzen Schärfe dessen,
der sich von Gott gesandt weiß, wie sie bei Arnos, Hosea, Jesaja
und Micha wiederbegegnet. Ein so eklatanter Rechtsbruch war
auch seit David nicht mehr vorgekommen. Dieser hatte allerdings
Buße getan. Wellhausen, Marti und Lods glauben hier einen
Fortschritt in der Vorstellung von JHWH als dem Schützer des Rechtes
feststellen zu können. Ahabs Söhne haben weder aus dem
Auftreten Elias noch aus dem Schicksal ihres Vaters gelernt. Ahasja
übertritt das Gottesgebot wieder an einer anderen Stelle, obwohl

76



er wissen mußte, daß der Mord an Naboth im Volke und besonders
bei den Frommen viel böses Blut geschaffen hatte und daß seit
dem Gottesurteil auf dem Karmel die Wertung der fremden Götter
im Volke eine andere geworden war. Er wendet sich nach seinem
Unfall an den Gott von Ekron, der hier als Ba°al Zebub begegnet,
wohl eine Verunstaltung des Namens BrL ZBL, den das Neue Testament

hat und den die Ras Samra-Texte als ursprünglich erwiesen
haben. II. Kön. 1,2—8 macht einen durchaus echten und alten
Eindruck und paßt ganz zur sonstigen Zeichnung Elias, weniger
1,9 ff. Dieses Stück wird daher auch von vielen Auslegern (Gunkel,
Benzinger, Eißfeldt, Kittel, Greßmann) als spätere Zutat gewertet,
die noch dazu keinerlei Gedankenfortschritt bringt. Kap. II. Kön. 2

gehört schon einem anderen Erzählungskreis an. Hier steht plötzlich

Elias in Zusammenhang mit den Prophetengilden, Unmöglich
wäre es ja nicht, daß er sich ihnen angenähert hätte, aber auch nicht
sehr wahrscheinlich. Erzählungsmäßig ist das Kapitel wieder ein
Meisterstück. Die Steigerung der Spannung, die eigentümliche
Abschiedsstimmung, das überraschende Ende lassen den Leser nicht
aus ihrem Bann. Was vielleicht einmal über Elias Testament und
Tod berichtet wurde, weiß man nicht. Keine Spur davon ist
erhalten, da der Sammler die Elisaversion vorgezogen hat (Gunkel,
Eißfeldt, Cornill, Kittel, Baudissin, Greßmann). Elisa führt die
Arbeit weiter. Das Maß seines Meisters erreicht er nicht. Trotzdem
er bei seiner Berufung Abschied von Haus und Hof genommen
hat (den Wortwechsel bei seiner Berufung hat Klostermann von
Luk. 9,59 aus zu deuten versucht, hat aber damit keine Zustimmung

gefunden), erreicht er nie jene einsame Höhe und Größe, die
Elias auszeichnet. Er weiß es selber und verrät es dadurch, daß

er nicht um den Geist Elias, sondern nur um einen Erstgeborenen-
Anteil bittet, der nach Dt. 21,17 doppelt so groß ist wie der der
übrigen Söhne (vgl. auch Raschi dazu; so deutet schon Thenius,
so auch die meisten neuen Ausleger. Reuß und Greßmann «zwei
Drittel» ist auf jeden Fall falsch; eher ginge noch «das Zweifache»),
Er überragt seine Zunftgenossen, aber nicht den Meister. Der ist
nach der Erzählung aufgefahren und in die himmlischen
Heerscharen Gottes aufgenommen worden (Gunkel). Und hier setzt
nun die Weiterbildung an, noch im A.T. selbst. II. Chron. 21,12

77



läßt Joram von Juda einen Brief von Elias bekommen. Die neuere
Auslegung lehnt diese Nachricht einfach ab. Wildeboer weist darauf
hin, wie vage die Ausdrucksweise ist, als ob der Verfasser der
Chronik schon nicht recht gewußt hätte, wie dieser Brief zu Joram
gekommen sei. Die älteren Ausleger von Rabbinen und Kirchenvätern

an bis ins vorige Jahrhundert zerbrechen sich
dementsprechend den Kopf, ob Elias vielleicht doch noch gelebt oder auf
welche Weise sonst der Entrückte dem König einen Brief gesandt
habe. Wichtiger ist Mal. 3,23f., wo überraschend, da wir die
Zwischenstadien nicht kennen, der Gedanke der Wiederkehr und
Vorläuferschaft Elias auftaucht. Er ist ein Beweis dafür, wie eindrucksvoll

die Gestalt Elias war, mehr als die aller anderen Propheten.
Schon sein Äußeres hebt ihn von der übrigen Welt ab. II. Kön.
1,8 nennt ihn einen «Herrn der Haare», sei es der zottigen Tracht
wegen, die öfters erwähnt wird, sei es wegen des besonders
reichlichen Haarwuchses. Der Zivilisation ist er abhold, lebt einsam
und asketisch, gerne in wilden Gegenden, unauffindbar, wenn er
gesucht wird. Aber mit tödlicher Sicherheit tritt er dort auf, wo

gegen JHWH's Alleinherrschaft in Israel gesündigt wird. Und
da er sich von Gott gesandt weiß, kennt er keine Furcht und keine

Rücksicht; der «Eifer» I. Kön. 19,10 u. 14 ist der Grundzug seines

Wesens. Er entspricht dem «eifrigen Gott», dem er mit ganzer
Hingabe dient. Das Verbum qanah wird für beide gebraucht
(Ex. 20,5 I. Kön. 19,10 u. 14). Wie der göttliche Herr ist auch sein
Bote hart, unbarmherzig, gerecht, lodernd vor Zorn und Eifer,
wo die Gottesherrschaft angetastet wird, mild und freundlich, wo
der Mensch sich gläubig unterwirft, wie die Witwe von Zarpat. So

schildern ihn die Quellen und auf Grund derselben fast alle
Ausleger. Die Einzigartigkeit dieses «gewaltigsten Vertreters der
archaischen Prophétie» (Proksch) in Charakter, Lebensweise und
Tätigkeit hat es nicht zugelassen, daß er vergessen wurde. Immer
neue Sagen und Legenden haben sich um ihn gebildet, von Mal. 3,23
an und II. Cron. 21,12 bis zu denen der Chassidim Rußlands und
Polens im 18. und 19. Jhdt. Die Frage nach dem Erfolge seiner

Tätigkeit beantwortet sich damit von selbst. In seiner Generation

vor allem Anstoß, wird sie bald Grundlage aller weiteren Entwicklung

und schließlich zu einer dauernden Mahnung. Selbst die Le-

78



genden, die sich an nebensächliche Motive der alten Erzählungen
anhängen, sind positiv zu werten, weil sie die Erinnerung an ihn
wachhalten. Und nie ist das Wissen darum ausgestorben, wozu
er gekommen war, wozu man ihn wieder erwartete. Es ist unbegreiflich,

wie Männer wie Stade, Meinhold und Hölscher ihm den eigentlich

recht unbedeutenden Elisa vorziehen konnten, von dem die
außerbiblische Legende mit Recht nichts mehr zu melden weiß.

Für die weitere Entwicklung der Gestalt Elias muß man von
Mal. 3,23 und Sir. 48,10 ausgehen. Sowohl das Neue Testament
(unter Bezug auf die wesentlichsten Züge seiner Gestalt) als auch
die jüdische Legende (oft verspielt und abstrus) setzen hier an.
Was Mal. 3,23 rätselhaft macht, ist nicht der Name Elias. Wenn
schon dem Messias ein Vorläufer vorangehen soll, so eignet sich
der Name Elias am besten dafür. Von dem Entrückten nahm man
ja an, daß er lebe und sich irgendwo in himmlischen Höhen
aufhalte (Sir. 48,10 hebr. Text. Baba Bathra, Ketubim, Ephraim,
Tertull, Augustin). Auch daß er die Ordnung, wie sie nach Gottes'
Willen sein soll, wiederherstellt, ist eine Aufgabe, die bei ihm
naheliegend ist. Die Erzählungen vom Gottesurteil und vom Justizmord

an Naboth berichten ja auch schon davon, wie er den
gottgewollten Zustand wiederhergestellt habe. Und darum geht es auch
hier. Zerfall der Familie und Streit innerhalb derselben scheint
nur als das Äußerste dessen zu gelten, was an Gottwidrigkeit in
der Zukunft auftreten kann. In einem Volk und einer Zeit, in denen
Familie weitaus mehr bedeutete als heute, stellt eine solche Lockerung

der Familienbande ein Schreckgespenst dar, dessen Auftreten
man sich nur in der Zeit der letzten Verworfenheit vorstellen kann.
Darum gehört es schon in babylonischen Schilderungen der
Unheilszeit zu den stereotypen Zügen. In Israel kommt dazu, daß
der Verfall immer zusammen gesehen wird mit dem Abfall von Gott
(vgl. Mi. 7,1—6). Elliger und Orelli haben das auch richtig gesehen.
So hat die Tätigkeit Elias in der Endzeit auch etwas von einer
«Bekehrung» an sich, wenn das Wort selber auch nicht gebraucht
wird. Im Sinne einer solchen versteht Kimchi die Stelle. Athanasius,

Damascenus, Chrysosthomos, Augustin verstehen sie von einer

Bekehrung der Juden zu Christus, Keil von Bekehrung der letzten
Generation zu der Frömmigkeit der Patriarchen. Das ist nun aller-

79



dings alles zu weit gegangen. Gesagt soll nur werden, daß Elias der
Verderbtheit steuert und damit auch deren sinnfälligstes Zeichen,
die Auflösung der Familienbande, beseitigt. Zur Illustration diene
eine etwas jüngere Stelle aus dem Buch der Jubiläen 23,16—21:
«Und in dieser Generation werden die Kinder ihre Eltern und ihre
alten Leute schelten wegen der Sünde und wegen der Ungerechtigkeit

und wegen des Geredes ihres Mundes, wegen der großen
Bosheiten, die sie verüben und weil sie den Bund verlassen....
und sie werden streiten diese mit jenen, Jünglinge mit alten Leuten,

alte Leute mit Jünglingen, der Arme mit dem Reichen, Niedrige

mit den Großen, der Bettler mit dem Mächtigen wegen des
Gesetzes und wegen des Bundes... ». Ganz ähnlich schildert auch
Sota, Mischna am Ende diese Zeit, wobei zu beachten ist, daß die
Jungen den Alten an Frömmigkeit voraus sind und daraus das Recht
ableiten, sie zu tadeln. In der Auseinandersetzung um die Erfüllung

des Gotteswillens muß selbst die natürliche schöpfungsgemäße
Ordnung auf den Kopf gestellt werden. Elias bringt alles in
Ordnung und bereitet damit dem kommenden Messias den Weg, der
nach jüdischer Vorstellung (Sanh. 97 b) durch die Sünde gehindert
wird zu kommen. Vielleicht spielt bei der Ausbildung dieser
Vorstellung auch Jes. 40 eine Rolle. Denn das ist ja das bisher Rätselhafte,

wie die Vorstellung vom Auftreten eines Vorläufers
überhaupt entstanden ist. Sollte es wirklich nur die Angst vor den
Schrecken des Gerichtes gewesen sein (Sellin), die sie entstehen ließ.
Oder sollte man persischen Einfluß zur Erklärung heranziehen
(Dietrich). Der Saoshyant hat ja mehrere Vorläufer. Duhm und
Marti spekulieren auf uns unbekannt gebliebene Eliaslegenden,
was doch etwas mißlich ist. Die Vorstellung verschwindet jedenfalls
nicht wieder. Es ist für ihre Weiterwirkung gleichgültig, ob Mal.
3,23 vom Propheten selber herrührt oder ein späterer Zusatz ist,
wie ziemlich allgemein angenommen wird (Stade, Marti, Nowack,
Böhmer, Proksch, Bousset, Greßmann, Duhm, König, Hölscher,
Sellin, Elliger). Die erste Fixierung der Vorläufererwartung in
Verbindung mit der Gestalt Elias würde sich damit nur ein wenig
verschieben. Die nächstjüngere Erwähnung ist Sir. 48,1—12. Die
Stelle ist nicht uninteressant. Zunächst sieht Sir. 48,8 so aus, als
habe Sirach noch eine Tradition gekannt, nach der Elias selbst

80



Jehu und Hasael gesalbt habe. 8,10 zeigt, daß bei ihm die
Vorläufererwartung schon weiter ausgebaut ist. Es ist von Strafe die
Rede, was voraussetzt, daß Sir. unter dem Engel des Bundes Mal. 3,1
und Elias 3,23 dieselbe Person versteht. Diese von Elias durchgeführte

Bestrafung und Läuterung stillt den Zorn Gottes und stellt
die Ordnung wieder her. Wird Elias mit dem Engel des Bundes
identifiziert, so ergibt sich damit ein Ansatzpunkt für spätere
rabbinische Äußerungen, die ihm Engelnatur zuschreiben. Als
Engel des Bundes ist er nun auch für ganz Israel verantwortlich,
woraus sich viele der rabbinischen Anschauungen über ihn erklären.
Auch daß er als solcher die 10 verlorenen Stämme wieder herbeiführen

soll, erscheint bei Sir. zum ersten Male. Sir. 48 stellt also
eine wichtige Etappe in der Entwicklung der Vorstellung vom
wiederkehrenden Elias dar. Vielleicht, daß auch hier der Einfluß
Dtjes. zu spüren ist (Jes. 49,6). Mühelos ließe sich nun von Sirach
der Übergang zu der späteren Entwicklung gewinnen, wie sie im
Talmud, in den Targumen und Midraschim bis zu den chassidischen

Legenden der Neuzeit niedergelegt ist. Doch scheint es mir
richtiger, vorher noch einen Blick auf die Texte von 'En Feska zu
werfen. Bekanntlich tritt im Habakukmidrasch sowie in der den
'En Feska-Texten nahestehenden Damasskuschrift der moräh
hassedeq (auch joräh sedeq, moräh hajjahid oder moräh hajjahad)
auf. Nun erklärt Raschi z.B. Hos. 10,12 «bis daß er komme und
lehre Gerechtigkeit» (joräh sedeq) von Elias. Da der Sektenkanon
von 'En Feska (DSD) einen Propheten und Messiasse erwartet
('ad bo' nabi wemesihe 'aharon wejjisra'el bis gekommen sein
wird ein Prophet und die Messiasse aus Aaron und Israel, während
die spätere Damaskusschrift nur mehr die kommenden Messiasse

kennt, wäre es durchaus möglich, daß die Sekte in ihrem Lehrer,
den Lehrer der Endzeit, in dem Mose und alle Propheten
zusammengefaßt sind, sah, ganz wie es gemeiniglich von Elias erwartet
wurde. Daß der moräh hassedeq auch Züge Mosis und Nehemias

trägt, würde dazu nur passen. Jedenfalls war sie überzeugt, daß

er die endgültige Offenbarung und Erklärung der Tora gebracht
habe, wie die Rabbinen es von Elias erwarteten. Die Wegbereitung
für den Messias findet sich ausdrücklich als Programmpunkt der
Sekte. Eine andere Möglichkeit wäre es, Elias unter den mesihe

81
2 Judaica, Band 8, 2



'aharon wejjisrael zu suchen, die mir aber weniger 'wahrscheinlich
vorkommt (vgl. auch L. Ginzberg MGWJ 58).

In der chronologischen Reihenfolge müßte man sich nun wohl
dem Neuen Testament zuwenden. Doch scheint es mir praktischer,
zuerst der jüdischen Entwicklung weiter nachzugehen, die durch
Mal. Sir. und die 'E. F.-Texte schon vorgezeichnet ist. Entsprechend

II. Kön. 2 ist es den Rabbinen selbstverständlich, daß
Elias noch lebt (B. Bathra 121b, Ketubim 27 b, Sed. El. 23, Jalk.
Ez. 367, Pirke R. Eliezer § 29) und irgendwo in den himmlischen
Regionen weilt, von wo er einst als Vorläufer des Messias wiederkehren

wird, doch nicht an einem Sabbat (Erub. 43b), damit dieser
nicht gebrochen werde. Seine Aufgabe wird es dann sein, den
Messias zu salben (Justin Dial. c. Tryph.), die Toten aufzuwecken
(Sed. El. r. III, 14 Sota IX, 15), Manna, Salböl und Reinigungswasser
wiederzubringen (Mech. Par. Besallah 16,33), Unreines rein zu
erklären (Hag. 25a, Ed. VIII, 7), Streitigkeiten zu schlichten (Ed.
VIII, 7) und alle die Punkte der Halaka aufzuklären, über die
sich die Rabbinen nicht einigen konnten (Menach. 45a, Ab. Zar.
36a, Gitt. 6b, Jeb. 102a, B. Mez. 37a, Sabb. 108a, Ber. 35b, Pes.

13 a, Seq. II, 5, Buxtorf unter Elijahu). Oft und oft in der rabbini-
schen Überlieferung findet sich bei strittigen Punkten die Redensart:

ad jabo' 'elijahu, bis Elias kommt. Man rechnet aber auch
damit, daß er gelegentlich auf Erden erscheint, um solche Punkte
aufzuklären, wobei man seiner Auffassung aber nicht immer folgen
muß (Ab. Zar. 36a, Jeb. 102a). Er offenbart auch Geheimnisse

(Ber. 3a, Gitt. 6b, Hag. 15b, B. Mez. 59b, Sanh. 97b, 98a, Seq.

II, 5, Taan. 22 a). Er tritt als Zeuge auf (Gittin 42b, Jeb. 41a),
warnt (Pes. 70b, Os. Midr. 39b), hilft, rät und lehrt (Hag. 25a,
Er. 43b, Ber. 3a, 29b, Gitt. 70a, Jeb. 63a, Sanh. 97b, 98a, Sabb.

33a, Taan. 22a, Buber Das Verborgene Licht S. 55, 58, 75). Das
setzt voraus, daß der entrückte Elias über höheres Wissen und
über wunderbare Kräfte verfügt. Das Wissen kommt ihm zu, weil
er ein Mitglied des himmlischen Gerichtshofes ist und in der nächsten

Nähe Gottes weilt (Qid. 70a, Hag. 15b, Git. 6b, Ber. 3a). Er
kennt die Auslegungen, die die Rabbinen in der oberen Welt den
Schriftstellen geben, er zeichnet die Taten Israels auf und legt sie

Gott zur Unterschrift vor (Jalk. Kön. 207). Manchmal, wenn er

82



allzu große Geheimnisse verrät, wird er vom himmlischen Gerichtshof

mit Feuerschlägen gezüchtigt (B. Mez. 85b). Infolge seines
höheren Wissens kann er auch als Überbringer von Freudenbotschaften

erscheinen (Sabb. 33b). Auf unpassende Fragen antwortet
er mit rätselhaften Reden. Da Israel ohne Tora nicht Israel wäre,
ermuntert er die Rabbinen zum Studium (Pessik. r. 92 b, Pirke
R. Eliez. 1). Mit vielen verkehrt er freundschaftlich und nimmt
an den Diskussionen in ihrem Lehrhause teil (B. Mez. 85b, Buber
Licht 104, Bergmann Legenden, S. 23, 24, 26, 73, 74, Ket. 77b,
Mak. IIa). Doch ist er empfindlich und bleibt weg, wenn er beleidigt

wird (Sanh. 113b). Sein Ausbleiben kann aber auch Strafe für
falsches und unfrommes Verhalten sein (Makk. IIa, Ket. 106), vor
allem, wo sich dieses gegen Arme und Geringe richtet (B. Bathra 7 b,
Ket. 61a). Er ist ja auch der Helfer und Schützer der Armen,
besonders armer Rabbinen (Ned. 50a, Qid. 40a, B. Mez. 114), aber
auch der Frauen (Jeb. 63a). Diese Funktion ist schon in I. Kön. 17

vorgebildet. Er gibt oder bringt Geld (Qid. 40a, B. Mez. 114b), er
rettet vom Tode oder vor dem heidnischen Gericht, schützt und
hilft in Verfolgungen (Ab. Zar. 17b, 18b, Ber. 58a, Sanh. 109a).
Solche, die Unrecht tun, warnt er (Gen. r. 94, Os. Midr. 39b, Ber.
29b, B. Mez. 83b, Bergmann, S. 77, 106). Heimlichen Frommen
stellt er ein gutes Zeugnis aus und bestimmt sie für das ewige Leben
(Taan. 22a). Die toten Erzväter sind seiner Sorge anvertraut (B.
Mez. 85b). Auch Kranke heilt er und weckt Tote auf (Sab. 109b,
115a, Git. 70a). Besonders der Kinder nimmt er sich an (Sanh. 63b,
Pessik. r. 136a).

All dies ist aus den Berichten des A.T. herausgesponnen, doch
meist aus ihren Nebenzügen. Die späteren Geschlechter interessiert
mehr der Wundertäter als der Eiferer für Gottes Ehre. Ja dieser
Eifer wird ihm fast zum Vorwurf gemacht (Mech. Par. Bo., Pessik

r. 44). Und doch ist auch diese Seite seines Wesens nicht ganz
verschwunden. Schon aus den Warnungen und Strafen, die er bringt,
ist das klar, auch aus den Mahnungen zum Studium (Buber, Licht,
S. 75). Torastudium und -lehre gilt ja den Rabbinen als das oberste
aller guten Werke. Auch wenn er als Schutzgeist Israels auftritt
(Bergmann S. 77), soll das doch zur Ehre Gottes verstanden werden,

besonders, wenn er die Kinder Israels schützt (Qid. 70a, Berg-

83



mann S. 52, 77, 114). Darum vertreibt er die Dämonin Lilith von
den unbeschnittenen Kindern (Bergmann S. 52, 53, Schubert Magie
S. 228) und ist bei jeder Beschneidung unsichtbar zugegen, weshalb
man ihm einen Sessel hinstellt (Sohar I, 13,93). Kindern, die in
Not sind, sucht er in besonderer Weise zu helfen, indem er sie das
Schma lehren will (Sanh. 63 a). Der Knabe, den er einst in Zarpath
erweckte, soll der Prophet Jona gewesen sein (Ischodadh zu Jona 1,

unter Berufung auf Ephraim, ähnlich Bar Hëbrâus, in Wirklichkeit
wohl nach jüdischen Quellen). Auch bei der Geburt Jeremias soll
er wunderbar geholfen haben (Bergmann, S. 29). Auch auf die
Reinheit der ehelichen Verbindungen achtet er (Qid. 70a). Solche

Erzählungen gibt es nun nicht nur im Talmud, sondern, wie die
Zitate zeigen, fast bis in unsere Tage. In M. Bubers Or hagganuz
finden sich viele aus chassidischen Quellen. Oft wird Elias auch
nicht erkannt und verläßt dann die Menschen wieder. Er nimmt
mancherlei Verkleidungen an, so daß man erleuchtete Augen
braucht, um ihn zu erkennen. Es ist verständlich, daß sich das
Interesse der Nachwelt auch seiner Herkunft zugewendet hat.
Geheimnisvoll redet das Alte Testament davon nicht. Der Name ist
ein Programm (Kittel, Hölscher) und macht fast den Eindruck,
daß er nicht ursprünglich, sondern später angenommen sei (Bol-
land). Dementsprechend gibt es Nachrichten über einen früheren
Namen (Jaberscyth, Jabersuah, Phineas). Wenn diese Namen auch
bei den Kirchenvätern überliefert sind, so dürften sie doch wohl
aus jüdischer Tradition stammen. Man zerbrach sich auch den

Kopf über seine Eltern, als welche Sobac oder Sabacha und
Basemath, eine Tochter Salomos, angegeben werden. Als Bruder
erscheint ein Priester Jodas (Brev. Carmelit. Pseudodorotheus, Epi-
phanius, Isidor Hisp.). Zum Teil sind diese Überlieferungen schon
rein chronologisch gar nicht möglich. Aus seinem Eifer und der
Nachricht, daß er am Karmel ein Opfer gebracht habe, entwickelt
sich die Vorstellung, daß er levitischer Abkunft und selbst Priester
gewesen sei. Ja er wird mit Aarons Enkel Pinehas gleichgesetzt
(wegen des Eifers, vgl. Num. 25,7, Ex. 6,25 und Raschi dazu, auch
Sifre zu Num. 25,13). Im Targum heißt er öfters kahana rabba
Hoherpriester (Targum zu Ex. 40,10, Dt. 30,4, Qoh. 10,20, Thren.
4,22; vgl. auch B. Mez. 114, Mech. Par. Besallah 16,33 und Pseudo-

84



philo Liber Ant. Bibl.). Das führt schließlich zu der Vorstellung,
daß er ein präexistentes Engelwesen sei, das verschiedene Inkarnationen

angenommen habe (Targ. Qoh. 10,20, Orac. Sybill. II, 187

bis 190, Ber. 4b, Ket. 77b, Qid. 70a). Nach Erfüllung der jeweiligen

Aufgabe kehrt er in die himmlische Welt zurück. Der Engel
des Bundes (Mal. 3,1) hat dem Vorschub geleistet. Nach einer
anderen Tradition hat er selbst streitenden Gelehrten gegenüber unter

Hinweis auf I. Chron. 8,27 sich als Benjaminiten bezeichnet
(Gen. r. 33,96, Sed. El. r. XV 197). Auch über seine Heimat waren
die Ansichten geteilt. Tisbe erscheint bei Tobias (1,1) als Stadt in
Naftali, in I. Kön. 17 nach Septuaginta, der die meisten Ausleger
folgen, sicher, nach dem MT vielleicht als Stadt in Gilead. Bei
Pseudoepiphanius erscheint sie ganz ohne alttestamentliche Grundlage

als Priesterstadt. Ins Ostjordanland führen auch Pseudodoro-
theus, Epiphanius und Pseudoepiphanius mit der Bezeichnung
Arabien, da das ostjordanische Gebiet später als arabisch galt.
Nach dem MT ist er dort ein tosab Beisasse, kann also von
jedem beliebigen Stamm abgeleitet werden. So abstrus manche
dieser Spekulationen sind, so zeigen sie doch alle eines, wie sehr
seine Gestalt Gelehrten und Volk ans Herz gewachsen war, wie das

Volk in ihm sein besseres Ich wiederfand. Dem entspricht es, wenn
seinem Namen, nur seinem, der Zusatz beigefügt wird: «guten und
gesegneten Andenkens», wenn beim Tischgebet um sein Kommen
gebetet wird, wenn er im Hymnus zum Sabbathschluß eine große
Rolle spielt. Beim Sederabend des Passahfestes stellt man einen
vollen Becher für ihn hin und öffnet die Tür, daß er eintreten könne.
Wo immer Judentum wahres Judentum ist, das heißt im Gehorsam

gegen die Tora lebt und aus der brünstigen Hoffnung auf das

Kommen der malkuth, der Gottesherrschaft, wo es in seinem Leiden
und seiner Unterdrückung die Verwirklichung seines messianischen
Berufes erkennt, da wird es auch den großen Propheten lieben, der
einsam und leidend für Gottes Herrschaft einstand, dessen Aufstieg
zum Himmel die Hoffnung auf seine Wiederkehr und damit auf
das Kommen des Messias wachgehalten hat. Seine Rolle als Kämpfer
gegen Belial ist in der späteren Überlieferung zurückgetreten. Doch
dürften die zwei erhaltenen Versionen einer Apokalypse des Elias,
in denen er neben Henoch als Kämpfer der Endzeit erscheint, auf ein

85



jüdisches Werk zurückgehen. (Nach Origenes zitiert Paulus I. Kor.
2,9 und Eph. 5,14 aus einer Apokalypse des Elias, die noch nicht
gut ein christliches Werk gewesen sein kann.) Die erhaltenen Bruchstücke

sind allerdings christlich überarbeitet. Jüdische und christliche

Hoffnungen laufen ja teilweise gleich und lassen sich beide
an die Gestalt Eüas anknüpfen. Man merkt es deutlich, wenn man
die Meinung der Kirchenväter über ihn sich vergegenwärtigt. Nur
Hieronymus weist die jüdischen Spekulationen teilweise zurück.
Aber gerade an der Gestalt Elias werden auch die Unterschiede
christlicher und jüdischer Haltung offenbar.

Wie alle Propheten gilt Elias einem Großteil der Christenheit
als Heiliger («a Deo Ipso quoddammodo canonizatus», Bolland). Als
sein Tag gilt in den meisten dieser Kirchen der 20. Juli. Die
griechische Jakobusliturgie erwähnt seinen Namen zusammen mit dem
anderer Propheten in einer Kollekte, die Chrysostomosliturgie im
Gebet bei der Ordnung der Oblaten. Eliaskirchen und -klöster, oft
ihm zusammen mit Johannes dem Täufer geweiht, kennen die
Kirchenväter und alte Pilgerberichte aus Palästina zur Genüge
(z. B. Sarepta, Karmel, Nablus, in der Nähe von Bethlehem). Aber
auch aus Konstantinopel berichtet Bolland, Acta Sanctorum, Julii
V. § II, von Eliasheiligtümern. Schon zur Zeit des Konzils von 451

erwähnen die Akten ein Eliaskloster. Kaiser Zeno erbaute dem
Propheten zu Ehren das prächtige Petreion. Kaiser Basilios Makedon

restaurierte dasselbe, weil Elias seiner Mutter erschienen war
und ihr befohlen hatte, ihn nach Konstantinopel zu schicken, damit
er Kaiser werde. Auch Manuel Kommenos soll ihn sehr verehrt
haben. Alle orthodoxen Kirchen verehren ihn noch heute sehr und
stellen ihn gerne auf der Ikonostase dar. Bei verschiedenen slavi-
schen und kaukasischen Völkern hat er die Stelle des Donnergottes
eingenommen (J. Grimm, Deutsche Mythologie 4. Aufl. I. 144).
Aus dem Westen ist ein Spital zum vivens Elias in Netina in Sizilien
bekannt, das Roger von Sizilien nach einem Sieg über die
Sarazenen erbaute, weil ihm Elias vor der Schlacht erschienen war. In
Italien selber wurde er bis hoch in die Neuzeit um Regen
angerufen, auch als Helfer gegen ansteckende Krankheiten («contra
contagiosam luem», Bolland). So wird berichtet, daß einst in der
Diözese Capua vor seinem Bilde in einer alten zerfallenen Kapelle

86



bei der Pest viele Heilungen vorkamen. Zum Dank wurde die
Kapelle wiederhergestellt, und Capua wählte ihn zum Schutzpatron.
Das Kloster Escorial in Spanien soll als Reliquie ein Stück von
seinem « pallium» besitzen, das vorher auf dem Karmel aufbewahrt
war und wunderbar unversehrt blieb, als die Sarazenen das Kloster
anzündeten und die Mönche erschlugen. Zu seinen besonderen
Verehrern gehören die Karmeliter, die ihn als ihren Ordensstifter
verehren. Das speculum Carmeliticum enthält allerlei wunderbare
Geschichten über ihn. Lebt er hier, ähnlich wie in der jüdischen
Überlieferung, als Wundertäter fort, so hat sich die Theologie,
ausgehend vom Neuen Testament, besonders mit seinem Vorläuferdienst

und seiner Wiederkehr bei der Parusie befaßt. Doch ehe

darauf eingegangen werden kann, ist es nötig, die Anschauung
Jesu und des Neuen Testamentes zu zeichnen. Deutlich erscheint
in der synoptischen Überlieferung, besonders in den lukanischen
Kindheitsgeschichten, der Täufer als der nach Mal. 3,23
wiederkehrende Elias. Schon die Erzählung von seiner Geburt bei Lukas
spricht das aus. Zacharias und Elisabeth stammen aus priesterlicher

Familie. Es dürfte also die Vorstellung von seiner priesterlichen

Abkunft schon vorhanden gewesen sein (auch der moräh
hassedeq der cEn Feska-Sekte ist ein Priester). Durch einen Engel
wird die Geburt des Johannes verkündigt, wie nach einer jüdischen
Überlieferung die des Elias. Von wunderbaren Ereignissen ist sie

begleitet (Alter der Eltern, Stummheit des Zacharias), wie einst
die des Elias (sein Vater soll gesehen haben, wie Licht von dem
Kinde ausging und es sich von einer Flamme nährte). Gabriel
kündigt an, daß Johannes in der Kraft des Elias wirken werde, das

Volk für den kommenden Elias zu bereiten (Luk. 1,17). Der
Lobgesang des Zacharias ist auf denselben Ton gestimmt, ja ohne Mal.
3,23 eigentlich gar nicht zu verstehen, Kleidung und Lebensweise
des Täufers stellen ihn in deutliche Parallele zu Elias (Gürtel aus
ungegerbter Haut, zottiges Gewand). Die Bußpredigt entspricht
dem, was man von Elias erwartete (auffähig, daß auch hier wieder
Dtjes. herangezogen wird). Das Volk, ja selbst die Pharisäer halten
Johannes für den wiedergekehrten Elias. Er selbst weist nachdrücklich

auf den hin, der nach ihm kommen soll (vgl. Mth. 3,4,11;
9,13ff.; Mk. 1,2; 6,15; 8,28; 9,4; 9,11 fF.; Lk. 7,27, 9,8, 9,19;

87



Joh. 1,21). Herodes tritt er entgegen wie Elias dem Ahab (Mth.
14,1 ff. und Parall.). Überall steht deutbch die Botschaft dahinter:
Die Zeit ist erfüllt, der Messias kommt, der Vorläufer ist schon da;
bzw. später: Der Messias ist da, Johannes war sein Vorläufer. Es
ist Zeit des Gerichtes, aber auch der Rettung. Wenn Jesus selbst
Johannes als den wiedergekehrten Elias bezeichnet, so bezeichnet
er damit sich selber als den Messias, genau so wie mit dem Titel
Menschensohn und mit Seinen Taten, die manchmal an das

erinnern, was im A.T. von Elias erzählt wird. Wenn die Verklärungsgeschichte

(Mth. 17 und Parall.) Elias und Moses neben Jesus

stellt, spricht sie denselben Glauben aus und läßt die wenigen Augenzeugen

einen Blick in die Zeit der Parousie tun. Doch redet sie

von Johannes dem Täufer nicht mehr, dessen Auftrag nur für die
Zeit der Erscheinung in Niedrigkeit galt und nun schon abgelaufen
ist. Hier erscheint zum erstenmale die seltsame Zweizahl der Zeugen,

wie in Offbg. 11. Daß Moses einst wiederkehren wird, ist auch
alte jüdische Tradition. Die johanneische Literatur kennt Johannes
als wiedererschienenen Elias nicht, ja lehnt diesen Gedanken
entschieden ab (Joh. 1,21,25), vielleicht weil sie eine Täufersekte als
Rivalin der jungen Kirche kannte. Die Episteln reden außer der
Apgsch. von Johannes gar nicht und von Elias kaum. Hebr. 11,35
und 37 spielt ohne Namensnennung auf ihn an, der unter den
Vorbildern des Glaubens aufgeführt wird. Jak. 5,27 erwähnt ihn als

Beispiel für die Macht des Gebetes. Eine besondere Überlieferung
taucht in Apoc. 11 auf, vielleicht aus einer jüdischen Quelle, wie
Lohmeyer am veränderten Rhythmus nachzuweisen sucht. Dort
ist wieder ohne Namensnennung von zwei Zeugen die Rede, die
der Wiederkunft Christi vorausgehen. Ihre Büß- und Gerichtspredigt

ist eine Plage für die Menschen, die sich der Wahrheit
derselben nicht entziehen können und doch gerne möchten. Nach
dreiundeinhalb Jahren (I. Kön. 17 in späterer Deutung und Dan. 7,25;
12,7) werden sie vom Antichrist getötet und bleiben dreieinhalb
Tage unbeerdigt auf der Straße hegen, bis sie auferweckt und in
den Himmel gerufen werden. Wie die Apokalypse überhaupt der
Deutung schwierige Probleme aufgibt, so auch dieses Kapitel. Einig
sind sich die Ausleger darüber, daß die beiden Zeugen mit den

Zügen Elias und Mosis gezeichnet sind (Behm, Lilje, Lohmeyer,

88



Holtzmann, Weiß, Hadorn, Zahn, Bousset-Greßmann.
Merkwürdigerweise haben Irenaus und Tertull auf Elias-Henoch gedeutet
und Victorinus auf Elias-Jeremias). Ziemlich einig ist man sich
auch darüber, daß die Zweizahl auf die alte Sitte zurückgeht, bei
Gericht einen einzelnen Zeugen nicht gelten zu lassen, sondern
mindestens zwei zu verlangen (Dt. 17,6; 19,5; Mth. 18,6; 2. Kor.
13,1; 1. Tim. 5,19 u.a.m.). Auch Sach. 4,3,11,14 spielt hier nach

Meinung der meisten Ausleger eine Rolle. Aber eine wirkliche Deutung

will nicht recht gelingen. Soll die Stelle besagen, daß Moses

und Elias persönlich wiederkehren, oder, wenn die «Zeit» der
Apokalypse nicht als irdische Zeit zu nehmen ist, schon wiedergekehrt
sind? Zahn hat diese Idee absurd gefunden. Wer wäre dann Moses?

Christus selbst? So haben es judenchristliche Sekten angesehen.
Bolland erwähnt diese Deutung auch bei Lyranus, Aureolus, Papst
Silverius und dem Patriarchen Menna von Konstantinopel, obwohl
sie durch 11,8 ausgeschlossen und von vorneherein nicht
wahrscheinlich ist. Oder soll einfach der christliche Zeugendienst in
ihnen versinnbildlicht werden, oder Gesetz und Propheten oder
A.T. und N.T.? Die Reformationszeit und die protestantische
Orthodoxie sah im Antichrist den Papst und in den beiden Zeugen
die Reformation oder einzelne Reformatoren (so bei Bullinger,
Chyträus, Flacius III.), eine Deutung, die begreiflicherweise den
Zorn der katholischen Theologen erweckt hat («ridicule potius misere

se torquent», Bolland), heute aber mit Recht aufgegeben ist (wer
könnte sie halten angesichts dessen, was wir selber erlebt haben?).
Mir selber will es scheinen, daß man die Zweizahl nicht pressen
darf (trotz Sach. und Mth. 17, so Hadorn), vor allem nicht die «Zeit»
der Apokalypse. Menschliche Berechnung versagt hier. Seit der

Menschwerdung Christi stehen wir in der Zeit des Endes. Das ist
jedenfalls die Meinung der Evangelien und Jesu selbst. Johannes
der Täufer ist nicht nur gleichsam ein neuer Elias, sondern Elias
selbst. So hat es auch Luther aufgefaßt (EA. 7/187, 10/108f., 15/355,
62/147), wenn er auch aus seiner Meinung kein Gesetz für andere
machen wollte. Selbst in dem katholischen Kommentar von Junker
bricht sich diese Erkenntnis Bahn, die unter den Kirchenvätern
schon von Kassian vertreten wurde. Sie steht freilich im Widerspruch

zur bisherigen, jedoch nicht dogmatisierten katholischen

89



Lehre und zu den meisten Kirchenvätern. Diese sind fest der
Meinung, daß Elias jetzt im Himmel weile und am Ende der Zeiten
noch einmal komme, ganz gleich, ob sie nun Johannes für Elias
selbst oder nur für einen Propheten wie Elias halten (Ambr. Cyrill
v. Jer., Athanas., August., Petr. Chrysol., Chrysosth., Epiph., Ephr.,
Hippolyt, Iren., Joh. Dam., Justin, Tert.). Weit verbreitet ist die
Annahme seines Kampfes mit dem Antichrist, der ihm den
irdischen Tod bringt, wie sie aus der buchstäblichen Auslegung der
Apokal. entstanden ist. Sie findet sich in der Apok. des Elias
(Henoch und Elias), bei Chrysosth., Ephraim, Tertull und im
Muspilli, dem althochdeutschen Gedicht vom Weltenbrand und
Untergang. Ja selbst bis zu Solowjew hat sie ihre Ausläufer. Manche
Kirchenväter begründen ihre Ansicht damit, daß Elias, wie er
Jesus in der Gestalt des Johannes bei seiner Erscheinung in Niedrigkeit

vorausgegangen sei, so Ihm auch bei der Erscheinung in
Herrlichkeit vorausgehen müsse (so Chrysosthomos). Seine Himmelfahrt,
die die Voraussetzung für die Wiederkunft bildet, erscheint oft
auch als Hinweis auf die Auferstehung der Toten (Iren., Aug.,
Cyr. v. Jerus., Chrysosth., Epiph.).

Weitaus weniger wichtig ist es, wenn die alte Kirche ihren
ethischen Anschauungen gemäß und zum Zwecke der Pädagogik aus
den alttestamentlichen Berichten vor allem die Vorbildlichkeit
Elias herausliest und gelegentlich Einzelheiten derselben allegorisch
deutet (z. B. Wasserguß am Karmel: Taufe bei Gregor v. Nyssa). Er
erscheint als Vorbild des Mutes (Chrysosth.), des Eifers, der Askese

(Chrysosth., Gregor v. Nyssa, Hieron.), der Tugend (Chrysosth.), der
Jungfräulichkeit (Chrysosth., I. Clemens), des Fastens (Petrus
Chrysol.), des Gebetes (Ephr.), wie ihn schon Hebr. 11 und Jakobus

5 gesehen haben. Wenn heute in der evangelischen Kirche die
Erkenntnis wieder Raum gewinnt, daß Askese in der Lebensführung

des Christen sehr wohl ihren Platz hat, wenn auch nicht als

Werk, sondern als Waffe und Übung, so wird der Blick auch wieder
auf Elias fallen, der ja gerade ein Beispiel der Askese nicht um der
Askese willen ist, sondern dessen asketische Haltung, wie später
bei Johannes dem Täufer teils aus dem Protest gegen die
Weltgebundenheit kommt, teils ihm die Freiheit für die Anforderungen
seines besonderen Auftrages geben muß. Ansonsten hat sich die

90



evangelische Kirche mit Elias wenig, fast zu wenig befaßt. Vergeblich

sucht man reformatorische Schriften nach seinem Namen durch.
Bei Calvin wird er kaum erwähnt, bei Zwingli gar nicht, bei Luther
selten. Dieser Mangel an Interesse entspricht aber teilweise einem

guten Empfinden für die Lage des Christen in der Welt. Gewiß, in
die Wolke der Zeugen, deren wir uns vielmehr bewußt sein sollten,
gehört auch Elias. Er sollte uns nicht nur eine Gestalt längst
vergangener Geschichte sein. Aber sowohl in der alttestamentlichen
Erscheinungsform als auch als Johannes der Täufer gehört er zum
«hapax». Für den gläubigen Christen ist das Entscheidende
geschehen. Die große Schlacht gegen Satan ist am Kreuze geschlagen
worden. Am Ostermorgen ist der Sieg verkündet worden. Alles
Toben Satans und seines Heeres kann das nicht ungeschehen
machen. Der Antichrist in mancherlei Gestalt kann zwar viele zum
Abfall bringen, aber das Kommen des Herrn in Herrlichkeit nicht
verhindern. Der Christ hat in Kreuz und leerem Grab ein Unterpfand

für das Kommen seines Herrn in Herrlichkeit, dem er sich'

sehnsüchtig entgegenstreckt. Damit ist auch Elias Werk getan.
Wo das Evangelium in Christus verkündet wird, klingt auch der
Bußruf des Täufers mit. Wenn Tertull (de anima 50) meint, das

Blut des Elias sollte den Antichrist ersticken, so muß dem
gegenübergehalten werden, daß alle teuflische Macht durch ein
wertvolleres Blut gerichtet und erstickt ist, auch wenn unsere Menschensinne

das nicht in seiner vollen Auswirkung fassen können.
Anders steht es im Judentum. Es wartet noch auf seinen Messias.

Es müht sich auf seine Weise um das Kommen der Malkuth.
Daß man in solchem Warten müde werden kann, weiß der Christ
auch. Daß eine Garantie der Verheißung das Warten erleichtert,
ist selbstverständlich. Voll Freude weist der Christ hin auf das,

was vor zweitausend Jahren «einmal» im Heiligen Lande geschehen
ist und wieder gegenwärtig wird in jedem wahrhaften christlichen
Gottesdienst, vor allem in der Feier des Altarsakramentes. Den
jüdischen Brüdern sind noch die Augen gehalten; so brauchen sie

die Gestalt des Elias, des ewig Lebenden, des Entrückten, der sich
doch immer wieder zeigt, warnt, mahnt, hilft, die Geduld stärkt
und den Mut aufrecht erhält. Die Stellung Elias gegenüber wird
somit zu einem Zeichen der Einstellung Christus gegenüber. Wer

91



noch auf das Kommen Elias wartet, der hat noch keine Erlösung
gefunden, hat noch kein Unterpfand dafür, daß diese Erlösung
einmal den ganzen Kosmos umfassen wird. Der Christ kann nur
darum bitten, daß den jüdischen Brüdern bald die Augen geöffnet
werden. Um drei Dinge aber sollten Christen und Juden gemeinsam
bitten : einmal darum, daß sie sich dessen bewußt bleiben, daß die
Offenbarung des Alten Testamentes sie beide angeht; dann darum,
daß niemals unter ihnen die Hoffnung und Erwartung stirbt, daß
Gottes Reich auch einmal sichtbar diese Welt umfassen wird;
denn wenn diese Hoffnung schwände, hätte Satan doch gesiegt;
und schließlich darum, daß der große Tag Gottes, der nach christlicher

Anschauung schon angebrochen ist, sich bald vollende.
Wenigstens dem Wortlaut nach könnten wir doch den alten Gebetsruf
gemeinsam sprechen: Maranatha, Du unser Herr, komm!

Anmerkungen

Die jüdischen Eliashoffnungen hat G. Meyrinck in seinem Roman «Das

grüne Gesicht» verarbeitet. Die Zeit Elias schildert gut Rasmussen «Bellende
Hunde». Dieser Roman kam mir in amerikanischer Kriegsgefangenschaft
in die Hände. Leider habe ich ihn seitdem nicht wieder auftreiben können.
Viele jüdische Literatur, die ich gerne benützt hätte, ist derzeit in Wien gar
nicht oder nur sehr schwer zu bekommen. Diese ist daher nicht zitiert, auch
wenn sie in Nachschlagewerken angeführt ist.

Benützt wurden:

I. Kommentare

A. zu den Königsbüchern Kittel 1900, Benzinger 1899. Greßmann 1921,
Reuß 1892, Klostermann 1887, Keil 1865.

B. Zu Maleachi: Reuß 1892, Ehrlich (Randglossen) 1912, Nowack 1903,
Marti 1904, Orelli 1896, Rießler 1911, Sellin 1930, Junker 1938, Elliger 1950.

C. Zur Apokalypse: Behm 1949, Lüje 1940, Zahn 1926, Lohmeyer 1926,
Holtzmann-Bauer 1908, Weiß 1908, Hadorn 1928.

II. Einleitungen in das A.T.
Weiser 1949, Driver 1896, Eißfeldt 1939, Augusti 1827, Budde 1909, Strack

1895, Wüdeboer 1895, König 1893, Baudisson 1901, Cornül 1908,
Hudal - Ziegler - Sauer 1948.

92



III. Geschichte Israels

Köhler 1893, Hölscher 1922, Noth 1950, Allgeier 1937, Lods 1932, Stade
1899, Kittel 1925.

IV. Religionsgeschichte des A.T.

König 1924, Sellin 1933, Marti 1907, Smend 1899, Budde 1900.

V. Theologie des A.T.

Eichrodt4 1950, Proksch 1950, König 1922, Kautzsch 1911, Robertson 1905,
Kittel 1921, Stade.

VI. Sonstige christliche Schriften

Schubert Kurt: Magie und Dämonenglaube nach den Berichten der Baby-
lonier, Israeliten und Juden, ungedruckte Habilitationsschrift, Wien.

Rießler Paul: Jüdische Literatur außerhalb der Bibel.
Jak. Grimm: Deutsche Mythologie4, Berlin 1875.
Bolland J. : Acta Sanctorum, Antwerpen 1727.
Bibliothek der Kirchenväter edidit: Bardenhewer, Verl. Kösel 1914ff.

Thalhofer, Verl. Kösel 1878 ff.
Dietrich G. : Isodadhs Stellung in der Auslegungsgeschichte des A. T. BATW

VI, 1902.
Luthers Werke in der Erlanger Ausgabe.
Calvin Opera und ed. Baum-Reuß, Berlin 1864ff.
Zwingli Opera, ed. Egli-Finsler, Berlin 1905, in der Bibliothek der Re¬

formatoren.
Böcklen E.: Elias Berufung, ZATW 32/1912.
Coßmann W. : Die Entwicklung der Gerichtsgedankens bei den alttesta-

mentlichen Propheten, BZAW 29/1915.
Gunkel H.: Elias Jahve Baal, RV II/8, Tübingen 1906.
Baischeit Br. : Alter und Aufkommen des Monotheismus in der israeliti¬

schen Religion, BZAW 69/1938.
Benzinger Im. : Jahvist und Elohist in den Königsbüchern, BZAW NF 2/1921.
Knobel Aug.: Der Prophetismus der Hebräer, Breslau 1837.
Bousset - Greßmann : Die Religion des Judentums im späthellenist. Zeitalter.
Duhm Bernh. : Israels Propheten, Tüb. 1916.
Sellin E.: Der alttestamentliche Prophetismus, Leipzig 1912.
Stade - Schwally : Die Regenbogenbibel.
Dietrich E. L.: flUW 1W BZAW 40/1925.
Duhm B.: Anmerkungen zu den Zwölf Propheten, ZATW 31/1911.

93



VII. Jüdische Schriften

Der babylonische Talmud, übertragen von Laz. Goldschmidt, Berlin 1930.
Der Midrasch Bereschith rabba, übertragen von A.Wünsche, Leipzig 1887.

Bergmann Julius: Die Legenden der Juden, Berlin 1919.
Buber M. : Das verborgene Licht, Frankfurt' 1924.

Ginzberg L.: Eine unbekannte jüdische Sekte, MGWJ 1910—1914.
Die Meehiltha. Übersetzt von Winter u. Wünsche, Leipzig 1909.
Raschis Pentateuchkommentar, übertr. von S. Bamberger, Hamburg 1928.
Osar Midraschim, ed. J. D. Eisenstein, New York 1928.
Exodus rabba, aus Midrasch rabba, Lublin 1898.

Leviticus rabba, aus Midrasch rabba, Lublin 1898.
Der Sohar, Wilna 1911, Verlag Rom.
Seder Elijahu rabba, ed. Friedmann.
Schürer Emil, Geschichte des jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi, Leipzig

1890.
Sifre zu Numeri, ed. Kittel-Kuhn, rabbin. Texte 2. Reihe, Stuttgart 1933-36.
Targum Jonathan, aus Hamisa hemse torah, Berlin 1937.

Flavius Josephus: Opera ed. B. Niese, Berlin 1895.

EIN CHRISTUSZEUGNIS AUS ISRAEL

VOM WERDEN UND WESEN DER JUDENCHRISTLICHEN
ALLIANZ

von H. D. Leuneb, London

Wollte man Geschichte und Aufgabe der Bewegung, von der
im folgenden die Rede sein soll, mit epigrammatischer Kürze
umreißen, so müßte man die Worte zitieren, mit denen Jakobus den
soeben zu seinem letzten Besuch nach Jerusalem zurückgekehrten
Paulus auf die judenchristliche Gemeinde der Urkirche hinweist :

«Du siehst, Bruder, wie viele Tausende von Gläubiggewordenen
es unter den Juden gibt». Mit der gleichen Aufforderung konfrontiert

seit Jahrzehnten die Judenchristliche Allianz einerseits die
Judenheit, die von Jesus als dem Messias ihres Volkes nichts wissen
will und dem christusgläubigen Juden Verrat an seinem Volks-

94


	Elijahu : der Prophet und sein Weiterleben in den Hoffnungen des Judentums und der Christenheit

