
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: In zwei Welten

Autor: Bührig, W.M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961399

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IN ZWEI WELTEN

von W. M. Bührig, Zürich

Ein längst vergriffenes Buch liegt vor mir und bringt mir Kunde
von einem nicht alltäglichen Leben, das auf dieser Erde in zwei

ganz verschiedenen, sich feindlich gegenüberstehenden Welten
verlaufen ist, zwischen denen die Welt des Gottesgeistes die Verbindung

schuf. Es handelt sich um einen jüdischen Rabbiner, der
später evangelischer Pfarrer geworden ist. Es ist schade, daß das
Buch selbst nicht mehr zu haben ist!

In meiner Arbeit kommt es mir darauf an, den Menschen selbst

möglichst viel zu Worte kommen zu lassen. Pfarrer Gurland ist
zwar nur zum Teil Verfasser dieser Lebensgeschichte. Gedrängt von
seinen Freunden hat er mehrmals angefangen über sein Schicksal
zu berichten. Seine Erlebnisse erschienen ihm unwichtig, er ließ
die Aufzeichnungen liegen, ein Bruchstück hier, ein Bruchstück
dort. Nach seinem Tode hat seine Witwe das Vorhandene liebevoll
gesammelt, durch Briefe ergänzt und die Verbindungen dazu
geschrieben.

Einem strengen und düsteren Rabbiner, der in Wilna, im damaligen

zu Rußland gehörenden Litauen, wohnte, wurde als zweites
Kind am 29. Juni 1831 ein Sohn geboren, der Chaim genannt wurde.
Es war ein schönes, lebhaftes Kind, lernbegierig und lebensfreudig.
Aber gerade diese Lebensfreude wurde dem armen Knaben von
dem übereifrigen Vater durch eine uns fast unbegreifliche Erziehung
systematisch abgewöhnt. Von klein auf sollte sein Trachten und
Sinnen der Religion zugewandt sein, da er schon in der Wiege zum
Rabbiner bestimmt wurde. Und das frühreife Kind beschäftigte
sich in den ersten Jahren seines Lebens mit der Frage: Was ist
Gott? Die durch seine Frage in die Enge getriebene Mutter
vertröstet es auf den späteren Unterricht. Der Knabe war noch nicht
fünf Jahre alt, als der Vater ihn an die Bibel setzte, er sollte nach
Sitte der orthodoxen Juden, die keine anderen Bücher als die Schriften

kennen, auch keine Fibel zulassen, daraus lesen lernen. Es
wurde nicht buchstabiert, sondern ein Wort gewiesen und ge-

44



nannt; das Kind mußte sich das Wortbild einprägen und dieses
ihm bekannte Wort unter anderen herausfinden.

Das Kind lernte gut, und seine ständigen Fragen waren dem
Erzieher oft unbequem. Es wurde wieder «auf später» vertröstet. Aber
das «Später» kam nicht so bald. Spiel und Vergnügen wurden dem
Kind versagt, es sollte über den heiligen Schriften gebeugt sitzen
und sich auf das Leben eines Gerechten vorbereiten. Mit elf Jahren
war die Sehnsucht des Knaben auf das Gottschauen gerichtet. Die
biblischen Geschichten machten ihm einen starken Eindruck,
besonders die des Elias, der mit dem feurigen Wagen in den Himmel
geholt worden ist. «Wie hat es Elias so weit gebracht?» fragte er.
«Durch Fasten und Beten» war die Antwort. «Das kann ich auch!»
dachte der Knabe. Eines Abends entfernte er sich heimlich vom
Hause und lief in den Wald. Dort, auf einem kleinen Hügel
angelangt, kniete er nieder und sagte alle Gebete auf, die er kannte.
Dann wartete er auf den feurigen Wagen! Er glaubte ihn in der
Abendröte zu erblicken, die dem armen Stubenhocker so gut wie
unbekannt war. Wie groß mag die Enttäuschung gewesen sein, als
der Himmel erlosch und er sich noch immer auf der Erde befand.
Aber das von religiöser Leidenschaft beherrschte Kind verfügte
über so viel Energie, daß es nicht nach Hause zurückkehrte,
sondern einige Tage ohne Nahrung im Walde verblieb. Seine Angehörigen

suchten es verzweifelt und fanden endlich das bewußtlose, aber
noch lebende Kind im Walde wieder auf.

In der schweren Kindheit und bei der ungesunden Lebensweise,

zu der ihn der Vater jetzt erst recht zwang — denn er war stolz
auf seinen Sohn, der durch die Himmelfahrtsepisode eine Berühmtheit

in der Stadt geworden war —, wurde der Keim zu den schweren

körperlichen Leiden, die den armen Gurland so oft heimgesucht
haben, sicherlich gelegt. Der Knabe mußte noch mehr über den
Büchern sitzen und immerzu unter der Anleitung des Vaters
lernen, nur lernen, keine Freiheit, kein Spiel, ja kein weltliches Lernen
oder harmloses Spazierengehen wurde dem Kinde und nachher dem

Jüngling gegönnt. Der Talmud, den der Vater als strenggläubiger
Jude dem Alten Testament vorzog, befriedigte den Jüngling schon
damals nicht. Statt den ganzen Tag zu lernen, stahl er sich auf den
Dachboden, um dort irgendeine Räubergeschichte zu lesen oder zu

45



zeichnen, was er sehr gerne tat. Der Vater mißbilligte sogar das
Schreiben, das der Knabe von einem Kameraden erlernte. «Ein
Rabbiner muß nur seinen Namen schreiben können», sagte er.

Gurland sagt selbst von seiner Jugendzeit : «Aus dem mißmutigen

Knaben war ein ernster, grübelnder Jüngling geworden. Von
Natur weich und anschmiegend, liebesbedürftig im hohen Grade,
mit einer reichen Phantasie und Einbildungskraft ausgestattet und
mit unverkennbarem Talent für Malerei und Plastik begabt, dachte
er meist in Bildern, die glühende Farben trugen. Eine große Liebe
zur Tierwelt sowie ein tiefer Sinn für Naturschönheit war ihm
eigen. Die nackte, kalte Wirklichkeit konnte ihn nicht befriedigen,
alles Unschöne und Unedle war ihm von Natur zuwider, Sklaverei
in jeder Form war ihm in der Seele verhaßt. Ein wilder Freiheitsdrang

erfüllte ihn ganz und verlangte ungebärdig, sich nach allen
Seiten hin betätigen zu können.»

Aber als eifriger Schüler des Gesetzes bemühte er sich, alle
Regungen seiner Seele zu unterdrücken. Von elf bis sechzehn Jahren
besuchte er die Talmud-Tora-Schule, in der ihm eine große Freude
zuteil werden sollte : in seinem Vetter Samuel gewann er einen
feinfühligen und verständnisvollen Freund. Drei Briefe aus dieser Zeit
sind erhalten, Gurland hat sie später selbst aus dem Hebräischen
ins Deutsche übersetzt.

Wir wissen, daß der Vater ihn zum Rabbiner bestimmt hat, er
schreibt aber an den Freund: «Für die Wahrheit, für das Recht und
die Wissenschaft zu leben, zu streben und tätig zu sein, schien
mir ein schönes, heiteres, beneidenswertes Los». Und weiter: «Ich
soll Rabbiner werden! 0 Gott, warum kann ich nicht Mensch
sein?» Der Vater will aus ihm einen Heuchler, einen Frömmler
machen. «Am liebsten wäre es dem Vater, wenn ich über Sünden
seufzte und von Paradies und Hölle schwärmte, was mir doch
unmöglich ist, es sei denn, daß ich schon jetzt ein Heuchler werde!»
Er wird immer wieder ans Haus und an den Talmud gefesselt,
nicht einmal frische Luft gönnt ihm der Vater aus Angst, daß er
die Welt liebgewinnen könnte. «Ich sehe im Talmud nichts als kalte
abstrakte Begriffe, die mirweder nützlichnoch interessant sind. Wenn
ich von meinem dumpfen Stübchen aus einen Hund herum- laufen
sehe, denke ich: er ist reicher als du! Gott möge es mir verzeihen!»

46



Sein Wissensdrang treibt ihn dazu, heimlich, mit Hilfe eines

weniger strenggehaltenen Verwandten, die russische Sprache zu
erlernen. Wieder ist es der Dachboden, zu dem er sich flüchtet.
Auch alles Christliche hat eine große Anziehungskraft für den

Jüngling. Sein großer Wunsch ist, ein Bild von Jesus zu sehen. Er
schreibt an seinen Freund: «Ich kann es nicht begreifen, wie diese
bösen und teuflischen Geschichten, die uns von Jesus erzählt werden,

mit diesem herrlichen, sanften und milden Namen sich
vereinigen. Ich muß es Dir gestehen, daß bei allen schrecklichen
Erzählungen, die wir als Kinder schon von unseren Lehrern über den

gekreuzigten Christengott gehört haben, bei allen grauenhaften
Sagen, die uns die Großmutter und Kindermagd schon fast in der
Wiege von dem ,teuflischen Zauberer', .Wundertäter' und
Verführer der Juden': ,Jesus von Nazareth' erzählten — ich zwar
jedesmal einen ergreifenden Schrecken und Schauder vor der
erschreckenden Tat, aber trotzdem eine unaussprechliche Sympathie,
ja ein unendliches Mitleid für diesen prächtigen Namen empfand,
und mir immer wieder der Gedanke aufstieg: wer weiß, ob nicht
dieser Jesus doch ein guter, wohlmeinender Mann — am Ende gar
der Messias selbst — gewesen ist?»

Durch seinen Verwandten bekam er eines Tages ein russisches
Buch mit Bildern zur biblischen Geschichte in die Hand. Erst
entdeckte er die ihm wohlbekannten Namen der Patriarchen und
Propheten, bis er auf ein Bild des Gekreuzigten stieß: «Das war mir
tief ergreifend; ja, erschütternd! Je länger ich diese leidenden edlen
Gesichtszüge betrachtete, desto mehr gefielen sie mir. Eine dunkle
Ahnung ging mir durchs Herz, das muß ein guter, frommer Mann

gewesen sein, der, wie einst die Propheten, von dem fanatischen,
beschränkten Volke nicht verstanden und ihrer unmenschlichen
Wut preisgegeben ward!»

Dieses Bild mußte er haben! Aber wie? Das Buch konnte er
nicht behalten, also abzeichnen. Er schlich sich wieder auf das
wohlbekannte Versteck, wo ihm eine alte Heringstonne als Tisch dienen
mußte, und ging ans Werk. Er fing um zehn Uhr an und wollte
bis Mittag fertig werden; die Stunden verstrichen, er merkte es

nicht, es dämmerte schon, und das Bild war fast fertig, als plötzlich
der Vater hinter ihm stand. «Wie erstarrte ich», erzählt er selbst,

47



«als ich das Antlitz meines über mich gebeugten Vaters erblickte
— nie sah ich eine ähnliche Wut — sein Gesicht glühte, seine
Stimme schwankte, er zitterte an allen Gliedern, und knirschend
rief er: ,0 Klippe, Klippe' (ein talmudischer Ausdruck für Teufel
oder Dämon). Dann faßte er mich, schleuderte mich mit aller
Kraft zu Boden, trat mich mit den Füßen und stieß mich die Bodentreppe

hinunter; ich schlug mit der Stirn auf eine scharfe Kante
und verlor das Bewußtsein. Als ich am dritten Tage ins Bewußtsein

zurückkehrte und meine Augen aufschlagen wollte, merkte
ich zu meinem Schrecken, daß ich nur das rechte öffnen konnte,
das linke aber mit Pflastern verklebt und verbunden war; zu gleicher

Zeit fühlte ich furchtbare Schmerzen am ganzen Körper, am
heftigsten im Kopfe.»

Sein Auge hat er behalten, nur eine große Narbe blieb zurück.
Er war lange krank, außerdem war zu Hause die Hölle, seinem
Vater durfte er nicht begegnen, er war in dessen Augen ein
Verbrecher. Schon christlich mutet uns die Bitte an seinen Freund an,
den Vater nicht zu verdammen: «Er ist eigentlich mehr zu bedauern
als ich. Er meint es gewiß gut, und der tiefste Grund seines Eifers
ist doch die Religion.»

Auf die Dauer war ein Zusammenleben mit dem Vater nicht
möglich ; Chaim wurde in eine Rabbinerschule geschickt, in der er
drei Jahre verbrachte, und wo er neben seinem Lehrpensum auch
modernere Richtungen als die des strenggläubigen Vaters kennenlernte.

Er forschte in der Bibel und in der Kabbala, warum eigentlich

der Messias noch immer nicht kommt? Er sehnte sich nach

Erlösung vom untragbaren Gesetz, das je länger, desto schwerer
auf seinen Schultern lastete.

Nach Verlassen der Schule war er Hauslehrer bei einem Onkel,
und endlich, mit 23 Jahren, versöhnte er sich mit dem Vater, kehrte
nach Hause zurück und wurde zum Rabbiner geweiht. Was für
Qualen diese Weihe für den armen Gurland bedeutet hat, hören
wir von ihm selbst. Um Mitternacht schreibt er in sein Tagebuch :

(«Mein Vater war heute noch mehr als glücklich. .Dieser Tag ist der
schönste, ja der seligste meines Lebens', schrieb er mit großen
Buchstaben in sein Gebetbuch ein. Ach, wie verschieden lauten
die Worte, die ich eben in mein Tagebuch schreibe : Dienstag, den

48



8. März, der schrecklichste Tag meines Lebens, ja der unseligste,
denn am Altar Gottes habe ich den Vorgeschmack der Hölle
empfunden. 0 meine armen Eltern, wie habt ihr mich an diesem Tage
so gar nicht verstanden Meine tiefe Bewegung, meine Tränen, mein
blasses Gesicht — alles habt ihr mir zu gut ausgelegt! Mein Vater,
wenn du wüßtest, wie tief deine Worte: ,Er ist vom heiligen Gefühl
so bewegt!' meine Seele gepeinigt haben! Ja, bewegt vom Gefühl,
aber von welchem? Wahrlich vom ungöttlichen Gefühl. Als ich die
Worte des Oberrabbiners vernahm: .Verpflichtest du dich, das
Gesetz Gottes schriftlich und mündlich, d. h. die Tora und den
Talmud — welche uns durch Mose übergeben worden —, zu üben
und zu lehren ?1 da war es mir, als stände ich am Rande des Abgrundes,

meine Augen starrten und meine Glieder bebten.»
Er weiß, daß er noch zu jung und zu schüchtern ist, seine

Gefühle öffentlich zu vertreten. Desto eifriger sucht er in der Schrift,
beugt sich über den Talmud. Nur zu gerne würde er sich von seinem
Irrtum überzeugen lassen. An seinen Freund schreibt er: «Ich bin
täglich überzeugter, daß nicht nur ein großer Teil des Talmuds
und der Kabbala unecht, sondern auch, daß dieselben nicht als Wort
Gottes anzuerkennen sind, daß sie sich gegen dasselbe richten.»

Und seine Messiasgedanken leben weiter in ihm : «Aber ich muß
Dir sagen, daß bei aller Achtung und Anerkennung, die ich für
die Heilige Schrift habe, viele Stellen in ihr ganz dunkel sind,
besonders alle Weissagungen in den Propheten und Psalmen vom
Messias und seinem Reich sind mir ein Rätsel. Wann, wie und wo
soll der Messias erscheinen? Wenn nach der deutlichen Verheißung
Micha 5 er in Bethlehem geboren werden soll, so müßte es doch
dort noch jetzt einen Judenstaat geben; das ist nicht der Fall.»
Und weiter: «Es scheint mir immer, als fehle der Heiligen Schrift
etwas — der Brennpunkt, in welchem alle göttlichen Strahlen sich

vereinigen. Das Gebäude ist prächtig, aber mir scheint die Spitze
oder Kuppel zu fehlen, die es krönen muß!» An Samuel schreibt
er noch: «Wenn du an den Talmud, der aus MenschenWeisheit und
Menschensatzungen besteht, mit Recht nicht glauben kannst, so

hüte dich davor, daß du nicht das Kind mit dem Bade ausschüttest.
Laß keinen Raum zum Zweifel an die Wahrheit und Echtheit der
Schrift in deinem Herzen. Es liegt in der Tat im Worte Gottes

49
4 Judaic», Band 8, 1



mehr als man erwartet, das habe ich bei meinem jetzigen Studieren
und Forschen klar einsehen müssen. Wer einmal die Kraft davon
erfährt, der weiß, wie wenig es möglich ist, mit Gottes Wort
bekannt zu sein ohne Gott zu lieben und an seine Gnade zu glauben.
Es ist in Wahrheit ein Arzneibuch, in dem jeder seine Genesung
findet, der in Einfachheit und Wahrheit darin liest.»

Inzwischen hatte der Vater, der weiterhin über den erwachsenen
Sohn verfügte, diesen mit einer reichen Tochter eines schon betagten

Rabbiners verlobt. Die Partie war glänzend, und die Karriere
des jungen Mannes sozusagen gesichert.

Er fügte sich wieder. Er heiratete bald, und äußerlich geht es

ihm zunächst gut. Die Frau ist sanft und fromm, der Schwiegervater

bemüht sich sogar, ihm das Leben angenehm zu gestalten.
Chaim erkennt das alles dankbar an, aber er muß den greisen
Schwiegervater vertreten, und das heißt jeden Sabbath predigen! Er
wählt nur Texte aus der Heiligen Schrift, aber als Rabbiner kann
er den Talmud nicht umgehen. «Dabei stehen mir immer die Worte
Jerem. 23,28 vor den Augen: ,Wer mein Wort hat, der predige
mein Wort recht. Wie reimen sich Stroh und Weizen zusammen,
spricht der Herr'. Mein Gewissen plagt mich unaussprechlich, daß
ich nicht so predige, wie ich soll.»

Das war sein letzter Brief an Samuel, denn dieser stirbt, und
nicht einmal ein letzter Abschied wurde den beiden beschieden.

Der junge Rabbiner, von Gewissensbissen getrieben, hat nun
den Mut, öffentlich vor dem Altar sich gegen die Autorität des

Talmuds und der Kabbala zu wenden. Er fordert seine Gemeinde

zur Diskussion auf. Niemand meldet sich, hingegen rücken alle
von ihm ab. Er darf nicht mehr predigen und muß vor dem Gericht
des Oberrabbiners erscheinen. In seiner Vaterstadt steht er vor dem
Elternhause und wird nicht hereingelassen. Vor dem Gericht wird
falsches Zeugnis gegen ihn abgelegt, er selbst wird kaum angehört. Er
wird erst durch ein weltliches Gericht gerettet und heimgeschickt.

Zwei Jahre kann er noch im Amt bleiben, dann geht es nicht
weiter, und er legt sein Amt nieder. Als er seinen Entschluß der
Gemeinde kundtut und sie zugleich bittet, den trüben Quell des

Talmuds zu verlassen und sich an das lautere Wort Gottes zu halten,
bricht ein unbeschreiblicher Sturm in der Synagoge aus, er wird

50



geschlagen, gestoßen, bespien und wäre auf der Stelle tot liegengeblieben,

wenn nicht ein alter Rabbiner, der ihn mit seinem Leibe
deckte, ihm zur Flucht verbolfen hätte. Acht Tage lang lag er krank
zu Hause, dann mußte er allein in die Welt hinaus, seine Frau und
sein Kind hatten die Verwandten geholt, und keine Bemühungen
um ein Wiedersehen halfen, seine Gemeinde und seine Eltern
hatten ihn verstoßen, wie Ahasvérus mußte er allein und mittellos
auf die Wanderschaft gehen. Drei Jahre war er Hauslehrer in
Dünaburg bei einem weniger fanatischen Onkel. Später lernte er
einen Kalligraphielehrer kennen, der ihn überredete, auch
Schönschreiben zu lernen, um sich damit eine Existenz zu schaffen.
Gurland folgte dem Rat und ging sogar auf die Wanderschaft mit
dem neuen Freunde, der sich im Laufe der Zeit als ein Betrüger
entpuppte, der es auf die Ersparnisse des jungen Mannes abgesehen
hatte. Nach einiger Zeit trennten sie sich, aber Chaim blieb dabei,
Stunden in Schönschreiben zu geben. Und er brauchte allerlei
Verdienst, denn sein Vater war 1864 gestorben, und der älteste Sohn
unterstützte die Mutter.

Er hatte seine Reformpläne nicht vergessen, das Wort Gottes
im Alten Testament blieb das Licht auf seinem Wege, er schrieb
an einem großen Werk, «Das Judentum und die Reformatoren im
17. und 18. Jahrhundert», ein Werk, das nie erschien, da der
Verfasser inzwischen zum Christentum übertrat.

Ein jüdischer Hausierer hatte von einem Christen das Neue
Testament, hebräisch, geschenkt bekommen. Er konnte es zwar
lesen, aber nicht verstehen, so brachte er das Buch dem Rabbiner.
Der Eindruck war überwältigend, aber die volle Wahrheit konnte
ihm damals noch nicht aufgehen. Er erfaßte vor allem die
sittlichen Forderungen der Evangelien, ohne die Heilstatsache zu
erfassen. Er sah nicht so sehr das Neue in den Worten Jesu, sondern
mehr das Verbindende mit dem Glauben der Väter. Ihm träumte
die Verbindung der beiden Religionen, durch eine durchgreifende
Reform. Dazu sollten die Juden den Talmud und die Kabbala
verlassen, die Christen von ihren Dogmen Abstand nehmen, dann war
der Boden da, auf dem man sich verstehen und vereinigen würde.

Mit Freude ging er an die Verwirklichung des Gedankens; er
hielt Vorträge darüber und fand einige Anhänger unter den Juden.

51



Aber sonst erhob sich von neuem ein Sturm der Entrüstung gegen
ihn,' wieder einmal war er der Verräter! Er mußte die Stadt
verlassen und begab sich nach Kischiniew, ein Städtchen im südwestlichen

Rußland, in dem viele Juden wohnten, und wo auch ein
sehrbekannter Judenmissionar, der evangelische Pastor Faltin,
segensreich wirkte. Gurland bekam einige Stunden und lebte sich
ein, während einer Krankheit lernte er eine junge Witwe, die ihn
pflegte, kennen und lieben, und verheiratete sich mit ihr. Mit dem
Pfarrer wurde er bald bekannt, die Liebe zur Heiligen Schrift
führte sie zusammen. Mit der Zeit nahm der Pfarrer Unterricht
in hebräischer Sprache bei dem hochgelehrten Rabbiner, und bei
dieser Gelegenheit kamen sie immer mehr in tiefe religiöse Gespräche.
Im Städtchen hieß es sogar, daß der Pfarrer zum Judentum
übertreten wollte! Aber es kam anders. Der Pfarrer, der als ein
richtiger Seelsorger warten konnte, drängte Gurland gar nicht, ja hatte
ihm sogar versprochen, nicht über das Christentum zu reden. Aber
ganz von selbst kamen sie mit der Zeit zum Neuen Testament, und
der Pfarrer merkte wohl, daß Gott an der Seele seines jüdischen
Freundes arbeitete, er betete also für ihn. Und es kam der Tag, an
dem Gurland selbst zu reden und zu fragen anfing. Immer mehr
reifte in ihm die Überzeugung, daß Jesus der verheißene Messias

gewesen ist. Mit dem Verstand erfaßte er die Glaubenstatsachen
wohl, aber es fehlte der lebendige Glaube. Wie kommt man zu ihm
Durch Gebet, hatte ihm sein Lehrer gesagt. Er ging nach Hause
und verbrachte die Nacht im Gebet. Als die Sonne aufging,
durchströmte ihn ein wunderbares Gefühl. Er erzählt selbst in seinen

Erinnerungen, die er merkwürdigerweise aus Bescheidenheit in
dritter Person verfaßt hat: «Vor seinem geistigen Auge öffnete sich
eine lichte Perspektive, Einsicht und Aussicht in eine höhere Welt ;

er fühlte sich innerlich erfaßt von der in Christo dargereichten
Vaterhand Gottes. Nicht nur mit kühlem Verstand, wie bisher, mit
ganzem, vollem Herzen konnte er nun seinen Heiland im Glauben
erfassen und sich ihm völlig ergeben.»

Wie staunte der Pfarrer, als Gurland ihm am nächsten Tage
seinen Entschluß, Christ zu werden, eröffnete. Zunächst wollte er
gar nicht an den Unterricht herangehen. «Gestern sprachen Sie
noch ganz anders, und nun?» Er bat ihn, sich die Folgen seines

52



Schrittes zu überlegen. Aber bald merkte er, daß die Gnade in die
suchende Seele eingekehrt war, und dankbar ging er an die
systematische Unterweisung.

Die erste Missionsarbeit Gurlands, noch vor seiner Taufe, war
die Bekehrung seiner Frau. Er hatte die Freude, daß sie ihm bald
willig folgte. Er versuchte auch gleich durch Dispute über die
Schrift und den Talmud an seine Glaubensgenossen zu gelangen.
Ohne Erfolg: der große Bann wurde über ihn gesprochen und an
allen Straßenecken der Stadt angeschlagen.

In Freude und Frieden bereitete er sich auf die Taufe vor, während

der Pfarrer Schmäh- und Drohbriefe erhielt und ernstliche
Unruhen für den Tag der Taufe befürchten mußte. Er wollte sich
schon an die Polizei wenden, um Schutz für seinen Täufling zu
erbitten, aber dieser ließ es nicht zu. «Ich stehe in Gottes Schutz»,
sagte er, «der Herr ist mein Schild, ihm will ich vertrauen.»

Der 33jährige trat mit seiner Frau an einem Maitag an den Altar.
Die Kirche war gedrängt voll, auch verschiedene Juden waren
anwesend. Ohaim wurde auf den Namen «Rudolf» getauft. Als die
Taufe vollzogen war, sank er überwältigt vom starken Gefühl des

Dankes und der Freude auf die Knie und sprach aus tiefster Seele

ein Dankgebet, das mit inbrünstiger Bitte schloß, Gott wolle noch
vielen aus seinem Volke Israel dies helle Licht ins Herz scheinen
lassen und sie so glücklich und selig machen, wie er durch die
Erkenntnis seines Messias geworden sei.

Dieses Gebet machte den tiefsten Eindruck auf die Gemeinde,
die Feinde verzogen sich still nach Hause, während die jungen
Christen von den neuen Glaubensgenossen umringt und beglückwünscht

wurden.
Die Tür zu einer Welt schlug zu, die andere Welt mußte neu

erobert werden. Es stand für Gurland fest, daß er sich der
Judenmission widmen wollte. Der Pfarrer war tief davon überzeugt, daß

er sich dazu hervorragend eigne, so befürwortete er seine Aufnahme
zwecks Ausbildung in ein Konvikt der Mission in Berlin. Das
Einleben dort war nicht einfach, galt es doch für ihn, eine fremde Sitte,
eine fremde Sprache, ein fremdes Volk kennenzulernen. Aber er
fand viel Entgegenkommen und Verständnis, und das große Glück:
einen wahren Freund. Das war damals ein Student, später Hoch-

53



schulprofessor Max Besser. Diese Freundschaft hat bis zu seinem
Tode angehalten.

In Berlin blieb er drei Jahre und wurde nach vollendetem
Studium zum Pastor der evangelischen Kirche ordiniert.

Sein Freund und Lehrer half ihm die ersten äußeren
Schwierigkeiten zu überwinden, indem er es erwirkte, daß Gurland zu
seinem Gehilfen in Kischiniew ernannt wurde. So kam er in die
wohlbekannte Stadt zurück. Er dachte, daß es schwer sein würde,
Kontakt mit der ihm feindlich gesinnten Judenschaft zu bekommen,

aber im Gegenteil, die Juden strömten ihm zu, einige zwar
aus Neugier, andere aus Sensationslust oder aus äußeren
Beweggründen, aber viele aus innerer Not. Gurland bekam genug zu
tun, da er außer der Judenmission auch in den Schulen unterrichtete

und in der Gemeinde mithalf. Er hatte schöne Erfolge bei
den Juden, aber es fehlte auch nicht an Schwierigkeiten, zumal
auch materieller Natur. Der getaufte Jude wurde von den
Glaubensgenossen verstoßen und verlor Arbeit und Verdienst. Die
Gemeinde hatte ein kleines Heim gegründet, das ständig überfüllt

war, die beiden Pfarrer nahmen Täuflinge so viele sie nur
irgend konnten, in ihrem Hause auf, aber das langte alles nicht.
Rudolf schreibt an seinen Freund: «Wenn die Christen wüßten,
welch scharfe Augen die Juden für ihre Fehler haben! Ja, wenn
die Wände meines Zimmers reden könnten, sie würden erzählen,
wieviel an jedem Israeliten die Lieblosigkeit seiner christlichen
Umgebung verschuldet hat. 0 ihr würdet es mir nachfühlen, welche
Verantwortung wir in bezug auf das unglückliche Volk vor Gott
haben. Alle Arbeit an Israel ist und bleibt ein leerer Schall, wenn
nicht unser Herz jedem einzelnen Israeliten Liebe entgegenbringt».

Solange es seine Zeit erlaubt, vertieft er sich in das Studium
der Schrift. Er schreibt: «Ich erfahre es immer wieder, welche
Notwendigkeit es ist, täglich wenigstens ein Kapitel aus der Heiligen

Schrift zu lesen. Das ist wahrlich die Speise unseres inneren
Menschen; schon das Lesen des Wortes bringt himmlischen Segen,
Trost und Frieden in das heilsbedürftige Herz. Ich staune oft über
die Trefflichkeit der lutherischen Übersetzung des Alten
Testamentes. Wie frei und ungenau Vater Luther auch oft in seiner
Übersetzung ist, so trifft er doch den Nagel auf den Kopf, und die

54



Sprache ist so kräftig und kurz, daß man oft selbst nach langem
Hin- und Hersuchen, wie der Text besser wiederzugeben wäre,
schließlich doch auf Seine Übersetzung zurückkommen muß.

Seine Arbeit erweitert sich ständig; er schreibt Aufsätze für
verschiedene Missionsblätter und bekommt durch sie von allen
Seiten Unterstützung, Aufmunterung und Gebetshilfe. Er
unternimmt verschiedene Reisen in Deutschland und Rußland, um viele
Vorträge zu halten.

Vier Jahre blieb Pfarrer Gurland in Kischiniew, dann holte man
ihn für die Judenmission nach dem Norden Rußlands, nach Mitau,
eine von Deutsch-Balten bewohnte Provinzstadt. Es wurde ihm
nicht leicht, seine Arbeit und seinen Freund zu verlassen, sich wieder
in eine völlig fremde Umgebung einzuleben, aber die Aufgabe lockte,
da die Judenmission im Norden erst in ihren Anfängen steckte. Bald
gelang es ihm, die Herzen seiner Gemeinde für die Judenmission
zu erwärmen. Von seiner Aufgabe sagt er selber: «Die Arbeit an
Israel ist nicht die Lieblingsarbeit eines einzelnen Geistlichen, sie

ist ein Zweig der Amtstätigkeit unserer evangelischen Kirche,
gestützt auf das Recht, getrieben von der Pflicht und getragen von
der Verheißung, die der Herr seiner Kirche anvertraut hat. Daher
müssen alle Erfolge, Freude und Leid, die wir bei dieser Arbeit
erleben, als Gemeingut der Kirche mit den Glaubensgenossen in
der Nähe und Ferne geteilt werden».

Die Arbeit an den Juden selbst war schwerer als an den Christen,
den ganzen Haß und die Rachsucht seiner Volksgenossen mußte
Gurland nochmals kennen lernen. Seine Tätigkeit führte ihn auch
in verschiedene Städtchen und Ortschaften, die nur von Juden
bewohnt waren und in denen er furchtbares Elend kennenlernte.
Oft entging er bei seinen Hilfsversuchen, die mißverstanden wurden,

mit knapper Not dem Tode. Unerschrocken und auf Gott
vertrauend, wich er von seinem Wege nicht ab.

In seinem persönlichen Leben erlebte er bald einen schweren

Schlag, seine Frau starb nach einer langen Krankheit, ihn als 45-

jährigen Witwer zurücklassend. Das war eine schwere Prüfung für
den weichen und liebebedürftigen Mann, der sehr an seiner Frau
gehangen hatte. Zwei Jahre nach dem Tode seiner Frau verheiratete

er sich wieder mit Helene von Drachenfels, mit der er in glück-

55



lichster Ehe 25 Jahre lebte, und die ihm sechs muntere Söhne
schenkte.

Inzwischen wurde er zum Hauptpfarrer seiner Gemeinde in
Mitau gewählt, er rückte dadurch in verhältnismäßig wenigen Jahren

zu einer ersten Pfarrstelle im Lande auf. In der großen Gemeinde
gab es viel Arbeit, Armenpflege, Kindergottesdienste, Schulen;
bald wurde es für seine schwachen Kräfte reichlich viel. Denn
Pastor Gurland war stets von schwacher Gesundheit, erkrankte
oft schwer, mußte verschiedene Kuren machen und sich Operationen
unterziehen. Er mußte oft aussetzen, und die Judenmission geriet
etwas ins Hintertreffen, was ihm ein großer Kummer war. Er trug
sich mit Rücktrittgedanken, aber die Gemeinde wollte ihn nicht
loslassen und feierte großartig das 25. Jubiläum seiner Priesterweihe.

Endlich legte er doch sein Amt nieder und zog nach Riga, um
sich dort ganz der Judenmission zu widmen. Die neue Arbeit war
wieder mit vielen Reisen und vielen Konferenzen und Vorträgen
verbunden. Es ist ein Wunder, daß er sie noch leisten konnte. «Ich
predige mich gesund», meinte er. «Krankheit ist eine schwere
Prüfung, zumal anhaltende, das weiß ich aus Erfahrung; sie ist ein
dunkles Tal. Gott gibt meist nur so viel Licht, daß wir Schritt
für Schritt sehen können — aber der herrliche Ausgang ist
Glaubenstreuen sicher, denn Gott führt aus dem Dunkel herrlich hinaus
zum Licht».

Die Gesundheit wurde immer schlimmer, mehrmals erwartet
er, ruhig und gefaßt, seine letzte Stunde. Aber es sollte noch anders
kommen. Nach der letzten Operation sagte der Arzt, daß der
Patient im Süden vielleicht noch 4—6 Jahre werde leben können,
hier im Norden nicht. So bereitete seine Frau, während er selbst
im Spital lag, die Übersiedlung nach Odessa vor. Dort, im milden,
südlichen Klima, hat er noch neun Jahre gelebt.

Er hatte nun keine Pfarrei mehr und widmete alle ihm gebliebenen

Kräfte der Judenmission. Diese war zunächst gar nicht so

leicht, denn in der großen Stadt waren die Verhältnisse unter den
Juden ganz anders als die, die er bislang gekannt hat. Hier ging
es nicht mehr um Glaubensauffassungen inmitten Israels, sondern

überhaupt um den Glauben. Die Juden waren «aufgeklärt», glaubten

nicht an Gott und verfolgten meistens sehr weltliche Zwecke.

56



Trotzdem verbreitete sich bald der Ruf des neu hingezogenen
Missionars, und manch ein Jude fand den Weg zu ihm.

Der alte, unermüdliche Missionar wurde bald von der
amerikanischen Mission zum Superintendenten über alle ihre unterstellten
Mitarbeiter in Rußland ernannt und mußte wieder manch eine

Inspektionsreise unternehmen. Dann wurde ihm noch eine Aktion
anvertraut: die Verteilung von neuen Testamenten in hebräischer
und jiddischer Sprache unter den Juden. Jeder Christ sollte die
ihm unentgeltlich von der Mission übersandten Bücher jedem
Juden, mit dem er in Berührung trat, in die Hand drücken. «Denn
es sei doch», meinte Pfarrer Gurland, «Ehrenschuld und Dankespflicht

der Christen, die das Heil und alle geistlichen Güter des

Christentums Alten und Neuen Testaments von den Juden erhalten,
diesen in die Irre Gehenden den Wegweiser zum Erlöser, das
Evangelium, in die Hand zu drücken».

In ständiger Arbeit verliefen die letzten Lebensjahre. Die Kräfte
nahmen ab, der Greis mußte dies und jenes absagen, er bekam einen

tüchtigen Gehilfen und wurde selbst immer mehr auf sein Zimmer
verwiesen, von wo aus weiterhin Ströme von Liebe und Hilfsbereitschaft

ausgingen. Aus aller Welt bekam er materielle Mittel
zugeschickt, um der Not zu steuern. Es war ein Glück, daß er äußerlich
helfen konnte, als der entsetzte, bleiche, verzweifelte Strom der
Flüchtlinge vor den Pogromen bei ihm Hilfe suchte. Seelisch war
es ihm eine furchtbare Qual, Trost an diese Ärmsten spenden zu
müssen. Sein letztes Lebensjahr verlief in Stille und Frieden. Kurz
vor Ostern erkrankte er zum letztenmal, aus einer Grippe wurde
eine Lungenentzündung und eine Pleuritis. Friedlich und ergeben
ertrug er alle Schmerzen und Unbilden der Krankheit, die mehrere
Wochen dauerte. Am 21. Mai 1905 ist er heimgegangen, im Alter
von 75 Jahren.

Ein großer und doch so stiller und bescheidener Mensch war von
Gott abberufen worden. Von Natur sanft und zaghaft, kein Kämpfer,

sondern ein Gelehrter, ein Forscher und Beter, hat er trotzdem
im Kampfe gestanden und ist keiner Gefahr aus dem Wege
gegangen. Sein Ziel war das höchste: dem Willen Gottes ganz zu
gehorchen. Und Gott hat ihn zum Heil geführt und zum Retter
für viele gemacht.

57


	In zwei Welten

