Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: In zwei Welten

Autor: Bihrig, W.M.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961399

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961399
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

IN ZWEI WELTEN

von W. M. BUaRIG, Ziirich

Ein langst vergriffenes Buch liegt vor mir und bringt mir Kunde
von einem nicht alltéglichen Leben, das auf dieser Erde in zwei
ganz verschiedenen, sich feindlich gegeniiberstehenden Welten ver-
laufen ist, zwischen denen die Welt des Gottesgeistes die Verbin-
dung schuf. Es handelt sich um einen jiidischen Rabbiner, der
spiter evangelischer Pfarrer geworden ist. Es ist schade, dal das
Buch selbst nicht mehr zu haben ist! :

In meiner Arbeit kommt es mir darauf an, den Menschen selbst
moglichst viel zu Worte kommen zu lassen. Pfarrer Gurland ist
zwar nur zum Teil Verfasser dieser Lebensgeschichte. Gedringt von
seinen Freunden hat er mehrmals angefangen iiber sein Schicksal
zu berichten. Seine Erlebnisse erschienen ihm unwichtig, er lie
die Aufzeichnungen liegen, ein Bruchstiick hier, ein Bruchstiick
dort. Nach seinem Tode hat seine Witwe das Vorhandene liebevoll
gesammelt, durch Briefe erginzt und die Verbindungen dazu ge-
schrieben.

Einem strengen und diisteren Rabbiner, der in Wilna, im dama-
ligen zu Ruflland gehorenden Litauen, wohnte, wurde als zweites
Kind am 29. Juni 1831 ein Sohn geboren, der Chaim genannt wurde.
Es war ein schones, lebhaftes Kind, lernbegierig und lebensfreudig.
Aber gerade diese Lebensfreude wurde dem armen Knaben von
dem iibereifrigen Vater durch eine uns fast unbegreifliche Erziehung
systematisch abgewshnt. Von klein auf sollte sein Trachten und
Sinnen der Religion zugewandt sein, da er schon in der Wiege zum
Rabbiner bestimmt wurde. Und das friihreife Kind beschiftigte
sich in den ersten Jahren seines Lebens mit der Frage: Was ist
Gott? Die durch seine Frage in die Enge getriebene Mutter ver-
trostet es auf den spiteren Unterricht. Der Knabe war noch nicht
fiinf Jahre alt, als der Vater ihn an die Bibel setzte, er sollte nach
Sitte der orthodoxen Juden, die keine anderen Biicher als die Schrif-
ten kennen, auch keine Fibel zulassen, daraus lesen lernen. Es
wurde nicht buchstabiert, sondern ein Wort gewiesen und ge-

44



nannt; das Kind muflte sich das Wortbild einpriagen und dieses
ihm bekannte Wort unter anderen herausfinden.

Das Kind lernte gut, und seine stindigen Fragen waren dem Er-
zieher oft unbequem. Es wurde wieder «auf spater» vertrostet. Aber
das «Spéter» kam nicht so bald. Spiel und Vergniigen wurden dem
Kind versagt, es sollte iiber den heiligen Schriften gebeugt sitzen
und sich auf das Leben eines Gerechten vorbereiten. Mit elf Jahren
war die Sehnsucht des Knaben auf das Gottschauen gerichtet. Die
biblischen Geschichten machten ihm einen starken Eindruck, be-
sonders die des Elias, der mit dem feurigen Wagen in den Himmel
geholt worden ist. «Wie hat es Elias so weit gebracht?» fragte er.
«Durch Fasten und Beten» war die Antwort. «Das kann ich auch!»
dachte der Knabe. Eines Abends entfernte er sich heimlich vom
Hause und lief in den Wald. Dort, auf einem kleinen Hiigel ange-
langt, kniete er nieder und sagte alle Gebete auf, die er kannte.
Dann wartete er auf den feurigen Wagen! Er glaubte ihn in der
Abendrite zu erblicken, die dem armen Stubenhocker so gut wie
unbekannt war. Wie groBl mag die Enttduschung gewesen sein, als
der Himmel erlosch und er sich noch immer auf der Erde befand.
Aber das von religioser Leidenschaft beherrschte Kind verfiigte
iiber so viel Energie, dal es nicht nach Hause zuriickkehrte, son-
dern einige Tage ohne Nahrung im Walde verblieb. Seine Angehgri-
gen suchten es verzweifelt und fanden endlich das bewuBtlose, aber
noch lebende Kind im Walde wieder auf. ,

In der schweren Kindheit und bei der ungesunden Lebensweise,
zu der ihn der Vater jetzt erst recht zwang — denn er war stolz
auf seinen Sohn, der durch die Himmelfahrtsepisode eine Beriithmt-
heit in der Stadt geworden war —, wurde der Keim zu den schweren
korperlichen Leiden, die den armen Gurland so oft heimgesucht
haben, sicherlich gelegt. Der Knabe mullte noch mehr iiber den
Biichern sitzen und immerzu unter der Anleitung des Vaters ler-
nen, nur lernen, keine Freiheit, kein Spiel, ja kein weltliches Lernen
oder harmloses Spazierengehen wurde dem Kinde und nachher dem
Jiingling gegénnt. Der Talmud, den der Vater als strengglaubiger
Jude dem Alten Testament vorzog, befriedigte den Jiingling schon
damals nicht. Statt den ganzen Tag zu lernen, stahl er sich auf den
Dachboden, um dort irgendeine Riubergeschichte zu lesen oder zu

45



zeichnen, was er sehr gerne tat. Der Vater millbilligte sogar das
Schreiben, das der Knabe von einem Kameraden erlernte. «Ein
Rabbiner mufl nur seinen Namen schreiben konnen», sagte er.

Gurland sagt selbst von seiner Jugendzeit: «Aus dem mimuti-
gen Knaben war ein ernster, griibelnder Jiingling geworden. Von
Natur weich und anschmiegend, liebesbediirftig im hohen Grade,
mit einer reichen Phantasie und Einbildungskraft ausgestattet und
mit unverkennbarem Talent fiir Malerei und Plastik begabt, dachte
er meist in Bildern, die gliihende Farben trugen. Eine groBe Liebe
zur Tierwelt sowie ein tiefer Sinn fiir Naturschonheit war ihm
eigen. Die nackte, kalte Wirklichkeit konnte ihn nicht befriedigen,
alles Unschéne und Unedle war ihm von Natur zuwider, Sklaverei
in jeder Form war ihm in der Seele verhafit. Ein wilder Freiheits-
drang erfiillte ihn ganz und verlangte ungebérdig, sich nach allen
Seiten hin betdtigen zu koénnen.»

Aber als eifriger Schiiler des Gesetzes bemiihte er sich, alle Re-
gungen seiner Seele zu unterdriicken. Von elf bis sechzehn Jahren
besuchte er die Talmud-Tora-Schule, in der ihm eine groe Freude
zuteil werden sollte: in seinem Vetter Samuel gewann er einen fein-
fiithligen und verstindnisvollen Freund. Drei Briefe aus dieser Zeit
sind erhalten, Gurland hat sie spiter selbst aus dem Hebriischen
ins Deutsche iibersetzt.

Wir wissen, dall der Vater ihn zum Rabbiner bestimmt hat, er
schreibt aber an den Freund: « Fiir die Wahrheit, fiir das Recht und
die Wissenschaft zu leben, zu streben und tétig zu sein, schien
mir ein schones, heiteres, beneidenswertes Los». Und weiter: «Ich
soll Rabbiner werden! O Gott, warum kann ich nicht Mensch
sein?» Der Vater will aus ihm einen Heuchler, einen Frommler
machen. «Am liebsten wire es dem Vater, wenn ich iiber Siinden
seufzte und von Paradies und Holle schwirmte, was mir doch un-
moglich ist, es sei denn, dal} ich schon jetzt ein Heuchler werde!»
Er wird immer wieder ans Haus und an den Talmud gefesselt,
nicht einmal frische Luft génnt ihm der Vater aus Angst, daB er
die Welt liebgewinnen koénnte. «Ich sehe im Talmud nichts als kalte
abstrakte Begriffe, die mir weder niitzlich noch interessant sind. Wenn
ich von meinem dumpfen Stiibchen aus einen Hund herum- laufen
sehe, denke ich: er ist reicher als du! Gott mdge es mir verzeihen!»

46



Sein Wissensdrang treibt ihn dazu, heimlich, mit Hilfe eines
weniger strenggehaltenen Verwandten, die russische Sprache zu
erlernen. Wieder ist es der Dachboden, zu dem er sich fliichtet.
Auch alles Christliche hat eine groBle Anziehungskraft fiir den
Jingling. Sein groBer Wunsch ist, ein Bild von Jesus zu sehen. Er
schreibt an seinen Freund: «Ich kann es nicht begreifen, wie diese
bosen und teuflischen Geschichten, die uns von Jesus erzihlt wer-
den, mit diesem herrlichen, sanften und milden Namen sich ver-
einigen. Ich mufl es Dir gestehen, daf3 bei allen schrecklichen Er-
zihlungen, die wir als Kinder schon von unseren Lehrern iiber den
gekreuzigten Christengott gehért haben, bei allen grauenhaften
Sagen, die uns die GroBmutter und Kindermagd schon fast in der
Wiege von dem ,teuflischen Zauberer‘, ,Wundertiter’ und ,Ver-
fithrer der Juden‘: ,Jesus von Nazareth‘ erzihlten — ich zwar
jedesmal einen ergreifenden Schrecken und Schauder vor der er-
schreckenden Tat, aber trotzdem eine unaussprechliche Sympathie,
ja ein unendliches Mitleid fiir diesen prichtigen Namen empfand,
und mir immer wieder der Gedanke aufstieg: wer weill, ob nicht
dieser Jesus doch ein guter, wohlmeinender Mann — am Ende gar
der Messias selbst — gewesen ist?»

Durch seinen Verwandten bekam er eines Tages ein russisches
Buch mit Bildern zur biblischen Geschichte in die Hand. Erst ent-
deckte er die ihm wohlbekannten Namen der Patriarchen und Pro-
pheten, bis er auf ein Bild des Gekreuzigten stiel: «Das war mir
tief ergreifend ; ja, erschiitternd! Je linger ich diese leidenden edlen
Gesichtsziige betrachtete, desto mehr gefielen sie mir. Eine dunkle
Ahnung ging mir durchs Herz, das muf} ein guter, frommer Mann
gewesen sein, der, wie einst die Propheten, von dem fanatischen,
beschrinkten Volke nicht verstanden und ihrer unmenschlichen
Wut preisgegeben ward!»

Dieses Bild muBite er haben! Aber wie? Das Buch konnte er
nicht behalten, also abzeichnen. Er schlich sich wieder auf das wohl-
bekannte Versteck, wo ihm eine alte Heringstonne als Tisch dienen
mulite, und ging ans Werk. Er fing um zehn Uhr an und wollte
bis Mittag fertig werden; die Stunden verstrichen, er merkte es
nicht, es ddimmerte schon, und das Bild war fast fertig, als pl6tzlich
der Vater hinter ihm stand. « Wie erstarrte ich», erzihlt er selbst,

47



«als ich das Antlitz meines iiber mich gebeugten Vaters erblickte
— nie sah ich eine #hnliche Wut — sein Gesicht gliihte, seine
Stimme schwankte, er zitterte an allen Gliedern, und knirschend
rief er: ,0 Klippe, Klippe‘ (ein talmudischer Ausdruck fiir Teufel
oder Dimon). Dann faBte er mich, schleuderte mich mit aller
Kraft zu Boden, trat mich mit den Fiilen und stie mich die Boden-
treppe hinunter; ich schlug mit der Stirn auf eine scharfe Kante
und verlor das Bewulltsein. Als ich am dritten Tage ins BewuB3t-
sein zuriickkehrte und meine Augen aufschlagen wollte, merkte
ich zu meinem Schrecken, daB ich nur das rechte 6ffnen konnte,
das linke aber mit Pflastern verklebt und verbunden war; zu glei-
cher Zeit fiihlte ich furchtbare Schmerzen am ganzen Korper, am
heftigsten im Kopfe.»

Sein Auge hat er behalten, nur eine grofle Narbe blieb zuriick.
Er war lange krank, auBerdem war zu Hause die Holle, seinem
Vater durfte er nicht begegnen, er war in dessen Augen ein Ver-
brecher. Schon christlich mutet uns die Bitte an seinen Freund an,
den Vater nicht zu verdammen: «Er ist eigentlich mehr zu bedauern
als ich. Er meint es gewifl gut, und der tiefste Grund seines Eifers
ist doch die Religion.»

Auf die Dauer war ein Zusammenleben mit dem Vater nicht
moglich; Chaim wurde in eine Rabbinerschule geschickt, in der er
drei Jahre verbrachte, und wo er neben seinem Lehrpensum auch
modernere Richtungen als die des strenggldubigen Vaters kennen-
lernte. Er forschte in der Bibel und in der Kabbala, warum eigent-
lich der Messias noch immer nicht kommt? Er sehnte sich nach
Erlosung vom untragbaren Gesetz, das je linger, desto schwerer
auf seinen Schultern lastete. ‘

Nach Verlassen der Schule war er Hauslehrer bei einem Onkel,
und endlich, mit 23 Jahren, versohnte er sich mit dem Vater, kehrte
nach Hause zuriick und wurde zum Rabbiner geweiht. Was fiir
Qualen diese Weihe fiir den armen Gurland bedeutet hat, horen
wir von ihm selbst. Um Mitternacht schreibt er in sein Tagebuch:
(«Mein Vater war heute noch mehr als gliicklich. ,Dieser Tag ist der
schénste, ja der seligste meines Lebens‘, schrieb er mit grofien
Buchstaben in sein Gebetbuch ein. Ach, wie verschieden lauten
die Worte, die ich eben in mein Tagebuch schreibe: Dienstag, den

48



8. Mérz, der schrecklichste Tag meines Lebens, ja der unseligste,
denn am Altar Gottes habe ich den Vorgeschmack der Hélle emp-
funden. O meine armen Eltern, wie habt ihr mich an diesem Tage
80 gar nicht verstanden! Meine tiefe Bewegung, meine Trinen, mein
blasses Gesicht — alles habt ihr mir zu gut ausgelegt! Mein Vater,
wenn du wiiBtest, wie tief deine Worte: ,Er ist vom heiligen Gefiihl
so bewegt!‘ meine Seele gepeinigt haben! Ja, bewegt vom Gefiihl,
aber von welchem? Wahrlich vom ungéttlichen Gefiihl. Als ich die
Worte des Oberrabbiners vernahm: ,Verpflichtest du dich, das
Gesetz Gottes schriftlich und miindlich, d. h. die Tora und den
Talmud — welche uns durch Mose iibergeben worden —, zu iiben
und zu lehren ?‘ da war es mir, als stéinde ich am Rande des Abgrun-
des, meine Augen starrten und meine Glieder bebten.»

Er wei3, daB er noch zu jung und zu schiichtern ist, seine Ge-
fithle offentlich zu vertreten. Desto eifriger sucht er in der Schrift,
beugt sich iiber den Talmud. Nur zu gerne wiirde er sich von seinem
Irrtum tiberzeugen lassen. An seinen Freund schreibt er: «Ich bin
taglich iiberzeugter, daBl nicht nur ein grofler Teil des Talmuds
und der Kabbala unecht, sondern auch, da3 dieselben nicht als Wort
Gottes anzuerkennen sind, dal} sie sich gegen dasselbe richten.»

Und seine Messiasgedanken leben weiter in ihm: «Aber ich muf3
Dir sagen, dafl bei aller Achtung und Anerkennung, die ich fiir
die Heilige Schrift habe, viele Stellen in ihr ganz dunkel sind, be-
sonders alle Weissagungen in den Propheten und Psalmen vom
Messias und seinem Reich sind mir ein Ritsel. Wann, wie und wo
soll der Messias erscheinen? Wenn nach der deutlichen Verheiung
Micha 5 er in Bethlehem geboren werden soll, so miiite es doch
dort noch jetzt einen Judenstaat geben; das ist nicht der Fall.»
Und weiter: «Es scheint mir immer, als fehle der Heiligen Schrift
etwas — der Brennpunkt, in welchem alle gottlichen Strahlen sich
vereinigen. Das Gebédude ist prachtig, aber mir scheint die Spitze
oder Kuppel zu fehlen, die es kronen mufl!» An Samuel schreibt
er noch: «Wenn du an den Talmud, der aus Menschenweisheit und
Menschensatzungen besteht, mit Recht nicht glauben kannst, so
hiite dich davor, daB du nicht das Kind mit dem Bade ausschiittest.
LaB keinen Raum zum Zweifel an die Wahrheit und Echtheit der
Schrift in deinem Herzen. Es liegt in der Tat im Worte Gottes

49

4 Judaica, Band 8, 1



mehr als man erwartet, das habe ich bei meinem jetzigen Studieren
und Forschen klar einsehen miissen. Wer einmal die Kraft davon
erfahrt, der weill, wie wenig es moglich ist, mit Gottes Wort be-
kannt zu sein ohne Gott zu lieben und an seine Gnade zu glauben.
Es ist in Wahrheit ein Arzneibuch, in dem jeder seine Genesung
findet, der in Einfachheit und Wahrheit darin liest.» -

Inzwischen hatte der Vater, der weiterhin iiber den erwachsenen
Sohn verfiigte, diesen mit einer reichen Tochter eines schon betag-
ten Rabbiners verlobt. Die Partie war glinzend, und die Karriere
des jungen Mannes sozusagen gesichert.

Er fiigte sich wieder. Er heiratete bald, und #uBerlich geht es
ihm zunichst gut. Die Frau ist sanft und fromm, der Schwieger-
vater bemiiht sich sogar, ihm das Leben angenehm zu gestalten.
Chaim erkennt das alles dankbar an, aber er muf} den greisen Schwie-
gervater vertreten, und das heifit jeden Sabbath predigen! Er
wahlt nur Texte aus der Heiligen Schrift, aber als Rabbiner kann
er den Talmud nicht umgehen. «Dabei stehen mir immer die Worte
Jerem. 23,28 vor den Augen: ,Wer mein Wort hat, der predige
mein Wort recht. Wie reimen sich Stroh und Weizen zusammen,
spricht der Herr‘. Mein Gewissen plagt mich unaussprechlich, daB
ich nicht so predige, wie ich soll.»

Das war sein letzter Brief an Samuel, denn dieser stirbt, und
nicht einmal ein letzter Abschied wurde den beiden beschieden.

Der junge Rabbiner, von Gewissensbissen getrieben, hat nun
den Mut, offentlich vor dem Altar sich gegen die Autoritdt des
Talmuds und der Kabbala zu wenden. Er fordert seine Gemeinde
zur Diskussion auf. Niemand meldet sich, hingegen riicken alle
von ihm ab. Er darf nicht mehr predigen und mufl vor dem Gericht
des Oberrabbiners erscheinen. In seiner Vaterstadt steht er vor dem
Elternhause und wird nicht hereingelassen. Vor dem Gericht wird fal-
sches Zeugnis gegen ihn abgelegt, er selbst wird kaum angehort. Er
wird erst durch ein weltliches Gericht gerettet und heimgeschickt.

Zwei Jahre kann er noch im Amt bleiben, dann geht es nicht
weiter, und er legt sein Amt nieder. Als er seinen EntschluBl der
Gemeinde kundtut und sie zugleich bittet, den triiben Quell des
Talmuds zu verlassen und sich an das lautere Wort Gottes zu halten,
bricht ein unbeschreiblicher Sturm in der Synagoge aus, er wird

50



geschlagen, gestoflen, bespien und wire auf der Stelle tot liegenge-
blieben, wenn nicht ein alter Rabbiner, der ihn mit seinem Leibe
deckte, ihm zur Flucht verholfen hétte. Acht Tage lang lag er krank
zu Hause, dann muBlte er allein in die Welt hinaus, seine Frau und
sein Kind hatten die Verwandten geholt, und keine Bemiihungen
um ein Wiedersehen halfen, seine Gemeinde und seine Eltern
hatten ihn verstoBen, wie Ahasverus muBlte er allein und mittellos
auf die Wanderschaft gehen. Drei Jahre war er Hauslehrer in
Diinaburg bei einem weniger fanatischen Onkel. Spiter lernte er
einen Kalligraphielehrer kennen, der ihn tberredete, auch Schon-
schreiben zu lernen, um sich damit eine Existenz zu schaffen.
Gurland folgte dem Rat und ging sogar auf die Wanderschaft mit
dem neuen Freunde, der sich im Laufe der Zeit als ein Betriiger
entpuppte, der es auf die Ersparnisse des jungen Mannes abgesehen
hatte. Nach einiger Zeit trennten sie sich, aber Chaim blieb dabei,
Stunden in Schonschreiben zu geben. Und er brauchte allerlei Ver-
dienst, denn sein Vater war 1864 gestorben, und der &lteste Sohn
unterstiitzte die Mutter.

Er hatte seine Reformpline nicht vergessen, das Wort Gottes
im Alten Testament blieb das Licht auf seinem Wege, er schrieb
an einem grofien Werk, «Das Judentum und die Reformatoren im
17. und 18. Jahrhundert», ein Werk, das nie erschien, da der Ver-
fasser inzwischen zum Christentum iibertrat.

Ein jidischer Hausierer hatte von einem Christen das Neue
Testament, hebraisch, geschenkt bekommen. Er konnte es zwar
lesen, aber nicht verstehen, so brachte er das Buch dem Rabbiner.
Der Eindruck war iiberwiltigend, aber die volle Wahrheit konnte
ihm damals noch nicht aufgehen. Er erfaBte vor allem die sitt-
lichen Forderungen der Evangelien, ohne die Heilstatsache zu er-
fassen. Er sah nicht so sehr das Neue in den Worten Jesu, sondern
mehr das Verbindende mit dem Glauben der Viter. IThm triumte
die Verbindung der beiden Religionen, durch eine durchgreifende
Reform. Dazu sollten die Juden den Talmud und die Kabbala ver-
lassen, die Christen von ihren Dogmen Abstand nehmen, dann war
der Boden da, auf dem man sich verstehen und vereinigen wiirde.

Mit Freude ging er an die Verwirklichung des Gedankens; er
hielt Vortrige dariiber und fand einige Anhiinger unter den Juden.

51



Aber sonst erhob sich von neuem ein Sturm der Entriistung gegen
ihn, wieder einmal war er der Verriter! Er muBite die Stadt ver-
lassen und begab sich nach Kischiniew, ein Stidtchen im siidwest-
lichen Ruflland, in dem viele Juden wohnten, und wo auch ein
sehr  bekannter Judenmissionar, der evangelische Pastor Faltin,
segensreich wirkte. Gurland bekam einige Stunden und lebte sich
ein, wihrend einer Krankheit lernte er eine junge Witwe, die ihn
pflegte, kennen und lieben, und verheiratete sich mit ihr. Mit dem
Pfarrer wurde er bald bekannt, die Liebe zur Heiligen Schrift
filhrte sie zusammen. Mit der Zeit nahm der Pfarrer Unterricht
in hebriischer Sprache bei dem hochgelehrten Rabbiner, und bei
dieser Gelegenheit kamen sie immer mehr in tiefe religiose Gespriche.
Im Stidtchen hieB es sogar, dal der Pfarrer zum Judentum iiber-
treten wollte! Aber es kam anders. Der Pfarrer, der als ein rich-
tiger Seelsorger warten konnte, dringte Gurland gar nicht, ja hatte
ihm sogar versprochen, nicht iiber das Christentum zu reden. Aber
ganz von selbst kamen sie mit der Zeit zum Neuen Testament, und
der Pfarrer merkte wohl, dal Gott an der Seele seines jiidischen
Freundes arbeitete, er betete also fiir ihn. Und es kam der Tag, an
dem Gurland selbst zu reden und zu fragen anfing. Immer mehr
reifte in ihm die Uberzeugung, dal Jesus der verheiBene Messias
gewesen ist. Mit dem Verstand erfaBte er die Glaubenstatsachen
wohl, aber es fehlte der lebendige Glaube. Wie kommt man zu ihm ?
Durch Gebet, hatte ihm sein Lehrer gesagt. Er ging nach Hause
und verbrachte die Nacht im Gebet. Als die Sonne aufging, durch-
stromte ihn ein wunderbares Gefiihl. Er erzidhlt selbst in seinen
Erinnerungen, die er merkwiirdigerweise aus Bescheidenheit in
dritter Person verfa3t hat: « Vor seinem geistigen Auge offnete sich
eine lichte Perspektive, Einsicht und Aussicht in eine hohere Welt;
er fiihlte sich innerlich erfat von der in Christo dargereichten
Vaterhand Gottes. Nicht nur mit kiihlem Verstand, wie bisher, mit
ganzem, vollem Herzen konnte er nun seinen Heiland im Glauben
erfassen und sich ihm vollig ergeben.»

Wie staunte der Pfarrer, als Gurland ihm am néchsten Tage
seinen EntschluB, Christ zu werden, erdffnete. Zunichst wollte er
gar nicht an den Unterricht herangehen. «Gestern sprachen Sie
noch ganz anders, und nun?» Er bat ihn, sich die Folgen seines

52



Schrittes zu iiberlegen. Aber bald merkte er, daB die Gnade in die
suchende Seele eingekehrt war, und dankbar ging er an die syste-
matische Unterweisung.

Die erste Missionsarbeit Gurlands, noch vor seiner Taufe, war
die Bekehrung seiner Frau. Er hatte die Freude, dafl sie ihm bald
willig folgte. Er versuchte auch gleich durch Dispute iiber die
Schrift und den Talmud an seine Glaubensgenossen zu gelangen.
Ohne Erfolg: der groBe Bann wurde iiber ihn gesprochen und an
allen StraBenecken der Stadt angeschlagen.

In Freude und Frieden bereitete er sich auf die Taufe vor, wih-
rend der Pfarrer Schmih- und Drohbriefe erhielt und ernstliche
Unruhen fiir den Tag der Taufe befiirchten mufite. Er wollte sich
schon an die Polizei wenden, um Schutz fiir seinen Téaufling zu
erbitten, aber dieser liel es nicht zu. «Ich stehe in Gottes Schutz»,
sagte er, «der Herr ist mein Schild, ihm will ich vertrauen.»

Der 33jahrige trat mit seiner Frau an einem Maitag an den Altar.
Die Kirche war gedringt voll, auch verschiedene Juden waren an-
wesend. Chaim wurde auf den Namen «Rudolf» getauft. Als die
Taufe vollzogen war, sank er iiberwiltigt vom starken Gefiihl des
Dankes und der Freude auf die Knie und sprach aus tiefster Seele
ein Dankgebet, das mit inbriinstiger Bitte schloB, Gott wolle noch
vielen aus seinem Volke Israel dies helle Licht ins Herz scheinen
lassen und sie so glicklich und selig machen, wie er durch die Er-
kenntnis seines Messias geworden sei.

Dieses Gebet machte den tiefsten Eindruck auf die Gemeinde,
die Feinde verzogen sich still nach Hause, wihrend die jungen
Christen von den neuen Glaubensgenossen umringt und begliick-
wiinscht wurden. |

Die Tiir zu einer Welt schlug zu, die andere Welt muflte neu er-
obert werden. Es stand fiir Gurland fest, daf er sich der Juden-
mission widmen wollte. Der Pfarrer war tief davon iiberzeugt, daB
er sich dazu hervorragend eigne, so befiirwortete er seine Aufnahme
zwecks Ausbildung in ein Konvikt der Mission in Berlin. Das Ein-
leben dort war nicht einfach, galt es doch fiir ihn, eine fremde Sitte,
eine fremde Sprache, ein fremdes Volk kennenzulernen. Aber er
fand viel Entgegenkommen und Verstindnis, und das grole Gliick:
einen wahren Freund. Das war damals ein Student, spiter Hoch-

53



schulprofessor Max Besser. Diese Freundschaft hat bis zu seinem
Tode angehalten.

In Berlin blieb er drei Jahre und wurde nach vollendetem Stu-
dium zum Pastor der evangelischen Kirche ordiniert.

Sein Freund und Lehrer half ihm die ersten #uBeren Schwie-
rigkeiten zu iiberwinden, indem er es erwirkte, daBl Gurland zu
seinem Gehilfen in Kischiniew ernannt wurde. So kam er in die
wohlbekannte Stadt zuriick. Er dachte, dafl es schwer sein wiirde,
Kontakt mit der ihm feindlich gesinnten Judenschaft zu bekom-
men, aber im Gegenteil, die Juden stromten ihm zu, einige zwar
aus Neugier, andere aus Sensationslust oder aus dulBleren Beweg-
griinden, aber viele aus innerer Not. Gurland bekam genug zu
tun, da er auller der Judenmission auch in den Schulen unterrich-
tete und in der Gemeinde mithalf. Er hatte schone Erfolge bei
den Juden, aber es fehlte auch nicht an Schwierigkeiten, zumal
auch materieller Natur. Der getaufte Jude wurde von den Glau-
bensgenossen verstoBen und verlor Arbeit und Verdienst. Die
Gemeinde hatte ein kleines Heim gegriindet, das sténdig iiber-
fillt war, die beiden Pfarrer nahmen Tauflinge so viele sie nur
irgend konnten, in ihrem Hause auf, aber das langte alles nicht.
Rudolf schreibt an seinen Freund: «Wenn die Christen wii3ten,
welch scharfe Augen die Juden fiir ihre Fehler haben! Ja, wenn
die Winde meines Zimmers reden konnten, sie wiirden erzihlen,
wieviel an jedem Israeliten die Lieblosigkeit seiner christlichen
Umgebung verschuldet hat. O ihr wiirdet es mir nachfiihlen, welche
Verantwortung wir in bezug auf das ungliickliche Volk vor Gott
haben. Alle Arbeit an Israel ist und bleibt ein leerer Schall, wenn
nicht unser Herz jedem einzelnen Israeliten Liebe entgegenbringt».

Solange es seine Zeit erlaubt, vertieft er sich in das Studium
der Schrift. Er schreibt: «Ich erfahre es immer wieder, welche
Notwendigkeit es ist, téglich wenigstens ein Kapitel aus der Heili-
gen Schrift zu lesen. Das ist wahrlich die Speise unseres inneren
Menschen ; schon das Lesen des Wortes bringt himmlischen Segen,
Trost und Frieden in das heilsbediirftige Herz. Ich staune oft iiber
die Trefflichkeit der lutherischen Ubersetzung des Alten Testa-
mentes. Wie frei und ungenau Vater Luther auch oft in seiner
Ubersetzung ist, so trifft er doch den Nagel auf den Kopf, und die

54



Sprache ist so kriftig und kurz, daBl man oft selbst nach langem
Hin- und Hersuchen, wie der Text besser wiederzugeben wiire,
schlieBlich doch auf seine Ubersetzung zuriickkommen muB.

.Seine Arbeit erweitert sich stindig; er schreibt Aufsiitze fiir
verschiedene Missionsblitter -und bekommt durch sie von allen
Seiten Unterstiitzung, Aufmunterung und Gebetshilfe. Er unter-
nimmt verschiedene Reisen in Deutschland und RuBland, um viele
Vortrage zu halten.

Vier Jahre blieb Pfarrer Gurland in Kischiniew, dann holte man
ihn fiir die Judenmission nach dem Norden RuBlands, nach Mitau,
eine von Deutsch-Balten bewohnte Provinzstadt. Es wurde ihm
nicht leicht, seine Arbeit und seinen Freund zu verlassen, sich wieder
in eine vollig fremde Umgebung einzuleben, aber die Aufgabe lockte,
da die Judenmission im Norden erst in ihren Anfiingen steckte. Bald
gelang es ihm, die Herzen seiner Gemeinde fiir die Judenmission
zu erwirmen. Von seiner Aufgabe sagt er selber: «Die Arbeit an
Israel ist nicht die Lieblingsarbeit eines einzelnen Geistlichen, sie
ist ein Zweig der Amtstétigkeit unserer evangelischen Kirche, ge-
stiitzt auf das Recht, getrieben von der Pflicht und getragen von
der Verheilung, die der Herr seiner Kirche anvertraut hat. Daher
miissen alle Erfolge, Freude und Leid, die wir bei dieser Arbeit
erleben, als Gemeingut der Kirche mit den Glaubensgenossen in
der Nihe und Ferne geteilt werdeny.

Die Arbeit an den Juden selbst war schwerer als an den Christen,
den ganzen HaB und die Rachsucht seiner Volksgenossen mullte
Gurland nochmals kennen lernen. Seine Titigkeit fithrte ihn auch
in verschiedene Stidtchen und Ortschaften, die nur von Juden
bewohnt waren und in denen er furchtbares Elend kennenlernte.
Oft entging er bei seinen Hilfsversuchen, die mifiverstanden wur-
den, mit knapper Not dem Tode. Unerschrocken und auf Gott
vertrauend, wich er von seinem Wege nicht ab.

In seinem personlichen Leben erlebte er bald einen schweren
Schlag, seine Frau starb nach einer langen Krankheit, ihn als 45-
jahrigen Witwer zuriicklassend. Das war eine schwere Priifung fiir
den weichen und liebebediirftigen Mann, der sehr an seiner Frau
gehangen hatte. Zwei Jahre nach dem Tode seiner Frau verheira-
tete er sich wieder mit Helene von Drachenfels, mit der er in gliick-

65



lichster Ehe 25 Jahre lebte, und die ihm sechs muntere Sohne
schenkte.

Inzwischen wurde er zum Hauptpfarrer seiner Gemeinde in
Mitau gewihlt, er riickte dadurch in verhdltnisméfig wenigen Jah-
ren zu einer ersten Pfarrstelle im Lande auf. In der groBen Gemeinde
gab es viel Arbeit, Armenpflege, Kindergottesdienste, Schulen;
bald wurde es fiir seine schwachen Krifte reichlich viel. Denn
Pastor Gurland war stets von schwacher Gesundheit, erkrankte
oft schwer, muBlte verschiedene Kuren machen und sich Operationen
unterziehen. Er mufite oft aussetzen, und die Judenmission geriet
etwas ins Hintertreffen, was ihm ein groer Kummer war. Er trug
sich mit Riicktrittgedanken, aber die Gemeinde wollte ihn nicht los-
lassen und feierte groBartig das 25. Jubildum seiner Priesterweihe.

Endlich legte er doch sein Amt nieder und zog nach Riga, um
sich dort ganz der Judenmission zu widmen. Die neue Arbeit war
wieder mit vielen Reisen und vielen Konferenzen und Vortrigen
verbunden. Es ist ein Wunder, dal} er sie noch leisten konnte. «Ich
predige mich gesund», meinte er. «Krankheit ist eine schwere Prii-
fung, zumal anhaltende, das weill ich aus Erfahrung; sie ist ein
dunkles Tal. Gott gibt meist nur so viel Licht, dafl wir Schritt
fiir Schritt sehen konnen — aber der herrliche Ausgang ist Glau-
benstreuen sicher, denn Gott fithrt aus dem Dunkel herrlich hinaus
zum Licht».

Die Gesundheit wurde immer schlimmer, mehrmals erwartet
er, ruhig und gefaBt, seine letzte Stunde. Aber es sollte noch anders
kommen. Nach der letzten Operation sagte der Arzt, dafl der Pa-
tient im Siiden vielleicht noch 4—6 Jahre werde leben koénnen,
hier im Norden nicht. So bereitete seine Frau, wihrend er selbst
im Spital lag, die Ubersiedlung nach Odessa vor. Dort, im milden,
siidlichen Klima, hat er noch neun Jahre gelebt.

Er hatte nun keine Pfarrei mehr und widmete alle ihm geblie-
benen Krifte der Judenmission. Diese war zunichst gar nicht so
leicht, denn in der groBen Stadt waren die Verhiltnisse unter den
Juden ganz anders als die, die er bislang gekannt hat. Hier ging
es nicht mehr um Glaubensauffassungen inmitten Israels, sondern
iiberhaupt um den Glauben. Die Juden waren «aufgeklirt», glaub-
ten nicht an Gott und verfolgten meistens sehr weltliche Zwecke.

56



Trotzdem verbreitete sich bald der Ruf des neu hingezogenen Mis-
sionars, und manch ein Jude fand den Weg zu ihm.

Der alte, unermiidliche Missionar wurde bald von der ameri-
kanischen Mission zum Superintendenten iiber alle ihre unterstellten
Mitarbeiter in RuBland ernannt und mufte wieder manch eine
Inspektionsreise unternehmen. Dann wurde ihm noch eine Aktion
anvertraut: die Verteilung von neuen Testamenten in hebriischer
und jiddischer Sprache unter den Juden. Jeder Christ sollte die
ihm unentgeltlich von der Mission iibersandten Biicher jedem
Juden, mit dem er in Berithrung trat, in die Hand driicken. « Denn
es sel doch», meinte Pfarrer Gurland, «Ehrenschuld und Dankes-
pflicht der Christen, die das Heil und alle geistlichen Giiter des
Christentums Alten und Neuen Testaments von den Juden erhalten,
diesen in die Irre Gehenden den Wegweiser zum Erléser, das Evan-
gelium, in die Hand zu driicken».

In stindiger Arbeit verliefen die letzten Lebensjahre. Die Krifte
nahmen ab, der Greis muflte dies und jenes absagen, er bekam einen
tichtigen Gehilfen und wurde selbst immer mehr auf sein Zimmer
verwiesen, von wo aus weiterhin Strome von Liebe und Hilfsbereit-
schaft ausgingen. Aus aller Welt bekam er materielle Mittel zuge-
schickt, um der Not zu steuern. Es war ein Gliick, daB} er duBerlich
helfen konnte, als der entsetzte, bleiche, verzweifelte Strom der
Fliichtlinge vor den Pogromen bei ihm Hilfe suchte. Seelisch war
es ihm eine furchtbare Qual, Trost an diese Armsten spenden zu
miissen. Sein letztes Lebensjahr verlief in Stille und Frieden. Kurz
vor Ostern erkrankte er zum letztenmal, aus einer Grippe wurde
eine Lungenentziindung und eine Pleuritis. Friedlich und ergeben
ertrug er alle Schmerzen und Unbilden der Krankheit, die mehrere
Wochen dauerte. Am 21. Mai 1905 ist er heimgegangen, im Alter
von 75 Jahren.

Ein groBler und doch so stiller und bescheidener Mensch war von
Gott abberufen worden. Von Natur sanft und zaghaft, kein Kdmp-
fer, sondern ein Gelehrter, ein Forscher und Beter, hat er trotzdem
im Kampfe gestanden und ist keiner Gefahr aus dem Wege ge-
gangen. Sein Ziel war das hochste: dem Willen Gottes ganz zu
gehorchen. Und Gott hat ihn zum Heil gefiihrt und zum Retter
fir viele gemacht.

57



	In zwei Welten

