Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Zwischen Himmel und Erde : Betrachtung zu Chagalls Selbstbildnis mit
der Wanduhr

Autor: Frei, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961397

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961397
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ZWISCHEN HIMMEL UND ERDE

BETRACHTUNG ZU CHAGALLS SELBSTBILDNIS
MIT DER WANDUHR

von WALTER FREI, Luzern

Einsam, aber nicht allein — traumhaft, aber nicht vertraumt —
spannt Marc Chagall sein Werk durch die irdische Wirklichkeit
werktiglichen Geschehens nach der himmlischen Wahrheit sabbat-
lichen Daseins. Aus dem Ghetto von Witebsk stammend — Enkel
eines Rabbi — mag ihm dies heilige Harren als Erbe chassidischen
Weges?! lebendig die Seele erfiillen und sein ganzes Schaffen ver-
kliren im gliubigen Ja zu einem geliebten Leben zwischen den
Zeiten. Die so bestimmte Richtung seiner menschlichen Geschichte
scheint denn auch Bekenntnis geworden im «Selbstbildnis mit der
Wanduhr» aus dem Jahre 1946.

Es kann schwerlich iiberraschen, daBl der alternde Kiinstler
nach dem Tod der geliebten Braut seiner Jugend die Gedanken
und Gefiihle seines Herzens in diesem Zeichen zusammenfaf3t. « Der
Sturz des Engels» war es, der die Uhr der Zeit aus der Ewigkeit
gerissen; und dennoch hat der Fall das Band von jener Welt her
nicht zerrissen: darin unterscheidet sich ja der biblische Glaube
von aller Religion, da er um die Einheit der Welten in ihrem
Schopfer weill. Thr begegnet der Mensch, wenn er eingeht durch
das «Friedhoftor» und vor dem Bilde steht, das heil3t «der Tod».

1 Der Chassidismus ist eine mystische Strémung des dstlichen Juden-
tums, die demmn Menschen das Ziel seines Daseins in der erlésenden Gottes-
herrlichkeit zeigt. Da diese auch im niedersten Geschépfe einwohnt, besteht
der chassidische Weg in der Gottesnahe eines im héhern Sinne lebensbejahen-
den und lebensfreudigen Alltags. Es scheint mir, dal die Kenntnis der chas-
sidischen Erzihlungen zu einem geistigen Erfassen von Chagalls Werk be-
deutungsvoll ist. Eine Gesamtausgabe besorgte Martin Buber in der Manesse
Bibliothek der Weltliteratur.

34



Hat dies schon die Schau des Zwanzigjiahrigen mit visiondrer Kraft
erfiillt, so gewann solches Wissen doch erst jetzt jene Wirklichkeit
fiir sein Leben, die auf den Hinscheid des Liebsten zu einer drang-
vollen Sehnsucht geworden. Mit ausgestreckten Armen strebt die
Uhr als Symbol der Zeitlichkeit zum Ewigen hin gleich einem
Engel, der sich erhebt, nur schwach noch und vordergriindig ver-
bunden mit dieser Erden durch das schwere Braun einer weltnahen
Sicht, die die Dinge erlebt, wie sie sind, und darum gerade in
solchem Nehmen um ihren wahren Gehalt in letztem Ernste weil3.

Solcher Glaube geht in jene Tiefe, die die Dinge des Lebens
zwar in voller Freiheit und Bejahung braucht — und sie doch stets
kennt als bloBen Hintergrund zu dem, was das Eigentliche des
Daseins ausmacht. Wird von da aus erst im Vollsinne die Tatsache
von Chagalls iiberstromend reicher Bildersprache verstindlich, so
lehrt diese Offenheit nach oben in unserem Bilde erst recht be-
greifen, warum sogar die Blumen eines doch wohl hochzeitlichen
StrauBes sich nur mehr im Riicken des Kiinstlers blafl aus grauem
Grund heben.

Die blaue Stunde der Einkehr durchstromt nun alles, Blick und
Haltung und selbst die sichtbar gewordenen Gedanken: im Bilde
des Gekreuzigten und in dem roten Kopfe, der sich zwischen dies
und das demiitig gesenkte Haupt des Malers dringt, eroffnet sich
eine seltsame stumme Zwiesprache, die mit Hiob (9,2—3) zu
sprechen scheint: «In Wahrheit, ich weill, wie es um mich steht:
Wie sollte der Sterbliche vor dem Herrn gerecht sein? Wenn er mit
ihm ins Gericht gehen wollte, so kénnte er sich nicht stellen, weil
er unter Tausenden nicht auf eines seiner Worte zu antworten
vermochtey.

Offenbar weist in diese Richtung der ritselvolle Tierkopf, der
in unbestimmter Gestaltung schwankt zwischen dem eines Pferdes
und dem eines Ziegenbockes. Legt die erste Vermutung ein Bild
wie «la chevauchée» nahe, so ist auf der andern Seite doch mit
Nachdruck darauf hinzuweisen, dafl bereits in frithern Selbstbild-
nissen dem Bock eine bedeutende Stellung eignet: so, wenn Chagall
in «Ich und das Dorf» fragend diesem Tiere in die Augen blickt
oder im «Selbstbildnis mit sieben Fingern» an einem Bilde arbeitet,
das einen roten Ziegenbock darstellt. Es ist indessen das Besondere

35



am «Selbstbildnis mit der Wanduhr», dal das Tier nicht mehr als
Gegen-stand west, sondern gleichsam dem Maler als zweites Ich
einverleibt erscheint. Wire das Pferd nach psychoanalytischer Sym-
bolik auf den Ausdruck erotischer Lustgefiihle zu deuten, so weist
uns das bisher Gesagte wohl eher in eine Schicht des Menschen-
verstindnisses, das weit iiber das UnterbewuBte hinaus in einer
Sphire griindet, da der Mensch sich das Wort iiber sein Selbst
gesagt sein 148t von dem her, der in Jesaia (1,18) spricht: «Wenn
eure Siinde gleich blutrot ist, soll sie doch schneeweil werdeny.
Siinde! das ist in der Tat das zweite Ich jedes Menschen, und bald
da, bald dort wird er iiber ihr der paulinischen Wahrheit inne
(R6m. 7,19): «Das Gute, das ich will, das tue ich nicht, sondern
das Bése, das ich nicht will, das tue ich». Und weil sich mit ihr
in besonderer Weise ein Gliaubiger beschiftigt, dem, wie gerade
Chagall, das Wort Gottes wirklich Licht und Leben bedeutet, so
lassen uns diese Erwigungen nun den roten Tierkopf mit dem alt-
testamentlichen Siindenbock von Leviticus 16 in Beziehung brin-
gen, der — es ist wohl mehr als Zufall — in allegorisch mystischer
Auslegung bei Rabbi Menachem Mendel von Witebsk? erscheint.
Es ist das Geheimnis dieses Bockes, dall er die Siinden Israels
trigt und darum als Siindopfer zum Démon Asasal in die Wiiste
getrieben wird. So 16st sich denn auf dem Bilde dieses Symbol vom
Menschen ab; gewil3: er ist der Siinder! Aber dennoch vergifit Gott
sein nicht: er ist die Gnade, die ihn in eben dieser qualvollen Er-
kenntnis reinwischt, indem sie vom Menschen wegnimmt, was
immer wieder zwischen ihn und Gott tritt.

Es kann uns nicht verborgen bleiben, daB auf solche Weise ein
Zwiespalt an diesem Symbole haften bleibt, und so nehmen wir es
als dessen duBeres Zeichen, wenn das Tier in geheimnisvoller Un-
bestimmtheit geblieben ist: es ist, als ob es die menschliche Siinde
darstellte, dadurch, daB es sich blutrot zwischen den Menschen
und Gott dringt — und es ist, als triige es diese Schuld doch auch
von ihm fort, indem es sich als Siindenbock vor dem Bilde des
Gekreuzigten neigt.

2 Man vergleiche in Bubers Erzihlungen der Chassidim die Geschichte
«Fur Asasal», auf Seite 297.

36



Gerade darin offenbart sich ein Geheimnis, das nicht einfach
blo das Geheimnis Chagalls oder das Geheimnis seines kiinstleri-
schen Schaffens ist — sondern das Geheimnis Gottes mit Israel. Es
muf} unabdingbar die Frage unseres Bildes sein, warum hier «ein
wahrer Israelite ohne Falsch» (Joh. 1,47) dazu kommt, in so un-
mifBverstandlicher Weise vor den zu treten, den Israel als seinen
Messias verworfen hat... Sollte Chagall, der sich seit 1930 in ein-
dringlichen Bildern mit der Illustration des Alten Testamentes
beschéftigt hat, auf Grund seiner Lektiire in glaubigem Horen zur
Uberzeugung gekommen sein, daB Jesus tatsichlich der von den
Propheten verheillene Christus ist? Oder ist er fiir ihn — &hnlich
wie fiir Martin Bubers Chassidismus — doch nur der gréf3te unter
den Propheten? — Jedenfalls erscheint seit dem Anfang der Vier-
ziger-Jahre das Bild des Gekreuzigten in Chagalls Werk; und wir
nehmen es als Hinweis auf die Tiefe der Auseinandersetzung, da
eines der ersten von diesen Gemilden den andeutenden Titel
«]’obsession» tragt.

Auf der «Kreuzigung in Gelb» wird Jesus zweifellos ganz als
Jude geschaut: er trigt die Tefillin, die Gebetriemen, mit dem
Worte Davids aus II. Sam. 7,23: «Wer ist wie dein Volk Israel, ein
einzig Volk auf Erden!» auf der Stirne. Aber unterhalb der auf-
geschlagenen Schriftrolle zu seiner Seite blidst ein griiner Engel
Schofar, blast das neue Jahr ein, blast — wenn wir christlich spre-
chen diirften — den neuen Aeon ein... Und die Juden der Zer-
strenung ziehen zu ihm hin.

Aber auf dem Bilde, an dem Chagall in unserem Selbstportrat
arbeitet, liegen die Dinge erheblich anders: «Christus vor blauem
Himmel» heit nun das Thema. Das Kreuz hilt ganz und gar die
Mitte, und zu seinen FiiBen harrt eine Trinitit von Kerzen der
Entziindung. Eine Gestalt in brautlichem Weill kiilt den Ge-
kreuzigten. Ist es Chagalls verstorbene Gattin? Weil Chagall um
den Trost dessen, der nach seinem Abscheiden bei Christus sein
darf? — Wir kénnen das nur ahnend fragen, aber die Antwort ist
das Geheimnis des liebenden Kiinstlers.

Zu Christi Haupten schwebt ein Hahn, und dies neue Symbol
weist uns zu bestimmten Gedanken. Der Hahn scheint im Werke
Chagalls Zeichen des Opfers zu sein. Auf allen hochzeitlichen Bil-

37



dern mit ihrem unverkennbaren Zug zu einer menschlich diessei-
tigen «Brautmystik» ist er da: hier reitet das Paar auf ihm durch
die Nacht, dort verschleiert es sich in seinem Schweife, aber immer
steht es zu ihm in Beziehung. Es ist, als ob er das Opfer darstellte,
das zwei Menschen ihrer hoheren Einheit in der Liebe bringen. Aber
menschliche Liebe — das weill auch der Jude — ist nur Abbild
der Liebe Gottes, aber Abbild der Liebe Gottes. Und so mul} es doch
sprechend sein, dafl der Hahn auf dem Bilde des Jesus Christus
steht: er ist die persongewordene Liebe Gottes!

Anerkennt das jedoch auch Chagall? — Ja, wenn das rote Tier
Symbol seiner Siinden — nein, wenn es der alttestamentliche Siin-
denbock ist. Ja, wenn Chagall die im menschgewordenen Gott am
Kreuz geschehene Rechtfertigung des Siinders in eben dem Sinne
versteht, wie es der Fall wire, wenn die Siinde sich rot zwischen
ihn und Gott stellte, der sie in seinem Blute weil macht durch
den Glauben — nein, wenn noch der Siindenbock zwischen ihm und
dem steht, der als der wahre Siindenbock unsere Schuld ein fiir
alle Mal getilgt hat... Ein Jude bleibt ein Jude, bis er die Ver-
kiindigung des Paulus bejahen darf — dann aber, dann wird das
alte Gesetz im neuen Bunde aufgehoben. Will Changall das andeuten
auf seinem jungen Lavis, betitelt «Moses mit den Gesetzestafeln
und dem Kiinstler», auf dem der alttestamentliche Bundesmittler
Chagall den Riicken wendet?

Ein Urteil steht uns nicht zu, ja: letztlich steht es liberhaupt
keinem Menschen zu. Gott allein weill, was der Mensch auf seine
Frage antwortet. Denn die Christusfrage ist ja gerade nicht unsere
Frage an ihn, sondern seine Frage an uns, und es ist darum auch
sein Werk, wenn der Mensch, sich an Christus entscheidend, be-
kennen darf: «Mein Herr und mein Gott!» (Joh. 20,28).

In diesem Wissen um das Mysterium versuchen wir das Rétsel
noch einmal vertiefend zu beleuchten. Wir gehen dabei, nachdem
die Dinge des Bildes uns voller Ahnungen an jene Grenze der Exi-
stenz gebracht, da der Mensch von sich aus nichts mehr vermag
und nur mehr harrt auf das Handeln Gottes, — wir gehen dabei
von einer scheinbar rein duflerlichen und zufilligen Tatsache aus:
Chagall hat eine Menge Bilder verschenkt und verkauft. Andere
hat er bei sich behalten, weil sie offenbar Personlichstes erzéhlen:

38



Bilder seiner Geliebten, seiner Familie, seiner niichsten Umgebung,
Bilder des Todes auch — aber nicht (von jiingsten Schopfungen
abgesehen) Bilder des Glaubens. Ist indes nicht gerade das ein
Zeichen dafiir, daB3 er sich auch innerlich von ihnen distanziert?
Auf diese Frage diirfen wir bei Chagalls menschlicher Tiefe und
Aufrichtigkeit mit klarem Nein antworten: wenn diese Bilder ihm
wirklich entfremdet wiren, dann konnten sie wesentlich nicht mehr
da sein und sie kénnten es namentlich nicht in freier Offentlich-
keit. Dal dem aber gerade so und nicht anders ist, das zeigt zu-
mindest ein letztes Erfassen von dem, worum es in der biblischen
Offenbarung beider Testamente geht: nicht um den Einzelnen,
wiewohl in seinem Verhidltnis zu Gott jeder als Einzelner vor
seinem Herrn steht, nicht um den Einzelnen, sondern um das Gottes-
volk, dort des alten, hier des neuen Bundes. Glaube fiihrt immer,
mull wesentlich fiihren zur Gemeinde. Die Gemeinde aber lebt von
der Verkiindigung des Wortes Gottes. Und Verkiindigung mogen
mithin auch Chagalls Christusbilder sein. Gerade er, der ja nicht
bloB ein Jude ist (oder diirfen wir am Ende schreiben: war?), son-
dern immer auch ein Russe, mag von den Ikonen ostkirchlicher
Kunst her lebendig im Gedédchtnis haben, dafl fiir den orthodoxen
Christen das Abbild dessen, der in der Predigt und im Sakramente
gegenwirtig wird, eben als Ikone den Dargestellten vergegenwir-
tigt; und nicht umsonst erzédhlen die Frommen des Ostens, daB
das Bild der heiligen Dreifaltigkeit von Andrej Rublew schon
manchen Betrachter zu Christum gefiihret.

So gewill Chagall nicht Rublew ist, und so gewil wir ein Urteil
iiber seinen Stand zu dem im Christus Jesus sich offenbarenden
Gotte nicht fillen diirfen: Verkiindigung sind seine Bilder! Nicht
nur in den Bibelillustrationen, auch in seinen Kreuzesdarstellun-
gen ruft er, bei allem Kampf des eigenen Herzens, zur Entschei-
dung. Ist denn nicht jede Verkiindigung, nicht nur, aber doch
wesentlich auch Zeugnis davon, wie der Mensch das an ihn ergan-
gene Wort von Oben im Herzen bewegt? Kunst ist, darin der Ver-
kiindigung #&hnlich, nicht nur ein Geben des Kiinstlers, sondern
je und je auch wieder ein Empfangen des Betrachters, und der tut
Chagall wahrlich unrecht, der ihn bloB mit leichthin gekriuseltem
Herzen genieBerisch iibergeht. Seine Werke verlangen stiirmisch

39



einen Mitvollzug dessen, was sie sagen. Und wenn dieses Eindringen
bis zum Grunde jenes Geheimnisses st68t, mit dem jeder vor Gott
allein steht, dann wird unabwendbar sich diese Sprache des eigenen
Innern zu dem gesellen, was wirklich dasteht; und, indem wir be-
trachten, werden wir betrachtet, indem wir fragen, werden wir
gefragt: und Antwort ist dem verheiflen, der da betet und sucht.

PROF. HEINRICH GRAETZ

DER ERSTE SCHREIBER JUDISCHER HISTORIE AUF
GRUND EINER NATIONALEN GESCHICHTSTHEORIE

(anlédBlich seines 60. Todestages)

von Dr. S. ScHEPS, Genf

In Heinrich Graetz (1817—1891) ersteht der erste wahrhaft
groBe jidische Historiker der Neuzeit, der auf Grund einer na-
tionalen Geschichtskonzeption den Bau der jiidischen Geschichte
mit architektonischer Meisterschaft errichtet.

Das tiefere Eindringen in die jiidische Geschichte lief Graetz
unter den iibereinandergelagerten Schichten der religisen Systeme
das kraftvoll pulsierende Volksleben fiihlen. Sein bedeutendstes
Werk, «Die Geschichte der Juden von der iltesten Zeit bis auf die
Gegenwart» (bis 1848), entstand auf Grund des Materials, welches
im Laufe von zwei Generationen mit groem Fleil durch die ersten
wissenschaftlichen Pioniere gesammelt worden war.

Seine Arbeit war nicht so sehr die eines Sammlers von Material,
als die eines lebensvollen schopferischen Gestalters der Historie.
Er schuf damit das historische Epos der Juden.

Seine Darstellung ist die Geschichte des Ringens des Volkes um
seine Selbstindigkeit. Dieser Kampf wechsle je nach den Zeit-
umstdnden und vollziehe sich entweder in staatlichen oder geistig-
religiosen Formen. Beeinflult durch die herrschende Hegelsche

40



	Zwischen Himmel und Erde : Betrachtung zu Chagalls Selbstbildnis mit der Wanduhr

