Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Martin Bubers Beurteilung des Paulus in seiner Schrift: "Zwei
Glaubensweisen"

Autor: Schrenk, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART |

MARTIN BUBERS BEURTEILUNG DES PAULUS
IN SEINER SCHRIFT: «ZWEI GLAUBENSWEISEN >

von Prof. D. G. SCHRENEK, Ziirich

Buber nennt Paulus (Pls) den gewaltigen Mann, der als der
eigentliche Urheber der christlichen Glaubenskonzeption anzu-
sehen ist (42). Er hat seine Auffassung des Glaubens durchaus
noetisch-intellektualistisch verstanden. Pls ist ihm Vertreter eines
kosmischen Pessimismus und einer Geschichtsauffassung, die von
der jiidischen weit geschieden ist.

1. Ezegetische Grundlagen

Abrahams Glaube nach Gen. 15,6

Buber riickt, wie wir sahen, die christliche Glaubensweise als
Bekehrungsakt von der «zusténdlich» gemeinten Stellung des Ver-
trauens im A. T. ab. Die Berechtigung, das Wesen der Pistis (nicht
der Emuna) in Gen. 15,6 beschrieben zu sehen, wird angefochten.
B.(43) iibersetzt dort wehdamin: Abraham vertraute Gott weiter
und das erachtete er ihm als Bewihrung. Das Vertrauen sei hier
nicht Akt, sondern nur gleichsam eine Kraftzufuhr an eine be-
stehende Wesensbeziehung des Vertrauens und der Treue. Abraham
stehe in dieser Beziehung und werde nun darin verfestigt. Das
«erachten» als Gerechtigkeit aber driicke die Bestéitigung aus, daB
der Erzvater sich bewihrt habe: «das Wesen des Geschopfes hat

1

1 Judaica, Band 8, 1



das Sein der Schopfungsintention erreicht». Pls hingegen habe den
hellenistischen Text der LXX vor sich, wo an einen Akt der Seele
im erzéhlten Augenblick gedacht sei. Zudem werde aus dem er-
achten (chaschab) durch das Aoyileoftar der griechischen Bibel ein
forensisches Zurechnen, aus der Bewihrung eine Rechtfertigung.

Eine saubere Analyse dieser Stelle ist eine wichtige Aufgabe
der Grundlegung. Rein grammatisch wire in Gen. 15,6 die auch
von Gesenius, Gunkel u. a. vertretene Deutung maglich: bestin-
diges Verharren in einem Zustand, der schon aus der Vergangenheit
herreicht. Aber wenn schon iiberall bei so eigenartigem Perfekt
mit we der Kontext genau zu beriicksichtigen ist, so hier in be-
sondrer Weise. Bevor das geschieht, muf3 zunéchst noch die Gram-
matik weiter das Wort haben?.

Auch sonst im A.T. kann das Perfekt ganz plotzlich mit we
einsetzen, wenn die besondre Bedeutung einer Tatsache hervor-
gehoben werden soll und ein Folgezusammenhang gerade nicht ge-
meint ist. Eindriickliche Beispiele dafiir sind: Josua 9,12 wehajah;
Richter 5,26 (4 Perfekte); 1. Kon. 24,14 wehigelah, nach lauter
vorausgehenden Imperfekta cons.; Jesaj. 22,14 wenigelah, was un-
moglich mit Gesenius als Verharren im vergangenen Zustand ge-
deutet werden kann, da es vielmehr den auf eine unvergebbare
Siinde ergehenden endgiiltigen Urteilsspruch einfiihrt, der sich ab-
hebt von allem Vorangegangenen. Gen. 21,25 unterbricht weho-
kiach den Gang der Haupthandlung und markiert einen wichtigen
Verhandlungspunkt.

Aber nun die durch den Kontext gegebene Klé'mrung. Das we-
héamin in Gen. 15,6 bezieht sich doch auf das VerheiBungswort
iiber den leiblichen Sohn und die unziéhlbaren Nachkommen, das
die Antwort ist auf Abrahams Klage, dafl er kinderlos sei. Das
glaubt — also actu — Abraham und das erachtet Gott ihm als
Gerechtigkeit. Das aktuelle «<an etwas glauben», — némlich hier
an das ganz bestimmte VerheiBungswort —, das laBt sich nicht
nivellieren. Darin liegt nicht etwa die Hellenisierung des Textes
(45), sondern schon der Masora ist der Akt des Glaubens im er-
zihlten Augenblick eigentiimlich. Daf3 dies dann zu einer Ver-

1 Die folgenden Hinweise verdanke ich einem lehrreichen Austausch mit
meinem verehrten Kollegen W. Eichrodt in Basel.

2



festigung in der bestehenden Wesensbeziehung der Emuna fiihre,
das ist eine Betrachtung, die aber iiber den Text hinausfiihrt.

Es soll doch in Gen. 15,6 ohne Zweifel ein entscheidender Mo-
ment im Leben des Erzvaters hervorgehoben werden, der einen
Wendepunkt bedeutet und der nicht eine Fortsetzung des Bis-
herigen beschreiben will. Das hier und nirgends sonst auftretende
wehéddmin hat offenbar thematische Bedeutung fiir die folgende
Vitergeschichte, sieht also nach vorwirts und nicht nach riick-
wirts. Alle Spekulationen auf ein friiheres Glauben Abrahams sind
eine petitio principii. Wir stehen ja hier am Anfang der elohistischen
Vitergeschichte. Der Redaktor wird nicht umsonst gerade an dieser
Stelle seine Thematik mit Betonung eingefiihrt haben.

Die besondre thematische Bedeutung des Wortes zeigt sich auch
darin, daBl es nachher nie wieder dazu benutzt wird, die Fort-
setzung oder Bewihrung des bisherigen Verhaltens zu schildern,
selbst wenn der Zusammenhang es geradezu zu fordern scheint,
wie in Gen. 22. Dort fult vielmehr der Elohist zuriickgreifend wie-
der auf dem alten Ausdruck «Gottesfurcht» (v. 12) und gibt mit
ihm die Bewdhrung Abrahams wieder. — Erwigen wir alle diese
Momente, so stellt sich Bubers Ubersetzung als nicht méglich
heraus?.

Aber auch «Bewihrung» fiir #p7% ist anzufechten. saddik be-
deutet Inhaber von 71p7%. Diese aber ist nicht formal die Norm-
entsprechung, sondern ganz konkret das rechte Verhalten, das der
Gemeinschaft entspricht, in die der Mensch gestellt ist. In Israels
Bundesreligion ist es die Gott wohlgefillige Einstellung zum Bun-
desverhiltnis. Die Bedeutung «bewidhrt» rechnet viel zu sehr mit
einem abstrakten Normbegriff, der im hebriischen f1p73 eben gerade
nicht liegt3.

Was das «erachten» bzw. «anrechnen» betrifft, so hat H. W.
Heidland* gezeigt, dafl das griechische doyi{leolat als term. techn.
verwurzelt ist in der Handelssprache und als Grundbegriff das Be-

2 DaB3 selbst in Hab. 2,4 d&munah «Standfestigkeit» ein aktuelles Ver-
halten und nicht eine ontologische Wesensbestimmung bezeichnet, hat W.
Eichrodt, Theologie des A.T.IIT (1939) S. 27 ausgefiihrt.

3 Gegen E. Kautzsch, «Uber die Derivate des Stammes PR im alttest.
Sprachgebrauch (1881).



rechnen, Anrechnen meint, wihrend das hebriische chaschab, das
die LXX hier so iibersetzt, vorwiegend: ersinnen, erdenken, planen,
erachten, halten fiir — im Sinne eines Werturteils bedeutet. Fiir
Pls ist nach Rom. 4,4f. dies Aoyileolar gnédige Schenkung und
er braucht es gerade dort in einem Zusammenhang, der den Ver-
dienstgedanken iiberwindet.

Dtr. 30,14 vn Rom. 10,81t.

Von weiteren exegetischen Grundlagen behandelt der Verfasser
v.a. Dtr. 27,26, das bei Pls Gal. 3,10 erscheint. Es soll dies be-
sprochen werden unter: «Ist das Gesetz erfiillbar?». Hier sei nur
noch auf Bubers Bemerkungen (51) iiber Dtr. 30,14 in der Verwen-
dung Rém. 10, 8ff. eingegangen. Pls hat diese Stelle freilich seltsam
benutzt. Das «nahe Wort» ist ja im Dtr. nicht das Wort vom
Glauben, sondern das Gebot, das zu tun ist. Aber der Apostel gibt
hier gar keine Auslegung von Dtr. 30, 14, sondern spricht von dem
neuen Wort des Glaubens absichtlich in den Wendungen, die das
alte Wort des Gebotes an Israel im Auge haben. Am treffendsten
finde ich bei dem nun leider bald vergessenen Hofmann?® den Tat-
bestand analysiert. Es handelt sich nicht einmal nur um ein geist-
volles Spiel etwa in der Art Hamannscher Bibelbenutzung (das
schwebt wohl der Deutung von Philippi vor), sondern Pls will
durch die Verwertung der Redeweise im Dtr. zeigen, dall sich im
«Worte des Glaubens» erst ganz erfiillt, was dort schon eindriick-
lich vom Gebot Gottes zu Israel gesagt war. Das fithrt uns auf einen
wichtigen Punkt:

Der Erfullungsgedanke

Die erwihnte Verwendung zeigt beispielhaft die positive Ge-
schichtsauffassung bei Pls. Diese erkennt Israels Vorgeschichte als
eine zielméafig zur Erfiillung im Christusheil hineilende. Der Er-
filllungsgedanke aber entwertet niemals die Vorgeschichte, son-
dern macht sie teleologisch bedeutsam.

4 Derselbe: ¢Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit» (1936).

Ferner: Theol. Worterbuch z. N.T. IV 287ff.: Aoyileofar.
5 Vgl. J. Chr. K. von Hofmann, Der Brief an die Rémer (1868) 433—441.



An zwei Beispielen 148t sich am besten zeigen, dal in Bubers
Paulusauffassung dies Erfiillungsmotiv noch viel starker eingesetzt
werden miiBte. Das eine ist seine These (163f.), Pls kenne «nur»
die eschatologische Vergebung durch Christus allein. Es geht aber
Pls dabei um die ein fiir allemal vollgiiltig und endgiiltig geschehene
Vergebung im Christus. Dal es auch vor Christus Vergebung gibt,
wird von ihm nirgends bestritten. Das andre Beispiel bietet das
Gebet. Hier lautet Bubers Satz: der Pls, der an die einzige Tiir
glaube, kenne keine Unmittelbarkeit des Gebets (164f.). Die Aufe-
rung dieses christlichen Pneumatikers stehe aulerhalb der Unmit-
telbarkeit. Um die Deitas sei eine Mauer errichtet worden, in die
nur die eine Tiir gebrochen ist. Wer ihr ferne bleibt, sei den Satans-
engeln preisgegeben usf. (165). Die Polemik Bubers gegen Pls bleibt
bei Benutzung der hier gemeinten Aussagen in Rom. 8,26; 2. Kor.
12,8f. beim Nichtwissen stehen, was Pls beten soll und beim Sa-
tansengel. Die Hauptsache aber, der «unmittelbare» Vater-Anruf
durch den Geist wird nicht erwahnt. Es gibt aber fiir Pls gar keine
gréfere Unmittelbarkeit, als die durch den Christus im Geist. Dieser
faBt ihm alle Offenbarung zusammen, und als pneumatisches Gebet
gilt ihm dies als so unmittelbar wie nie ein Gebet zuvor. Bei B. ist
«Unmittelbarkeit» immer wieder gemeint als Entbehrenkonnen des
Christus-«Mittlers»8. Wir werden sehen, dal Pls den Ausdruck
«Mittler» fiir Christus gar nicht entsprechend findet. Bei ihm 16st
die Unmittelbarkeit durch den Geist alle anderen und vorigen
Mittelwege ab und ersetzt sie in endgiiltiger Erfiillung. Darum
steht auch solche Konzentration niemals da ohne den Vorgang
des Viterglaubens und des Vitergebets. Wird doch in ihr auch
alles bisherige Beten des Heilsvolkes zum endgiiltigen Ziele gebracht.

II. Das Gesetz

Die Auffassung des Gesetzes bei Paulus. Zu S. 49f., 52fF., 98f.

DaB3 also Glaube bei Pls in der Tat, wie B. sagt, Glaube an
Christus, den Gekreuzigten und Auferstandenen ist, der, seit er

¢ Uber den Mittlergedanken vgl. unten: «Die Gesetzgebung und der
gnostische Charakter der Zwischenwesenny.



erschienen, die einzige, weil auch fiir alles Vorausgegangene ziel-
miBige «Pforte des Heils» bedeutet, das ist unbestritten. Pls weill
sich nach Jesu Tod und Auferstehung in einer neuen Phase, die
auch in Hinsicht auf die Stellung zum Gesetz eine andere Situa-
tion bringt, als die, welche in der vorchristlichen Aera bestand.
Und doch ist es nicht ganz zutreffend, dal es in der Sache des Glau-
bens «gegen die Werke» (gemeint sind die Werke als Heilsgrund-
lage) eigentlich nicht um etwas gehe, was es schon vor dem Kom-
men des Christus gegeben hitte (49). Legt Pls doch den grofBiten
Wert darauf, zu zeigen, daB die Verheifung schon vor dem Gesetz
da ist und daB mit ihr bereits bei Abraham das freie Geben Gottes,
die Gnade ohne Werkgerechtigkeit, vorausgenommen wird. Freilich
beschiftigt er sich immer wieder, vgl. Rom. 9,31, mit dem Israel
seiner Stunde. Aber sein geschichtsdeutender Aufril: Schon immer
stand die VerheiBung vor dem Gesetz — gibt von Anbeginn der
Gnade vor der Forderung den Primat. Man kann nicht sagen (92),
dafl Pls alle zur Erfiilllung des Gesetzes auflerhalb des Glaubens
an Jesus als den Christus je und je gewirkten Werke verworfen
habe. Vielmehr ist ihm der Christus auch insofern die Erfiillung
des Gesetzes, als im Riickblick nur das ein Abweg ist, was in solche
Erfiillung nicht einmiinden kann und will, was also gegen die Ver-
heilung ist. Stellt man die Frage, die B. hier am Herzen liegt,
angesichts der paulinischen Geschichtsauffassung: Was ist es aber
mit den Geschlechtern Israels vor Christus, die Gott vertraut und
das Kommen der Konigsherrschaft erwartet haben (52f.), so hat
freilich Pls davon nicht ausfiihrlich gehandelt. Jedoch das Durch-
ziehn der Linie von dem iiber Abraham Gesagten muf3 doch wohl
zu der Annahme fiihren, dal} es fiir ihn auch vor dem Erscheinen
des Christus- eine dauernde Fortsetzung der Stellung Abrahams
gibt, nimlich das Leben unter der VerheiBung auf den Christus hin.
Pls wird nur darum nicht ausdriicklich vom Geschick jener Ge-
schlechter reden, weil er vorwiegend aus der Aktualitdt der jetzt
angebrochenen Heilsstunde spricht. A

Es ist wahr (zu 8. 55), daBl der paulinische Gesetzesbegriff sich
nicht einfach deckt mit der Bedeutung: Tora = Weisung, Unter-
weisung in Gottes Wegen, sondern dafl Pls zu einem Teil auch
volkstiimlich und erfahrungsgemif3 mit dem rechnet, was in der

6



Frommigkeitsbildung seiner Zeit, aus der er stammt, das «Gesetz»
geworden ist. Und doch ist es ihm nicht nur «abgeschlossenes Ob-
jectivum auBerhalb», sondern ebenso «weisende Stimme» vitalen,
dynamischen Charakters. Seine Hauptfrage: Bringt das nur Ge-
schriebene (Gramma) zum wirklichen Tun? scheint zunéichst von
einer Form des Pharisdismus her gestellt, die iiber dem «Objec-
tivum aullerhalb» die weisende Dynamik zuriicktreten lief. Wenn
er auf diese Frage antwortet: Nein, wenn es nur duflere Vorschrift
bleibt! — so steht hinter diesem Nein, was er selber durchlebt hat.
Auch diese Nomos-Auffassung ist durchaus Material fiir unsre
Kenntnis dessen, was ein zeitgendssischer Pharisder als Ringen um
das wahre Tun durchleben konnte. Wenn er aber das, was er als
das Unmaichtige am Nomos heraushebt, am eigenen Leben er-
fahren hat, so hat er doch keineswegs den in der Verborgenheit
innerlichen Judaios (Rém. 2,29) verkannt. B. spricht von zweierlei
Haltung im damaligen Judentum, von jener Tendenz zur Stati-
sierung und Verdinglichung der Tora schon zu Jesu Zeit (56), die
den aus Urglaubenstiefen stammenden Lebenskontakt mit der
lebendigen Unterweisung verdringe. Von dieser zweiten inner-
lichsten Tora-Auffassung hat Pls wahrhaft gewuBlt, sonst hétte er
nicht Rom. 7,12 sagen konnen, das Gesetz sei heilig, gerecht und
gut. Es ist nicht nur die Verschrumpfung und Verkrustung (56),
noch allein die Verselbstindigung der Gebirde (57), die Pls ver-
anlaBt, iiber das Gesetz hinauszugreifen. Vielmehr kiindet er gerade
von seiner innerlichsten Auffassung des Nomos her: Der Gesetzes-
weg 1st nicht der endgiiltige Heilsweg, allein die Christuswende fiithrt
an das Ziel. Wiederum hat jede Beurteilung festzustellen: Kommt
Jesus nicht als der Christus Gottes in Frage, so mull auch die Stel-
lung des Pls zur Tora unverstindlich bleiben. Denn auf der andren
Seite streitet gegen die Interpretation Bubers, Pls wolle den gott-
lichen Gesetzgeber sein Gesetz unwirksam machen lassen (81), als
miilten die Tafeln in den Hiénden zerbrechen, fiir die sie bestimmt
sind, dagegen streitet neben dem erwihnten Wort Rom. 7,12 das
nicht weniger wichtige Rom. 3,12: vduov iordvouer. So spricht kein
Antinomist. Alles hingt hier fiir Pls an der Christuswirklichkeit.
Die Verbindlichkeit des Urwillens Gottes vm Gesetz st thm in Christus
selber investiert, so daBl der Christus-Heilsweg kein Zerbrechen,

7



sondern nur ein Erfiillen dieses Urwillens sein kann. Bleibt es aber
beim Gesetzes-Heilsweg ohne den Christus, so bleibt ihm der
Mensch stecken im Fehlbetrag, wihrend der im Christus gebahnte
Glaubensweg die Erfiillung bringt durch Gnade und Geisteskraft.

Ist das Gesetz erfiillbar?

Der Hauptsatz Bubers lautet hier (53), da Pls das Gesetz nicht
fiir erfiillbar halte, im Gegensatz zum A.T., zum Judentum, ja zu
Jesu Bergrede. Ausgangspunkt ist ihm das paulinische, durch die
LXX bestimmte Verstindnis von Dtr. 27,26: «Verflucht ist, der
nicht beharrt ,in allem‘, was im Buche des Gesetzes geschrieben
steht, dal er es tue»: Gal. 3,10 — des Gesetzes, das als Ganzes un-
teilbar ist: Gal. 5,3. Nun ist allerdings in der LXX der Masoratext
durch dies: ¢in allem» erweitert, aber wir haben deutliche Spuren
davon, dafl auch der synagogale Unterricht die Stelle so aufgefaf3t
hat. Nicht nur das samaritanische Targum, sondern auch Lev.
Rabba 23,123a und im palist. Talmud: Sota 7,21 d,6 haben eine
gleichbedeutende Fassung. Pls wird hier nicht einfach nur von der
LXX-Stelle aus zu verstehen sein, sondern aus seinem ganzen pha-
risdischen Bildungsgang. Tief hat sich ihm das ARUR des Dtr.
eingepragt, und das év mdow entsprach durchaus der Intention des
Schriftgelehrtentums. Dall das Gesetz als Ganzes unteilbar sei,
ist ein selbstversténdlicher pharisidischer Hauptsatz. B. fithrt weiter
aus (79f.), Pls trete mit diesem Bestreiten der Erfiillbarkeit der
Lehre Jesu entgegen. Doch habe dies entweder sein BewuBtsein
nicht gestreift, oder wahrscheinlicher sei: er kenne Christus nach
dem Fleische nicht mehr. Was Jesus gelehrt habe, sei wohl fiir die
Stunde, da er noch lebte, giiltig gewesen, gelte aber nicht notwen-
dig auch fiir die nach seiner Kreuzigung und Auferstehung. Hier
darf daran erinnert werden, daf3 2. Kor. 5,16 wohl von einer «fleisch-
lichen Erkenntnis Christi» spricht, sich aber nicht gegen ein Er-
kennen des Christus im Fleische richtet. Aber soviel ist gewil3, da3
Kreuz, Auferstehung und Geistspende bei Pls auch fiir das Tun
einen neuen Abschnitt herauffiihrt. Der Nerv bei einer analy-
tischen Exegese ist die Feststellung, dafl Pls an demselben Gesetz,
das er aus Gottes Hand empfing, in seinem Kénnen und Erfiillen

8



gescheitert ist und daBl ihm erst durch die Christuswirklichkeit
volle Erlésung zu teil wurde. Sein Problem ist nicht, wie weit dies
Gesetz fiir den Juden vor Christus erfiillbar gewesen u. dgl., son-
dern er hat in seinem konkreten Pharisdismus an sich selber erlebt,
negativ: daBl er, der Forderung sich gegeniiber wissend, nicht zum
Ziele gelangte, positiv: dafl ihm im lebendigen Christus auch das
in Wahrheit Fordernde und doch Unvermégende erfiillende Antwort
wurde. Und nun wird allerdings gerade dies fiir ihn auch ein ge-
dankliches Problem: diese gottliche und doch unvermogende Tora,
durch die er die Wahrheit erkannte, an der er sich aber zugleich
vergeblich wund gerieben hat. Wenn sich nun Pls geschichtsbe-
trachtend dariiber duBert — und auch solche AuBerung ist kein
ausgependeltes System, sondern ein Ringen —, so ist es doch, wie
mir scheint, eine Verkennung der Tiefe seiner Fragestellung, wenn
der Verfasser sagt (80), Pls meine, die Tora sei nur dazu gegeben
worden, um nicht erfillt zu werden, vielmehr (nur?) durch ihre Un-
erfiillbarkeit die Siinde hervorzutreiben. In der Form dieser Ge-
geniiberstellung wird sogar der zweite Satz als Kommentar frag-
wiirdig. Steht es doch Pls unzweideutig fest, daBl Gottes Wille un-
gebrochen zur Geltung zu kommen hat. Gerade dies gibt seinem
Kampf die Tiefe. Wenn er sagt: ausgerechnet die Tora hat die
Siinde in mir zur Vollreife gebracht, so ist ihm dies ein erhabener
gottlicher Vorgang: daff namlich Gott sein gebietendes Wort be-
nutzt, um die totale Notwendigkeit endgiiltiger Erlésung zu ent-
hiillen. Indem der am unverbriichlichen Gotteswillen Gescheiterte
sich der vom gleichen Geber kommenden Neuerfiillung anheim-
gibt, schafft die Tora gerade zielbestimmt das Entscheidende, das
niemand und nichts sonst schaffen konnte. Diesen erhabenen Vor-
gang unter dem Stichwort Ambivalenz (zu diesem Begriff s. den
zweitfolgenden Abschnitt) ans Bedenkliche streifen zu lassen, ent-
spricht nicht dem, was ja gerade dem Ringen, von dem Rom. 7 die
Rede ist, seinen unbedingten Wahrheitscharakter verleiht, nim-
lich das ganze, ungeteilte Ja des Kampfenden zum Gesetze Gottes:
Rom. 7,22 ovwjdopar. Was B. (54) als judische Glaubenshaltung
bezeichnet: Erfiilllung des gottlichen Gebotes ist giiltig, wenn sie
nach dem vollen Vermogen der Person und in der vollen Glau-
bensintention geschieht — das liegt doch durchaus gerade dem

9



zu Grunde, was Pls dort als das beste Resultat des aufrichtig rin-
genden Gesetzesmenschen angibt. Aber er sagt freilich zugleich,
'daB damit nicht durchzukommen sei.

Die Erfillbarkeit des Gesetzes bei Jesus

Buber sieht Jesus hier in einem schreienden Kontrast zu Pls
stehn. Nun ist es gewill zutreffend, dal Jesus keine paulinischen
Geschichtsbetrachtungen und Weltplankonzeptionen gibt (91). Aber"
steht die Bergrede im Widerspruch zur paulinischen Gesetzesauf-
fassung, wenn man nicht jenes negative Moment bei Pls isoliert?
Nur dann, wenn Jesu Forderung rein nomistisch aufgefalt wird,
nicht aber als aus der Stunde der Christus-Erméchtigung heraus
gesprochen. Was B. bei Jesus «eschatologische Situation» nennt
(58), ist zugleich die Erfiillung des Gebotes in und durch den Er-
filller. Erfolgt fiir Pls nach Kreuz und Auferstehung die Gesamt-
wende, die im Christus-Heilsweg auch den unvollkommenen Heils-
weg des Gesetzes vollendet, so kiindet sich schon bei Jesus diese
Wende dadurch an, dal seine letzte Forderung von ihm, dem Er-
filller, der das Entscheidungswort spricht, unabtrennbar bleibt.
Der Christus ist da. B. umschreibt (54) die Forderung Jesu so:
Erfiillung des gottlichen Gebots ist giiltig, wenn sie der vollen
Offenbarungsintention gemif} und in der vollen Glaubensintention
geschieht. Dann fiahrt er fort: Diese Glaubenshaltung geht einer-
seits von der Stunde Gottes iiberm Sinai aus und von der Unbedingt-
heit ihres Anspruchs, andrerseits von der Stunde der eschatolo-
gischen Situation und der ihr obliegenden Bereitschaft zum Ein-
gehen in das nahende Konigtum Gottes. — Aber diese «eschatolo-
gische Situation» — ist sie zu trennen von dem: Folge mir nach?
Demgemal} liegt hierin ein neues Geben. Das Konigtum Gottes in
und durch Jesus ist nicht nur Forderung, sondern volle Charis.

Auch die Frage, ob nach der Bergrede die Begierde ausweichlich
sei oder nicht, darf nicht gestellt werden ohne den Blick auf die
Vollmacht dessen, der hier (vgl. besonders Mtth. 7,21—23) bis ins
letzte Gericht iiber uns entscheidet. Der ganzen nach Erlosung
schreienden Tiefe der menschlichen Verstrickung ist kein optimi-
stischer Nomismus gewachsen. Der Jesus der Bergrede spricht lauter

10



Worte, die nicht als freischwebende Moral gelten, sondern immer zu-
gleich sein Erfiillen des Gesetzes mit meinen fiir alle, die er zum
Salz der Erde und zum Licht der Welt macht. Die Unbedingtheit
der Forderung, die in jeder Lage bestehen bleibt, beim Dekalog,
bei Jesus und bei Pls — sie gibt auch bei Jesus in sich selber, los-
gelost von seiner Person, keinen Aufschlufl iiber die Behandlung
der Komplexe der Siindenmacht. Und doch wird dies Problem
akut, wenn man die Frage: ausweichlich oder unausweichlich? von
Fall zu Fall stellt. Uber das immerdar bleibende Versagen in irgend
einem Grade, iiber unsre Fehlbetrige ernstester Art, kann keine
bloBe Behauptung: eigentlich kann man doch, eigentlich ist das
Gebot doch erfiillbar — hinwegtéuschen. Es bleibt da eine nach
Erlosung schreiende Ritseltiefe. Hier setzt sowohl das Mitnehmen
Jesu in seine Nachfolge ein, als auch das paulinische Erkennen
endgiiltiger Christus-Wahrheit. Ob der stete Wandel und Uber-
gang von einer Midda Gottes zur anderen (s. «Die Stellung zu den
beiden Middot Gottes») hier weiter fithrt, davon spiter.

Die «Ambivalenzy (Doppelwertigkeit) in der paulinischen Gesetzes-
konzeption |

Buber nimmt an (90), dafl Pls das, was er bei Ezechiel fand:
20,11.13.21.25f. (vgl. mit 16,20f.; 23,34.39 und mit Ex. 13,12;
2. Koen. 3,27; 16,3; Micha 6,7) in seine ganze Gesetzeskonzeption
eingebaut und mit dem Verstockungsgedanken verbunden hat. Es
handelt sich dort bei Ezech. um die falsch aufgefaliten Vorschriften
iiber die Auslosung der Erstgeburt, die in entsetzlichem MiBver-
stand miBBbraucht werden konnten als Kindesopfer im Sinne des
Molochdienstes. Es wird bei Ezech. damit gerechnet, dal Jahwe
durch diese nichtguten Satzungen gerichtsweise in die Moglichkeit
einer irrtiimlichen Auffassung hineingestellt habe, damit Israel «auf
diesem Wege vom inneren Entsetzen erfat und dann zur rechten
Gotteserkenntnis gefithrt wiirde» (Rothstein)?. In dieser Rétsel-
rede wird Bezug genommen auf die Tatsache, die hier durchblickt,

” Rothstein, Ezechiel, bei E. Kautzsch, Die heilige Schrift des A.T.I
(31909) S. 871. Vgl. die @hnliche Auslegung bei Orelli, Bertholet, Ezech.

11



daBl man die Tora zur Beschonigung der heidnischen Greuel miB3-
braucht hat. Aber die Konzeption des Pls kann m. E. von daher
schwerlich erkliart werden. Es ist etwas Grundanderes, gerichts-
weise durch den Wortlaut von Satzungen das MiBlverstehn mdoglich
machen (Ezechiel) — oder im zweiten Fall sagen, dafl im groflen
Gesamtverlauf: VerheiBung, Nomos paidagogos, Christus — das
wohlgemerkt heilige Gottesgesetz, das den Willen Gottes kundtat,
nach hochster Absicht auch dazu gefithrt habe — Rém. 5,20 —,
daB der Fall als Ubertretung noch groBer werde (Paulus). Es ist
das ja ein Gedanke, der nach seiner psychologischen Seite insofern
in aller Erziehung eine groBle Rolle spielt, als jede Erziehung damit
rechnen muB, daf} in der Tat gerade immer das Gebot alles Wider-
streben zur Boswilligkeit reizen und steigern kann. Was an sich gut
ist und recht, wird durch den Widerspruch zur ungehorsamen Auf-
lehnung, zum Bruch des Gebotenen benutzt. Pls will vornehmlich
sagen, dafl gerade das Gebot die Siinde flagrant als solche heraus-
stellt, daB am Gotteswillen die Ubertretung voll akut wird. Das
nimmt dem Gesetze Gottes nichts von seiner Herrschaftswiirde,
sondern lafit vielmehr bei der Ganzentfaltung gottlicher Rat-
schliisse die Tiefe des Abfalls sich nur als um so erlésungsbediirf-
tiger herausstellen. Dadurch dient das Gesetz in entscheidender
Weise der endgiiltigen Aufrichtung aus dem Fall, wie sie im Chri-
stus fiir die Menschheit geschenkt ist. Auch dieser paulinische
Hauptsatz ist von Erfahrung durchleuchtet.

B. aber spricht hier von dem einen ratselhaften Schatten, der
solcher «Doppelschichtigkeit in der Intention der Gesetzgebung»
Gott anhafte (84). So komme (90) ein Gottesbild zu Stande, das
mit Jesus kontrastiere. Dafl B. hier dem Begriff Ambivalenz eine
zu Zweideutigkeit neigende bedenkliche Note gibt, geht deutlich
aus S. 94 vgl. 91 hervor®. Durch sie wird nach seinem Eindruck
«die Treue des Offenbarers zur menschlichen Person als solcher
fraglich». Pls jedoch hat bei seinem gedanklichen Ringen nichts
anderes als das Bestreben gezeigt, einmal Gottes Offenbarung im

8 Dort geht am Schluf3 noch der Blick auf Hegel (91), der zwar den
Wurzelgrund der Glaubenswirklichkeit verli3t, aber der Weltvernunft den
Gedanken der List zuschreibt.

12



Gesetz unverriickt stehn zu lassen und zugleich die im Christus
geloste Lebensfrage als das aufzuzeigen, das mehr ist als Mose,
weil erst unter der Erlosungsgnade, durch den Christusgeist das
wahre Tun ermoglicht wird, das Schritt hialt mit dem zielméaBigen
Offenbaren Gottes.

Die Gesetzgebung und der gnostische Charakter der Zwnischenwesen

Der Verfasser nennt (81ff.) den gnostischen Charakter der Geister
und «Zwischenwesen» bei Pls offenkundig. Der Aeon ist in andren
Hénden als in denen Gottes. Dieser hat auf eine von ihm bestimmte
Zeit die Herrschaft der Welt den Elementargeistern iibergeben als
Vormiindern und Verwaltern: Gal.4,2f.9. Hier kniipft B. an die
zur Zeit verbreitete Auffassung an, die von Gal. 3, 19f. ausgehend
das «angeordnet durch Engel, in der Hand eines Mittlers» gnostisch
deutet. Es sei erlaubt, an dieser Stelle mit einem Blick auf die heu-
tige Forschung noch etwas hinauszugehen iiber das bei Buber Er-
orterte, weil Pls hier den Mittlergedanken behandelt, der von B.
auch in Hinsicht auf den Glauben an Christus immer von neuem
zur Erklirung herangezogen wird.

Deutlich ist, dafl in Gal. 3 die Rede ist von der sekundiren
Bedeutung des Gesetzes gegeniiber der Verheilung. Und zwar
erscheint bei dieser Gegeniiberstellung das Gesetz durch seine
Mittlerqualitit inferior. Die Vermittlung durch Engel und einen
Mittler (Mose) zeigt solche Mittelbarkeit. Ks wird jedoch nicht
verneint, daBl Gott hinter dem allem steht. Wohl aber wird ent-
schlossen differenziert zwischen Verheilung und Gesetz. Bei der
ersten handelt es sich nicht um Engel noch um einen Mittler. Beim
Gesetz dagegen um einen komplizierten Vorgang: Engelmehrheit
auf der einen und den mediator Mose auf der andren Seite. Die
«Vielheit» bezieht sich sowohl auf die Engel wie auf Mose oder auf
beide Seiten zusammen genommen. Der eine Gott aber bedarf keines
Miitlers (3,20). Die Verheiflung ist, verglichen mit der Gesetz-
gebung, die zweiten Grades ist, eine Offenbarung radio directo?.
Sie ist Gottes unmittelbare Gabe an Israel und die Menschheit,

® Vgl. Franz Delitzsch, Hebraerbrief (1857) 49.

13



eine Gabe, die sich dann im Christus vollfithrt. Sie ist das erste
und bleibend iiberlegene Wort.

Das diarayeic ot ayyélwv stammt aus der jidischen Tradition,
die auf Deutr. 33,2 LXX vgl. Ps. 67 (68),18 fuBt. Der Sinn des
Ausdrucks, verstanden als Vorgang von Gott her, ist reich zu be-
legen. Vgl. Josephus Ant. 15,136, wo Herodes 'sagt: « Wir lernten
das Schonste an den Lehren und das Heiligste an dem, was im
Gesetz steht (gemeint ist der Dekalog), durch Engel von Gott. Auch
im N.T. findet sich aufler Gal. 3 das Gleiche: ApG. 7,53, vgl. v. 38;
Hebr. 2,210,

Der paulinische Satz, daB Gott zu seiner Offenbarung radio
directo keines Mittlers bedarf, zeigt, da8 der genuine Paulus (1.Tim.
2,5 scheidet hier aus) auch bei Christus selbst den Mittlergedanken
durchaus nicht geschitzt hat, wihrend allerdings der Hebr#erbrief
beim Vergleich mit Mose dreimal (8,6; 9,15; 12,24) von Christus
als dem «Mittler des Neuen Bundes» spricht. Fiir Pls beweist dies
bemerkenswerte Absehn von ueoirns, daBl Christus bei ihm nicht
eine ditheistische Zwischenfigur ist, sondern Organ unvergleich-
licher, uniiberbietbarer Kundgebung in géttlicher Direktheit.

Heute verbreitete Deutung der Stelle hat nun aber Pls nahe an
Markion herangeriickt. Sie interpretiert: das Gesetz stammt iiber-
haupt nicht von Gott, sondern von démonischen Engeln!l. Am
entschiedensten hat Schlier das vertreten: wenigstens das jiidische
historische Gesetz ist nicht von Gott. Dazu wird stoicheia tou
kosmou mit angeloi identifiziert12. |

Deutlich ist in Gal. 4,10 dies, daB Pls gegen die Eindringlinge
in den galatischen Gemeinden das Wiederauflebenlassen des jiidi-
schen Festkalenders mit dem Anspruch, dies sei religiose Heilsnot-

10 Rabbinisches bei Strack-Billerbeck III, 554—5586.

11 Die Entwicklung daraufhin begann bereits bei Loisy, Lietzmann,
Schweitzer, Mystik des Pls 70ff. Auch Oepke, bei dem aber durch Abschwii-
chung Unklares herauskommt: die Engel sind bei der Gesetzgebung relativ
selbsténdig, sie handeln nicht ohne Gott, aber auch nicht in seinem Auftrag!

12 Schlier, Gal. 136. Zu stoicheia t. k. Gal. 4,3.9 vgl. v. 10: Dibelius, Die
Geisterwelt im Glauben des Pls (1909) 78—85. Auch er faBt den Terminus,
der zunichst ja einfach Weltelemente hei3t, als Engelméchte, wenn auch
nicht nur Gestirngeister: 81f. '

14



wendigkeit, in Beziehung setzt zu einem Dienst an den Weltelemen-
ten, der sowohl im Heidentum wie im Judentum vorliege.

Schlier deutet angeloi und mesites auf Weltengel und den de-
miurgischen Mittler, die das Gesetz gegeben haben, ja er spricht
vom Damonischen des Gesetzes!3. Der Mittler sei ein Moses angelos,
der mit jenen zusammenwirke. Bei dieser Auslegung mufl man
zwischen Gal. und Rom. in der Gesetzesauffassung eine grundsitz-
liche und uniiberwindlich tiefe Kluft annehmen. Beides ausglei-
chen liBt sich nicht. Man braucht nur die versuchte Auseinander-
setzung Schliers mit Rom. 7,7ff. zu lesen4, um zu sehen, in welche
dialektischen Kiinste dies hineinfiihren miifite. Pls unterscheidet
aber Gal. 3,19f. keineswegs zwischen ddmonischer wund gottlicher
Kundgebung, sondern zwischen mittelbarer und unmittelbarer Offen-
barung des gleichen Gottes's.

DaB Pls mit einem Geisterreich hinter und iiber der Sichtbarkeit
rechnet, das EinfluB hat auf diesen Aeon, ja daBl er 1. Kor. 2,8 die
Archonten dieses Aeons, welche unsichtbar hinter Jesu Kreuzigung
standen, an diesem entscheidenden Ereignis beteiligt sein lif3t, ist
unbestreitbar. Dal} es aber Gott war, der das Gesetz gab und nicht
etwa bose Geistwesen, ist ebenso deutlich, denn schon im Gal. steht
diese ganze Veranstaltung unter dem souverinen Walten dessen,
der alles auf Christus hinlenkt, wie sich aus dem Zusammenhang
von Kap. 3 und 4 ergibt. Dal abgesehen davon auch Pls wie Jesus
ein satanisches Reich annimmt, das in dieser Weltzeit Macht be-
sitzt, ist gleichfalls offenkundig und braucht hier nicht weiter aus-
gefithrt zu werden. Im A.T. darf bei Hiob 1,12 ausdriicklich der
Satan nichts tun, was Gott nicht anordnet und begrenzt. So bleibt
auch bei Jesus und Pls das bose Prinzip Gottes Weltregierung un-
tergeordnet, die durch dieses nicht aufgehoben wird2S.

13 Schlier, Gal. 109ff., 117f.

14 Schlier 119 oben.

15 Zur Sache vgl. auch Chr. Maurer, Die Gesetzeslehre des Paulus. Ziir-
cher Dissertation 1941, S. 26—29. ,

16 Zu Buber 90, Anm. 1: Wihrend Bultmann Jesu Verkiindigung im
Zusammenhang mit der Apokalyptik sieht, deren Voraussetzung die «pessi-
mistisch-dualistische Anschauung von der satanischen Verderbtheit des
ganzen Weltgefiiges» ist, bestreitet dies Buber. Das Verderbensprinzip be-
herrsche bei Jesus nicht das Weltgefiige. Wie bei den Propheten handle es

15



Verstockung und Gesetz

Neben dem einen Schatten ritselhafter Art, der Gott bei Pls
anhaftet: der Doppelschichtigkeit in der Intention der Gesetz-
gebung, ist fiir B. der andre Schatten «sein Wille zur Verstockung»
(84). Der Verfasser aber 148t in seiner Paulusdeutung diesen Willen
Gottes, zu verstocken, am Sinai selber zu wirken beginnen! Um
seines Heilsplans willen verstocke Gott, mit Ausnahme der Aus-
wahl (R6ém. 11,7) all die Geschlechter Israels, von dem um den
Sinai bis zu dem um Golgatha gescharten Israel (87). Wie das Er-
barmen nicht «veranlaflt» zu sein brauche, so brauche auch die
Verstockung nicht veranlaf3t zu sein (87).

Eine Verstockung Israels schon am Sinai ist eingetragen. Die
Zusammenschau der Paidagogos-Intention des Gesetzes mit der

sich um ein Ringen der Gewalten, nicht um ein Regiment des Bosen. Wohl
gebe es in der Welt ein Konigtum des Satans, aber die Welt enthalte es nur,
gie sei es nicht. Dazu in Kiirze: Auch das Johanneische archon tou kosmou
meint niemals, da3 nicht iiber dem Satan Gottes Regiment stehe. Zwar ist
dieser Begriff spezifisch johanneisch: 12,3; 14,30; 16,11. Aber angesichts
Lk. 4,6: Macht und Herrlichkeit — mir ist sie iibergeben — Mtth. 12,24:
Beelzebul als Herrscher der Damonen — Lk. 11,18: das Reich des Satans
vgl. Mtth. 12,45 — Das Eingreifen des Satans sogar in die Sphire der gott-
lichen Herrschaft: Mtth. 13,19; Lk. 8,12; Mtth. 13,25; 16,23 — v. a. aber
Lk. 10,18, das freilich in Berithrung mit Jesaj. 14,22 steht, aber doch eine
ganz bestimmte Gesamtschau einschlieBt, indem es die groe Wende satani-
scher ‘Herrschaft bezeichnet — vgl. weiter Mtth. 25,41. Nach alledem ist
doch zu sagen, da3 jener johanneische Ausdruck sich nicht sonderlich von
dem unterscheidet, was auch bei den Synopt. vorliegt. Von einem realisti-
schen Rechnen mit der Satansmacht lassen sich die iiberlieferten Jesusworte
nicht 16sen, auch wenn im einzelnen ihre Formung durch Gemeindeglauben
angenommen wird.

Der heutige, in Ideen und Abstraktionen denkende Mensch versucht
immer wieder, auf die Annahme von «Zwischenwesen» zu verzichten. Aber
wenn er unmittelbare Eindriicke duBert, geht er doch oft in die antike Rede-
weise iiber, indem auch er von Ddmonen spricht. Ob man sagt: die Sucht
knechtet: den Menschen, oder: die Kriegspsychose vergewaltigt die Volker
— auch so bleibt unter allen Umstéinden das Problem, wie bei einem abso-
luten Weltregiment Gottes solche «Méchte» bestehen. Sowohl bei einer aus-
geprigten Diémonologie, wie auch bei einer abstrakt gefallten Wertung
des Bosen ist das Entscheidende, durchzustoflen durch eine Machtsphire
zum erlésenden Gott.

16



Verstockung als wesensgleich und’ gleichzeitig ist ein MiBverstehen
der Texte. Ebenso kennt Pls R6m. 9—11 keine nicht veranlaBte Ver-
stockung Israels, denn er spricht ausdriicklich von dessen Schuld.
Man kann angesichts R6m. 9,1—5 nicht festhalten an der folgenden
Charakteristik: «Zum Unterschied vom alttestamentlichen blickt
der paulinische Gott die Menschen nicht an, zu denen er aus der
Wolke redet oder vielmehr seine Engel reden lifit» (87). Unter-
scheidet sich B. von Schlier dadurch, dal es bei der Gesetzgebung
seine, Gottes Engel sind, so faBt doch auch er die Mittelbarkeit
auf als ein Sich-Zuriickziehen Gottes, was Pls bestimmt nicht ge-
meint hat. Endlich ist im Blick auf Rém. 9—11 die Auffassung
nicht moglich: «paulinisch kiimmert sich das Verstocken iiber-
haupt nicht mehr um die Menschen und die Menschengeschlechter,
die es trifft, sondern verwendet und verbraucht sie zu den oberen
Zwecken» (87). Die ausgebreiteten Hande Gottes zu Israel bleiben
nach Rém. 10,21 vgl. 11,1 offen und seine Gerichtswege sind durch
sein Suchen und unablissiges Mithen um die Rettung seines Heils-
volkes motiviert.

111. Weitere Grundlagen zur Gottesauffassung und Welterkldrung

Wie es den Texten angemessen ist, fiel bisher der Hauptnach-
druck auf «Pls und das Gesetz». Aber nicht weniger wichtig sind
noch einige andre Begriffe. Weil B. immer wieder exkursartig ein-
zelnen Hauptfragen nachgeht, so wird auch die Stellungnahme
diese zu untersuchen haben, bevor das Erorterte als Baumaterial
fiir eine «paulinische Theologie» gelten kann. In der Reihenfolge:
Zorn Gottes, Fleisch, die Stellung zu den Middot, mogen noch
einige Bemerkungen folgen zu solchen wesentlichen Visierpunkten
versuchter Gesamtschau.

Der Zorn als Heimarmene (Verhingnis)

Buber hebt hervor, dafl bei Pls wenig die Rede ist von der Liebe
des Menschen zu Gott (138ff.). Es werde die schopfungsmiBige
Spontaneitit des Menschen verkiirzt, die z. B. im pharisdischen
Judentum Ernst macht mit dem alttestamentlichen Liebesgebot

17

2 Judaica, Band 8, 1



— bis zum Auspressen der Seele im Martyrium. In dieser Sphire
stehe auch Jesus. Wiederum wird Jesus mit der israelitischen
Emuna-Frommigkeit zusammengeschlossen, aber Pls von ihr ent-
fernt. Dieser habe sich, schon bevor sich ihm die Liebe Gottes im
Mysterium Christi erschlof, als der Feind Gottes gewullt und zwar
als Feind eines ihm lieblos diinkenden Gottes. So sei sein Weg zu
verstehen (141).

Die Pressung, die B. hier mit Rom. 5,8ff. vornimmt, indem er
diese AuBerung auf den ganzen Typus der Frommigkeit des Pls
vor dem Damaskuserlebnis iibertragt, ist nicht unbedenklich. Die
Ausfithrungen lassen sich dort nicht losen von dem missionari-
schen Werben um die ganze Menschheit. Dazu greift eine nur auto-
biografische Kommentierung dieser Art hinein in die personliche
Haltung des Pls von ehemals, die wir gar nicht kennen als eine
sich vom Pharisidismus entfernende. Wenn (141) dieser Richtung
des Judentums Menschenschopfung und Offenbarung Werke der
gottlichen Liebe sind, so kann schwerlich bei dem Jiinger Gamaliels
eine Konstruktion gewagt werden, die ihn auch darin von solchem
Ursprung weit entfremdet. Erstrahlt bei dem zu Christus bekehrten
Pls in der Tat die Gottesliebe iiber alles aus seinem Sohne (vgl.142),
so besagt dies doch nur, daB sich von jetzt an seine Aufmerksamkeit
ganz gesammelt auf diese Letztoffenbarung als das héchst Wahr-
nehmbare richtet. B. sieht sehr wohl, dal seiner Hypothese jenes
Wort in Rom. 11,29 von den unbereubaren, also unwiderruflichen
Gnadengaben an Israel im Wege steht (vgl. 142) — was ja sachlich
gleichartig in feierlicher Betonung in Rom. 9,4f. wiederkehrt, bei
einer Aufreihung der Schenkungen an Israel, wie sie der entschie-
denste Pharisier nicht besser als Gottes unbeschreibliche Liebes-
tat rilhmen konnte. B. fiigt darum zu diesen paulinischen Hin-
weisen auf BundschlieBung und Gesetzgebung hinzu, da8 doch
angesichts jener Geschichtskonstruktion (Ambivalenz) diese Giiter
fragwiirdig werden!?. «Aus dem Zeitenabgrund zwischen Erwih-
lung und Erlosung sieht auch hier kein liebendes Gottesantlitz
hervor. Dieser Abgrund ist voll des Zorns» (142). Wahrend im
A.T. Gottes Zorn immer ein viterliches Ergrimmen sei, werde er

' 17 Wird nicht vielmehr angesichts solcher Pls-Worte die Ambivalenz-
Hypothese fragwiirdig?

18



bei Pls etwas schier Damonisches (Urzorn des Schépfers, Tépfer-
macht, Vergeltungszorn, Wirken durch Elementargeister, Zornes-
macht iiber die Menschenwelt bis in die Endzeit). Da sei, bis der
Christus rettend erscheine, kein Raum mehr fiir die unmittelbare
Beziehung Gottes zu seiner Kreatur. Die Menschheit werde gefol-
tert durch das Gewaltwesen Zorn, das als Verhingnis, als Schick-
salszwangl® sozusagen an Gottes Stelle walte. Zwar nenne Pls den
Begriff Heimarmene nicht, doch liege dieser volkstiimliche Ein-
flul des hellenistischen Judentums greifbar vor. « Es ist der in sich
verzahnte Weltablauf, der als objektiver Zorn den Menschen zer-
malmt, bis Gott durch seinen Sohn die Menschen aus der Maschi-
nerie herausholen laft». Dem stehe bei Pls in der Dimension der
vorchristlichen Geschichte kein gottliches Erbarmen gegeniiber. Die
Barmherzigkeit als Ziel des Weltplanes (R6m. 11, 32) sei rein escha-
tologisch (143—145).

An dieser Stelle zumal zeigt das Referat eine gewisse Schwarz-
WeiB-Malerei, die z.B. eine AuBerung wie die von der gottlichen
ANOCHE (das «Ansichhalten» im Zorneswirken in Nachsicht, Lang-
mut, Geduld) in Rém. 3,25, die ausdriicklich Bezug hat auf die
vorchristliche Zeit, nicht in Anrechnung bringt. Gerade sie zeigt,
daB der Gott des Pls auch vor Christus kein nur Ziirnender, sondern
auch ein sich Erbarmender ist. An der Verzeichnung des Pls, dessen
Gott in der Phase vor Christus kein gnidiger, barmherziger, lie-
bender Gott sein soll, ist einmal Schuld die Trennung von Zorn
und Gnade, wihrend beides dem Gottesbild des Pls als immer
vorhandene Synthese seines Wesens stets implizit ist, aber auch
die Verkennung der Wesensart des HEschatologischen. Wenn, wie
zugegeben wird, bei Pls die Barmherzigkeit Ziel des Weltplanes ist,
so ist eben diese Barmherzigkeit nicht «nur» eschatologisch, denn
das «Eschatologische» 148t das, was von jeher vorgezeichnet ist
(vgl. das Verhiltnis von Epangelia und Euangelion), zur Vollen-
dung gelangen. Es ist nicht etwas Urneues, am Ende der Zeiten aus
den Wolken Fallendes, sondern die Vollfiihrung des gottlichen Seins,
Wollens und Handelns von jeher in kronender Endgestaltung?!®.

18 Von mir hervorgehoben.
19 Auch in die Deutung der Christologie und Rechtfertigung bei Pls hat
sich bei B. der Verhéngnisgedanke eingeschlichen: Durch die Hingabe

19



Sarx (Fleisch) ber Paulus

Im Zusammenhang eines wichtigen Exkurses iiber die Deutung
des Leidens in der Glaubensgeschichte (146ff.) hat B. es als wahr-
scheinlich bezeichnet, dafl Pls vor seiner Bekehrung in den Vor-
stellungskreis geraten sei, der hernach im 4. Esra seine reife For-
mulierung fand (150). Das wirke zusammen mit der ganz person-
lichen Selbstbesinnung seiner letzten vorchristlichen Zeit, wie sie
sich in R6m.7 wiederspiegle. Nicht dafl der Verfasser hier das
«Ich» rein autobiografisch nur vom Ehemals faflit. Er sagt nur,
dafl die Eigenerfahrung des Pls als Modell mitwirke, dall jedoch
das «Ich» so verwendet werde, dall es zugleich ich Pls, ich Adam,
ich Gesetzesjude bedeute. Der Weg vom natiirlichen Menschen
zum Gesetzesmenschen sei von jener einstigen Selbstbesinnung aus
zu verstehen, die jetzt «in das michtig illuminierende Licht des
gegenwirtigen Christseins geriickt» sei. Auch dieser Blick auf das
Jetzt zeigt, dafl B. also nicht stehen bleibt bei einer Autobiografie
des Ehemals, sondern — mit Recht — den bereits christlichen
Gehalt von Rom.7 betont, in seinem durchaus erhellenden, dan-
kenswerten Beitrag.

Jedoch nun interpretiert B. beim «Gesetz in den Gliedern», das
ja mit Sarx zu identifizieren ist, den Apostel doch abwegig, indem
er ihn folgendermaflen vereinfacht: Also das dem Menschen von
Gott geoffenbarte Gesetz und das seinen Gliedern schopfungsmdfig
von Gott eingetane Gesetz?® werden als einander entgegenstehend
erkannt» (151). Bei Pls aber erhilt Sarx den spezifischen Sinn einer
siindigen Macht. Siinde ist ihm aber nicht Schopfung Gottes. Es
wird hier vom Verfasser etwas eliminiert, das Pls darum nicht
immer wiederholt, weil er es als selbstverstandlich voraussetzt.

seines Sohnes die Welt erlésend, erlost sich Gott vom Verhdngnis seiner Ge-
rechtigkeit, die sie verdammen miillte (46). Dal auch bei andern Autoren
z. B. beim Miflverstehen dessen, was man «Pridestination» in Rém. 9—11
nennt, sonderlich dem Tépferbild das Verhdngnis untergeschoben wird,
wihrend das dort noch viel paradoxere Gértnerbild ja gerade die «doppelte
Pradestination» als Verhdngnis aufhebt und unméglich macht, habe ich
behandelt in: «Die Weissagung tiber Israel im Neuen Testament» (1951),
S. 251, '
20 Von mir hervorgehoben.

20



Das gleiche Ausschalten eines Vorausgesetzten fanden wir bei der
Deutung von Zorn Gottes, indem es hief3: also kein Erbarmen vor
der Offenbarung in Christus. Beide Male wird Pls als vom A.T. los-
gelost betrachtet, das bei ihm aber immer grundlegend bleibt. Weil
er den Sindenfall nach der Gen. im Auge hat, der als Folgezustand
die Sarx schafft, kann er nicht «Fleisch» einfach als urspriingliche
Schopfung Gottes ansehn. Freilich bleibt er bei seinen Ausfiihrun-
gen iiber Siinde und Fleisch bei der Konstatierung dieser Fremd-
macht stehen und personifiziert sie gleichsam, vermutlich gerade
darum, weil er Gott nicht als den Schopfer des Bosen anspricht.
Damit héingt auch zusammen die Annahme der zeitweiligen Gel-
tung des dimonisch Wirksamen im Weltlauf. Spricht aber B. vom
Urzorn Gottes als des Topfers (152), so wird doch hier das Topfer-
bild — aus Israels Geschichte in der Christusphase — zuriick in die
Schopfung iibertragen, aber nicht von Pls, sondern von einer ihn
verindernden Interpretation. Heil3t es: Gott habe, den Menschen
schaffend, ihn mit einem Fleisch behaftet. .., das zur Folge habe,
dafB3 er das Bose, das er nicht will, tue, so scheint es fast, als ob
vom Interpreten alles das vergessen sei, was in Rom. 5,12 klar
geduBert war, daBl nimlich durch den Fall Adams die Siinde in die
Welt gekommen sei und der Tod durch die Siinde. Auch die Aus-
sage in Rom. 8,20, daB} alles Geschaffene der Nichtigkeit unter-
worfen wurde, wird nicht von Rom. 5,16 zu l6sen sein. Pls redet
nicht vom Urzustand der Schopfung, sondern von dem, was die
Menschheit als Auswirkung des Falles nach Gottes Willen zu
tragen hat.

Die Stellung zu den berden Middot Gottes

In dem erwihnten lesenswerten Abschnitt 146ff. zeigt B., wie
das pharisdische Judentum im Interesse der Unmittelbarkeit des
israelitischen Gottesverhéltnisses die Vorstellung eines Schicksals,
das nicht identisch ist mit dem Walten Gottes und die eines Mittler-
tums ausschlieft und abwehrt. Die Strenge und die Gnade Gottes,
sein Gericht und Erbarmen, die MIDDOT (MeBweisen, dynamische
Verhaltungsweisen, Grundhaltungen) sind in immerwihrender Be-
wegung so verbunden, daBl Gott von dem einen zum andern geht.

21



Je und je iiberwiegt eine Midda, aber sie wirkt nie allein. Auch die
Schopfung der Welt geschieht nicht durch die Gnade allein, son-
dern auch durch die Strenge. Aber kein Akt der strafenden Ge-
rechtigkeit vollzieht sich ohne die Teilnahme der Barmherzigkeit.
Doch bleibt die Midda der Gnade die stirkere, auch im Gang der
Menschengeschichte.

Wenn der Verfasser (158) Pls dahin versteht, dieser verteile
die Gerechtigkeit Gottes an diesen Aeon und seine erlosende Gnade
an die Endzeit, so ist hier zunichst bei so aufgefaBter «Gerech-
tigkeit» ein Terminus gebraucht, der der Redeweise des Pls nicht
entspricht. Bei ihm schliet die heilschaffende Gerechtigkeit Gottes
sowohl Gnade wie Gericht zusammen. Sie ist eine Gnade, die mit
Gottes Recht im Bunde steht. DaBl «das Bild des Umganges zwi-
schen den Gottesattributen der Strenge und des Erbarmens sich
bei Pls wandelt» (46), ist ganz zutreffend, wenn man fortfihrt:
Es wandelt sich so, daBl im Zentralakt des Kreuzes beides sich
vereint. B. spricht (158) beim Pharisdismus von der dynamischen
Einheit von Gerechtigkeit und Gnade, die Pls gegeniiberstehe.
Der Tatbestand zeigt aber, dal Pls gerade diese Einheit im Kreuze
des Christus zusammengefaf3t sieht als erlésende Manifestation fiir
alle Menschheit. So macht solche Vergleichung vielmehr darauf auf-
merksam, dafl der einstige Schiiler Gamaliels hier aus dem Christus-
heil heraus dem Pharisdismus gleichsam Antwort gibt auf dessen
Middot-Problematik. Das verschiebt in bezug auf die geistige Her-
kunft des Tarsers das Bild: Hat er in der Tat mit dem 4. Esra
vieles gemeinsam, zumal in der betonten Nachwirkung des Siinden-
falls, ohne daB3 er dessen verzweifeltem Pessimismus anheimfillt,
so ist er doch noch viel stirker durch seinen Ursprung aus der
Synagoge geprigt, der er auch in der Middot-Lehre das weiter-
fiilhrende Wort nicht weigert. Auch im Gotteszeugnis des Pls werden
«die Tore der Umkehr nie geschlossen» vgl. Rom. 11. Auch er
macht Ernst damit (vgl. 158), dal er sich nicht nur der einen der
Middot zuwendet und von der anderen abkehrt. Er ergibt sich der
gottlichen Einheit, denn Gnade und Gericht des verborgenen und
offenbaren Gottes sind die Fundamente seiner ganzen Verkiindi-
gung. Nur daB er freilich nicht jene den Christus entbehrende «Un-
mittelbarkeit» der Emuna festhilt, die Buber als Vorzug des Pha-

22



risdismus rithmt, welcher in der Weltkonzeption die «zwei groBen
Imagines» ausschlieft: das Vorhandensein der Diamonie, der dieser
Aeon anheimgefallen und — unpaulinisch ausgedriickt — das Mitt-
lertum des Christus, paulinisch: seine Sohnschaft, offenbart an
der Schwelle des kommenden Aeon. Mit spiirbarer Wirme hat B.
das Vertrauen zu dem Gott der Middot vertreten, der den Men-
schen in seiner Spontaneitit als den in Furcht und Liebe wirk-
samen anfordert. Indem aber nicht nur etwa die Damonie als
Macht iiber diesen Aeon verneint wird, sondern vor allem die
Erlosung in Jesus dem Christus ausgeschlossen wird, beginnt auch
das Verstdndnis dafiir zu verblassen, daBl die neue glaubensvolle
Konzentration auf diese Erlé6sung inmitten realistischer Selbst- und
Welterfahrung Heilsgewifheit wirkt, eine solche, die von Gott fiir
alle Welt beabsichtigt ist. Die erste Verneinung ist dann ein Ver-
lust, wenn sie das Auge verschliet gegen die Tiefen der Gebunden-
heit. Der zweiten Verneinung aber verhiillt sich die gottliche Pro-
klamation im Heilsakt des Kreuzes. Diese Heilstat vermahlt die
Middot Gericht und Gnade fiir immer in unvergleichlicher Einheit.
Aus der bloBen Betrachtung der Abfolge und dem steten Wandel
und Ubergang der Middot Gottes fiihrt sie zur Stellung des Friedens
mit Gott, zu einem Frieden, der vom Gott der Middot selber
gesetzt ist. - -

DAS PORTRAT DES JUDEN
IN DER BILDENDEN KUNST

von HETTA BAMBERGER, Ziirich

Diese kurzen Betrachtungen sind die etwas erginzte Nieder-
schrift eines Vortrages. Das moge fiir storende Eigenheiten in Form
und Inhalt mit als Entschuldigung dienen. In ihrem Mittelpunkt
steht der Jude als Objekt der bildenden Kunst, deshalb kommt es
hier nicht auf die Kreise der Darsteller an, sondern darauf daf3 der
Dargestellte dem Judentum entstammt, wenn er ihm auch bei eini-

23



	Martin Bubers Beurteilung des Paulus in seiner Schrift: "Zwei Glaubensweisen"

