
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 8 (1952)

Artikel: Martin Bubers Beurteilung des Paulus in seiner Schrift: "Zwei
Glaubensweisen"

Autor: Schrenk, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

MARTIN BUBERS BEURTEILUNG DES PAULUS
IN SEINER SCHRIFT: .ZWEI GLAUBENSWEISEN»

von Prof. D. G. Schrenk, Zürich

Buber nennt Paulus (Pis) den gewaltigen Mann, der als der
eigentliche Urheber der christlichen Glaubenskonzeption
anzusehen ist (42). Er hat seine Auffassung des Glaubens durchaus
noetisch-intellektualistisch verstanden. Pis ist ihm Vertreter eines
kosmischen Pessimismus und einer Geschichtsauffassung, die von
der jüdischen weit geschieden ist.

I. Exegetische Grundlagen

Abrahams Glaube nach Gen. 15,6

Buber rückt, wie wir sahen, die christüche Glaubensweise als

Bekehrungsakt von der «zuständlich» gemeinten Stellung des
Vertrauens im A. T. ab. Die Berechtigung, das Wesen der Pistis (nicht
der Emuna) in Gen. 15,6 beschrieben zu sehen, wird angefochten.
B.(43) übersetzt dort wehäämin: Abraham vertraute Gott weiter
und das erachtete er ihm als Bewährung. Das Vertrauen sei hier
nicht Akt, sondern nur gleichsam eine Kraftzufuhr an eine
bestehende Wesensbeziehung des Vertrauens und der Treue. Abraham
stehe in dieser Beziehung und werde nun darin verfestigt. Das
«erachten» als Gerechtigkeit aber drücke die Bestätigung aus, daß
der Erzvater sich bewährt habe: «das Wesen des Geschöpfes hat

1
1 Judalca, Band 8, 1



das Sein der Schöpfungsintention erreicht». Pis hingegen habe den
hellenistischen Text der LXX vor sich, wo an einen Akt der Seele

im erzählten Augenblick gedacht sei. Zudem werde aus dem
erachten (chaschab) durch das hoyîÇea&aL der griechischen Bibel ein
forensisches Zurechnen, aus der Bewährung eine Rechtfertigung.

Eine saubere Analyse dieser Stelle ist eine wichtige Aufgabe
der Grundlegung. Rein grammatisch wäre in Gen. 15,6 die auch

von Gesenius, Gunkel u. a. vertretene Deutung möglich : beständiges

Verharren in einem Zustand, der schon aus der Vergangenheit
herreicht. Aber wenn schon überall bei so eigenartigem Perfekt
mit we der Kontext genau zu berücksichtigen ist, so hier in
besondrer Weise. Bevor das geschieht, muß zunächst noch die Grammatik

weiter das Wort haben1.
Auch sonst im A. T. kann das Perfekt ganz plötzlich mit we

einsetzen, wenn die besondre Bedeutung einer Tatsache
hervorgehoben werden soll und ein Folgezusammenhang gerade nicht
gemeint ist. Eindrückliche Beispiele dafür sind: Josua 9,12 wehajah;
Richter 5,26 (4 Perfekte); l.Kön. 24,14 wehigelah, nach lauter
vorausgehenden Imperfekta cons.; Jesaj. 22,14 wenigelah, was
unmöglich mit Gesenius als Verharren im vergangenen Zustand
gedeutet werden kann, da es vielmehr den auf eine unvergebbare
Sünde ergehenden endgültigen Urteilsspruch einführt, der sich
abhebt von allem Vorangegangenen. Gen. 21,25 unterbricht weho-
kiach den Gang der Haupthandlung und markiert einen wichtigen
Verhandlungspunkt.

Aber nun die durch den Kontext gegebene Klärung. Das we-
häämin in Gen. 15,6 bezieht sich doch auf das Verheißungswort
über den leiblichen Sohn und die unzählbaren Nachkommen, das
die Antwort ist auf Abrahams Klage, daß er kinderlos sei. Das

glaubt — also actu — Abraham und das erachtet Gott ihm als

Gerechtigkeit. Das aktuelle «an etwas glauben», —- nämlich hieran

das ganz bestimmte Verheißungswort —, das läßt sich nicht
nivellieren. Darin liegt nicht etwa die Hellenisierung des Textes
(45), sondern schon der Masora ist der Akt des Glaubens im
erzählten Augenblick eigentümlich. Daß dies dann zu einer Ver-

1 Die folgenden Hinweise verdanke ich einem lehrreichen Austausch mit
meinem verehrten Kollegen W. Eichrodt in Basel.

2



festigung in der bestehenden Wesensbeziehung der Emuna führe,
das ist eine Betrachtung, die aber über den Text hinausführt.

Es soll doch in Gen. 15,6 ohne Zweifel ein entscheidender
Moment im Leben des Erzvaters hervorgehoben werden, der einen

Wendepunkt bedeutet und der nicht eine Fortsetzung des

Bisherigen beschreiben will. Das hier und nirgends sonst auftretende
wehäämin hat offenbar thematische Bedeutung für die folgende
Vätergeschichte, sieht also nach vorwärts und nicht nach
rückwärts. Alle Spekulationen auf ein früheres Glauben Abrahams sind
eine petitio principii. Wir stehen ja hier am Anfang der elohistischen

Vätergeschichte. Der Redaktor wird nicht umsonst gerade an dieser
Stelle seine Thematik mit Betonung eingeführt haben.

Die besondre thematische Bedeutung des Wortes zeigt sich auch
darin, daß es nachher nie wieder dazu benutzt wird, die
Fortsetzung oder Bewährung des bisherigen Verhaltens zu schildern,
selbst wenn der Zusammenhang es geradezu zu fordern scheint,
wie in Gen. 22. Dort fußt vielmehr der Elohist zurückgreifend wieder

auf dem alten Ausdruck «Gottesfurcht» (v. 12) und gibt mit
ihm die Bewährung Abrahams wieder. — Erwägen wir alle diese

Momente, so stellt sich Bubers Übersetzung als nicht möglich
heraus2.

Aber auch «Bewährung» für nplX ist anzufechten, saddik
bedeutet Inhaber von npTX. Diese aber ist nicht formal die
Normentsprechung, sondern ganz konkret das rechte Verhalten, das der
Gemeinschaft entspricht, in die der Mensch gestellt ist. In Israels
Bundesreligion ist es die Gott wohlgefällige Einstellung zum
Bundesverhältnis. Die Bedeutung «bewährt» rechnet viel zu sehr mit
einem abstrakten Normbegriff, der im hebräischen npix eben gerade
nicht liegt3.

Was das «erachten» bzw. «anrechnen» betrifft, so hat H. W.
Heidland4 gezeigt, daß das griechische hoyiÇeaÇai als term, techn.
verwurzelt ist in der Handelssprache und als Grundbegriff das Be-

2 Daß selbst in Hab. 2,4 ämunah «Standfestigkeit» ein aktuelles
Verhalten und nicht eine ontologische Wesensbestimmung bezeichnet, hat W.
Eichrodt, Theologie des A.T.III (1939) S. 27 ausgeführt.

3 Gegen E. Kautzsch, «Über die Derivate des Stammes p7X im alttest.
Sprachgebrauch (1881).

3



rechnen, Anrechnen meint, während das hebräische chaschab, das
die LXX hier so übersetzt, vorwiegend: ersinnen, erdenken, planen,
erachten, halten für — im Sinne eines Werturteils bedeutet. Für
Pis ist nach Rom. 4,4f. dies ÀoyîÇeoÇai gnädige Schenkung und
er braucht es gerade dort in einem Zusammenhang, der den
Verdienstgedanken überwindet.

Dtr. 30,14 in Rom. 10,8ff.

Von weiteren exegetischen Grundlagen behandelt der Verfasser
v. a. Dtr. 27,26, das bei Pis Gal. 3,10 erscheint. Es soll dies
besprochen werden unter: «Ist das Gesetz erfüllbar?». Hier sei nur
noch auf Bubers Bemerkungen (51) über Dtr. 30,14 in der Verwendung

Rom. 10,8 ff. eingegangen. Pis hat diese Stelle freilich seltsam
benutzt. Das «nahe Wort» ist ja im Dtr. nicht das Wort vom
Glauben, sondern das Gebot, das zu tun ist. Aber der Apostel gibt
hier gar keine Auslegung von Dtr. 30,14, sondern spricht von dem

neuen Wort des Glaubens absichtlich in den Wendungen, die das
alte Wort des Gebotes an Israel im Auge haben. Am treffendsten
finde ich bei dem nun leider bald vergessenen Hofmann5 den
Tatbestand analysiert. Es handelt sich nicht einmal nur um ein
geistvolles Spiel etwa in der Art Hamannscher Bibelbenutzung (das
schwebt wohl der Deutung von Philippi vor), sondern Pis will
durch die Verwertung der Redeweise im Dtr. zeigen, daß sich im
«Worte des Glaubens» erst ganz erfüllt, was dort schon eindrücklich

vom Gebot Gottes zu Israel gesagt war. Das führt uns auf einen

wichtigen Punkt:

Der Erfüllungsgedanlce

Die erwähnte Verwendung zeigt beispielhaft die positive
Geschichtsauffassung bei Pis. Diese erkennt Israels Vorgeschichte als
eine zielmäßig zur Erfüllung im Christusheil hineilende. Der
Erfüllungsgedanke aber entwertet niemals die Vorgeschichte,
sondern macht sie teleologisch bedeutsam.

4 Derselbe: «Die Anrechnung des Glaubens zur Gerechtigkeit» (1936).
Ferner: Theol. Wörterbuch z. N.T. IV 287ff.: hoyiÇea&ai.

5 Vgl. J. Chr. K. von Hofmann, Der Brief an die Römer (1868) 433—441.

4



An zwei Beispielen läßt sich am besten zeigen, daß in Bubers
Paulusauffassung dies Erfüllungsmotiv noch viel stärker eingesetzt
werden müßte. Das eine ist seine These (163f.), Pis kenne «nur»
die eschatologische Vergebung durch Christus allein. Es geht aber
Pis dabei um die ein für allemal vollgültig und endgültig geschehene
Vergebung im Christus. Daß es auch vor Christus Vergebung gibt,
wird von ihm nirgends bestritten. Das andre Beispiel bietet das
Gebet. Hier lautet Bubers Satz: der Pis, der an die einzige Tür
glaube, kenne keine Unmittelbarkeit des Gebets (164f.). Die Äußerung

dieses christlichen Pneumatikers stehe außerhalb der
Unmittelbarkeit. Um die Deitas sei eine Mauer errichtet worden, in die

nur die eine Tür gebrochen ist. Wer ihr ferne bleibt, sei den Satansengeln

preisgegeben usf. (165). Die Polemik Bubers gegen Pis bleibt
bei Benutzung der hier gemeinten Aussagen in Rom. 8,26; 2. Kor.
12,8 f. beim Nichtwissen stehen, was Pis beten soll und beim
Satansengel. Die Hauptsache aber, der «unmittelbare» Vater-Anruf
durch den Geist wird nicht erwähnt. Es gibt aber für Pis gar keine

größere Unmittelbarkeit, als die durch den Christus im Geist. Dieser
faßt ihm alle Offenbarung zusammen, und als pneumatisches Gebet

gilt ihm dies als so unmittelbar wie nie ein Gebet zuvor. Bei B. ist
«Unmittelbarkeit» immer wieder gemeint als Entbehrenkönnen des

Christus-«Mittlers»6. Wir werden sehen, daß Pis den Ausdruck
«Mittler» für Christus gar nicht entsprechend findet. Bei ihm löst
die Unmittelbarkeit durch den Geist alle anderen und vorigen
Mittelwege ab und ersetzt sie in endgültiger Erfüllung. Darum
steht auch solche Konzentration niemals da ohne den Vorgang
des Väterglaubens und des Vätergebets. Wird doch in ihr auch
alles bisherige Beten des Heilsvolkes zum endgültigen Ziele gebracht.

II. Das Gesetz

Die Auffassung des Gesetzes bei Paulus. Zu S. 49f., 52ff., 98f.

Daß also Glaube bei Pis in der Tat, wie B. sagt, Glaube an
Christus, den Gekreuzigten und Auferstandenen ist, der, seit er

• Über den Mittlergedanken vgl. unten: «Die Gesetzgebung und der
gnostische Charakter der Zwischenwesen».

5



erschienen, die einzige, weil auch für alles Vorausgegangene
zielmäßige «Pforte des Heils» bedeutet, das ist unbestritten. Pis weiß
sich nach Jesu Tod und Auferstehung in einer neuen Phase, die
auch in Hinsicht auf die Stellung zum Gesetz eine andere Situation

bringt, als die, welche in der vorchristlichen Aera bestand.
Und doch ist es nicht ganz zutreffend, daß es in der Sache des Glaubens

«gegen die Werke» (gemeint sind die Werke als Heilsgrundlage)

eigentlich nicht um etwas gehe, was es schon vor dem Kommen

des Christus gegeben hätte (49). Legt Pis doch den größten
Wert darauf, zu zeigen, daß die Verheißung schon vor dem Gesetz
da ist und daß mit ihr bereits bei Abraham das freie Geben Gottes,
die Gnade ohne Werkgerechtigkeit, vorausgenommen wird. Freilich
beschäftigt er sich immer wieder, vgl. Rom. 9,31, mit dem Israel
seiner Stunde. Aber sein geschichtsdeutender Aufriß : Schon immer
stand die Verheißung vor dem Gesetz — gibt von Anbeginn der
Gnade vor der Forderung den Primat. Man kann nicht sagen (92),
daß Pis alle zur Erfüllung des Gesetzes außerhalb des Glaubens

an Jesus als den Christus je und je gewirkten Werke verworfen
habe. Vielmehr ist ihm der Christus auch insofern die Erfüllung
des Gesetzes, als im Rückblick nur das ein Abweg ist, was in solche

Erfüllung nicht einmünden kann und will, was also gegen die
Verheißung ist. Stellt man die Frage, die B. hier am Herzen liegt,
angesichts der paulinischen Geschichtsauffassung: Was ist es aber
mit den Geschlechtern Israels vor Christus, die Gott vertraut und
das Kommen der Königsherrschaft erwartet haben (52f.), so hat
freilich Pis davon nicht ausführlich gehandelt. Jedoch das Durch-
ziehn der Linie von dem über Abraham Gesagten muß doch wohl

zu der Annahme führen, daß es für ihn auch vor dem Erscheinen
des Christus eine dauernde Fortsetzung der Stellung Abrahams

gibt, nämlich das Leben unter der Verheißung auf den Christus hin.
Pis wird nur darum nicht ausdrücklich vom Geschick jener
Geschlechter reden, weil er vorwiegend aus der Aktualität der jetzt
angebrochenen Heilsstunde spricht.

Es ist wahr (zu S. 55), daß der paulinische Gesetzesbegriff sich
nicht einfach deckt mit der Bedeutung: Tora Weisung,
Unterweisung in Gottes Wegen, sondern daß Pis zu einem Teil auch
volkstümlich und erfahrungsgemäß mit dem rechnet, was in der

6



Frömmigkeitsbildung seiner Zeit, aus der er stammt, das «Gesetz»

geworden ist. Und doch ist es ihm nicht nur «abgeschlossenes Ob-

jectivum außerhalb», sondern ebenso «weisende Stimme» vitalen,
dynamischen Charakters. Seine Hauptfrage: Bringt das nur
Geschriebene (Gramma) zum wirklichen Tun? scheint zunächst von
einer Form des Pharisäismus her gestellt, die über dem «Objec-
tivum außerhalb» die weisende Dynamik zurücktreten Heß. Wenn
er auf diese Frage antwortet: Nein, wenn es nur äußere Vorschrift
bleibt! — so steht hinter diesem Nein, was er selber durchlebt hat.
Auch diese Nomos-Auffassung ist durchaus Material für unsre
Kenntnis dessen, was ein zeitgenössischer Pharisäer als Ringen um
das wahre Tun durchleben konnte. Wenn er aber das, was er als
das Unmächtige am Nomos heraushebt, am eigenen Leben
erfahren hat, so hat er doch keineswegs den in der Verborgenheit
innerlichen Judaios (Rom. 2,29) verkannt. B. spricht von zweierlei
Haltung im damaligen Judentum, von jener Tendenz zur Stati-
sierung und Verdinghchung der Tora schon zu Jesu Zeit (56), die
den aus Urglaubenstiefen stammenden Lebenskontakt mit der
lebendigen Unterweisung verdränge. Von dieser zweiten
innerlichsten Tora-Auffassung hat Pis wahrhaft gewußt, sonst hätte er
nicht Rom. 7,12 sagen können, das Gesetz sei heilig, gerecht und
gut. Es ist nicht nur die Verschrumpfung und Verkrustung (56),
noch allein die Verselbständigung der Gebärde (57), die Pis
veranlaßt, über das Gesetz hinauszugreifen. Vielmehr kündet er gerade
von seiner innerlichsten Auffassung des Nomos her : Der Gesetzesweg

ist nicht der endgültige Heilsweg, allein die Christuswende führt
an das Ziel. Wiederum hat jede Beurteilung festzustellen: Kommt
Jesus nicht als der Christus Gottes in Frage, so muß auch die Stellung

des Pis zur Tora unverständlich bleiben. Denn auf der andren
Seite streitet gegen die Interpretation Bubers, Pis wolle den
göttlichen Gesetzgeber sein Gesetz unwirksam machen lassen (81), als

müßten die Tafeln in den Händen zerbrechen, für die sie bestimmt
sind, dagegen streitet neben dem erwähnten Wort Rom. 7,12 das

nicht weniger wichtige Rom. 3,12: v6[iov lardvofiev. So spricht kein
Antinomist. Alles hängt hier für Pis an der ChristuswirkUchkeit.
Die Verbindlichkeit des Urwillens Gottes im Gesetz ist ihm in Christus
selber investiert, so daß der Christus-Heilsweg kein Zerbrechen,

7



sondern nur ein Erfüllen dieses Urwillens sein kann. Bleibt es aber
beim Gesetzes-Heilsweg ohne den Christus, so bleibt ihm der
Mensch stecken im Fehlbetrag, während der im Christus gebahnte
Glaubensweg die Erfüllung bringt durch Gnade und Geisteskraft.

Ist das Gesetz erfüllbar?

Der Hauptsatz Bubers lautet hier (53), daß Pis das Gesetz nicht
für erfüllbar halte, im Gegensatz zum A.T., zum Judentum, ja zu
Jesu Bergrede. Ausgangspunkt ist ihm das paulinische, durch die
LXX bestimmte Verständnis von Dtr. 27,26: «Verflucht ist, der
nicht beharrt ,in allem', was im Buche des Gesetzes geschrieben
steht, daß er es tue»: Gal. 3,10 — des Gesetzes, das als Ganzes
unteilbar ist: Gal. 5,3. Nun ist allerdings in der LXX der Masoratext
durch dies: «in allem» erweitert, aber wir haben deutliche Spuren
davon, daß auch der synagogale Unterricht die Stelle so aufgefaßt
hat. Nicht nur das samaritanische Targum, sondern auch Lev.
Rabba 23,123a und im paläst. Talmud: Sota 7,21 d,6 haben eine

gleichbedeutende Fassung. Pis wird hier nicht einfach nur von der
LXX-Stelle aus zu verstehen sein, sondern aus seinem ganzen
pharisäischen Bildungsgang. Tief hat sich ihm das ARUR des Dtr.
eingeprägt, und das sv näaiv entsprach durchaus der Intention des

Schriftgelehrtentums. Daß das Gesetz als Ganzes unteilbar sei,
ist ein selbstverständlicher pharisäischer Hauptsatz. B. führt weiter
aus (79f.), Pis trete mit diesem Bestreiten der Erfüllbarkeit der
Lehre Jesu entgegen. Doch habe dies entweder sein Bewußtsein
nicht gestreift, oder wahrscheinlicher sei: er kenne Christus nach
dem Fleische nicht mehr. Was Jesus gelehrt habe, sei wohl für die
Stunde, da er noch lebte, gültig gewesen, gelte aber nicht notwendig

auch für die nach seiner Kreuzigung und Auferstehung. Hier
darf daran erinnert werden, daß 2. Kor. 5,16 wohl von einer «fleischlichen

Erkenntnis Christi» spricht, sich aber nicht gegen ein
Erkennen des Christus im Fleische richtet. Aber soviel ist gewiß, daß

Kreuz, Auferstehung und Geistspende bei Pis auch für das Tun
einen neuen Abschnitt heraufführt. Der Nerv bei einer
analytischen Exegese ist die Feststellung, daß Pis an demselben Gesetz,
das er aus Gottes Hand empfing, in seinem Können und Erfüllen

8



gescheitert ist und daß ihm erst durch die Christuswirklichkeit
volle Erlösung zu teil wurde. Sein Problem ist nicht, wie weit dies
Gesetz für den Juden vor Christus erfüllbar gewesen u. dgl.,
sondern er hat in seinem konkreten Pharisäismus an sich selber erlebt,
negativ : daß er, der Forderung sich gegenüber wissend, nicht zum
Ziele gelangte, positiv: daß ihm im lebendigen Christus auch das

in Wahrheit Fordernde und doch Unvermögende erfüllende Antwort
wurde. Und nun wird allerdings gerade dies für ihn auch ein
gedankliches Problem : diese göttliche und doch unvermögende Tora,
durch die er die Wahrheit erkannte, an der er sich aber zugleich
vergeblich wund gerieben hat. Wenn sich nun Pis geschichtsbe-
trachtend darüber äußert — und auch solche Äußerung ist kein
ausgependeltes System, sondern ein Ringen —, so ist es doch, wie
mir scheint, eine Verkennung der Tiefe seiner Fragestellung, wenn
der Verfasser sagt (80), Pis meine, die Tora sei nur dazu gegeben
worden, um nicht erfüllt zu werden, vielmehr (nur durch ihre
Unerfüllbarkeit die Sünde hervorzutreiben. In der Form dieser

Gegenüberstellung wird sogar der zweite Satz als Kommentar
fragwürdig. Steht es doch Pis unzweideutig fest, daß Gottes Wille
ungebrochen zur Geltung zu kommen hat. Gerade dies gibt seinem

Kampf die Tiefe. Wenn er sagt: ausgerechnet die Tora hat die
Sünde in mir zur Vollreife gebracht, so ist ihm dies ein erhabener
göttlicher Vorgang: daß nämlich Gott sein gebietendes Wort
benutzt, um die totale Notwendigkeit endgültiger Erlösung zu
enthüllen. Indem der am unverbrüchlichen Gotteswillen Gescheiterte
sich der vom gleichen Geber kommenden Neuerfüllung anheimgibt,

schafft die Tora gerade zielbestimmt das Entscheidende, das

niemand und nichts sonst schaffen könnte. Diesen erhabenen
Vorgang unter dem Stichwort Ambivalenz (zu diesem Begriff s. den
zweitfolgenden Abschnitt) ans Bedenkliche streifen zu lassen,
entspricht nicht dem, was ja gerade dem Ringen, von dem Rom. 7 die
Rede ist, seinen unbedingten Wahrheitscharakter verleiht, nämlich

das ganze, ungeteilte Ja des Kämpfenden zum Gesetze Gottes :

Rom. 7,22 ovvr}öo[j,ai. Was B. (54) als jüdische Glaubenshaltung
bezeichnet: Erfüllung des göttlichen Gebotes ist gültig, wenn sie

nach dem vollen Vermögen der Person und in der vollen
Glaubensintention geschieht — das liegt doch durchaus gerade dem

9



zu Grunde, was Pis dort als das beste Resultat des aufrichtig
ringenden Gesetzesmenschen angibt. Aber er sagt freilich zugleich,
daß damit nicht durchzukommen sei.

Die Erfüllbarkeit des Gesetzes bei Jesus

Buber sieht Jesus hier in einem schreienden Kontrast zu Pis
stehn. Nun ist es gewiß zutreffend, daß Jesus keine paulinischen
Geschichtsbetrachtungen und Weltplankonzeptionen gibt (91). Aber
steht die Bergrede im Widerspruch zur paulinischen Gesetzesauffassung,

wenn man nicht jenes negative Moment bei Pis isoliert?
Nur dann, wenn Jesu Forderung rein nomistisch aufgefaßt wird,
nicht aber als aus der Stunde der Christus-Ermächtigung heraus

gesprochen. Was B. bei Jesus «eschatologische Situation» nennt
(58), ist zugleich die Erfüllung des Gebotes in und durch den Er-
füller. Erfolgt für Pis nach Kreuz und Auferstehung die Gesamtwende,

die im Christus-Heilsweg auch den unvollkommenen Heilsweg

des Gesetzes vollendet, so kündet sich schon bei Jesus diese
Wende dadurch an, daß seine letzte Forderung von ihm, dem Er-
füller, der das Entscheidungswort spricht, unabtrennbar bleibt.
Der Christus ist da. B. umschreibt (54) die Forderung Jesu so:
Erfüllung des göttlichen Gebots ist gültig, wenn sie der vollen
Offenbarungsintention gemäß und in der vollen Glaubensintention
geschieht. Dann fährt er fort: Diese Glaubenshaltung geht einerseits

von der Stunde Gottes überm Sinai aus und von der Unbedingt-
heit ihres Anspruchs, andrerseits von der Stunde der eschatolo-
gischen Situation und der ihr obliegenden Bereitschaft zum
Eingehen in das nahende Königtum Gottes. — Aber diese «eschatologische

Situation» — ist sie zu trennen von dem: Folge mir nach?
Demgemäß liegt hierin ein neues Geben. Das Königtum Gottes in
und durch Jesus ist nicht nur Forderung, sondern volle Charis.

Auch die Frage, ob nach der Bergrede die Begierde ausweichlich
sei oder nicht, darf nicht gestellt werden ohne den Blick auf die
Vollmacht dessen, der hier (vgl. besonders Mtth. 7,21—23) bis ins
letzte Gericht über uns entscheidet. Der ganzen nach Erlösung
schreienden Tiefe der menschlichen Verstrickung ist kein
optimistischer Nomismus gewachsen. Der Jesus der Bergrede spricht lauter

10



Worte, die nicht als freischwebende Moral gelten, sondern immer
zugleich sein Erfüllen des Gesetzes mit meinen für alle, die er zum
Salz der Erde und zum Licht der Welt macht. Die Unbedingtheit
der Forderung, die in jeder Lage bestehen bleibt, beim Dekalog,
bei Jesus und bei Pis — sie gibt auch bei Jesus in sich selber,
losgelöst von seiner Person, keinen Aufschluß über die Behandlung
der Komplexe der Sündenmacht. Und doch wird dies Problem
akut, wenn man die Frage: ausweichlich oder unausweichlich? von
Fall zu Fall stellt. Über das immerdar bleibende Versagen in irgend
einem Grade, über unsre Fehlbeträge ernstester Art, kann keine
bloße Behauptung: eigentlich kann man doch, eigentlich ist das
Gebot doch erfüllbar — hinwegtäuschen. Es bleibt da eine nach

Erlösung schreiende Rätseltiefe. Hier setzt sowohl das Mitnehmen
Jesu in seine Nachfolge ein, als auch das paulinische Erkennen
endgültiger Christus-Wahrheit. Ob der stete Wandel und Übergang

von einer Midda Gottes zur anderen (s. «Die Stellung zu den
beiden Middot Gottes») hier weiter führt, davon später.

Die «Ambivalenz» (Doppelwertigkeit) in der paulinischen
Gesetzeskonzeption

Buber nimmt an (90), daß Pis das, was er bei Ezechiel fand:
20,11.13.21.25f. (vgl. mit 16,20f.; 23,34.39 und mit Ex. 13,12;
2. Koen. 3,27; 16,3; Micha 6,7) in seine ganze Gesetzeskonzeption
eingebaut und mit dem Verstockungsgedanken verbunden hat. Es
handelt sich dort bei Ezech. um die falsch aufgefaßten Vorschriften
über die Auslösung der Erstgeburt, die in entsetzlichem Mißverstand

mißbraucht werden konnten als Kindesopfer im Sinne des

Molochdienstes. Es wird bei Ezech. damit gerechnet, daß Jahwe
durch diese nichtguten Satzungen gerichtsweise in die Möglichkeit
einer irrtümlichen Auffassung hineingestellt habe, damit Israel «auf
diesem Wege vom inneren Entsetzen erfaßt und dann zur rechten
Gotteserkenntnis geführt würde» (Rothstein)7. In dieser Rätselrede

wird Bezug genommen auf die Tatsache, die hier durchblickt,

7 Rothstein, Ezechiel, bei E. Kautzsch, Die heilige Schrift des A. T. I
(31909) S. 871. Vgl. die ähnliche Auslegung bei Orelli, Bertholet, Ezech.

11



daß man die Tora zur Beschönigung der heidnischen Greuel
mißbraucht hat. Aber die Konzeption des Pis kann m. E. von daher
schwerlich erklärt werden. Es ist etwas Grundanderes, gerichtsweise

durch den Wortlaut von Satzungen das Mißverstehn möglich
machen (Ezechiel) — oder im zweiten Fall sagen, daß im großen
Gesamtverlauf: Verheißung, Nomos paidagogos, Christus — das

wohlgemerkt heilige Gottesgesetz, das den Willen Gottes kundtat,
nach höchster Absicht auch dazu geführt habe — Rom. 5,20 —,
daß der Fall als Übertretung noch größer werde (Paulus). Es ist
das ja ein Gedanke, der nach seiner psychologischen Seite insofern
in aller Erziehung eine große Rolle spielt, als jede Erziehung damit
rechnen muß, daß in der Tat gerade immer das Gebot alles
Widerstreben zur Böswilligkeit reizen und steigern kann. Was an sich gut
ist und recht, wird durch den Widerspruch zur ungehorsamen
Auflehnung, zum Bruch des Gebotenen benutzt. Pis will vornehmüch
sagen, daß gerade das Gebot die Sünde flagrant als solche herausstellt,

daß am Gotteswillen die Übertretung voll akut wird. Das
nimmt dem Gesetze Gottes nichts von seiner Herrschaftswürde,
sondern läßt vielmehr bei der Ganzentfaltung göttlicher
Ratschlüsse die Tiefe des Abfalls sich nur als um so erlösungsbedürftiger

herausstellen. Dadurch dient das Gesetz in entscheidender
Weise der endgültigen Aufrichtung aus dem Fall, wie sie im Christus

für die Menschheit geschenkt ist. Auch dieser paulinische
Hauptsatz ist von Erfahrung durchleuchtet.

B. aber spricht hier von dem einen rätselhaften Schatten, der
solcher «Doppelschichtigkeit in der Intention der Gesetzgebung»
Gott anhafte (84). So komme (90) ein Gottesbild zu Stande, das

mit Jesus kontrastiere. Daß B. hier dem Begriff Ambivalenz eine

zu Zweideutigkeit neigende bedenkliche Note gibt, geht deutlich
aus S. 94 vgl. 91 hervor8. Durch sie wird nach seinem Eindruck
«die Treue des Offenbarers zur menschlichen Person als solcher
fraglich». Pis jedoch hat bei seinem gedanklichen Ringen nichts
anderes als das Bestreben gezeigt, einmal Gottes Offenbarung im

8 Dort geht am Schluß noch der Blick auf Hegel (91), der zwar den
Wurzelgrund der Glaubenswirklichkeit verläßt, aber der Weltvernunft den
Gedanken der List zuschreibt.

12



Gesetz unverrückt stehn zu lassen und zugleich die im Christus
gelöste Lebensfrage als das aufzuzeigen, das mehr ist als Mose,
weil erst unter der Erlösungsgnade, durch den Christusgeist das
wahre Tun ermöglicht wird, das Schritt hält mit dem zielmäßigen
Offenbaren Gottes.

Die Gesetzgebung und der gnostische Charakter der Zwischenwesen

Der Verfasser nennt (81 ff.) den gnostischen Charakter der Geister
und «Zwischenwesen» bei Pis offenkundig. Der Aeon ist in andren
Händen als in denen Gottes. Dieser hat auf eine von ihm bestimmte
Zeit die Herrschaft der Welt den Elementargeistern übergeben als
Vormündern und Verwaltern: Gal.4,2f.9. Hier knüpft B. an die

zur Zeit verbreitete Auffassung an, die von Gal. 3, 19f. ausgehend
das «angeordnet durch Engel, in der Hand eines Mittlers» gnostisch
deutet. Es sei erlaubt, an dieser Stelle mit einem Blick auf die heutige

Forschung noch etwas hinauszugehen über das bei Buber
Erörterte, weil Pis hier den Mittlergedanken behandelt, der von B.
auch in Hinsicht auf den Glauben an Christus immer von neuem
zur Erklärung herangezogen wird.

Deutlich ist, daß in Gal. 3 die Rede ist von der sekundären

Bedeutung des Gesetzes gegenüber der Verheißung. Und zwar
erscheint bei dieser Gegenüberstellung das Gesetz durch seine

Mittlerqualität inferior. Die Vermittlung durch Engel und einen
Mittler (Mose) zeigt solche Mittelbarkeit. Es wird jedoch nicht
verneint, daß Gott hinter dem allem steht. Wohl aber wird
entschlossen differenziert zwischen Verheißung und Gesetz. Bei der
ersten handelt es sich nicht um Engel noch um einen Mittler. Beim
Gesetz dagegen um einen komplizierten Vorgang: Engelmehrheit
auf der einen und den mediator Mose auf der andren Seite. Die
«Vielheit» bezieht sich sowohl auf die Engel wie auf Mose oder auf
beide Seiten zusammen genommen. Der eine Gott aber bedarf keines

Mittlers (3,20). Die Verheißung ist, verglichen mit der
Gesetzgebung, die zweiten Grades ist, eine Offenbarung radio directo9.
Sie ist Gottes unmittelbare Gabe an Israel und die Menschheit,

9 Vgl. Franz Delitzsch, Hebräerbrief (1857) 49.

13



eine Gabe, die sich dann im Christus vollführt. Sie ist das erste
und bleibend überlegene Wort.

Das ôiarayelç <5t' àyyéXmv stammt aus der jüdischen Tradition,
die auf Deutr. 33,2 LXX vgl. Ps. 67 (68), 18 fußt. Der Sinn des
Ausdrucks, verstanden als Vorgang von Gott her, ist reich zu
belegen. Vgl. Josephus Ant. 15,136, wo Herodes sagt: «Wir lernten
das Schönste an den Lehren und das Heiligste an dem, was im
Gesetz steht (gemeint ist der Dekalog), durch Engel von Gott. Auch
im N.T. findet sich außer Gal. 3 das Gleiche: ApG. 7,53, vgl. v. 38;
Hebr. 2,210.

Der paulinische Satz, daß Gott zu seiner Offenbarung radio
directo keines Mittlers bedarf, zeigt, daß der genuine Paulus (l.Tim.
2,5 scheidet hier aus) auch bei Christus selbst den Mittlergedanken
durchaus nicht geschätzt hat, während allerdings der Hebräerbrief
beim Vergleich mit Mose dreimal (8,6; 9,15; 12,24) von Christus
als dem «Mittler des Neuen Bundes» spricht. Für Pis beweist dies
bemerkenswerte Absehn von /j,Eohr]ç, daß Christus bei ihm nicht
eine ditheistische Zwischenfigur ist, sondern Organ unvergleichlicher,

unüberbietbarer Kundgebung in göttlicher Direktheit.
Heute verbreitete Deutung der Stelle hat nun aber Pis nahe an

Markion herangerückt. Sie interpretiert: das Gesetz stammt
überhaupt nicht von Gott, sondern von dämonischen Engeln11. Am
entschiedensten hat Schlier das vertreten: wenigstens das jüdische
historische Gesetz ist nicht von Gott. Dazu wird stoicheia tou
kosmou mit angeloi identifiziert12.

Deutlich ist in Gal. 4,10 dies, daß Pis gegen die Eindringlinge
in den galatischen Gemeinden das Wiederauflebenlassen des
jüdischen Festkalenders mit dem Anspruch, dies sei religiöse Heilsnot-

10 Rabbinisches bei Strack-Billerbeck III, 554—556.
11 Die Entwicklung daraufhin begann bereits bei Loisy, Lietzmann,

Schweitzer, Mystik des Pis 70ff. Auch Oepke, bei dem aber durch Abschwä-
chung Unklares herauskommt: die Engel sind bei der Gesetzgebung relativ
selbständig, sie handeln nicht ohne Gott, aber auch nicht in seinem Auftrag

12 Schlier, Gal. 136. Zu stoicheia t. k. Gal. 4,3.9 vgl. v. 10: Dibelius, Die
Geisterwelt im Glauben des Pis (1909) 78—85. Auch er faßt den Terminus,
der zunächst ja einfach Weltelemente heißt, als Engelmächte, wenn auch
nicht nur Gestirngeister: 81 f.

14



wendigkeit, in Beziehung setzt zu einem Dienst an den Weltelemen-
ten, der sowohl im Heidentum wie im Judentum vorliege.

Schlier deutet angeloi und mesites auf Weltengel und den de-

miurgischen Mittler, die das Gesetz gegeben haben, ja er spricht
vom Dämonischen des Gesetzes13. Der Mittler sei ein Moses angelos,
der mit jenen zusammenwirke. Bei dieser Auslegung muß man
zwischen Gal. und Rom. in der Gesetzesauffassung eine grundsätz^
liehe und unüberwindlich tiefe Kluft annehmen. Beides ausgleichen

läßt sich nicht. Man braucht nur die versuchte Auseinandersetzung

Schliers mit Rom. 7,7 ff. zu lesen14, um zu sehen, in welche
dialektischen Künste dies hineinführen müßte. Pis unterscheidet
aber Gal. 3,19 f. keineswegs zwischen dämonischer und göttlicher
Kundgebung, sondern zwischen mittelbarer und unmittelbarer
Offenbarung des gleichen Gottes16.

Daß Pis mit einem Geisterreich hinter und über der Sichtbarkeit
rechnet, das Einfluß hat auf diesen Aeon, ja daß er 1. Kor. 2,8 die
Archonten dieses Aeons, welche unsichtbar hinter Jesu Kreuzigung
standen, an diesem entscheidenden Ereignis beteiligt sein läßt, ist
unbestreitbar. Daß es aber Gott war, der das Gesetz gab und nicht
etwa böse Geistwesen, ist ebenso deutlich, denn schon im Gal. steht
diese ganze Veranstaltung unter dem souveränen Walten dessen,
der alles auf Christus hinlenkt, wie sich aus dem Zusammenhang
von Kap. 3 und 4 ergibt. Daß abgesehen davon auch Pis wie Jesus
ein satanisches Reich annimmt, das in dieser Weltzeit Macht
besitzt, ist gleichfalls offenkundig und braucht hier nicht weiter
ausgeführt zu werden. Im A.T. darf bei Hiob 1,12 ausdrücklich der
Satan nichts tun, was Gott nicht anordnet und begrenzt. So bleibt
auch bei Jesus und Pis das böse Prinzip Gottes Weltregierung
untergeordnet, die durch dieses nicht aufgehoben wird16.

13 Schlier, Gal. 109ff., 117f.
14 Schlier 119 oben.
15 Zur Sache vgl. auch Chr. Maurer, Die Gesetzeslehre des Paulus.

Zürcher Dissertation 1941, S. 26—29.
16 Zu Buber 90, Anm. 1 : Während Bultmann Jesu Verkündigung im

Zusammenhang mit der Apokalyptik sieht, deren Voraussetzimg die
«pessimistisch-dualistische Anschauung von der satanischen Verderbtheit des

ganzen Weltgefüges» ist, bestreitet dies Buber. Das Verderbensprinzip
beherrsche bei Jesus nicht das Weltgefüge. Wie bei den Propheten handle es

15



Verstockung und Gesetz

Neben dem einen Schatten rätselhafter Art, der Gott bei Pis
anhaftet: der Doppelschichtigkeit in der Intention der
Gesetzgebung, ist für B. der andre Schatten «sein Wille zur Verstockung»
(84). Der Verfasser aber läßt in seiner Paulusdeutung diesen Willen
Gottes, zu verstocken, am Sinai selber zu wirken beginnen! Um
seines Heilsplans willen verstocke Gott, mit Ausnahme der
Auswahl (Rom. 11,7) all die Geschlechter Israels, von dem um den
Sinai bis zu dem um Golgatha gescharten Israel (87). Wie das
Erbarmen nicht «veranlaßt» zu sein brauche, so brauche auch die
Verstockung nicht veranlaßt zu sein (87).

Eine Verstockung Israels schon am Sinai ist eingetragen. Die
Zusammenschau der Paidagogos-Intention des Gesetzes mit der

sich um ein Ringen der Gewalten, nicht um ein Regiment des Bösen. Wohl
gebe es in der Welt ein Königtum des Satans, aber die Welt enthalte es nur,
sie sei es nicht. Dazu in Kürze: Auch das Johanneische archon tou kosmou
meint niemals, daß nicht über dem Satan Gottes Regiment stehe. Zwar ist
dieser Begriff spezifisch johanneisch: 12,3; 14,30; 16,11. Aber angesichts
Lk. 4,6: Macht und Herrlichkeit — mir ist sie übergeben — Mtth. 12,24:
Beelzebul als Herrscher der Dämonen — Lk. 11,18: das Reich des Satans

vgl. Mtth. 12,45 — Das Eingreifen des Satans sogar in die Sphäre der
göttlichen Herrschaft: Mtth. 13,19; Lk. 8,12; Mtth. 13,25; 16,23 — v. a. aber
Lk. 10,18, das freilich in Berührung mit Jesaj. 14,22 steht, aber doch eine

ganz bestimmte Gesamtschau einschließt, indem es die große Wende satanischer

Herrschaft bezeichnet — vgl. weiter Mtth. 25,41. Nach alledem ist
doch zu sagen, daß jener johanneische Ausdruck sich nicht sonderlieh von
dem unterscheidet, was auch bei den Synopt. vorliegt. Von einem realistischen

Rechnen mit der Satansmacht lassen sich die überlieferten Jesusworte
nicht lösen, auch wenn im einzelnen ihre Formung durch Gemeindeglauben

angenommen wird.
Der heutige, in Ideen und Abstraktionen denkende Mensch versucht

immer wieder, auf die Annahme von «Zwischenwesen» zu verzichten. Aber
wenn er unmittelbare Eindrücke äußert, geht er doch oft in die antike Redeweise

über, indem auch er von Dämonen spricht. Ob man sagt: die Sucht
knechtet den Menschen, oder : die Kriegspsychose vergewaltigt die Völker
— auch so bleibt unter allen Umständen das Problem, wie bei einem absoluten

Weltregiment Gottes solche «Mächte» bestehen. Sowohl bei einer
ausgeprägten Dämonologie, wie auch bei einer abstrakt gefaßten Wertimg
des Bösen ist das Entscheidende, durchzustoßen durch eine Machtsphäre
zum erlösenden Gott.

16



Verstockung als wesensgleich und gleichzeitig ist ein Mißverstehen
der Texte. Ebenso kennt Pis Rom. 9—11 keine nicht veranlaßte
Verstockung Israels, denn er spricht ausdrücklich von dessen Schuld.
Man kann angesichts Rom. 9,1—5 nicht festhalten an der folgenden
Charakteristik: «Zum Unterschied vom alttestamentlichen blickt
der paulinische Gott die Menschen nicht an, zu denen er aus der
Wolke redet oder vielmehr seine Engel reden läßt» (87).
Unterscheidet sich B. von Schlier dadurch, daß es bei der Gesetzgebung
seine, Gottes Engel sind, so faßt doch auch er die Mittelbarkeit
auf als ein Sich-Zurückziehen Gottes, was Pis bestimmt nicht
gemeint hat. Endlich ist im Blick auf Rom. 9—11 die Auffassung
nicht möglich: «paulinisch kümmert sich das Verstocken
überhaupt nicht mehr um die Menschen und die Menschengeschlechter,
die es trifft, sondern verwendet und verbraucht sie zu den oberen
Zwecken» (87). Die ausgebreiteten Hände Gottes zu Israel bleiben
nach Rom. 10,21 vgl. 11,1 offen und seine Gerichtswege sind durch
sein Suchen und unablässiges Mühen um die Rettung seines
Heilsvolkes motiviert.

III. Weitere Grundlagen zur Gottesauffassung und Welterklärung

Wie es den Texten angemessen ist, fiel bisher der Hauptnachdruck

auf «Pis und das Gesetz». Aber nicht weniger wichtig sind
noch einige andre Begriffe. Weil B. immer wieder exkursartig
einzelnen Hauptfragen nachgeht, so wird auch die Stellungnahme
diese zu untersuchen haben, bevor das Erörterte als Baumaterial
für eine «paulinische Theologie» gelten kann. In der Reihenfolge:
Zorn Gottes, Fleisch, die Stellung zu den Middot, mögen noch
einige Bemerkungen folgen zu solchen wesentlichen Visierpunkten
versuchter Gesamtschau.

Der Zorn als Heimarmene (Verhängnis)

Buber hebt hervor, daß bei Pis wenig die Rede ist von der Liebe
des Menschen zu Gott (138ff.). Es werde die schöpfungsmäßige
Spontaneität des Menschen verkürzt, die z. B. im pharisäischen
Judentum Ernst macht mit dem alttestamentlichen Liebesgebot

2 Judaica, Band 8, I
17



— bis zum Auspressen der Seele im Martyrium. In dieser Sphäre
stehe auch Jesus. Wiederum wird Jesus mit der israelitischen
Emuna-Frömmigkeit zusammengeschlossen, aber Pis von ihr
entfernt. Dieser habe sich, schon bevor sich ihm die Liebe Gottes im
Mysterium Christi erschloß, als der Feind Gottes gewußt und zwar
als Feind eines ihm lieblos dünkenden Gottes. So sei sein Weg zu
verstehen (141).

Die Pressung, die B. hier mit Rom. 5,8ff. vornimmt, indem er
diese Äußerung auf den ganzen Typus der Frömmigkeit des Pis
vor dem Damaskuserlebnis überträgt, ist nicht unbedenklich. Die
Ausführungen lassen sich dort nicht lösen von dem missionarischen

Werben um die ganze Menschheit. Dazu greift eine nur auto-
biografische Kommentierung dieser Art hinein in die persönliche
Haltung des Pis von ehemals, die wir gar nicht kennen als eine
sich vom Pharisäismus entfernende. Wenn (141) dieser Richtung
des Judentums Menschenschöpfung und Offenbarung Werke der
göttlichen Liebe sind, so kann schwerlich bei dem Jünger Gamaliels
eine Konstruktion gewagt werden, die ihn auch darin von solchem

Ursprung weit entfremdet. Erstrahlt bei dem zu Christus bekehrten
Pis in der Tat die Gottesliebe über alles aus seinem Sohne (vgl. 142),
so besagt dies doch nur, daß sich von jetzt an seine Aufmerksamkeit
ganz gesammelt auf diese Letztoffenbarung als das höchst
Wahrnehmbare richtet. B. sieht sehr wohl, daß seiner Hypothese jenes
Wort in Rom. 11,29 von den unbereubaren, also unwiderruflichen
Gnadengaben an Israel im Wege steht (vgl. 142) — was ja sachlich
gleichartig in feierlicher Betonung in Rom. 9,4f. wiederkehrt, bei
einer Aufreihung der Schenkungen an Israel, wie sie der entschiedenste

Pharisäer nicht besser als Gottes unbeschreibliche Liebestat

rühmen konnte. B. fügt darum zu diesen paulinischen
Hinweisen auf Bundschließung und Gesetzgebung hinzu, daß doch
angesichts jener Geschichtskonstruktion (Ambivalenz) diese Güter
fragwürdig werden17. «Aus dem Zeitenabgrund zwischen Erwählung

und Erlösung sieht auch hier kein liebendes Gottesantlitz
hervor. Dieser Abgrund ist voll des Zorns» (142). Während im
A.T. Gottes Zorn immer ein väterliches Ergrimmen sei, werde er

17 Wird nicht vielmehr angesichts solcher Pls-Worte die Ambivalenz-
Hypothese fragwürdig?

18



bei Pis etwas schier Dämonisches (Urzorn des Schöpfers, Töpfermacht,

Vergeltungszorn, Wirken durch Elementargeister, Zornesmacht

über die Menschenweit bis in die Endzeit). Da sei, bis der
Christus rettend erscheine, kein Raum mehr für die unmittelbare
Beziehung Gottes zu seiner Kreatur. Die Menschheit werde gefoltert

durch das Gewaltwesen Zorn, das als Verhängnis, als
Schicksalszwang18 sozusagen an Gottes Stelle walte. Zwar nenne Pis den

Begriff Heimarmene nicht, doch liege dieser volkstümliche Einfluß

des hellenistischen Judentums greifbar vor. « Es ist der in sich
verzahnte Weltablauf, der als objektiver Zorn den Menschen
zermalmt, bis Gott durch seinen Sohn die Menschen aus der Maschinerie

herausholen läßt». Dem stehe bei Pis in der Dimension der
vorchristlichen Geschichte kein göttliches Erbarmen gegenüber. Die
Barmherzigkeit als Ziel des Weltplanes (Rom. 11,32) sei rein escha-

tologisch (143—145).
An dieser Stelle zumal zeigt das Referat eine gewisse Schwarz-

Weiß-Malerei, die z.B. eine Äußerung wie die von der göttlichen
ANOCHE (das « Ansichhalten» im Zorneswirken in Nachsicht, Langmut,

Geduld) in Rom. 3,25, die ausdrücklich Bezug hat auf die
vorchristliche Zeit, nicht in Anrechnung bringt. Gerade sie zeigt,
daß der Gott des Pis auch vor Christus kein nur Zürnender, sondern
auch ein sich Erbarmender ist. An der Verzeichnung des Pis, dessen

Gott in der Phase vor Christus kein gnädiger, barmherziger,
liebender Gott sein soll, ist einmal Schuld die Trennung von Zorn
und Gnade, während beides dem Gottesbild des Pis als immer
vorhandene Synthese seines Wesens stets implizit ist, aber auch
die Verkennung der Wesensart des Eschatologischen. Wenn, wie
zugegeben wird, bei Pis die Barmherzigkeit Ziel des Weltplanes ist,
so ist eben diese Barmherzigkeit nicht «nur» eschatologisch, denn
das «Eschatologische» läßt das, was von jeher vorgezeichnet ist
(vgl. das Verhältnis von Epangelia und Euangelion), zur Vollendung

gelangen. Es ist nicht etwas Urneues, am Ende der Zeiten aus
den Wolken Fallendes, sondern die Vollführung des göttlichen Seins,
Wollens und Handelns von jeher in krönender Endgestaltung19.

18 Von mir hervorgehoben.
19 Auch in die Deutung der Christologie und Rechtfertigung bei Pis hat

sich bei B. der Verhängnisgedanke eingeschlichen: Durch die Hingabe

19



Sarx (Fleisch) bei Paulus

Im Zusammenhang eines wichtigen Exkurses über die Deutung
des Leidens in der Glaubensgeschichte (146ff.) hat B. es als
wahrscheinlich bezeichnet, daß Pis vor seiner Bekehrung in den
Vorstellungskreis geraten sei, der hernach im 4. Esra seine reife
Formulierung fand (150). Das wirke zusammen mit der ganz persönlichen

Selbstbesinnung seiner letzten vorchristlichen Zeit, wie sie

sich in Rom. 7 wiederspiegle. Nicht daß der Verfasser hier das

«Ich» rein autobiografisch nur vom Ehemals faßt. Er sagt nur,
daß die Eigenerfahrung des Pis als Modell mitwirke, daß jedoch
das «Ich» so verwendet werde, daß es zugleich ich Pis, ich Adam,
ich Gesetzesjude bedeute. Der Weg vom natürlichen Menschen

zum Gesetzesmenschen sei von jener einstigen Selbstbesinnung aus

zu verstehen, die jetzt «in das mächtig illuminierende Licht des

gegenwärtigen Christseins gerückt» sei. Auch dieser Blick auf das

Jetzt zeigt, daß B. also nicht stehen bleibt bei einer Autobiografie
des Ehemals, sondern — mit Recht — den bereits christlichen
Gehalt von Rom. 7 betont, in seinem durchaus erhellenden,
dankenswerten Beitrag.

Jedoch nun interpretiert B. beim «Gesetz in den Gliedern», das

ja mit Sarx zu identifizieren ist, den Apostel doch abwegig, indem
er ihn folgendermaßen vereinfacht: Also das dem Menschen von
Gott geoffenbarte Gesetz und das seinen Gliedern schöpfungsmäßig
von Gott eingetane Gesetz20 werden als einander entgegenstehend
erkannt» (151). Bei Pis aber erhält Sarx den spezifischen Sinn einer

sündigen Macht. Sünde ist ihm aber nicht Schöpfung Gottes. Es
wird hier vom Verfasser etwas eliminiert, das Pis darum nicht
immer wiederholt, weil er es als selbstverständlich voraussetzt.

seines Sohnes die Welt erlösend, erlöst sieh Gott vom Verhängnis seiner
Gerechtigkeit, die sie verdammen müßte (46). Daß auch bei andern Autoren
z. B. beim Mißverstehen dessen, was man «Prädestination» in Rom. 9—11

nennt, sonderlich dem Töpferbild das Verhängnis untergeschoben wird,
während das dort noch viel paradoxere Gärtnerbild ja gerade die «doppelte
Prädestination» als Verhängnis aufhebt und unmöglich macht, habe ich
behandelt in: «Die Weissagung über Israel im Neuen Testament» (1951),
S. 25ff.

20 Von mir hervorgehoben.

20



Das gleiche Ausschalten eines Vorausgesetzten fanden wir bei der

Deutung von Zorn Gottes, indem es hieß : also kein Erbarmen vor
der Offenbarung in Christus. Beide Male wird Pis als vom A.T.
losgelöst betrachtet, das bei ihm aber immer grundlegend bleibt. Weil
er den Sündenfall nach der Gen. im Auge hat, der als Folgezustand
die Sarx schafft, kann er nicht «Fleisch» einfach als ursprüngliche
Schöpfung Gottes ansehn. Freilich bleibt er bei seinen Ausführungen

über Sünde und Fleisch bei der Konstatierung dieser Fremdmacht

stehen und personifiziert sie gleichsam, vermutlich gerade
darum, weil er Gott nicht als den Schöpfer des Bösen anspricht.
Damit hängt auch zusammen die Annahme der zeitweiligen
Geltung des dämonisch Wirksamen im Weltlauf. Spricht aber B. vom
Urzorn Gottes als des Töpfers (152), so wird doch hier das Töpferbild

-— aus Israels Geschichte in der Christusphase — zurück in die
Schöpfung übertragen, aber nicht von Pis, sondern von einer ihn
verändernden Interpretation. Heißt es: Gott habe, den Menschen
schaffend, ihn mit einem Fleisch behaftet. das zur Folge habe,
daß er das Böse, das er nicht will, tue, so scheint es fast, als ob

vom Interpreten alles das vergessen sei, was in Rom. 5,12 klar
geäußert war, daß nämlich durch den Fall Adams die Sünde in die
Welt gekommen sei und der Tod durch die Sünde. Auch die Aussage

in Rom. 8,20, daß alles Geschaffene der Nichtigkeit
unterworfen wurde, wird nicht von Rom. 5,16 zu lösen sein. Pis redet
nicht vom Urzustand der Schöpfung, sondern von dem, was die
Menschheit als Auswirkung des Falles nach Gottes Willen zu

tragen hat.

Die Stellung zu den beiden Middot Gottes

In dem erwähnten lesenswerten Abschnitt 146ff. zeigt B., wie
das pharisäische Judentum im Interesse der Unmittelbarkeit des

israelitischen Gottesverhältnisses die Vorstellung eines Schicksals,
das nicht identisch ist mit dem Walten Gottes und die eines Mittlertums

ausschließt und abwehrt. Die Strenge und die Gnade Gottes,
sein Gericht und Erbarmen, die MIDDOT (Meßweisen, dynamische
Verhaltungsweisen, Grundhaltungen) sind in immerwährender
Bewegung so verbunden, daß Gott von dem einen zum andern geht.

21



Je und je überwiegt eine Midda, aber sie wirkt nie allein. Auch die
Schöpfung der Welt geschieht nicht durch die Gnade allein,
sondern auch durch die Strenge. Aber kein Akt der strafenden
Gerechtigkeit vollzieht sich ohne die Teilnahme der Barmherzigkeit.
Doch bleibt die Midda der Gnade die stärkere, auch im Gang der
Menschengeschichte.

Wenn der Verfasser (158) Pis dahin versteht, dieser verteile
die Gerechtigkeit Gottes an diesen Aeon und seine erlösende Gnade
an die Endzeit, so ist hier zunächst bei so aufgefaßter «Gerechtigkeit»

ein Terminus gebraucht, der der Redeweise des Pis nicht
entspricht. Bei ihm schließt die heilschalfende Gerechtigkeit Gottes
sowohl Gnade wie Gericht zusammen. Sie ist eine Gnade, die mit
Gottes Recht im Bunde steht. Daß «das Bild des Umganges
zwischen den Gottesattributen der Strenge und des Erbarmens sich
bei Pis wandelt» (46), ist ganz zutreffend, wenn man fortfährt:
Es wandelt sich so, daß im Zentralakt des Kreuzes beides sich
vereint. B. spricht (158) beim Pharisäismus von der dynamischen
Einheit von Gerechtigkeit und Gnade, die Pis gegenüberstehe.
Der Tatbestand zeigt aber, daß Pis gerade diese Einheit im Kreuze
des Christus zusammengefaßt sieht als erlösende Manifestation für
alle Menschheit. So macht solche Vergleichung vielmehr darauf
aufmerksam, daß der einstige Schüler Gamaliels hier aus dem Christusheil

heraus dem Pharisäismus gleichsam Antwort gibt auf dessen

Middot-Problematik. Das verschiebt in bezug auf die geistige
Herkunft des Tarsers das Bild: Hat er in der Tat mit dem 4. Esra
vieles gemeinsam, zumal in der betonten Nachwirkung des Sündenfalls,

ohne daß er dessen verzweifeltem Pessimismus anheimfällt,
so ist er doch noch viel stärker durch seinen Ursprung aus der
Synagoge geprägt, der er auch in der Middot-Lehre das
weiterführende Wort nicht weigert. Auch im Gotteszeugnis des Pis werden
«die Tore der Umkehr nie geschlossen», vgl. Rom. 11. Auch er
macht Ernst damit (vgl. 158), daß er sich nicht nur der einen der
Middot zuwendet und von der anderen abkehrt. Er ergibt sich der
göttlichen Einheit, denn Gnade und Gericht des verborgenen und
offenbaren Gottes sind die Fundamente seiner ganzen Verkündigung.

Nur daß er freilich nicht jene den Christus entbehrende
«Unmittelbarkeit» der Emuna festhält, die Buber als Vorzug des Pha-

22



risäismus rühmt, welcher in der Weltkonzeption die «zwei großen
Imagines» ausschließt: das Vorhandensein der Dämonie, der dieser
Aeon anheimgefallen und — unpaulinisch ausgedrückt — das
Mittlertum des Christus, paulinisch: seine Sohnschaft, offenbart an
der Schwelle des kommenden Aeon. Mit spürbarer Wärme hat B.
das Vertrauen zu dem Gott der Middot vertreten, der den
Menschen in seiner Spontaneität als den in Furcht und Liebe
wirksamen anfordert. Indem aber nicht nur etwa die Dämonie als
Macht über diesen Aeon verneint wird, sondern vor allem die
Erlösung in Jesus dem Christus ausgeschlossen wird, beginnt auch
das Verständnis dafür zu verblassen, daß die neue glaubensvolle
Konzentration auf diese Erlösung inmitten realistischer Selbst- und
Welterfahrung Heilsgewißheit wirkt, eine solche, die von Gott für
alle Welt beabsichtigt ist. Die erste Verneinung ist dann ein Verlust,

wenn sie das Auge verschließt gegen die Tiefen der Gebundenheit.

Der zweiten Verneinung aber verhüllt sich die göttliche
Proklamation im Heilsakt des Kreuzes. Diese Heilstat vermählt die
Middot Gericht und Gnade für immer in unvergleichlicher Einheit.
Aus der bloßen Betrachtung der Abfolge und dem steten Wandel
und Übergang der Middot Gottes führt sie zur Stellung des Friedens
mit Gott, zu einem Frieden, der vom Gott der Middot selber

gesetzt ist.

DAS PORTRÄT DES JUDEN
IN DER BILDENDEN KUNST

von Hetta Bamberger, Zürich

Diese kurzen Betrachtungen sind die etwas ergänzte Niederschrift

eines Vortrages. Das möge für störende Eigenheiten in Form
und Inhalt mit als Entschuldigung dienen. In ihrem Mittelpunkt
steht der Jude als Objekt der bildenden Kunst, deshalb kommt es

hier nicht auf die Kreise der Darsteller an, sondern darauf daß der
Dargestellte dem Judentum entstammt, wenn er ihm auch bei eini-

23


	Martin Bubers Beurteilung des Paulus in seiner Schrift: "Zwei Glaubensweisen"

