
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

Eine neue Phase christlich-jüdischer Zusammenarbeit

In den ersten Jahren nach dem zweiten Weltkriege lenkten mehrere
internationale Konferenzen (Oxford 1946, Seelisberg 1947, Fryborg 1948)
die öffentliche Aufmerksamkeit auf eine Strömung, in der einander
verwandte Tendenzen guten Willens zur Besserung der Beziehungen zwischen
Juden und Nichtjuden aus verschiedenen Quellen in verschiedenen Ländern

(vor allem in England, der Schweiz und den Vereinigten Staaten)
zusammenzufließen und eine einheitliche «Good-Will-Bewegung» auf humanitärer

Basis zu bilden schienen1.
Von 1948 an hat nun auch in jenen Ländern des Europa westlich vom

Eisernen Vorhang, in denen das jüdische Leid der Verfolgungszeit vor allem
gelitten und — in sehr verschiedenem Maße — christlicher Widerstand
gegen die Verfolger geleistet worden ist, in Deutschland, Frankreich,
Holland, Italien und Österreich, eine Bewegung für christlich-jüdische
Zusammenarbeit Fuß zu fassen begonnen. Daß sie hier durchwegs, verglichen
mit den obenerwähnten Tendenzen in behütet gebliebenen Ländern, ein
etwas andersartiges Gesicht zeigt, muß wohl mit einem ähnlichen Unterschied

erklärt werden, wie es etwa der zwischen dem Umgang mit
feuergefährlichem Material seitens der Nachbarn und seitens der Bewohner
eines Hauses ist, in welchem es gebrannt hat; bzw. richtiger: zwischen
solchen, die bloß schaudernde Zeugen eines Verbrechens wurden, dessen

Wiederholung sie verhüten wollen, und solchen, die sich selber in irgend
einem Sinne dafür mitverantwortlich fühlen, daß es geschah.

Dies kommt sogleich im ersten Paragraphen der Richtlinien zum
Ausdruck, die am 8. April 1951 einstimmig von der Mitgliederversammlung
des «Deutschen Koordinierungsrats der Gesellschaften für
christlich-jüdische Zusammenarbeit» (in Berlin, Bremen, Frankfurt,

Freiburg, Karlsruhe, München, Nürnberg, Offenbach, Stuttgart,
Wiesbaden und — neuestens — Düsseldorf) angenommen wurden:

«Die deutschen Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammenarbeit
sind in erster Linie entstanden aus dem Wunsche, die geschichtliche
Tatsache zum Segen zu wenden, daß von 1933 bis 1945 erstmals in der
Geschichte Christen und Juden gemeinsam von den Verächtern Gottes und
der Menschen verfolgt worden sind. Hieraus suchen evangelische und katholische

Christen — mit tiefer Scham und entschlossenem Willen zur
Wiedergutmachung — die Konsequenz zu ziehen, gemeinsam mit Juden, in denen
die Hoffnung erwacht ist, auf christlicher Seite eine neue mitmenschliche

1 Über das Wirken der «Christlich-jüdischen Arbeitsgemeinschaft in der Schweiz» hat
ihr Generalsekretär, Dr. Hans Ornattin, in «Judaica» Bd. III. S. 210 berichtet; dieses

Wirken ist seitdem in stetiger Ausbreitung und Vertiefung begriffen.

231



Aufgeschlossenheit zu finden, wie sie bei manchen Christen in der
Verfolgungszeit Hilfe gefunden haben».

In den drei weiteren Paragraphen dieser Richtlinien wird dann ausgeführt:

Daß zusammen mit dem Judenhaß auch psychologisch verwandte
Fehlentwicklungen wie die affektive Unverträglichkeit zwischen den christlichen

Bekenntnisgemeinschaften oder gegenüber Andersfarbigen (Kinder
von amerikanischen Neger-Soldaten in Deutschland!) bekämpft werden;
daß dadurch keinerlei religiöser «Indifferentismus» («die Meinimg, eine

Religion oder Konfession sei so gut wie die andere») vertreten oder auch
nur indirekt begünstigt werden soll; daß vielmehr «gerade derjenige, der
den eigenen Glauben unbeirrt in Liebe auszuwirken bestrebt ist, für die
Zusammenarbeit der Geeignetste und Bereitwilligste ist».

Auf einer Konferenz europäischer Gruppen für christlichjüdische

Freundschaftsarbeit, welche vom 19.—21. Mai im Vorstehersaal

der Römisch-Katholischen Gemeinde Basel stattfand und auf der
Belgien, Dänemark, Deutschland, Frankreich, Großbritannien, Holland,
Österreich und die Schweiz durch Delegierte vertreten waren (aus Italien
und Ungarn schriftliche Berichte vorlagen), hat sich herausgestellt, daß der
Geist dieser Freundschaftsarbeit allenthalben dem der obigen Richtlinien
verwandt ist, wenn auch in den Methoden und Nuancen von Land zu Land
beträchtliche Unterschiede bestehen.

Die bedeutendste intellektuelle Elite für die Arbeit wird von christlicher
wie von jüdischer Seite in Frankreich gestellt, wie jeder vorurteilslose
Leser etwa von Nr. 3/4 der Quartalsschrift «VAmitié judéo-chrétienne» (Déc.
1949; Paris VII, 55, Quai d'Orsay) zugeben wird, welche als Organ des

gleichnamigen Verbands von dem Katholiken Jacques Madaule
herausgegeben und von dem Protestanten Jacques Martin (directeur du
«Christianisme Social») redigiert wird, neben denen als weitere Vizepräsidenten
noch Jules Isaac und Prof. Henri Marrou aufgezählt werden. Liest man
daneben etwa die nirgends in Europa ihresgleichen findende vierteljährliche

«Revue de la pensée juive» einer- und die katholischen «Cahiers Sio-
niens» der Pariser «prêtres de Notre Dame de Sion» anderseits, deren
Redakteur R. P. Paul Démann NDS zum Bureau der Amitié judéo-chrétienne
gehört, so verstärkt sich der Eindruck: In der Zusammenarbeit führen
geistig heute die Franzosen; insbesondere scheint bei ihnen überhaupt kein
Gegensatz mehr zwischen einer recht verstandenen «judenmissionarischen»
Tätigkeit auf der einen Seite (Hauptaufgabe der Sion-Priester, deren Kongregation

letztlich auf die vom Judentum zur römischen Kirche konvertierten
Straßburger Brüder Ratisbonne zurückgeht) und einer vorbehaltlos
Überzeugung und Gewissensfreiheit des Partners respektierenden Freundschafts-
arbeit aufder andern empfunden zu werden. (P. Démann erzählte in Basel, wie
er einmal vor katholischen Priesteramtskandidaten über die jüdische Religion

sprach und hinterdrein aus dem Hörerkreis heraus gefragt wurde, ob
er eigentlich zum Judentum habe bekehren wollen!)

232



An zweiter Stellé möchten wir Holland nennen, wobei wir uns freuen,
für die meisten Einzelheiten auf den ausgezeichneten Aufsatz über «Die
Niederländische Reformierte Kirche und das Gespräch mit Israel» (in Judaica
1949, S. 108ff.) verweisen zu können, den der Sekretär des «Niederländischen

Reformierten Rats für Kirche und Israel», Pfarrer I. H.
Grolle, Utrecht, verfaßt hat, — und zugleich bekanntzumachen, daß vor
einigen Monaten auch ein «Niederländischer Katholischer Rat für
Kirche und Israel» unter dem Vorsitz von Prof. P. Pauwels OP., Zwolle,
begründet worden ist. Den Geist der holländischen Arbeit kennzeichneten
Ausführungen Pfr. Grolles auf einer trikonfessionellen Kundgebung im Basler
Oekolompad-Haus anläßlich der erwähnten Tagung, worin er von der neuen
Gesprächssituation erzählte, die entstand, als Zehntausende von
holländischen Juden in christlichen Familien vor ihren Verfolgern verborgen
wurden und beide Teile feststellten, daß sie voneinander bisher nur Karikaturen

gekannt hatten. Dadurch sei mm eine neue Besinnung auf die
einschlägige Botschaft des Gotteswortes ausgelöst worden : Im Sinne des
Textes vom zwölfjährigen Jesus im Tempel, der den Vertretern der
Väterüberlieferungen zunächst einmal zuhört (Luk. 2,46) und auf ihre Fragen
antwortet (Luk. 2,47), müsse auch der Christ zunächst einmal hören
lernen, was Gottes Offenbarung an das Alte Bundesvolk und dessen eignes
Verständnis derselben besagt, und dann Antwort auf die unermüdlichen
und für uns oft so peinlichen Fragen des Juden finden. «Die Juden haben
uns gegenüber fast immer recht; nur Gott gegenüber haben sie unrecht
— wie wir vollends».

Während die gesinnungsverwandte Arbeit in Belgien, Dänemark und
Italien in den Anfängen steht (immerhin gibt es in Florenz seit April 1951

die Organisation «Amicizia Ebraico-Cristiana» mit gleichnamigem
Monatsbulletin (Prof. Aldo Neppi-Modona, Via dei Banchi 5, p. II), zeigt
in Österreich die dortige »Österreichisch-Israelische
Kulturgesellschaft» (Geschäftsführender Vizepräsident: Privatdozent Dr. Kurt
Schubert, Orientalisches Seminar der Universität Wien, Berggasse)
deutliches Profil. Einerseits als die Gruppe, die gegen das massivste Erbe an
pseudochristlicher Judenfeindschaft anzukämpfen hat. (Wir sprachen davon
in dem Beitrag «Katholiken und Juden» in Judaica 1947, S. 25ff.) Anderseits

durch die besondere Betonung der Zusammenarbeit gerade mit dem
zionistischen als dem zukunftswichtigsten Flügel des Judentums. Zusammen
mit der kulturell und kommerziell orientierten Gesellschaft «Holland-
Israel» wurde die österreichische Gesellschaft in Basel gebeten (und
erklärte sich bereit), für März/April 1952 eine gemeinsame Reise von
Angehörigen christlich-jüdischer europäischer Arbeitsgruppen nach Israel
vorzubereiten, wovon eine weitere Intensivierung der gesamten Freundschafts-
arbeit erwartet werden darf.

Wenn wir mm schließlich auf Deutschland zu sprechen kommen, so
muß dies etwas ausführlicher geschehen, weil ganz naturgemäß in dem

233



Land, von dessen Staatsführung die ungeheuerliche Welle erst des Ruf-
Mordes und dann der physischen Vernichtung ausging, diese Arbeit am
schwierigsten und in vieler Hinsicht auch am wichtigsten ist. Am schwierigsten

schon, weil der Prozentsatz der heute daselbst vorhandenen Juden
niedriger ist, als in irgend einem andern der genannten Länder; dann
vollends, weil die Beziehungen zwischen Deutschen und Juden heute schon
wieder viel schlimmer vergiftet sind als je zuvor. (Wieso, suchten wir durch
unsern Aufsatz: «Neuer deutscher Antisemitismus?» im Septemberheft 1950
der «Schweizer Rundschau» verstehen — wenn auch wahrlich nicht
verzeihen — zu helfen.) Am wichtigsten aber scheint uns christlich-jüdische
Freundschaftsarbeit heute gerade in Deutschland zu sein, schon nur menschlich

gesehen, weil bloß eine echte Überwindung des «Antisemitismus» in
Deutschland dem Weltjudentum die verständliche Furcht nehmen könnte,
daß dieses nach seinem Wiedererstarken der Versuchung widerstehen werde,
sich an den vermeintlich für sein Schicksal in den vierziger Jahren
verantwortlichen Juden im Weltmaßstab bei nächster Gelegenheit zu rächen;
und vollends christlich betrachtet, weil Gottes Vergebung stets am
herrlichsten und reichsten ist, wo die größte und schwerste Schuld — wirklich
bereut ward.

So gesehen, sind scheinbar tief unterhalb der Sphären christlich-jüdischen

Religionsgesprächs verlaufende Angelegenheiten wie der Kampf des

Hamburger Senatsdirektors Erich Lüth und einiger Gesellschaften für
christlich-jüdische Zusammenarbeit (Frankfurt, Freiburg und Offenbach)
gegen das Wiederauftauchen des Regisseurs eines Hetzfilms wie «Jud Süß»

(Veit Harlan) in der deutschen Nachkriegs-Film-Produktion (mit dem an
sich uninteressanten Schmarren «Unsterbliche Geliebte») von kaum zu
unterschätzender Bedeutung. Denn hier haben, wie Lüth schreibt, «Hunderttausende»

von Deutschen, «Angehörige aller Berufsstände und Parteien,
darunter viele Arbeitslose und Rentner.. in Groschen- und Markbeträgen»,
geholfen, die Mittel für den von verblendeten Formaljuristen zunächst
verurteilten Boykottkampf gegen einen Mann aufzubringen, dessen abgründige

Gemeinheit kein unbefangener Leser etwa der eingehenden Dokumentation

im Januar-Heft 1951 der Berliner Zeitschrift «Der Monat» bezweifeln
wird. Hier findet wirklich, wie es Lüth ausdrückt, «moralische Wiedergutmachung»

statt.
Die materielle, soweit sie noch möglich ist, wenigstens dem christlichen

Teil des deutschen Volkes trotz aller Gegenpropaganda der Interessenten
einsichtig zu machen, ist eine verwandte Aufgabe, der sich auf den
Katholikentagen 1948 und 1949 Flüchtlingsminister Lukaschek und Oberregierungsrat

Oswald gewidmet haben, auf dem Evangelischen Kirchentag 1951

Pfarrer Dr. Adolf Freudenberg (früher Genf; jetzt Seelsorger der evangelischen

Flüchtlingssiedlung Heilsberg bei Bad Vilbel).
Eine weitere Notwendigkeit ist die Reinigung des Schrifttums, speziell

des für den Unterricht der Jugend bestimmten, von judenfeindlichen Ex-

234



zessen; hier vermochte beispielsweise die Frankfurter Gesellschaft für
christlich-jüdische Zusammenarbeit die Entfernung einer besonders
blutrünstigen Fassung der an sich schon (vgl. Judaica 1948, S. 21 Iff) so
problematischen Ahasver-Fabel aus einem Lesebuch für katholische Volksschulen
durchzusetzen, in dessen Text dieselbe nach der Genehmigung des (sie noch
nicht enthaltenden!) Manuskripts durch das zuständige Ministerium von
bis heute imbekannt gebliebener Seite 1950 hineingeschmuggelt worden
war. (Ähnliches ist übrigens auch in Frankreich erreicht worden.)

Zur Bekämpfung des Verkehrten muß natürlich die Verbreitung des

Richtigen treten: In Hessen konnte Herbst 1950 zum ersten Mal nach der
Hitlerzeit (in gewisser Hinsicht zum ersten Mal überhaupt) eine Vortragstournee

eines jüdischen Religionswissenschaftlers durch eine Reihe von
Ausbildungsstätten für künftige christliche Seelsorger veranstaltet werden,
so daß diese — durchwegs als etwas völlig Neues für sie — das Judentum
als lebendige Religion einmal von einem seiner Bekenner dargestellt
erhielten. (Weitere ähnliche Rundreisen in größerem Rahmen sind geplant.)

Als das auf lange Sicht Wichtigste aber erscheint uns, daß es im selben
Jahre 1950, das doch sonst ein Jahr der ökumenischen Enttäuschungen
war, gelungen ist, als beiderseitig kirchlich anerkanntes evangelisches und
katholisches Zeugnis rechter Lehre über Christenheit und Volk Israel die

sog. «Schwalbacher Fassung» der Seelisberger Thesen (vgl. Judaica 1948,
S. 79ff) zu schaffen, mit deren Vorgeschichte, Deutung und Wiedergabe
wir schließen:

Bemerkungen zur Schwalbacher Fassung der Seelisberger Thesen

Zur Vorgeschichte

Die hessischen Gesellschaften für christlich-jüdische Zusammenarbeit
(in Frankfurt, Offenbach und Wiesbaden) hatten in Verbindung mit dem
«Deutschen Koordinierungsrat» als Dachorganisation auch der übrigen
Gesellschaften evangelische und katholische Geistliche und Religionslehrer
für den 6.—8. Mai 1950 nach Bad Schwalbach bei Wiesbaden eingeladen,
um in diesem Kreise eine religionsunterrichtliche Sonderaktion zur
Erweckung besseren christlichen Verständnisses für das Alte Gottesvolk der
Juden vorzubereiten.

Das Schwergewicht der Tagung hatte ursprünglich in der Durchsprache
von Katechesen und anderem unterrichtlichem Hilfsmaterial liegen sollen,
während nur der erste Nachmittag und Abend für die Klärung theologischer
Vorfragen bestimmt gewesen war. Der spontane Wunsch der Versammlung,
auf welcher sich der Bischof von Limburg durch H.H. Prof. Dr. J. M. Nielen,
Frankfurt, den katholischen Mitvorsitzenden des Koordinierungsrates,
vertreten ließ, der hessische Kirchenpräsident Dr. Niemöller durch
Oberkirchenrat Pfarrer 0. Fricke und Landesrabbiner Dr. Ohrenstein durch
Dr. J. Rauch, führte dazu, daß sich die theologische Aussprache über den

235



ganzen verfügbaren Zeitraum erstreckte und daß es unternommen wurde,
den Seelisberger Thesen eine neue, biblisch besser fundierte Fassung zu
geben. Was in Bad Schwalbach in harmonischem Zusammenwirken der
christlichen Gesprächsteilnehmer skizziert worden war, das wurde dann bei
der konstituierenden Sitzimg des interkonfessionellen Ausschusses der
Berliner Gesellschaft für christlich-jüdische Zusammenarbeit am 16. Mai in
verschiedenen wichtigen Punkten verbessert. Eine Stuttgarter Arbeitssitzung

am 23. Mai, auf der vor allem auch die Vertreter der Freikirchen
zugegen waren, veranlaßte die Ergänzung der Thesen durch eine Präambel.

Am 16. Juni wurden dann die Thesen nochmals im interkonfessionellen
Ausschuß der Offenbacher Gesellschaft durchgesprochen und auf Grund
dort vorgebrachter Anregungen sowie aller übrigen in der Zwischenzeit
erfolgten Einzelstellungnahmen in eingehender Zusammenarbeit zwischen
dem Vorsitzenden des vom Deutschen Koordinierungsrat gewählten
Religionsausschusses, Pfarrer Dr. A. Freudenberg, und dem Berater des Rates
in religiösen Angelegenheiten, Professor Dr. K. Thieme, in die unten
abgedruckte definitive Form gebracht.

In dieser Form —• auf Anregung eines Konsultors des römischen Sacrum
Offizium, ergänzt durch die in These II gesperrt gedruckte Wendung — sollen

nun die Thesen jedem einzelnen zugehen, der in Deutschland
Religionsunterricht erteilt, und es ist zu hoffen, daß dieser Religionsunterricht von
ihnen beeinflußt werden und sich dementsprechend versöhnlich auswirken
wird.

Zum Inhalt der Thesen

These I erschien unerläßlich, weil noch heute vielfach im einfachen Volke
die Meinung verbreitet ist, die Juden hätten «einen anderen Herrgott» als
wir Christen. Jahrzehnte systematischer Verächtlichmachung des «Juden-
gotts» sind nicht spurlos an den Seelen des christlichen Volkes vorübergegangen.

Es erschien als eine willkommene Hilfe im Kampfe gegen solche
Irrlehre, daß auf die früheste Verurteilung desselben in ihrer marcionitischen
Gestalt hingewiesen wurde.

These II und III vervollständigen die I. These dergestalt, daß auch vor
den Auslassungen gewarnt wird, welche die Verbundenheit der menschlichen

Natur des Gottessohnes und der von Seinem Heiligen Geist
durchwalteten Kirche mit dem Alten Gottesvolke vernachlässigen.

These IV und V unterstreichen die neutestamentliche Verkündigung,
wonach Juden und Christen nicht nur an ein und denselben Gott (auf
verschiedene Weise) glauben, sondern auch letztlich ein und demselben Gottes-
gebot unterstehen. Nicht die Anerkennung dieses Gebotes der Gottes- und
Nächstenliebe, sondern nur der Glaube, daß es in Christus allein vollkommen
erfüllt und von uns nur in seiner Nachfolge kraft Seiner Auferstehung
anteilig erfüllbar ist, trennt uns Christen von den frommen Juden.

These VI und VII versuchen in knappen Sätzen den Ertrag vertiefter

236



Erforschung des Neuen Testamentes unter dem Gesichtspunkt der
«Kollektivschuld »-Frage zusammenzufassen. Wer bedenkt, daß gerade Pauli schärfstes

Wort über «die Juden» ausdrücklich mit deren damaligem Widerstand
gegen die Heidenmission begründet ist (1. Thess. 2,16), wie er heute praktisch

nicht mehr existiert, der wird einsehen, daß aller Grund vorhanden
ist, herkömmliche Kollektivurteile zu revidieren. Vollends, solange die
Christenheit nicht in höherem Maße als bisher geeignet erscheint, durch
ihren vorbildlichen Wandel die Juden «zur Nacheiferimg anzuregen», wie
es der Apostel zur Voraussetzung ihrer religiösen Heimkehr erklärt (Rö. 11,
11. 15).

These VIII und IX unterstreichen unzweideutig die offenbarte letztliche
Gnadenverheißung Gottes für das konkrete jüdische Volk, aus der sich
ergibt, daß dieses auf allen seinen Wegen und Irrwegen nach wie vor von
Dem gesucht wird und zuletzt gefunden werden wird, Dessen Treue und
Liebe sich von keiner menschlichen Untreue irre machen läßt. Hier ist der
eigentliche Angelpunkt, von dem aus des Christen Pflicht erwiesen werden
muß, sich um Freundschaft mit dem Volke zu bemühen, dem wohlzuwollen
Gott nicht aufhört und das einst ganz für sich zu gewinnen Er verheißen hat.
Niemand kann Jesus Christus nachfolgen, der ihm nicht auch nachfolgt
in der letztlich erwiderungsgewissen Liebe zu seinem Volke.

Die Schwalbacher Fassung der Seelisberger Thesen ist zusammen mit
diesen erläuternden Bemerkungen und einem erläuternden Aufsatz: «Das
Ringen um die rechte Verkündigung der Passion Jesu Christi», aus der
«Schweizer Kirchenzeitung» (wiederabgedruckt im Freiburger «Rundbrief
zur Förderung der Freundschaft zwischen dem Alten und dem Neuen
Gottesvolk — im Geiste der beiden Testamente» Nr. 8/9) dem erzbischöflichen

Ordinariat in Freiburg (Breisgau) zur Zensur vorgelegt worden und
hat die kirchliche Druckerlaubnis unter dem 29. Juni 1950 erhalten.

i Thesen christlicher Lehrverkündigung
Im Hinblick auf umlaufende Irrtümer über das Gottesvolk des Alten Bundes.

(Die 1950 in Sehwalbach gemeinsam von evangelischen und katholischen
Theologen revidierte Fassung der Seelisberger Thesen von 1947.)

1933 begann mitten im Frieden und ohne den leisesten Rechtsgrund
die langsame Erdrosselung des dem Judentum zugehörigen Teils der deut-
sehen Bevölkerung, um sich im zweiten Weltkrieg zum systematischen
Massenmord an der europäischen Judenschaft auszuwachsen, dem
Millionen von unschuldigen Männern, Frauen, Kindern und Greisen zum Opfer
gefallen sind. Unter den Christen haben zwar einzelne den Verfolgten
tapfer geholfen, die große Mehrzahl aber hat gegenüber dieser unerhörten
Herausforderung des barmherzigen Gottes durch die Verfolger schmählich

versagt. Auch Gottes Gerichtssprache zu dem deutschen Volke während

der letzten Jahre ist vielfach nicht verstanden worden. Erst allmählich

237



beginnen sich, angeregt durch verschiedene Kundgebungen aus den beiden
großen christlichen Kirchengemeinschaften, kleinere Kreise auf die
wirklichen Grundlagen und die Erfordernisse des Verhaltens von uns Christen
zu den Juden zu besinnen. Trotzdem droht die Gefahr, daß der allenthalben
neu aufkeimende Antisemitismus unausrottbar tiefe Wurzeln schlägt und
seine öffentliche Bekämpfung im Namen der Wahrheit Christi bald wieder
gefährlich wird. Darum gilt es, allen christlichen Verkündigern und Lehrern
in Kirche und Schule zu zeigen, wie unlösbar wir als das Volk des Neuen
Bundes mit dem Alten Gottesvolke verbunden sind. Es muß jedem Theologen

und Religionslehrer die Verantwortung klar werden, welche mit der
Behandlung unseres Verhältnisses zu den Juden auf ihn gelegt ist. Um den
Sinn für diese Verantwortung wachzurufen und einige Handreichung für
eine Gottes Wort gemäße Besinnung hierauf zu bieten, haben evangelische
und katholische Theologen die folgenden Thesen gemeinsam als Richtlinien
für die Predigt und den Religionsunterricht aufgestellt.

Als selbstverständlich ist dabei vorausgesetzt worden, daß unser Herr
Jesus Christus uns allen Menschen gegenüber zu einer Haltung verpflichtet,
wie er selbst sie eingenommen hat. Ebenso grundlegend und selbstverständlich

ist bei der Behandlung von Christi Kreuzestod und des Martyriums
seiner Nachfolger, daß ihn letztlich die Sünden aller Menschen ans Kreuz
gebracht haben und daß die der Christenheit besonders streng zu
beurteilen sind, weil ihr besonders reiche Gnadenhilfe angeboten ist (vgl. Luk.
12,48b!). Gerade aus dem endlich wachgewordenen Gewissen für vielfache,
alte und neue, christliche Sünden an jüdischen Menschen stammt die
Hellhörigkeit, welche neu vernehmen ließ, was Gottes Wort über Sein Altes
Bundesvolk wirklich sagt und was im folgenden ohne jedes Ausweichen
vor irgend einer echten Schwierigkeit und ohne irgendwelche Verharmlosung

auch des vorläufig Trennenden auszusagen versucht ist.
I. Ein und derselbe Gott spricht durch das Alte und das Neue Testament

zu allen Menschen. Dieser einzige Gott ist der Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs, Moses' und der Propheten. Wo wir Christen nicht an diesen
einzigen Gott glauben, da bekennen wir statt Seiner einen falschen Gott,
selbst wenn wir ihn den Vater Jesu Christi nennen, wie es schon der
Irrlehrer Marcion im 2. Jahrhundert getan hat.

II. Jesus ist aus dem Volke Israel, von einer jüdischen Mutter, aus dem
Geschlechte Davids geboren worden. Durch ihn, den Sohn Davids, den
Gesalbten Gottes, unsern Herrn und Heiland Jesus Christus, haben wir
Erbanteil an der Erlösung, welche für Israel mit dem Kommen des Messias
verbunden und auch allen andern Völkern schon durch den
Abrahams-Segen mitverheißen ist. So gewiß für unsern Glauben
dieser erlösende Erfüller aller Verheißung in der Person jenes Jesus von
Nazareth gekommen ist, so gewiß wird auch von uns Christen der Tag noch
als künftiger erwartet, wo wir die offenbarwerdende Vollendung schauen
werden.

238



III. Die Kirche, die durch den Heiligen Geist begründet wird, besteht
aus Juden und Heiden, welche in Christus miteinander versöhnt und zum
Neuen Gottesvolk zusammengefügt werden. Wir dürfen nie vergessen, daß
Juden einen wesentlichen Bestandteil dieser Kirche bilden, wie denn auch
die Apostel und die ersten Zeugen Jesu Juden gewesen sind.

IV. Das vornehmste Gebot für jeden Christen, die Liebe zu Gott und
zum Nächsten, ist schon im Alten Testament verkündigt und von Jesus
bekräftigt, also für Juden und Christen verbindlich, und zwar in allen
menschlichen Beziehungen ohne jede Ausnahme.

V. Weil also der Jude unter dem gleichen uneingeschränkten Liebesgebot

steht wie der Christ (Mark. 12,33f.; Rö. 13,8.10), ist es Sünde, wenn
man «die Juden» biblischer und nachbiblischer Zeit «den Christen» gegenüber

selbstgerecht herabsetzt, statt nur das Evangelium als Erfüllung des
Gesetzes zu bekennen.

VI. Es ist auch unbiblisch, wenn «die Juden» mit den Feinden Jesu
gleichgesetzt werden; denn gerade der Evangelist Johannes, auf den sich
dieser Sprachgebrauch stützt, meint da, wo er jene Gleichsetzung zu
vollziehen scheint, unzweideutig nicht die Gesamtheit der jüdischen Menschen,
auch nur in der Stadt Jerusalem mit «den Juden» (7,12f.), sondern
ausschließlich die maßgebende Mehrheit der dort damals religiös politisch
bestimmenden Gremien (7,48ff.). Dementsprechend darf beim Erzählen der
Passionsgeschichte nie von jener «großen Menge Volkes» geschwiegen werden,

die um Jesus trauerte (Luk. 23,27) und nach seiner Kreuzigung «sich
an die Brust schlagend umkehrte» (Luk. 23,48).

VII. Es ist vor allem imbiblisch und unchristlich, die Passion Christi,
der wir unser Heil verdanken, einseitig im Licht einer Schuld historisch
bestimmter Menschen oder eines bestimmten Einzelvolkes zu sehen und
darzustellen. Soweit Menschen urteilen dürfen, sind auf Grund der
Aussagen des Neuen Testamentes als «schuldhaft» in sehr verschiedenem Grade
drei Verhaltensweisen von Zeitgenossen Jesu deutlich unterscheidbar:

1. Das Tun und Lassen der verhältnismäßig Wenigen, welche irgendwie
in das Geschehen um seine Kreuzigung verwickelt waren, angefangen von
denen, die Anstifter der Tötung des Herrn wurden, weil politischer Ehrgeiz
oder religiöser Fanatismus sie trieb, bis hin zu den Amtspersonen oder
Jüngern, die aus Feigheit versagten.

2. Das Verhalten der Unzähligen, die sich nicht entschließen mochten,
sich von der Auferstehungsbotschaft der Apostel Jesu in Verbindung mit
dem alttestamentlichen Schriftbeweis für seine Messianität eher überzeugen
zu lassen als von den Argumenten, die gegen einen wegen Gotteslästerung
und Aufruhr Hingerichteten zu sprechen schienen (vgl. Apg. 17,11, aber
auch Luk. 5,39!).

3. Der Haß, mit dem ziemlich viele die Anhänger Jesu verfolgten und
verleumdeten (Apg. 13,50; 14,19; 17,5ff.; 18,12ff.; — wobei aber nicht
zu vergessen ist, daß im Gegensatz zu dieser Einstellung in der Antike sich

239



schon seit dem mittelalterlichen Lehrer Maimonides immer häufiger jüdische
Autoritäten dafür ausgesprochen haben, den getauften Heiden als Anbeter
des wahren Gottes gelten zu lassen).

Bei alledem dürfen wir überdies nie außer Acht lassen, daß wir Christen
noch weit mehr Schuld auf uns laden, wo trotz unsrer Begnadung

1. wir uns dem politischen oder sozialen Messianismus ergehen und dabei
zwangsläufig zuletzt den Heiland in seinen Gliedern wiederum ans Kreuz
bringen ;

2. wo wir uns mit einem Lippenbekenntnis zu Gottes Offenbarung
begnügen, statt die Schmach des Kreuzes anzunehmen, wie es der für uns
gestorbene und auferstandene Herr als Anspruch auf miser ganzes Leben
fordert; sollten wir doch vielmehr hinhören auf Warnungen und Verheißungen,

wie Er sie uns beispielsweise dadurch gab, daß 1933—1946 zum ersten
Male in der Geschichte Juden und Christen gemeinsam verfolgt worden sind ;

3. wo wir uns weigern, den gutgläubigenAndersdenkenden zu respektieren.
VIII. Was für Gottes Bundesverhältnis zu Israel die Kreuzigung

Christi bedeutet, ist ein innerhalb der unverbrüchlichen Treue Gottes zu
Seinem Volke verborgener Ratschluß, den uns auch das Mittelstück des
Römerbriefs (Kap. 9—11) nur andeutungsweise in den Grundzügen enthüllt.
Wie allenthalben in der Geschichte dieses einzigartigen Volkes darf hier
von Fluch nicht gesprochen werden, wo nicht erst recht der Segen bezeugt
wird, den Gott letztlich Seinem Volke und mit ihm allen Völkern gewähren
will, und von dem sich nur ausschließt — nach Gen. 12,3 •—-, wer jenes
verheißungsvolle Bundesverhältnis leichtfertig oder gar böswillig antastet.
Für den Christen güt überdies Christi Wort am Kreuz : «Vater, vergib ihnen,
denn sie wissen nicht, was sie tun!». — Der Ruf einer verhetzten Menge:
«Sein Blut komme über uns und unsere Kinder!» muß von uns fürbittend
gewendet werden in dem Sinne, daß dieses Blut zuletzt die erlösen möge,
für die es zuerst vergossen wurde, darf aber nimmermehr mißbraucht werden,

um die Vergießung jüdischen Blutes als eine Art gerechte Strafe
hinzustellen, zumal die alte Christenheit auch jüdische Blutzeugen als Märtyrer
besonders eifrig verehrt hat.

IX. Die einzige Stelle des Neuen Testamentes, wo das Wort «Verwerfung»

für das Schicksal der Juden gebraucht, ihr aber sofort die künftige
«Herzunahme» des Alten Bundesvolkes zum Neuen und Ewigen gegenübergestellt

wird (Rö. 11,15), ist für die richtig einordnende Auslegung aller neu-
testamentlichen Verwerfungsaussagen maßgebend. Es ist offenbarungswidrig,

von dem gesamtbiblischen Doppelurteil nur die eine — vorübergehend

gültige — Hälfte zu verkündigen, ohne gleichzeitig deren aufhebende
Überwindung durch die andere — endgültige — zu erwähnen. Daß der
Juden Ja zu Jesus als das letzte Wort ihrer Geschichte von Gott verheißen
ist und daß diese Verheißung Sein Ja zu den Juden verbürgt, das muß auch
stets das letzte Wort christlicher Verkündigung von den Juden sein."

Basel Karl Thieme.

240


	Umschau

