Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 7 (1951)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

verstanden Israel in seiner wirklichen und gelebten Innerlichkeit
und nahmen seit den Tagen des Pogroms von Elephantine (in
Agypten, 5. Jht. v. Chr.) AnstoB an der einzig und allein von ihnen
wahrgenommenen AuBerlichkeit. Da Israel im vergangenen Jahr-
hundert selbst an seiner Innerlichkeit AnstoB zu nehmen begann,
trat ihm wie den iibrigen Vélkern nur seine AuBerlichkeit ins Be-
wuBtsein. Wire der Zionismus nicht mehr als ein Mittel zur Uber-
windung der AuBerlichkeit, dann wiire er die konsequenteste An-
wendung der antisemitischen Einwénde und Argumente von Israel
auf sich selbst bezogen. Die antisemitischen, nicht eigentlichen
Einwinde basieren aber auf den wirklichen Einwénden, besser
gesagt auf den Einwidnden, die die Wirklichkeit Israels ernst
nehmen; die Wirklichkeit eines Israel, das allen profanen Volkern
zum Trotz kraft des Bundes, dessen es Gott gewiirdigt hatte, den
Glauben an den nur einen, einzigen und unsichtbaren Gott auf-
rechterhielt und von dem ein «Rest» bis zur Parusie Christi am
Ende der Tage erhalten bleiben muf.

REZENSIONEN

W. D. Davigs: Paul and Rabbinic Judaism. Some Rabbinic Elements in
Pauline Theology. London, Society for the Promotion of Christian
Knowledge. 1948. VIII, 376 S. Leinen sh. 27/6.

Paulus ist noch immer die umstrittene Figur des Urchristentums im Ge-
sprich zwischen Juden und Christen. Hat die Beurteilung Jesu vonseiten
der Juden in der neueren Zeit einen starken Wandel durchgemacht, wie
kiirzlich wieder G. Lindeskog in dieser Zeitschrift zeigte, so stehen Juden
aller Richtungen dem Apostel Paulus immer noch vollig ablehnend gegeniiber,
wie die im iibrigen ganz verschiedenen Urteile von J. Klausner, H. J. Schoeps
und M. Buber ganz kiirzlich wieder gezeigt haben. Solche Ablehnung er-
scheint erstaunlich angesichts der Tatsache, da3 Paulus selber seine Liebe
zu Israel immer so stark betont hat, begreiflich dagegen darum, weil Paulus
das Christentum bewufit vom Gesetz und damit vom Boden der Volks-
religion gelost und zu den Nichtjuden gebracht hat. Dazu kam, dal die
neuere wissenschaftliche Paulusforschung vielfach hellenistische Vorstel-
lungen bei Paulus nachgewiesen und in ihrer extremen Form Paulus als
Menschen der hellenistischen Mischkultur dargestellt hatte, obwohl beson-
nene Forschung nie vergessen hat, daB8 Paulus ein starkes jidisches Erbe

299



erhalten und auch in seinem Denken nicht vergessen hat. Doch blieb gerade
die Frage bis zur Gegenwart umstritten, in welchem Umfang in der paulini-
schen Theologie rabbinisch-jiidische Vorstellungen sich neben hellenistisch-
judischen und rein hellenistischen Gedanken erhalten haben.

Es ist darum ein verdienstliches Unternehmen, wenn der Neutestamentler
des United College in Bradford (Yorkshire) es sich zur Aufgabe gemacht hat,
den rabbinischen Ziigen im Denken des Paulus nachzugehen in der Hoff-
nung, auf diese Weise zu einem besseren Verstidndnis des Judentums unter
Christen und des paulinischen Christentums unter Juden beizutragen. Er
behandelt zu diesem Zweck in breiter Auseinandersetzung mit der modernen
Literatur hauptséchlich englischer Sprache und unter reichlicher Anfithrung
rabbinischer Texte in 9 Kapiteln verschiedene Aspekte des paulinischen
Denkens, ohne daf} ein klarer Zusammenhang dieser einzelnen Aspekte deut-
lich oder die Gesamtheit des paulinischen Denkens auf diese Weise umrissen
wiirde. Doch liee sich ein solches Vorgehen durchaus aus der Absicht des
Verfassers begreifen, nur bestimmte Gedanken des Paulus auf ihre rabbi-
nische Herkunft zuriickzufiihren und so zu zeigen, dal Paulus auch als Hei-
denapostel ein bewullter Jude blieb. Aber die Art, wie der Verfasser diese
These durchzufiihren sucht, ist nun duflerst anfechtbar. Will man in solchen
religionsgeschichtlichen Fragen zu einem sicheren Resultat kommen, so muf3
man einerseits die Herkunft der einzelnen Vorstellung oder des einzelnen
Gedankenzusammenhangs auf Grund der Begriffe und Bilder zu bestimmen
versuchen, mufl man andererseits aber auch den paulinischen Sinn der auf-
genommenen Vorstellungen durch Eingliederung in den Gesamtzusammen-
hang des paulinischen Denkens herauszustellen suchen. Die erste der beiden
Aufgaben hat Davies durchgehend an die Hand genommen, freilich nicht
so, daf er die Begriffe und Bilder unvoreingenommen priift, sondern so, daf3
er in Auseinandersetzung mit andern Forschern, besonders R. Reitzenstein,
J. Weiss, W. L. Knox, ausschliellich die rabbinische Herkunft der bespro-
chenen Vorstellungen zu erweisen sucht. Dabei werden sehr hdufig aner-
kannte Tatbestinde von neuem bewiesen, aber ebenso hiufig werden hichst
gewaltsam Zusammenhénge erst konstruiert. Die zweite Aufgabe dagegen
hat Davies véllig auBBer Acht gelassen, und so hat er kaum einmal die Frage
gestellt, ob das von ihm erzielte Resultat in den Gesamtrahmen des paulini-
schen Denkens pafit, und ob nicht der Einzelgedanke durch diesen Rahmen
seine besondere Farbung erhélt. Die Folge dieses Mangels ist ein vielfach
sehr schiefes oder wirklich falsches Bild, und am Schluf} ist der Leser keines-
wegs im klaren dariiber, warum dieser enge Judenchrist, als den Davies den
Paulus zeichnet, so stark die Ablehnung vonseiten der konsequenten Juden-
christen wie dann der Juden iiberhaupt gefunden hat.

Dieses Urteil kann hier nicht an dem gesamten Stoff des nicht leicht zu
lesenden Buches nachgewiesen werden. Doch diirfte seine Richtigkeit auch
an ein paar Beispielen erwiesen werden koénnen. Es ist bekannt, da3 Paulus
Adam und Christus als 1. und 2. Adam einander gegeniiberstellt und aus der

300



Zugehorigkeit des Menschen zu Adam und der Christen zu Christus einerseits
die Todverfallenheit und den Besitz eines sterblichen Leibes durch alle
Menschen ableitet, andererseits die Teilhabe am Auferstehungsleben des
Christus folgert. Man hat mit Recht immer gefragt, woher dem Paulus dieser
Gedanke von den beiden Menschen und von der Zugehérigkeit der Menschen
bzw. der Christen zu Adam oder Christus zugeflossen sei, und wie er sich
diese Zugehorigkeit darum begriindet gedacht habe. Davies geht zur Beant-
wortung dieser Frage im 3. Kapitel nun aber seltsamerweise nicht von den
judisch-hellenistischen und hellenistischen Vorstellungen aus, die in der ver-
schiedensten Weise den Gegensatz zweier «Menschen» kennen. Er weist
vielmehr darauf hin, da3 Paulus das Christsein als Neusch6épfung verstanden
habe und fiihrt diese Anschauung darauf zuriick, daf3 nach jidischer Vor-
stellung die Messiaszeit die Folgen des Siindenfalles aufheben sollte. Er meint
dann weiter, daB3 von hier aus der Ubergang zum Gedanken von Christus
als dem 2. Adam leicht gewesen und sich dem Paulus geradezu aufgezwungen
habe. Uberdies habe sich dann dem Paulus aus der rabbinischen Vorstel-
lung von der Einheit des durch Adam begriindeten Menschengeschlechts
die Folgerung ergeben, da3 die neue Menschheit der Leib des 2. Adam, der
Leib Christi, sei. So wird ein Gedanke, den Paulus bei seinen Lesern als
bekannt voraussetzt und darum in verschiedener Weise abwandelt, zu einer
logischen Folgerung gemacht, die Paulus selber geschaffen haben soll, ob-
wohl er nirgendwo die postulierten Zusammenhénge erwihnt. Ist diese Ar-
gumentation daher unwahrscheinlich und erkldrt schwerlich den Quellen-
befund, so zeichnet Davies im 4. Kapitel zweifellos ein wirkliches Zerrbild.
Denn hier wird behauptet, dal Paulus auch als Christ wie ein Phariséder gelebt
habe, nur so habe er im Judentum Zugang finden kénnen; und diese Be-
hauptung wird sogar mit der Uberlegung gestiitzt, daB Paulus im Gefingnis
nur Nahrung von seinen ihre Religion bewahrenden jiidischen Freunden habe
annehmen koénnen (S. 74, Anm. 3)! Als Begriindung fiir diese angebliche
Haltung des Paulus fithrt Davies dann die spitjidischen Gedanken iiber
die notwendige Wiedervereinigung des Volkes Israel, iiber die ewige Be-
ziehung zwischen Jahwe und Israel und die Erwartung der gemeinsamen
Auferstehung der Israeliten an; die Billigung dieser Gedanken erklire,
warum Paulus am Gesetz festhielt und fiir die Rettung der Juden kampfte.
Hier werden nun aber nicht nur die Angaben der Briefe und der Apostelge-
schichte, dal Paulus «den Juden ein Jude wurde, um die Juden zu gewin-
neny, einseitig in den Vordergrund geschoben gegeniiber den Zeugnissen, daf3
er sich der heidenchristlichen Gesetzesfreiheit anpalite (Gal. 2, 11{f. wird in
diesemm Zusammenhang nicht einmal erwiahnt); es wird auch der Sinn der
paulinischen Lehre von der Gesetzesfreiheit der Heidenchristen iiberhaupt
nicht erértert, so dafl gar nicht zum Vorschein kommt, daB fiir Paulus das
Festhalten an Gesetzesbrduchen, soweit er sie noch iibte, einen ganz andern
Sinn gehabt haben mul} als die Gesetzeserfiillung der Rabbinen. Geht so die
Zeichnung des Paulus, die Davies gibt, noch weit uber das Paulusbild der

301



Apostelgeschichte in der Angleichung des Paulus an den Standpunkt seiner
judaistischen Gegner hinaus, so wird, um nur noch ein paar Einzelheiten zu
erwihnen, schwerlich irgend jemand die Ableitung der Vorstellung vom
Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus aus dem Passahritual tiberzeu-
gend finden oder sich der Anschauung anschlieBen, da fiir Paulus Jesus
«die neue Tora» gewesen sei, und dall von daher der Glaube an die Priexistenz
Christi, seine Schopfungsmittlerschaft usw. sich erklére.

Damit soll freilich nicht gesagt sein, daf Davies nicht auch wertvolle
und weiterfithrende Gedanken vortriige. Nicht nur wird man ihm vielfach
zustimmen in der Ablehnung der extremen Hellenisierung des paulinischen
Denkens durch die sog. «religionsgeschichtliche Schule» und in seiner Wider-
legung der A. Schweitzerschen Deutung der paulinischen Eschatologie; man
wird auch Davies durchaus rechtgeben miissen, wenn er betont, daB3 Paulus
in seiner Pardnese stark von judischer Tradition abhingig ist; und man
wird den Beweis fiir gegliickt ansehen, dal Paulus im Zusammenhang mit
seinem Glauben an das Gekommensein der Endzeit die rabbinische Geist-
lehre dahin abgeédndert hat, dal er die Wirkung des Geistes nicht nur in der
Vergangenheit und Zukunft, sondern gerade auch in der Gegenwart erkannte.
An diesen und manchen andern Punkten wird man so gerne von Davies ler-
nen (seltsamerweise vermi3t man freilich voéllig eine Erérterung des rabbini-
schen Hintergrunds der paulinischen Rechtfertigungslehre, die Davies unbe-
griindeterweise als polemischen Nebengedanken abtut, S. 222). Aber das Ziel,
den Paulus den Juden verstidndlicher zu machen, wird Davies schwerlich er-
reichen koénnen, weil der Paulus, den er zeichnet, gerade nicht der fiir die
Juden so #rgerliche Apostel Jesu Christi ist, der um dieses seines Herrn
willen seine pharisidische Vergangenheit als «Schmutz» hat ansehen lernen!

Mainz Werner Georg Kimmel

Pavr KaHLE: Die hebréiischen Handschriften aus der Hohle. W. Kohlhammer
Verlag, Stuttgart 1951. 92 S. und 12 Tafeln. Kart. DM. 11.20.

Die im Spétsommer 1947 in einer Hoéhle in der Nihe von Jericho entdeck-
ten hebriischen Handschriften halten immer noch die Fachgelehrten in
Atem und beanspruchen dariiber hinaus das Interesse weiter Kreise der
Kirche, denen das Schicksal des Bibeltextes in fritheren Jahrhunderten
nicht gleichgiiltig ist. Bei der groBen Flut von Aufsédtzen, die schon er-
schienen sind und z.T. doch auch der Sensation ihren Tribut zahlten,
aber auch angesichts der Zweifel am Alter der Handschriften, die vor allem
in der amerikanischen Literatur iiber die Rollen immer wieder auftauchten,
greift man mit Spannung zu der Broschiire von Kahle, des hervorragendsten
Kenners der Textfragen des Alten Testamentes, der den masorethischen
Text der Biblia Hebraica besorgt hat. Sie ist denn auch mit ihren schénen
Photographien von Textproben in bester Weise geeignet, in die mannig-
fachen Fragen einzufiihren, die durch die Funde aufgeworfen worden sind,

302



wobei es dem Leser allerdings deutlich wird, wie wenig heute schon ab-
schlieBende Urteile geféllt werden kénnen.

Daf3 aber die Funde von ganz auflerordentlicher Bedeutung, nicht nur
fiir den Bibeltext, sondern ebenso fiir die Geschichte des Judentums sind,
steht fest. «Die Texte erweitern unsere Kenntnis der Verhéltnisse des Juden-
tums der damaligen Zeit in ungeahnter Weise und geben uns Aufschlull iiber
geistige Stréomungen im Judentum, von denen wir bisher nichts oder nur
sehr wenig wuBten». Soweit es sich nicht um Teile des Alten Testamentes
handelt, scheinen samtliche Schriften aus einem Kreis des alten Judentums
zu stammen, der den Essenern nahe stand, wenn er nicht gar mit ihnen zu
identifizieren ist. Von Sektierern zu sprechen, wie es oft geschieht (eine der
Schriften hat ja geradezu den Namen «Sectarian Document» erhalten),
hilt Kahle nicht fir richtig, weil im damaligen Judentum die orthodoxe
Richtung noch keineswegs vollig durchgedrungen war. Die Schriften werden
damit auch fiir das Gesprich zwischen Juden und Christen ihre Bedeutung
haben.

Es wire naturlich zu begriilen, wenn heute schon eine sichere Datie-
rung der Funde moglich wire. Wihrend sie sonst fast allgemein dem 2. und
1. vorchristlichen Jahrhundert zugeschrieben wurden (de Vaux hat ein
paar Fragmente aus dem 3. Mosebuch in althebrdischer Schrift sogar den
Lakischbriefen aus dem 6. Jahrhundert vor Chr. nahegeriickt), zieht Kahle
vielmehr die ersten nachchristlichen Jahrhunderte in Erwégung. Auf palio-
graphischem Wege, d. h. auf Grund der Schriftart, ist nach ihm eine zeit-
liche Fixierung nicht mdglich, weil uns das nétige Vergleichsmaterial fehlt.
In seiner Abhandlung «The Age of the Scrolls» (in Vetus Testamentum,
Jan. 51) kommt Kahle zum Urteil, daB die Rollen wahrscheinlich erst im
3. oder 4. Jahrhundert unserer Zeitrechnung in der Hohle geborgen wurden.
Der Jesajatext, der zu den &dltern Teilen des Fundes gehoért, ist nach ihm
kaum vor dem 2. nachchristlichen Jahrhundert geschrieben worden. Diese
Ansetzung, vor allem die der Bergung der Rollen, scheint mir, angesichts
der offenbar feststehenden Tatsache, dal die Kriige, in denen die Schriften
aufbewahrt wurden, noch der vorrémischen Zeit (die fiir Paldstina mit der
Eroberung Jerusalems durch Pompejus im Jahr 63 vor Chr. zu Ende ging)
angehoren, reichlich spét zu sein. Aber man wird die weitere Diskussion ab-
warten miissen.

Inwiefern weicht der Text der Jesajahandschrift, die sich in der Obhut
der Amerikaner befindet (ein zweiter Jesajatext liegt bekanntlich in Jerusa-
lem), ab von dem der Biblia Hebraica, die den Ben-Ascher-Text bietet,
dessen iltester Vertreter ein Codex aus dem Jahr 895 ist, der sich in der
Synagoge der Karder in Kairo befindet? Herrschte zuerst, als nur wenige
Textproben versffentlicht waren, die Meinung vor, dal wir den Text des
Buches Jesaia in praktisch derselben Form vor uns haben, wie in unsern
hebriischen Bibeln, so daf3 etwa Millar Burrows urteilen konnte, die Haupt-
bedeutung des Jesajatextes liege darin, daf3 er die Treue der masorethischen

303



Uberlieferung stiitze, so sieht Kahle gerade umgekehrt seinen Wert vor allem
darin, daf3 wir hier einen hebriischen Text mit verhiltnisméfBig vielen Ab-
weichungen von unserm masorethischen Konsonantentext vor uns haben.
Eine Durchsicht des neuen Textes, der unterdessen zusammen mit dem
Habakukkommentar veroffentlicht worden ist?, hat mir ergeben, dafl Kahle
recht zu geben ist. Der neue Text diirfte etwa in dem Malle vom masorethi-
schen abweichen, wie die Septuaginta von ihm differiert. Manche Lesungen
der griechischen Ubersetzungen werden bestitigt, aber auch manche Kon-
jekturen (Vorschlage zur Textverbesserung), die in der Biblia Hebraica
vermerkt sind. So gibt die neue Handschrift den Beweis ab, da3 die gelehrte
Arbeit am alttestamentlichen Text grundsitzlich auf dem richtigen Wege
war. Wenn einmal das neue Material wirklich verarbeitet ist, wird der
Gewinn fiir die Erforschung des Textes des Buches Jesaja ein groBer sein
und sie wird fortan auch bei andern biblischen Biichern auf sichererem Boden
stehen denn bisher.

Nicht weniger tliberraschend war, dal3 die neuen Handschriften, die
natiirlich kein Punktationssystem aufweisen, im allgemeinen eine weit
reichere Pleneschreibung aufweisen als der Konsonantentext der bis jetzt
bekannten Bibelhandschriften, d. h. die Buchstaben Alef, He, Waw und Jod
werden viel haufiger zur Andeutung der Vokale verwendet. Diese Schrei-
bung weist auf eine Aussprache des Hebraischen hin, die sich in mancher
Hinsicht von der durch das Punktationssystem im 8. Jahrhundert fest-
gelegten unterscheidet. So urteilt Kahle, daf3 die Rollen aller Wahrschein-
lichkeit nach die #élteste uns bekannte Aussprache des Hebraischen wider-
spiegeln. Es handelt sich vor allem darum, da3 die Endungen der 2. und 3.
Person Plural offenbar nicht -kém und -hém, sondern -kimma und -himma
lauteten und das Imperfekt und der Imperativ des Qal so zu sprechen
sind, wie das nach der masorethischen ﬁberlieferung nur in der Pausa, d.h.
am Satzende oder vor einem Satzeinschnitt zu geschehen hat. Es werden
sich also auch fur die hebrédische Grammatik und die Geschichte der hebréi-
schen Sprache neue Aspekte ergeben.

Damit sind nur einige Gesichtspunkte der Schrift von Kahle hervor-
gehoben. Sie besteht aus Vortridgen, die er in Deutschland gehalten hat.
Da sie nicht alle aus derselben Zeit stammen, mag ein gewisser Mangel an
innerer Geschlossenheit der Abhandlung auffallen. Aber das ist ja nur der
Ausdruck dafiir, daB3 die Fragen in jeder Hinsicht noch im Fluf} sind, und
warnt uns davor, uns jetzt schon auf abschlieende Urteile festlegen zu
wollen. Alle aber, die sich fiir die Fragen interessieren und sich iber die
vorléufigen Antworten eine Ubersicht verschaffen mochten, werden die
Broschiire mit grolem Gewinn lesen.

Luzern H. Wildberger

1 The Dead Sea Scrolls of St Mark’s Monastery, Volume I, The Isaiah
Manuscript und the Habakkuk Commentary, Edited by Millar Burrows,
Published by the American Scools of Oriental Research New Haven 1950.

304



WarTHER E1CcHRODT: Israel in der Weissagung des Alten Testamentes. Kart.
50 S. Fr. 2.70. Gotthelf-Verlag, Ziirich 1951.

Die kleine, aber inhaltsreiche Schrift dient dem, der sich Zeit zu ihrem
Studium nimmt, in vorziglicher Weise zur Einfilhrung in ein wichtiges
Stiick biblischen Denkens in der Frage der Beziehung Israels zur christ-
lichen Gemeinde, deren Klidrung die «Judaica» ja dienen méchten. Zunédchst
stellt der Verfasser fest, was unter Weissagung im Alten Testament zu ver-
stehen ist: nicht die Vorhersage bestimmter, einzelner Ereignisse der Zu-
kunft, sondern die Bezeugung des Zieles, dem Gott die Menschheitsgeschichte
zufithrt. Dieses Ziel ist uns nicht von Anfang an in endgiiltiger Weise dar-
gestellt, sondern erst allméhlich 6ffnet sich der Blick auf die ganze Fiille
der in Gottes Heilshandeln beschlossenen Zukunft, und das volle Verstindnis
der Weissagung ergibt sich erst von Jesus Christus her, in welchem sie ihre
Erfilllung gefunden hat. In einem zweiten Teil zeigt Eichrodt, da3 Israel,
das Qottesvolk, eine GroBe eigener Art ist: Es ist als Stdmmebund in die
Geschichte eingetreten und stand zunidchst noch unentschieden zwischen
Volk und Gemeinde; im Verlauf der Konigszeit schien es zur Nation zu wer-
den, um nach dem Zusammenbruch als politische Grofe sich als Gemeinde
neu zu konstituieren, bis es dann scheinen mochte, dafl es in der Kult-
gemeinde seine endgiiltige Lebensform als Gottesvolk gefunden habe. In
einem dritten Teil wird anhand der einzelnen Weissagungen gezeigt, wie
sich das Bild vom Israel der Heilszeit im Laufe der Geschichte gewandelt
hat. Thren Hohepunkt erreicht die alttestamentliche Weissagung iiber Israel
offensichtlich dort, wo an Stellen wie Ps. 47,10, Ps. 82,8, Ps. 87 oder Jes.
19,23—25 das Gottesvolk als universale Glaubensgemeinschaft gesehen wird,
in der sich Menschen aus allen Volkern zusammenfinden, um den Herrn
anzurufen, und als das rechte Werkzeug zur Durchfithrung des gottlichen
Weltplanes. Aber Eichrodt verkennt nicht, dal daneben die auf die Ver-
herrlichung der Nation ausgerichtete Komponente bleibt, ja, da8 die durch
das Gesetz geordnete und von ihm durchgebildete Kultusgemeinde immer
wieder als die endgiiltige Gestalt des Gottesvolkes auch in der Heilszeit
erscheint. Eine letzte Entscheidung dariiber, welche der drei Hauptlinien
fir uns die maBgebende ist, kann erst dort gefillt werden, wo man sieht,
daB alle alttestamentliche Weissagung auf Christus zeigt.

Damit diirfte klar sein, daB3 der Schrift Eichrodts fiir das Gesprich
zwischen Judentum und Kirche groBe Bedeutung zukommt. Es wird we-
sentlich sein, in diesem Gesprich zeigen zu koénnen, wie das Alte Testament
in verschiedener Weise vom Israel der Zunkuft redet, zumal, da es in ihm
immer wieder losgelést vom nationalen und staatlichen Boden, sogar los-
gelost vom Land erscheint, daBl es ein Volk ist, das seine Bedeutung im
Heilsplan Gottes fiir alle Nationen hat und darum nicht sich selber leben
darf. Das Biichlein stellt damit eine sehr ernste Frage an den Zionismus
von heute: ob er denn wirklich glauben darf, die alttestamentliche Ver-
heiung fiir sich zu haben, und Israel nun wirklich im Zug ist, sich selbst

305

&5 - Judaica, Band 7, 4



wieder zu finden. Sie ist aber vielleicht noch mehr eine sehr ernste Frage
an die Christenheit: mit welchem Recht sie meinen kann, Gottesvolk zu
sein, dem die Verheilungen des Alten Testamentes gelten, wenn sie an
Israel vorbeisieht und ihm nicht seinen Messias bezeugt. So wird man die
tiefgriindigen Ausfiihrungen Eichrodts, die von einer umfassenden Beherr-
schung des Stoffes zeugen, nur mit reichem Gewinn tiberdenken kénnen.

Luzern Hans Wildberger

ALFRED HALDAR: Studies in the Book of Nahum (Uppsala Universitets
Arsskrift 1946/7, Uppsala 1947, VIII und 173 Seiten).

Der Verfasser der anzuzeigenden Schrift ist im Jahre 1945 mit einer
groBen Arbeit mit dem Titel: «Associations of Cult Prophets among the
Ancient Semites» hervorgetreten. In dieser suchte er bei Babyloniern,
Kanaandern, Israeliten und Arabern das Vorhandensein von zwei stets
gleichartigen Klassen von Kulturpropheten nachzuweisen. Er stellte sich
dabei als ein treuer Adept der in skandinavischen Lé&ndern vertretenen
Schule der sog. «Patternists» vor, deren Lehre darin besteht, dal es im ganzen
Alten Orient die gleichen Formen religiés-kultischen Lebens gegeben habe.

Im Banne dieser Ansichten stehen auch die Nahum-Studien, wie der
Verfasser in seiner Einleitung zu verstehen gibt. Er will vom Standpunkt
seiner Schule aus neues Licht auf das Buch Nahum fallen lassen, was dann
vor allem im Hauptteil der Arbeit unter dem Titel: «The Book of Nahum
in the Light of Comparative Religion» geschieht. Diesem geht als Grund-
lage ein erster voran, in welchem H. sich mit dem schwierigen Text des
Nahum auseinandersetzt, um als Ergebnis (S. 78ff.) eine Ubersetzung des
Ganzen zu bieten. Bei seiner Textbehandlung geht H. von den folgenden
Prinzipien aus: diese habe nicht nur gleichsam restaurativ mit Hilfe der
Conjecturalkritik zu erfolgen, sondern vor allem philologisch-lexikalisch,
wobei die Verwandtschaft des Hebrédischen mit dem Akkadischen und dem
Ugaritischen (Sprache der Texte von Ras-Schamra) stark zu beriicksich-
tigen sei. Die alten Ubersetzungen, namentlich LXX, seien stets heran-
zuziehen, doch von Fall zu Fall auf ihren Wert hin zu priifen. Die Metrik,
deren Problem durch englische, amerikanische und franzosische Studien
im Prinzip gelost sei (!), habe mit einer vielfachen Variation im Versbau
eines Stiickes zu rechnen, der Text diirfe daher nie geéindert werden, um
ein metrisches Gleichmaf} zu erreichen. Nach diesen Grundsitzen nimmt
H. den masoretischen Text im groflen und ganzen hin, wie er ist, und die
meisten der neueren Besserungsvorschliage lehnt er ab. So wird z. B. Nah.
1,2 das in LXX fehlende zweite nogém jahwd nicht gestrichen, 1,2c¢,d
bleibt an seiner Stelle, wie auch in 1,4 das erste ’umlal nicht durch ein mit
«d» beginnendes Wort ersetzt wird. Nur selten einmal nimmt H. eine neuere
Conjectur auf, so 2,4, wo er fiir «Zypressen» «Reiter» einsetzt, und 2,9, wo
er «ihre Wasser» liest, und 2,12, wo er das lab?’ zwar nicht, wie iiblich, in
laby’ verbessert, sondern es fiir einen aus lehabi’ verkiirzten Infinitiv er-

306



klért. Lieber noch als sich mit bereits geduflerten Vorschligen zu begniigen,
wagt H. einen neuen, eigenen Versuch: in dem schwierigen Vers 1,12 soll
man das wekén als Glosse ausscheiden und die iibrigen Worte als ’dmgol
majim rabbim lesen, was bedeute: «Ich spalte groBe Wasser», wobei wir
nebenher iiber die Bedeutungsentwicklung von magsal belehrt werden. Diese
soll vom Grundsinn «gleich sein» iiber das Hiphil «gleich machen», «in zwei
gleiche Teile zerlegen» zum abgeleiteten Begriff von «spalten» fithren (!).
An der Stelle 2,6 soll statt jizkor vielmehr jizbad gelesen werden, was mit
dem folgenden Wort zusammen bedeute: «Er spendet seinen Vornehmen»
und eine Anspielung auf eine rituelle Mahlzeit sein soll. 3,8 schlieBlich wird
uns geraten, in dem hAssuab eine Bildung der Wurzel «n ¢ b», von der auch
das Substantiv magsseba abgeleitet ist, zu sehen, und jenes mit «Statue»
zu ubersetzen.

H.’s Grundsatz, den masoretischen Text mdglichst wenig zu #ndern,
wird manchem seiner Leser mit Recht willkommen sein. In der Tat ist eine
Abkehr von der zu weitgehenden Conjecturalkritik, wie sie etwa Duhm,
Gunkel und Marti iibten, schon seit einiger Zeit in der Wissenschaft im
Gange. Sicher kann das Ziel des eingeschlagenen Weges aber nicht die
Praxis H.’s sein. Die von uns zitierten Beispiele durften gentigen, um dieses
Urteil zu bestétigen. Trotzdem moéchten wir noch einige Bemerkungen zur
Sache anfiigen.

H. bringt dem masoreitischen Text ein fast unbedingtes Vertrauen ent-
gegen, doch unterldBt er es, dieses zu begriinden. Nirgends stellt er die
Frage, ob und in welchem Mafe der vormasoretische alttestamentliche Text
Schiiden erlitten hat; ihm scheint es, von wenigen Ausnahmen abgesehen,
sicher zu sein, dafl die Masoreten im Gegensatz besonders zur LXX einfach
das Richtige bieten. Ein prinzipielles Wort tber diese Annahme wire un-
bedingt am Platze gewesen, auch wenn 1946 die Jesaja-Rollen aus der
Hoéhle beim Toten Meer noch nicht vorlagen. Diese stidrken zwar das Ver-
trauen in den masoretischen Text weitgehend, aber sie enthalten auch teils
von diesem abweichende, teils mit diesem gehende Schiden, die erkennen
lassen, dal der den Punktatoren vorliegende Text Fehler hatte. Eine fast
untrigliche Norm, der man sklavisch folgen miilte, kann die masoretische
Rezension also nicht sein; auch ihr gegeniiber wird man nicht gesamthaft
urteilen, sondern vorsichtig von Fall zu Fall prifen missen, wie H. dies
fiir die LXX fordert; besonders gilt dies bei Nahum, einem hochpoetischen
und, wie H. mit Recht betont, in der Sprache archaisierenden Buch.

Ist somit die textkritische Voraussetzung von H. anfechtbar, so noch
viel mehr die mit ihr verkniipfte philologische Methode. Sie falt in gewisser
Weise das Akkadische, das Ugaritische und in zweiter Linie auch das Ara-
bische mit dem Hebriischen als eine Einheit zusammen, so da3 Wortbedeu-
tungen hin und her ausgetauscht werden kénnen. So ist es H. méglich, in
1,8, wo er statt einer leichten und durch LXX nahegelegten Emendation
an dem Substantiv magom festhialt, diesem nach dem Arabischen den Sinn

307



von «Widerstand», «Rebellion» beizulegen, und 1,10 postuliert er fiir sir
nach dem Akkadischen die Bedeutung «Masche» (eines Netzes), 1,14 fur
gillél nach einem fraglichen ugaritischen Verb diejenige von «fallen», ferner
soll 2, 3 bagaq nach dem Arabischen «zerstreuen» bedeuten statt «verwiisten»,
«verheeren», wie man nach den iibrigen alttestamentlichen Belegen bisher
(so auch Koehler in seinem Wh.) iibersetzte. An der Stelle 3,11 wiire ti&kert
nicht von $akar «trunken sein» abzuleiten; es gehore vielmehr mit dem
Verb sagar «ausliefern» (Jes. 19,4 sakar?) zusammen, und das im Vers
folgende Niphal von ‘alam «verborgen sein» soll wie das akkadische
katamu den Sinn von «bezwungen werden» (von einem Feind) haben.
Auf die fragwiirdige Erklirung von madal haben wir zuvor bereits hin-
gewiesen.

Wir wollen mit H. nun nicht lange tber seine Anschauung iiber die
nahe Zusammengehorigkeit der semitischen Sprachen rechten; es sei nur
bemerkt, dal Autoritidten wie Friedrich und Landsberger hier sehr viel
zuriickhaltender urteilen, indem sie in den verschiedenen semitischen Idio-
men mehr als bloBe Dialekte sehen, némlich je Gebilde mit eigenem Cha-
rakter und eigenem Sprachgeist. Dem entspricht es, daBl gleiche Wurzeln
in den verschiedenen Sprachen nicht selten abweichende Bedeutungen
haben, wie z. B. das hebréische ’amar «sagen» mit seinen Entsprechungen
im Akkadischen, Arabischen und Athiopischen erkennen liBt. Wortbedeu-
tungen dirfen also nicht zu rasch von einer Sprache in eine andere iiber-
tragen werden. Das ist ein Fehler, dem die junge Assyriologie notgedrungen
verfallen war, den sie aber inzwischen griindlich zu sehen und zu vermeiden
gelernt hat. Jeder gute Lexikograph — etwa Jensen und Landsberger im
Akkadischen, Sommer und Friedrich im Hethitischen, Koehler im Hebri-
ischen — weil3, dafl die Wortbedeutungen zuerst aus der einzelnen, leben-
digen Sprache heraus gewonnen werden miissen; erst in zweiter und dritter
Linie darf dann der etymologische Vergleich herangezogen werden. Die
erste Stelle wird ihm im Hebréischen héchstens bei einem hapax legomonon
eingerdumt werden miissen. Héatte H. diese elementaren Grundsétze beriick-
sichtigt, wiirde er die meisten seiner Vorschliage wohl iiberhaupt nicht vor-
gebracht haben, oder zum mindesten hétte er versucht, diese aus dem
iibrigen biblisch-hebriischen Sprachgebrauch heraus zu begrinden. Wo
heiBt denn bagag im A.T. sonst noch «zerstreuen», gillel «fallen» und masal
«spalten»?! Bei dem an sich noch erwigenswerten Vorschlag zum Niphal
von alam (3,11) hitte H. immerhin beachten miissen, da3 das akkadische
katamu nicht isoliert «uberwiltigen» meint, sondern nur zusammen mit
einer entsprechenden ndheren Bestimmung.

Der gleiche Geist eines raschen Gleichmachens beherrscht, wie zu er-
warten, auch den zweiten Hauptteil des Buches. Er dient dem Nachweis,
daB3 die Nahum-Prophetie durchtrénkt sei von Motiven des gemeinorienta-
lischen kultisch-rituellen Denkens. So werden denn zu den meisten Versen
Parellelen aus der sumerischen Literatur (Tammuz-Liturgien), der babylo-

308



nischen (Weltschépfungsepos) und der ugaritischen herangezogen. Das Er-
gebnis dieses Verfahrens geht dann dahin, die Schrift des Nahum sei nicht,
wie vor allem Humbert meinte, eine zum Fest gebrauchte Liturgie, sondern
sie sei ein religios-politisches Werk, das in Kreisen der Kultpropheten zu
andern als liturgischen Zwecken verfat wurde. Sie gehére hinein in die
politische Propaganda kultischer Kreise, welche den politischen Feind mit
kultisch-mythischen Feinden gleichzusetzen liebten, und sie sei in ihrer
Art dem Biichlein Zephanja und ebenso dem Schmihgedicht auf den Babylo-
nierkénig Nabonid (Galling, Textbuch 8. 66ff.) verwandt. Die Frage, wieso
ein Buch wie das des Nahum derart von gemeinorientalischen Motiven
erfullt sein kénne, beantwortet H. mit der These, es habe in Israel eben
eine volkstiimlich-synkretistische Religionsform gegeben, in der Jahve als
sterbender und auferstehender Gott verehrt wurde.

Parallelen aus dem Alten Orient findet H. auf Schritt und Tritt, also
nicht nur zum Kampf mit dem Meere (Chaos) Nah. 1,4, sondern auch zur
Rache Jahves, zu seiner Langmut, zu seinem Schreiten im Sturm — Jahve
ein athmosphérischer Hochgott (!) —, zum Beben der Berge und auch dazu,
daf3 Jahve die auf ihn Trauenden kennt und ihnen Zuflucht ist (1,7). Alle
die weiteren Parallelen noch zu nennen und gar zu erdrtern, wiirde viel
zu weit fithren. Wir beschrinken uns auf zwei Beispiele, welche die Art
verdeutlichen sollen, mit der sie gewonnen sind: Zu V. 4 hebt H. als charak-
teristisch hervor, daBl Jahves Wort sowohl das Meer, wie auch die Bidume
auf dem Karmel und Libanon bezwinge. Dazu notiert H. Stellen aus den
von Witzel bearbeiteten Tammuz-Liturgien, die entweder von der Ver-
nichtung von Bédumen allein oder von Biumen und Fliissen zusammen
handeln. Wir fragen: 1. Sind die schwierigen von Witzel vorgelegten sume-
rischen Texte iiberhaupt zum Vergleich philologisch geniigend gesichert?
2. Warum sind nicht auch andere, zeitlich etwas jiingere Texte herange-
zogen, wie sie sich etwa bei L. Dirr «Die Wertung des gottlichen Wortes
im A.T. und im antiken Orient», 1938, S. 8ff., vereinigt finden? (Nur S. 101,
Anm. 3 wird nebenbei auf einige Seiten dieses bedeutsamen Buches hinge-
wiesen.) Und wir fragen 3. Ist ein Vergleich sinnvoll, der so génzlich von
dem Zusammenhang absieht, in dem die einzelnen Worte und Bilder sowohl
auf sumerisch-babylonischer, wie auf israelitischer Seite drinstehen? Der
sumerische ist der zyklisch-mythische von Werden und Vergehen, der alt-
testamentliche der heilsgeschichtlich-eschatologische. Die verschiedenen Zu-
sammenhénge sind wie Vorzeichen, die den mehr oder weniger gleichartigen
Aussagen ihren Wert erst geben, und sie sind es, die den Vergleich allein
aktuell und interessant machen. Durch sie erhebt er sich erst iber 6de
Gleichmacherei.

Das 2. Beispiel finden wir bei Nah. 1,7, wo H. bemerkt, die Idee, daB
Gott die auf ihn Vertrauenden kenne und ihnen Zuflucht biete, sei dem
A.T. so gut wie dem Alten Orient bekannt. Als Beleg fiir das letztere zitiert
er eine Stelle aus der 4. Tafel des babylonischen Weltschépfungsepos (bei

309



GreBmann, Altorientalische Texte?, S. 117), nach welcher die Goétter zu
Marduk, bevor er in den Kampf zieht, sprechen:

«Herr, wer dir vertraut, sein Leben schone!
Aber dem Gott, der Boses unternommen hat, sein Leben schiitte aus!»

Wieder méchten wir fragen, warum neben diesem einen Beleg nicht an die
VertrauensiuBerungen in den babylonischen Gebeten und in den Personen-
namen wenigstens erinnert wurde, und was gerade hier eine beziehungslose
Parallele besage; gehort doch die AuBlerung des Vertrauens zur Religion
uberhaupt, so dafl alles auf den Zusammenhang, in den sie in den ver-
schiedenen Religionen eingeordnet ist, ankommt. Blickt man auf diesen,
so hat die Stelle aus dem Weltschopfungsepos mit Nahum 1,7 wirklich nur
einen rein dullerlichen Wortanklang gemein, wihrend sie inhaltlich toto
coelo verschieden ist.

Wir schlieBen hier ab und kénnen es nur mit dem Ausdruck tiefsten
Bedauerns dariiber tun, dal3 etn begabter und ausgeriisteter Gelehrter seine
Kraft einem hohen Gegenstand in so unangemessener Weise gewidmet hat.

J. J. Stamm

Haxs BIETENHARD: «Die himmlische Welt @m Urchristentum und Spit-
judentum». Verlag J. C. B. Mohr, Tiibingen. DM 24.—.

Das 295 Seiten starke Werk stellt eine Ausweitung einer seinerzeitigen
Doktorarbeit dar und gehoért zur Sammlung «Wissenschaftliche Untersu-
chungen zum Neuen Testament» von J. Jeremias und O. Michel. In sti-
listisch faBlicher und Kklarer Sprache bietet uns der Berner Privatdozent
ziemlich alles, was Spétjudentum und Urchristentum iiber den «Himmel»
zu sagen wissen. Er gibt der neutestamentlichen Exegese und Theologie
ein Werkzeug in die Hand, welches keiner, der auf diesem Gebiete arbeitet,
missen sollte.

In einer Einfithrung werden zunichst die Quellen zum Thema gesichtet.
Neben Talmud und Midrasch kommen auch die alt- und neutestament-
lichen Apokryphen und Pseudoepigraphen ausgiebig zum Wort. Sodann
wird die spétjiidische Kosmologie hergeleitet aus der babylonischen: Himmel
und Erde entsprechen sich in allen Stiicken. Im Kapitel tiber den gestirnten
Himmel erfahren wir unter vielem andern, wie hoch der Himmel iiber der
Erde ist und lernen die aus Beobachtung und Phantasie wunderlich zu-
sammengebraute Kosmologie Henochs kennen. Weiter werden die Zeichen
am Himmel und damit im Zusammenhang die Rolle der Astrologie im
Spiatjudentum besprochen. Es folgt sehr ausfiihrlich das « Wagenwerks, d. h.
die judischen Exegesen zu Ezechiel 1f., die den Himmel als Wohnstatt
Gottes schildern. Anschlielend werden die Engel im Himmel vorgestellt.
Verwundert hért man, wie sehr der jiidische Monotheismus eine Zeitlang
gefihrdet war durch die ritselvolle Gestalt Metatrons. Abschlieend wird
der Leser durch einzelne Ortlichkeiten der obern Welt gefithrt, durch das
Paradies, zum himmlischen Jerusalem, und schlieBlich vorbei am Strafort

310



und Satan bis vor die himmlischen Biicher, auf welchen die Taten und
kiinftigen Schicksale der Menschen aufgezeichnet sind. In einer Zusam-
menfassung gibt Bietenhard nochmals einen sauberen Uberblick iiber die
wichtigsten Resultate seiner Untersuchungen.

Die Bedeutung dieser zum Teil immensen Kleinarbeit und Stoffsamm-
lung dirfte jedem mit den biblischen Texten Vertrauten sofort einleuchten.
Gerade das Neue Testament streift oft nur die in Frage kommenden Vor-
stellungen, ohne ndher auf sie einzutreten. So redet es von Himmeln in der
Mehrzahl, von einem dritten Himmel, vom Paradies, von Himmelfahrt
und Abstieg vom Himmel, von den Namen, welche im Himmel aufge-
schrieben sind und dem Satan, der vom Himmel fiel, vom Sitzen zur Rechten
Gottes u.a.m., alles Dinge, die man vielleicht aus Gewohnheit hin’nimmt,
ohne sie aber wirklich zu verstehen. Durch Bietenhards Arbeit wird man in
zum Teil erschitternder Weise darauf aufmerksam gemacht, wie sehr die
Ansichten von damals und heute auseinanderklaffen. Heute reden wir von
Naturgesetzen, wo man einst von Engeln sprach, heute nennen wir Atmo-
sphére, was man einst Himmelsvorhang oder Feste nannte. Wir sehen,
daB es bei der Auslegung des Neuen Testamentes nicht nur um sprachliche,
sondern auch um begriffliche Ubersetzung geht. Das vorliegende Buch stellt
gicher eine Vorarbeit, und zwar eine héchst notwendige Vorarbeit dar in
der Auseinandersetzung um die «Entmythologisierung» der biblischen Bot-
schaft. Erst unter Heranziehung der spétjidischen Quellen wird recht
deutlich, wie viele Lehren des Neuen Testamentes in einer uns voéllig fremden
Mythologie mindestens verkleidet sind. Vieles wurde zur Zeit eines Paulus
wortlich verstanden, was bei uns auch der einfache Bibelleser ohne weiteres
bildlich versteht, und vieles, was man heute noch als woértlich hinzunehmen
geneigt ist, wird man morgen vielleicht nur noch bildlich auffassen diirfen.
So sagt z. B. der Verfasser von Christi Himmelfahrt, sie bedeute wie die Aufer-
stehung die «Erhéhung Christi zur himmlischen Herrscherwiirde». Wichtig
sei dabei nur die eschatologische Botschaft und nicht die Beschreibung einer
Himmelfahrt. Uber alle diese Dinge kann nur berufen reden, wer mit den
Tatsachen vertraut ist, dasheiBt, wer die spitjiidischen Anschauungen genau
kennt, und diese Tatsachen bietet uns dies Werk umsichtig und reichhaltig.

Bietenhard will aber nicht nur bei der Stoffsammlung stehenbleiben,
sondern denselben auch verarbeiten. Dabei kommt er zu einigen wert-
vollen SchluBfolgerungen. Die neutestamentliche Botschaft ist nicht einfach
ein «apokalyptisches Kerygman», sie ist also nicht von der Eschatologie
aus einseitig zu verstehen. Deutlich geht es dem Verfasser darum, immer
wieder zu betonen, daf3 die christliche Botschaft nicht an einem bestimmten
Weltbild hange. Die neutestamentliche Verkiindigung sei von der Kosmo-
logie der urchristlichen Zeit ablésbar. Diesem Satz ist nur mit gewissen
Reserven zuzustimmen. Sicher tritt in der Botschaft des Evangeliums die
babylonisch gefirbte Anschauung der Parallelitét zwischen Himmel und
Erde stark zuriick. Ebenso gewill spielt es fur das «Wort vom Kreuz»

311



kaum eine Rolle, ob man an drei oder an sieben Himmel glaubte, ob der
Himmel zwei oder sechs Tore hat, durch welche die Sonne ein- und ausgeht
usw. Die Kosmologie in raumlicher Hinsicht ist ablésbar von der Froh-
botschaft, viel weniger aber diejenige in zeitlicher. Wir miissen uns im
Kosmos nicht mehr als Hoéhlenbewohner fithlen wie die Alten es taten,
aber wir wissen uns doch noch eingespannt zwischen Schépfung und Welt-
ende, und wenn wir das Neue Testament auch in zeitlicher Hinsicht
«entmythologisieren», geht allerhand in Briiche, das eigentlich ganz bleiben
sollte. Der Satz Bietenhards: «Die christliche Botschaft hiangt nicht an einem
bestimmten Weltbild» wire also etwa dahin zu korrigieren und zu redu-
zieren: Grofe und sicher wesentliche Teile der christlichen Botschaft bleiben
von dem Wandel des Weltbildes, wie es die Neuzeit brachte, unberiihrt.
Wie es mit den andern bestellt sei, iiberlédBt der Historiker aus naheliegenden
Griinden besser dem Dogmatiker. Dem Historiker aber bleiben wir dankbar
fiir seine Arbeit und freuen uns, wenn dort, wo es not tut, andere seine Arbeit

weiterfithren. ,
Heiden Ad. Mezer

HaNs vox SopeN: Urchristentum und Geschichte. Gesammelte Aufsédtze und
Vortrage. Erster Band. Grundsiétzliches und Neutestamentliches. Her-
ausgegeben von HaNs voN CAMPENHAUSEN mit einem Vorwort von
Ruporr BurtMANN. J.C.B.Mohr (Paul Siebeck). Tibingen 1951, 278 S.

Ein Hinweis auf dieses Buch an dieser Stelle ist durch zwei Aufséitze
gerechtfertigt, die es enthilt. Sie sind betitelt: «Hat Ludendorff recht?»
und «Jesus der Galilder und das Judentumy.

Der erstere wurde verfaf3t fiir eine volksmissionarische Schriftenreihe,
ist in einfacher Sprache gehalten und setzt sich mit dem von Judenha8
diktierten, von Herrn und Frau Ludendorff gemeinsam geschriebenen
Pamphlet: «Das grofle Entsetzen — die Bibel nicht Gottes Wort» ausein-
ander. Der zweite, urspringlich geschrieben fiir das Deutsche Pfarrerblatt,
gibt Antwort auf die von Prof. Walter Grundmann verfochtene, dem kirch-
lichen Antisemitismus dienende Behauptung, Jesus sei selber nicht Jude
gewesen.

Beide Schriften sind noch heute wertvoll durch das, was sie an posi-
tivemn Wissen einem zweckgebundenen und niedrigen Instinkten dienenden
Scheinwissen entgegenstellen.

Ziirich Robert Brunner

MARTIN BuBER: Israel und Palistina. Zur Geschichte einer Idee. Artemis
Verlag, Ziirich 1950, 208 S.

Die tragenden Kapitel dieses feinen, geistreichen Buches sind ohne
Zweifel die ersten. Sie sind zusammengefa3t unter dem Titel: «Biblisches
Zeugnis» und bilden den ersten Teil des im Jahre 1944 in hebraischer Sprache
erstmals erschienenen Werkes. ‘

312



Martin Buber sucht hier seine religionsphilosophische These, deren
Entfaltung das ganze Buch gewidmet ist, aus den Schriften des Alten
Bundes zu begriinden. Die These selbst wird in der Einleitung des Buches
herausgestellt. Sie lautet, derselbe Herr und Gott, der das Volk Israel
erwahlt habe zu einem besonderen Dienst unter den Vélkern der Erde,
habe mit ihm zugleich auch ein Land erwiihlt, und das Volk brauche dieses
Land und das Land brauche dieses Volk, wenn Gottes Wille zu seiner
Verwirklichung kommen solle. «So steht von Uranbeginn die einzigartige
Verbindung zwischen diesem Volk und diesem Land im Zeichen dessen,
was sein soll, was werden, was verwirklicht werden soll. Zu dieser Ver-
wirklichung kann das Volk nicht ohne das Land und das Land nicht ohne
das Volk gelangen: nur die getreue Verbindung beider fithrt zu ihr» (S. 10).
«Das Volk Israel mag sonst als ein Volk unter den Vélkern und das Land
Israel als ein Land unter den Léndern angesehen werden: in ihrer Be-
ziehung zueinander und in ihrer gemeinsamen Aufgabe sind sie ein Ein-
ziges und Unvergleichbares» (S. 11).

Ohne auf die Einzelexegese niher einzutreten, die Buber in den Haupt-
kapiteln seines Buches zu einigen von ihm ausgewéhlten Stellen des A.T.s gibt,
mochten wir hier ihm beipflichtend der Auffassung Ausdruck geben, daf
fir solche Sitze ohne Zweifel das Zeugnis der Schrift angerufen werden
kann. Es wire freilich sogleich die Frage zu stellen, ob nur im A.T. dieses
Geheimnis von der Zusammengehorigkeit von Volk und Land bezeugt und
verkiindet wird, ob dieses Geheimnis nicht auch in der urchristlichen Ge-
meinde weitergelebt und im N.T. seinen Niederschlag gefunden hat. Buber
geht auf diese Frage nicht ein. Wenn wir recht sehen, hindert ihn daran der

~Widerspruch, in dem er sich als Glaubensjude zum Christentum befindet.

Indem Buber gleichsam vor den Toren des N.T.s Halt macht, schickt
er sich im Folgenden an, zu zeigen, wie im Laufe der christlichen Zeitrech-
nung im Judentum stets ein Wissen um dieses Geheimnis und eines damit
verkniipften gottlichen Auftrages vorhanden gewesen ist. In diesem Sinne
fithrt er ein in die Gedankenwelt eines Jehuda Halevi, eines Rabbi Low
oder Rabbi Nachman und endlich eines Moses HeS8.

Aber es ist Martin Bubers groe Sorge, daB3 in der zionistischen Bewe-
gung, die in unseren Tagen dieses Geheimnis erbte, die Volk und Land nun
wieder zusammengebracht hat, zugleich auch der Wille michtig wurde,
das Geheimnis aufzulésen und den damit verbundenen Auftrag preiszu-
geben. «Ein Volk wie alle Vélker, ein Land wie alle Linder, eine nationale
Bewegung wie alle nationalen Bewegungen» — gegen diese und &hnliche
zionistische Losungen erhebt Buber seine Stimme. Das ist das praktische
Anliegen seines Buches. «Wenn Israel auf das Geheimnis verzichtet, ver-
zichtet es auf den Kern der Wirklichkeit selber. Nationale Formen ohne den
ewigen Sinn, aus dem sie entstanden sind, bedeuten das Ende der spezi-
fischen Fruchtbarkeit Israels» (S. 12).

Christen, die sich heute berufen fiihlen, die Heimkehr des Judenvolkes

313



und den Aufbau des Staates Israel zu kritisieren — sie scheinen immer
zahlreicher werden zu wollen —, sollten an dieser feinsinnigen, aus der
Offenbarung des Alten Bundes schépfenden jiidischen Selbstkritik nicht
voriibergehen. Sie sollten sie lesen und sich dann fragen, was sie dariiber
hinaus noch Kritisches zu sagen haben.

Ziirich Robert Brunner

MARTIN BUBER: Der Glaube der Propheten. Manesse Verlag, Conzett & Huber,
Ziirich 1950. 335 Seiten. Ganzleinen Fr. 17.—.

«Der Glaube der Propheten» stellt in dem reichen Schaffen Bubers eine
Fortfithrung derjenigen Probleme dar, deren Erérterung er vor zehn Jahren
in seinem Buche «Koénigtum Gottes» begann. Wie dieses ist das neue Werk
ein streng wissenschaftlich-exegetisches Buch, ein Stiick alttestament-
licher Theologie und Religionsgeschichte im exaktesten Sinne. Das aber
schlieBt nicht aus, daB hier «Wissenschaft von Religion» (Max Weber)
gegeben wird, indes dem Verfassers «Auge auf den als Gegenstand nie ge-
gebenen Weltrand gerichtet bleibt, an dem der Glaube behaust ist».

Das Thema dieser fundamentalen biblischen Untersuchung, gegeben
durch den Titel des Buches, ist ein zweifaches: IHWH, der Gott Israels,
das Woher und Wohin der Vorstellungen, die man sich in Israel von diesem,
seinem Gotte machte — und der Nabi, der Kiinder (Prophet) dieses Gottes
in seiner Entwicklung von Abraham, dem Vater der Propheten (Gen. 20,7)
uber Mose, ihren Meister, zu den groBlen Schriftpropheten.

Was ist ein Prophet und was ist sein Anliegen? Zunichst mufl dem
verbreiteten Irrtum entgegengetreten werden, demgemif3 der Prophet ein
Wahrsager und Orakelmann ist, welcher die Zukunft voraussagen kann. Das
ist er ganz und gar nicht. Vielmehr ist es die Aufgabe des hebriischen
Propheten, der urspriinglich ein Roé, ein Seher, spéter ein Nabi, ein Kiinder
war, als Mittler zwischen Himmel und Erde zu fungieren. Der Nabi ist
der Mund, durch welchen die Gottheit zu Israel und zu den anderen Vél-
kern spricht. Dieses Sprechen Gottes durch seinen Nabi geschieht fast durch-
wegs in alternativischer Form. Es ruft den Menschen zur Entschei-
dung auf, indem es auf die Aufgabe und die Méglichkeit der geschehenden
Stunde hinweist. Hierbei ist der Prophet nicht allein Sprecher, sondern
auch Deuter der Zeichen der eben sich abrollenden Weltgeschichte. Oft
unterstiitzt er daher auch seinerseits mit sinnfélligen Zeichen, Symbolhand-
lungen seinen «Dabar», seine Botschaft, die er ergriffen von der gottlichen
¢«Ruach» (Geistbraus) oft wider seinen Willen zwanghaft zu verkiinden hat.

So ist inmitten des Weltgeschehens «der Prophet die zitternde Magnet-
nadel, die in die Richtung Gottes weist». Aber mit diesem existentiellen
Hinweisen auf Gott bleibt dieser selbst im wesenhaften Sinne doch ver-
borgen, denn «Gottes Offenbarung ist nur eine verschiedene Gestalt seiner
Verborgenheit». '

314



Indem der Prophet den beschriebenen Auftrag in Israel vollzieht, das
seinem Gotte vom Sinai her angelobt ist, wird er zum Wiéchter tber die
Korrelation (jachas) zwischen diesem Gotte und seinem «Eigentums»-Volk.

Nicht immer und nicht in allen Kreisen war die Idee dieses Gottes
im biblischen Israel dieselbe. Die Entwicklung dieses Gottes IHWH vom
Nomadengotte (Elohe Haderech) iiber den Tempel- und Himmelsgott bis
zum Gott der Leidenden (Elohe Hosobelim) zeigt Buber mit groBer Akribie
und Intuition auf. Es ist bei einem Autor wie Buber selbstverstidndlich,
daf3 er mit dem gesamten ungeheuer umfangreichen Ristzeug der modernen
kritischen Forschung an seine Arbeit herangeht. Die weite einschligige
Literatur findet Verwendung und erfahrt kritische Behandlung. Insbeson-
dere sind es die Forschungen des Theologen und Archéologen Albrecht Alt,
die Buber immer wieder heranzieht. In der Auseinandersetzung mit den
Ergebnissen der modernen Bibelwissenschaft macht sich bei Buber ein
konservativer Zug bemerkbar, der aus seiner groflen, nachahmungs-
wiirdigen Ehrfurcht vor dem masoretischen Text flie3t, ohne sich deshalb
irgendwie dogmatisch zu versteifen.

Nur wo offensichtliche Textkorruptionen vorliegen, versteht sich Buber
zu Streichungen oder Korrekturen.

In der Darstellung der Geschichte des biblischen Gottesbegriffes beginnt
Buber nicht beim Gotte der Genesis, dem «Gott der Viter» (Elohe Haaboth),
sondern dort, wo bereits fester geschichtlicher Grund gegeben ist, um
gsich von diesem zuriick zum Gotte Abrahams und der Schopfungsge-
schichte, und vorwirts zum Gotte Moses und Elias, und endlich zum
Gotte der Schriftpropheten zu wenden. Diesen gleichsam archimedischen
Punkt, von dem aus die Genese des biblischen Glaubens einsetzen kann,
ist das Deboralied des Richterbuches, ein zweifellos altes, und der Zeit,
in der es spielt, angehoériges Dokument. Wie er vom Sinai, seiner urspring-
lichen Raststitte, ausfuhr, so fahrt THWH nun von Seir aus, um seinem
Volke zu helfen. Er ist der treue Gott, der sich nicht ein neues Volk erwihlt,
sondern «Bewidhrung iibt an seiner Bauernschaft in Israel». Er ist treu,
aber nur denen, die ihm treu sind; nur die Stdmme, welche zu ihm halten,
sind Israel. Vom Himmel her streiten sogar die Sterne, auch sie IHWH
untertan, gegen Israels Feinde. Es ist der Schlachtengott, der THWH
Zebaoth, der Herr der Streit-Scharen Israels und des Himmlischen Heeres,
der im Deboraliede verkiindigt wird. Der «Kriegsmann» (Isch Milchama),
von welchem das Lied am Schilfmeere kiindet, aber nicht mehr reiner
Nomadengott, sondern der Bewiihrte seiner Bauernschaft in Israel. Vom
Deboralied wendet Buber den Blick zuriick zu Josuas letztem Landtage
in Sichem (Assefat Shekhem), dem er zwar nicht wie Bin-Gorion konsti-
tutionelle Bedeutung beimifit, aber immerhin in ihm einen re-formatorischen
Akt von epochaler Relevanz erblickt. Ist das hier versammelte Stémmevolk
von THWH tatsiichlich schon wieder abgefallen? Nicht im absoluten Sinne.
Aber Buber zeigt, wo fiir den alten Hebrier die Glaubensschwierigkeit

315



lag. THWH war diesen primitiven Menschen der Gott der Wiiste, des
Weges und des Krieges. In Kriegsnéten riefen sie nur seine Hilfe an. Aber
es ging ihnen nicht ein, dal er zugleich auch der Gott des Ackers und
der Fruchtbarkeit, der Doméne der Baale, und der Gott ihrer ‘persénlichen
Familienangelegenheiten, der Doméne der Theraphim, sein sollte. Die
absolute Exklusivitdt THWHs, der geméll dem Dekalog keine anderen
Gotter neben sich duldet, war ihnen noch nicht aufgegangen. Sie ihnen
einzuhdmmern, war das Anliegen Josuas und der Propheten. Von Sichem
aus, vom Gipfel des Ebal und Garizim, blicken wir nun zum Sinai, dem
Offenbarungsberge kat, exochen, an welchem die Altesten Israels ihren
Gott zum ersten Male «gesehen» haben (Exod. 24,10). Von hier ab datiert
fiir uns, die wir iiber Israels Zeit in Agypten nichts wissen, die dialogische
Beziehung dieses Gottes zu seinem Volke. Dialogisch, denn ITHWH ist
der redende Gott und deshalb immer wieder der Anredbare. Aber, so
miissen wir von hier aus mit Buber fragen, ist dieser Sinai-Gott derselbe,
von dem die KErzvitersagen erzihlen? Die berithmte Szene des Buches
Exodus (6,3) scheint dem zu widersprechen. Und in der Tat fand hier ja
die Bibelkritik einen ihrer wesentlichen Einsatzpunkte. Hier offenbart Gott
dem Moses seinen Namen IHWH, indes er sich den Vitern nur als der «El
Schaddaj» kundgegeben hatte. Das ist die Antwort auf die Namensfrage
in der Dornbuschszene (3, 13), welche Buber ganz neu, entgegen dem «Dogma »
der Bibelkritik, interpretiert. Mose hilt Gott die zukiinftige Frage des
Volkes «was ist sein (des Gottes) Name?» vor. Das ist nun, meint Buber,
nicht dahin zu verstehen, dal3 hier die Geburtsstunde des Namens und
mithin des Gottes IHWH. zu fixieren sei — vielmehr sei die Frage im ma-
gischen Sinne zu verstehen. Welches ist der Name dieses Gottes, mit dem
er beschwoérbar ist? Aber die berithmte Antwort «Eheje ascher eheje»
(«Ich werde dasein, als der ich dasein werde») stellt eben die radikale Ab-
sage an die Namensmagie dar. Der lebendige Gott ist mit keinem Zauber
beschworbar. Deshalb fiihrt die reine Namensorientierung in der For-
schung nicht zum Ziel. Vielmehr mufl nach dem Charakteristikum des
Vitergottes gefragt werden. Und da ergibt sich die Kontinuitédt. Er ist, wie
der Gott des Auszuges aus Agypten, der Fiihrergott und der «Heraus-
holende». Er holt Abraham heraus aus Ur und Haran, den Zentren
des Mondkultes und fiithrt ihn nach Kanaan. Aber nun wird er «vom Gott
einer Biographie zum Gott der Geschichte», indem er Israel aus Agypten
«herausholt» und durch die Wiiste fithrt. Und Amos, der erste der Schrift-
propheten, erweitert diese Konzeption ins Universale, indem er im Namen
Gottes sagt, dal dieser auch der Fiithrergott andrer Vélker ist, der die
Philister aus Kaphter und die Araméer aus Kir herausfiihrte. Derselbe
Gott ist es nun, der unter verschiedenen Namen bei den Vélkern ver-
ehrt wird. Wiederum eine Absage an die Souverinitidt des Namens.

Ein bedeutsamer Rest des Nomadenglaubens ist die alte Kult-Allitera-
tion, die in den weit jiingeren Text des Deuteronomiums (26,5) geraten

316



ist: «Arami obed Abi» (Abgeschweifter Araméer mein Ahn), in welcher
der dankbar seine Feldfrucht opfernde Bauer seines nomadischen Ursprungs
gedenkt und somit implizite ausdriickt, daB es derselbe Gott ist, der als
Fithrer und Weggott seinen Ahn abschweifen machte, der ihm nun aber
auch den Segen der Erde beschert. .

Hier sind die groBen Spannungen (Hanigudim hagedolim) geldst zwi-
schen Ackerbauer und Nomadenreligion, die auf lange Zeit das Thema der
biblischen Glaubensgeschichte bildet. Auf der einen Seite werden die Baale,
die Agrargétter von Blut und Boden immer miichtiger, auf der anderen
Seite setzt die Reaktion der Rechabiter (Jer. 35), des Nomadenordens im
seBhaften Israel ein, der dem alten Weggott der Wiiste als Wandergruppe
dient. Nicht allein der Abfall zu den Baalen aber ist wichtig, wichtiger
noch ist die Baalisierung THWHs selbst, gegen die der gewaltige Protest
Elijas, dieser wandelnden Mahnung einsetzt.

Die «Verschattung des Fuhrergottes», wie Buber sagt, erfolgt einer-
seits durch seine Angleichung an Baal, der von seinen Urspriingen als un-
bedeutende Lokalgottheit im phoényzisch-syrischen Kult immer mehr zum
Gotte schlechthin wurde, andrerseits durch Verselbstdndigung von Mythos
und Ritus in der Tempelreligion der Priester. Das wirkliche, politische Ge-
schehen ist seinem Zugriff mehr und mehr entzogen. Anstelle des wirk-
lichen Konigtum Gottes tritt das menschliche dynastische Koénigtum.
Konigtum Gottes wurde in jenen von der Ruach ergriffenen Gestalten der
Urzeit repriasentiert, den Richtern, die «charismatische Heerfithrer» und
Propheten zugleich waren. Nun aber tritt der dynastische Konig an ihre
Stelle. Urspriinglich als der Vikar Gottes gedacht, spater aber sich mehr und
mehr verabsolutierend. Zwischen Konig und Priester beginnt nun die Ri-
valitdt. Wer darf dem Tempelgotte opfern? Ist das Konigsopfer legitim
oder nur das des Priesters? Auf der anderen Seite aber gegen Priester und
Koénig steht der Nabi, als der Kunder des lebendigen Gotteswortes. Der
Mann ohne Amt und Macht, der aber als Mund des Allmichtigen sich
maéchtiger weill als die Méachtigen.

Freilich versuchen die Kénige selbst durch die Institution des Hof-
propheten den Propheten gewissermaflen zu ritualisieren (und damit zu
verharmlosen). Aber es gelingt ihnen nicht. Die wahren Propheten beziehen
nicht Sold aus der koniglichen Schatulle.

Hier erhebt sich die schwierige Frage, wer ist ein echter, wer ist ein
falscher Prophet? Buber driickt die Antwort psychologisch aus: «Die
falschen Propheten machen ihr UnterbewuBites zum Gott, den wahren
wird ihr UnterbewuBtes von der Hand des wahren Gottes bezwungen, der
allem psychisch Vorfindbaren und ErschlieBbaren unbedingt transzendent
ist und eben in dieser seiner Transzendenz als der Bezwingende erfahren wird ».

Bezwungen von diesem Gotte stehen nun die Propheten gegen die
Konige: Samuel gegen Saul, Nathan gegen David, Ahia gegen Jerobeam,
Elia gegen Ahab, Jesaja gegen Ahas, Jeremia gegen Zedekia usw.

317



Aber noch ein anderes Anliegen hat der Prophet. Es wird deutlich in
dem Gottesspruch, den Nathan dem Konig David bringt (2. Sam. 7,61f.):
«Willst du mir ein Haus zum Wohnsitz bauen? / Nicht hatte ich ja Sitz in
einem Haus / vom Tag als ich die S6hne Israels heraufbrachte aus Agypten
bis auf diesen Tag / da war ich, miteinhergehend in Zelt und Wohn-
statt».

Hier setzt der prophetische Protest gegen die Tempelreligion ein, der
sich fortsetzen soll bis zur vernichtenden Tempelrede Jeremias. Erst in
dem Manne des Exils, der schon fast mehr Apokalyptiker als Nabi ist,
in Ezechiel, findet diese Spannung ihre Lésung.

Wie aber kam es zu solcher Spannung? Ist die «theopolitische Stunde»
fixierbar, in der die Fihrung den Mé&nnern des unteilbaren Konigtums
Gottes entglitt, um einer Aufteilung des Machtanspruchs unter Konig,
Priester und Prophet Platz zu machen?

Buber setzt diese Stunde am Tage der Schlacht von Eben Haezer (1. Sam.
4) an. In der ersten Phase dieser Schlacht gegen die Philister unterliegen
die Israeliten. Nun wollen die Priesterkreise dadurch die Fithrung an sich
reiBen, daB sie durch die beiden Séhne des Priesters Eli die Bundeslade
aus Silo an die Front schicken, um durch diese Anwesenheit THWHs, der
auf der Lade unsichtbar thronend gedacht wurde, den Sieg zu erzwingen.
Aber die Schlacht wird verloren und die Lade féallt in die Hédnde der
Philister. Diese Katastrophe muf3 vernichtend auf die Héupter des Volkes
gewirkt haben. Sie haben das Vertrauen in diese Form des Gotteskénig-
tums verloren und verlangen nach einem Ko6nig. Widerwillig mu3 Samuel
sich ihnen fiigen. Er selbst salbt Saul, den ersten Konig, steht aber bald
zu ihm in jenem typischen Oppositionsverhiltnis, das noch der letzte vor-
exilische Prophet dem letzten Kénig von Juda gegeniiber einnehmen wird.

In der groBen Reihe der Propheten zwischen diesem Anfangs- und End-
punkt einer theopolitischen Linie hat natiirlich jeder von ihnen seine
ganz besonderen Charakteristika, die Buber mit duBerster Prdgnanz her-
ausarbeitet. Amos, der Prophet der Gerechtigkeit (Zedaka), Hosea, der
Kiinder der Liebe (Hessed), Jesaja, der Heiligkeitsprophet.

In der groBlen theopolitischen Entscheidungsstunde nach der Schlacht
von Eben Haezer klingt aber bereits das letzte Hauptthema des Buber-
schen Buches mit an. Die Besiegten, die Leidenden, suchen den «Gott der
Leidenden» (Elohe Hasobelim), der erst viel spiater Micha und Jeremia als
den Herren der Strafgerichte, der Dichter des Hiobepiloges (im schroffen
Gegensatz zum volkstiimlicheren Prolog dieses Lehrgedichtes) als den un-
erforschlicher Ratschliisse vollen unbekannten Gott offenbaren sollten.
Seine tiefste Deutung erfahrt der Gott der Leidenden aber in der myste-
riosen Gestalt des Ebed IHWH, des leidenden Gottesknechtes im Trost-
buche des Zweiten Jesaja (Jes. 53). Das alte Theologenproblem: Wer ist
der Knecht? beantwortet Buber dahin, dall es zwei Gestalten sind. Israel
und ein anonymer Einzelner. So wie Hiob zugleich als Einzelner wie als

318



Symbol fiir das leidende Israel zu fassen ist. Immer, so schlieBt Buber,
nun nicht mehr allein kiihl-dozierender Professor, kommt es in unsrer
leidensreichen Geschichte darauf an, daf3 wir das uns widerfahrende Leid
im Sinne jenes Gottesknechtes, in welchem die Gestalt des Propheten zur
Vorgestalt des Messias wird, rezipieren. —

Natiirlich sind das nur einige wenige flichtig nachskizzierte Gedanken
aus dem Buche, das jedem um die Bibel Bemiihten ein willkommener Weg-
weiser sein wird. Es steht zu hoffen, dafl dieses grundlegende exegetische
Werk auller in der hebriischen Fassung auch bald in européischen Sprachen
dem weiten Leserkreise zuginglich gemacht wird, der, aus Juden und
Christen zusammengesetzt, sicher gerne nach einem Buche wie diesem
greifen wird, das exakte Wissenschaftlichkeit mit lebendigem Glauben

verbindet.

Jerusalem

Schalom Ben Chorin

UMSCHAU

Am 30. Juli 1951 haben die Israele
zum zweiten Mal ihr Parlament ge-
wiahlt. Wahlberechtigt waren alle
seit 1. Mérz 1951 in Israel Anséssi-
gen, die das 18. Altersjahr tber-
schritten haben. Seit den ersten Par-
lamentswahlen hatte sich die Zahl
der Wihler nahezu verdoppelt. Etwa
800000 Stimmberechtigte erhielten
ihre Stimmausweise. Fiir eine groe
Zahl derselben war es das erste Mal,
daB sie sich an einer Wahl nach de-
mokratischen Gepflogenheiten betei-
ligen konnten. Das gilt vor allem fur
die Neueinwanderer asiatischer und
yemenitischer Herkunft.

Das Wahlresultat entsprach
kaum den gehegten Erwartungen.
Es stérkte wohl die Position der so-
zialistischen Mapai, die 429, aller
Stimmen erhielt, aber versagte ihr
die erhoffte absolute Mehrheit. Sie
burgerliche Rechtspartei der sog.

Allgemeinen Zzionisten hat ihre Stim-
menzahl nahezu verdreifacht und
stellt im neuen Parlament die zweit-
stdrkste Gruppe dar. Die kommuni-
stisch orientierte Mapam ging ge-
schwicht aus den Wahlen hervor,
ebenso die rechtsextremistische Par-
tei Cheruth.

Die Regierungsbildung gestal-
tete sich auBerordentlich schwierig,
nachdem sich die beiden Arbeiter-
parteien Mapai und Mapam tber die
Verteilung der einzelnen Ministerien
nicht einigen konnten und auch ein
Zusammengehen der Mapai mit den
Allgemeinen Zionisten nicht in Frage
kam.

Ben Gurion, gegenwirtig der starke
Mann der Mapat und in Israel uber-
haupt, verband sich mit dem sog.
Religiosen Block, um die neue Re-
gierung zu bilden. Diese beiden
Gruppen verfiigen im neuen Parla-

319



	Rezensionen

