
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


verstanden Israel in seiner wirklichen und gelebten Innerlichkeit
und nahmen seit den Tagen des Pogroms von Elephantine (in
Ägypten, 5. Jht. v. Chr.) Anstoß an der einzig und allein von ihnen
wahrgenommenen Äußerlichkeit. Da Israel im vergangenen
Jahrhundert selbst an seiner Innerlichkeit Anstoß zu nehmen begann,
trat ihm wie den übrigen Völkern nur seine Äußerlichkeit ins
Bewußtsein. Wäre der Zionismus nicht mehr als ein Mittel zur
Überwindung der Äußerlichkeit, dann wäre er die konsequenteste
Anwendung der antisemitischen Einwände und Argumente von Israel
auf sich selbst bezogen. Die antisemitischen, nicht eigentlichen
Einwände basieren aber auf den wirklichen Einwänden, besser

gesagt auf den Einwänden, die die Wirklichkeit Israels ernst
nehmen; die Wirklichkeit eines Israel, das allen profanen Völkern
zum Trotz kraft des Bundes, dessen es Gott gewürdigt hatte, den
Glauben an den nur einen, einzigen und unsichtbaren Gott
aufrechterhielt und von dem ein «Rest» bis zur Parusie Christi am
Ende der Tage erhalten bleiben muß.

REZENSIONEN

W. D. Davijes: Paul and Rabbinic Judaism. Some Rabbinic Elements in
Pauline Theology. London, Society for the Promotion of Christian
Knowledge. 1948. VIII, 376 S. Leinen sh. 27/6.

Paulus ist noch immer die umstrittene Figur des Urchristentums im
Gespräch zwischen Juden und Christen. Hat die Beurteilung Jesu vonseiten
der Juden in der neueren Zeit einen starken Wandel durchgemacht, wie
kürzlich wieder G. Lindeskog in dieser Zeitschrift zeigte, so stehen Juden
aller Richtungen dem Apostel Paulus immer noch völlig ablehnend gegenüber,
wie die im übrigen ganz verschiedenen Urteüe von J. Klausner, H. J. Schoeps
und M. Buber ganz kürzlich wieder gezeigt haben. Solche Ablehnung
erscheint erstaunlich angesichts der Tatsache, daß Paulus selber seine Liebe
zu Israel immer so stark betont hat, begreiflich dagegen darum, weil Paulus
das Christentum bewußt vom Gesetz und damit vom Boden der
Volksreligion gelöst und zu den Nichtjuden gebracht hat. Dazu kam, daß die
neuere wissenschaftliche Paulusforschung vielfach hellenistische Vorstellungen

bei Paulus nachgewiesen und in ihrer extremen Form Paulus als
Menschen der hellenistischen Mischkultur dargestellt hatte, obwohl besonnene

Forschung nie vergessen hat, daß Paulus ein starkes jüdisches Erbe

299



erhalten und auch in seinem Denken nicht vergessen hat. Doch blieb gerade
die Frage bis zur Gegenwart umstritten, in welchem Umfang in der paulini-
schen Theologie rabbiniseh-jüdische Vorstellungen sich neben hellenistisch -

jüdischen und rein hellenistischen Gedanken erhalten haben.

Es ist darum ein verdienstliches Unternehmen, wenn der Neutestamentier
des United College in Bradford (Yorkshire) es sich zur Aufgabe gemacht hat,
den rabbinischen Zügen im Denken des Paulus nachzugehen in der
Hoffnung, auf diese Weise zu einem besseren Verständnis des Judentums unter
Christen und des paulinischen Christentums unter Juden beizutragen. Er
behandelt zu diesem Zweck in breiter Auseinandersetzung mit der modernen
Literatur hauptsächlich englischer Sprache und unter reichlicher Anführung
rabbinischer Texte in 9 Kapiteln verschiedene Aspekte des paulinischen
Denkens, ohne daß ein klarer Zusammenhang dieser einzelnen Aspekte deutlich

oder die Gesamtheit des paulinischen Denkens auf diese Weise umrissen
würde. Doch ließe sich ein solches Vorgehen durchaus aus der Absicht des
Verfassers begreifen, nur bestimmte Gedanken des Paulus auf ihre rabbi-
nische Herkunft zurückzuführen und so zu zeigen, daß Paulus auch als
Heidenapostel ein bewußter Jude blieb. Aber die Art, wie der Verfasser diese
These durchzuführen sucht, ist nun äußerst anfechtbar. Will man in solchen
religionsgeschichtlichen Fragen zu einem sicheren Resultat kommen, so muß
man einerseits die Herkunft der einzelnen Vorstellung oder des einzelnen
Gedankenzusammenhangs auf Grund der Begriffe und Bilder zu bestimmen
versuchen, muß man andererseits aber auch den paulinischen Sinn der
aufgenommenen Vorstellungen durch Eingliederung in den Gesamtzusammenhang

des paulinischen Denkens herauszustellen suchen. Die erste der beiden
Aufgaben hat Davies durchgehend an die Hand genommen, freilich nicht
so, daß er die Begriffe und Bilder unvoreingenommen prüft, sondern so, daß

er in Auseinandersetzung mit andern Forschern, besonders R. Reitzenstein,
J. Weiss, W. L. Knox, ausschließlich die rabbinische Herkunft der besprochenen

Vorstellungen zu erweisen sucht. Dabei werden sehr häufig
anerkannte Tatbestände von neuem bewiesen, aber ebenso häufig werden höchst
gewaltsam Zusammenhänge erst konstruiert. Die zweite Aufgabe dagegen
hat Davies völlig außer Acht gelassen, und so hat er kaum einmal die Frage
gestellt, ob das von ihm erzielte Resultat in den Gesamtrahmen des paulinischen

Denkens paßt, und ob nicht der Einzelgedanke durch diesen Rahmen
seine besondere Färbung erhält. Die Folge dieses Mangels ist ein vielfach
sehr schiefes oder wirklich falsches Bild, und am Schluß ist der Leser keineswegs

im klaren darüber, warum dieser enge Judenchrist, als den Davies den
Paulus zeichnet, so stark die Ablehnung vonseiten der konsequenten
Judenchristen wie dann der Juden überhaupt gefunden hat.

Dieses Urteil kann hier nicht an dem gesamten Stoff des nicht leicht zu
lesenden Buches nachgewiesen werden. Doch dürfte seine Richtigkeit auch
an ein paar Beispielen erwiesen werden können. Es ist bekannt, daß Paulus
Adam und Christus als 1. und 2. Adam einander gegenüberstellt und aus der

300



Zugehörigkeit des Menschen zu Adam und der Christen zu Christus einerseits
die Todverfallenheit und den Besitz eines sterblichen Leibes durch alle
Menschen ableitet, andererseits die Teilhabe am Auferstehungsleben des

Christus folgert. Man hat mit Recht immer gefragt, woher dem Paulus dieser
Gedanke von den beiden Menschen und von der Zugehörigkeit der Menschen
bzw. der Christen zu Adam oder Christus zugeflossen sei, und wie er sich
diese Zugehörigkeit darum begründet gedacht habe. Davies geht zur
Beantwortung dieser Frage im 3. Kapitel nun aber seltsamerweise nicht von den
jüdisch-hellenistischen und hellenistischen Vorstellungen aus, die in der
verschiedensten Weise den Gegensatz zweier «Menschen» kennen. Er weist
vielmehr darauf hin, daß Paulus das Christsein als Neuschöpfung verstanden
habe und führt diese Anschauung darauf zurück, daß nach jüdischer
Vorstellung die Messiaszeit die Folgen des Sündenfalles aufheben sollte. Er meint
dann weiter, daß von hier aus der Übergang zum Gedanken von Christus
als dem 2. Adam leicht gewesen und sich dem Paulus geradezu aufgezwungen
habe. Überdies habe sich dann dem Paulus aus der rabbinischen Vorstellung

von der Einheit des durch Adam begründeten Menschengeschlechts
die Folgerung ergeben, daß die neue Menschheit der Leib des 2. Adam, der
Leib Christi, sei. So wird ein Gedanke, den Paulus bei seinen Lesern als
bekannt voraussetzt und darum in verschiedener Weise abwandelt, zu einer
logischen Folgerung gemacht, die Paulus selber geschaffen haben soll,
obwohl er nirgendwo die postulierten Zusammenhänge erwähnt. Ist diese

Argumentation daher unwahrscheinlich und erklärt schwerlich den Quellenbefund,

so zeichnet Davies im 4. Kapitel zweifellos ein wirkliches Zerrbild.
Denn hier wird behauptet, daß Paulus auch als Christ wie ein Pharisäer gelebt
habe, nur so habe er im Judentum Zugang finden können; und diese
Behauptung wird sogar mit der Überlegung gestützt, daß Paulus im Gefängnis
nur Nahrung von seinen ihre Religion bewahrenden jüdischen Freunden habe
annehmen können (S. 74, Anm. 3) Als Begründimg für diese angebliche
Haltung des Paulus führt Davies dann die spätjüdischen Gedanken über
die notwendige Wiedervereinigung des Volkes Israel, über die ewige
Beziehung zwischen Jahwe und Israel und die Erwartung der gemeinsamen
Auferstehung der Israeliten an; die Billigung dieser Gedanken erkläre,
warum Paulus am Gesetz festhielt und für die Rettung der Juden kämpfte.
Hier werden nun aber nicht nur die Angaben der Briefe und der Apostelgeschichte,

daß Paulus «den Juden ein Jude wurde, um die Juden zu gewinnen»,

einseitig in den Vordergrund geschoben gegenüber den Zeugnissen, daß
er sich der heidenchristlichen Gesetzesfreiheit anpaßte (Gal. 2, 11 ff. wird in
diesem Zusammenhang nicht einmal erwähnt); es wird auch der Sinn der
paulinischen Lehre von der Gesetzesfreiheit der Heidenchristen überhaupt
nicht erörtert, so daß gar nicht zum Vorschein kommt, daß für Paulus das
Festhalten an Gesetzesbräuchen, soweit er sie noch übte, einen ganz andern
Sinn gehabt haben muß als die Gesetzeserfüllung der Rabbinen. Geht so die
Zeichnung des Paulus, die Davies gibt, noch weit über das Paulusbild der

301



Apostelgeschichte in der Angleichung des Paulus an den Standpunkt seiner
judaistischen Gegner hinaus, so wird, um nur noch ein paar Einzelheiten zu
erwähnen, schwerlich irgend jemand die Ableitung der Vorstellung vom
Mitsterben und Mitauferstehen mit Christus aus dem Passahritual überzeugend

finden oder sich der Anschauung anschließen, daß für Paulus Jesus
«die neue Tora» gewesen sei, und daß von daher der Glaube an die Präexistenz
Christi, seine Schöpfungsmittlerschaft usw. sich erkläre.

Damit soll freilich nicht gesagt sein, daß Davies nicht auch wertvolle
und weiterführende Gedanken vortrüge. Nicht nur wird man ihm vielfach
zustimmen in der Ablehnung der extremen Hellenisierung des paulinischen
Denkens durch die sog. «religionsgeschichtliche Schule» und in seiner Widerlegung

der A. Schweitzerschen Deutung der paulinischen Eschatologie ; man
wird auch Davies durchaus rechtgeben müssen, wenn er betont, daß Paulus
in seiner Paränese stark von jüdischer Tradition abhängig ist; und man
wird den Beweis für geglückt ansehen, daß Paulus im Zusammenhang mit
seinem Glauben an das Gekommensein der Endzeit die rabbinische Geistlehre

dahin abgeändert hat, daß er die Wirkung des Geistes nicht nur in der
Vergangenheit und Zukunft, sondern gerade auch in der Gegenwart erkannte.
An diesen und manchen andern Punkten wird man so gerne von Davies
lernen (seltsamerweise vermißt man freilich völlig eine Erörterung des rabbini-
schen Hintergrunds der paulinischen Rechtfertigungslehre, die Davies
unbegründeterweise als polemischen Nebengedanken abtut, S. 222). Aber das Ziel,
den Paulus den Juden verständlicher zu machen, wird Davies schwerlich
erreichen können, weil der Paulus, den er zeichnet, gerade nicht der für die
Juden so ärgerliche Apostel Jesu Christi ist, der um dieses seines Herrn
willen seine pharisäische Vergangenheit als «Schmutz» hat ansehen lernen!

Mainz Werner Oeorg Kümmel

Paul Kahle : Die hebräischen Handschriften aus der Höhle. W. Kohlhammer
Verlag, Stuttgart 1951. 92 S. und 12 Tafeln. Kart. DM. 11.20.

Die im Spätsommer 1947 in einer Höhle in der Nähe von Jericho entdeckten

hebräischen Handschriften halten immer noch die Fachgelehrten in
Atem und beanspruchen darüber hinaus das Interesse weiter Kreise der
Kirche, denen das Schicksal des Bibeltextes in früheren Jahrhunderten
nicht gleichgültig ist. Bei der großen Flut von Aufsätzen, die schon
erschienen sind und z. T. doch auch der Sensation ihren Tribut zahlten,
aber auch angesichts der Zweifel am Alter der Handschriften, die vor allem
in der amerikanischen Literatur über die Rollen immer wieder auftauchten,
greift man mit Spannung zu der Broschüre von Kahle, des hervorragendsten
Kenners der Textfragen des Alten Testamentes, der den masorethischen
Text der Biblia Hebraica besorgt hat. Sie ist denn auch mit ihren schönen
Photographien von Textproben in bester Weise geeignet, in die mannigfachen

Fragen einzuführen, die durch die Funde aufgeworfen worden sind,

302



wobei es dem Leser allerdings deutlich wird, wie wenig heute schon
abschließende Urteile gefällt werden können.

Daß aber die Funde von ganz außerordentlicher Bedeutung, nicht nur
für den Bibeltext, sondern ebenso für die Geschichte des Judentums sind,
steht fest. «Die Texte erweitern unsere Kenntnis der Verhältnisse des Judentums

der damaligen Zeit in ungeahnter Weise und geben uns Aufschluß über
geistige Strömungen im Judentum, von denen wir bisher nichts oder nur
sehr wenig wußten». Soweit es sich nicht um Teile des Alten Testamentes
handelt, scheinen sämtliche Schriften aus einem Kreis des alten Judentums
zu stammen, der den Essenern nahe stand, wenn er nicht gar mit ihnen zu
identifizieren ist. Von Sektierern zu sprechen, wie es oft geschieht (eine der
Schriften hat ja geradezu den Namen «Sectarian Document» erhalten),
hält Kahle nicht für richtig, weil im damaligen Judentum die orthodoxe
Richtung noch keineswegs völlig durchgedrungen war. Die Schriften werden
damit auch für das Gespräch zwischen Juden und Christen ihre Bedeutung
haben.

Es wäre natürlich zu begrüßen, wenn heute schon eine sichere Datierung

der Funde möglich wäre. Während sie sonst fast allgemein dem 2. und
1. vorchristlichen Jahrhundert zugeschrieben winden (de Vaux hat ein
paar Fragmente aus dem 3. Mosebuch in althebräischer Schrift sogar den
Lakischbriefen aus dem 6. Jahrhundert vor Chr. nahegerückt), zieht Kahle
vielmehr die ersten nachchristlichen Jahrhunderte in Erwägung. Auf paläo-
graphischem Wege, d. h. auf Grund der Schriftart, ist nach ihm eine
zeitliche Fixierimg nicht möglich, weil uns das nötige Vergleichsmaterial fehlt.
In seiner Abhandlung «The Age of the Scrolls» (in Vetus Testamentum,
Jan. 51) kommt Kahle zum Urteil, daß die Rollen wahrscheinlich erst im
3. oder 4. Jahrhundert unserer Zeitrechnung in der Höhle geborgen wurden.
Der Jesajatext, der zu den ältern Teilen des Fundes gehört, ist nach ihm
kaum vor dem 2. nachchristlichen Jahrhundert geschrieben worden. Diese
Ansetzung, vor allem die der Bergung der Rollen, scheint mir, angesichts
der offenbar feststehenden Tatsache, daß die Krüge, in denen die Schriften
aufbewahrt wurden, noch der vorrömischen Zeit (die für Palästina mit der
Eroberung Jerusalems durch Pompejus im Jahr 63 vor Chr. zu Ende ging)
angehören, reichlich spät zu sein. Aber man wird die weitere Diskussion
abwarten müssen.

Inwiefern weicht der Text der Jesajahandschrift, die sich in der Obhut
der Amerikaner befindet (ein zweiter Jesajatext liegt bekanntlich in Jerusalem),

ab von dem der Biblia Hebraica, die den Ben-Ascher-Text bietet,
dessen ältester Vertreter ein Codex ans dem Jahr 895 ist, der sich in der
Synagoge der Karäer in Kairo befindet? Herrschte zuerst, als nur wenige
Textproben veröffentlicht waren, die Meinung vor, daß wir den Text des

Buches Jesaia in praktisch derselben Form vor uns haben, wie in unsern
hebräischen Bibeln, so daß etwa Millar Burrows urteilen konnte, die
Hauptbedeutung des Jesajatextes liege daxin, daß er die Treue der masorethischen

303



Überlieferung stütze, so sieht Kahle gerade umgekehrt seinen Wert vor allem
darin, daß wir hier einen hebräischen Text mit verhältnismäßig vielen
Abweichungen von unserm masorethischen Konsonantentext vor uns haben.
Eine Durchsicht des neuen Textes, der unterdessen zusammen mit dem
Habakukkommentar veröffentlicht worden ist1, hat mir ergeben, daß Kahle
recht zu geben ist. Der neue Text dürfte etwa in dem Maße vom masorethischen

abweichen, wie die Septuaginta von ihm differiert. Manche Lesungen
der griechischen Übersetzungen werden bestätigt, aber auch manche
Konjekturen (Vorschläge zur Textverbesserung), die in der Biblia Hebraica
vermerkt sind. So gibt die neue Handschrift den Beweis ab, daß die gelehrte
Arbeit am alttestamentlichen Text grundsätzlich auf dem richtigen Wege
war. Wenn einmal das neue Material wirklich verarbeitet ist, wird der
Gewinn für die Erforschung des Textes des Buches Jesaja ein großer sein
und sie wird fortan auch bei andern biblischen Büchern auf sichererem Boden
stehen denn bisher.

Nicht weniger überraschend war, daß die neuen Handschriften, die
natürlich kein Punktationssystem aufweisen, im allgemeinen eine weit
reichere Pleneschreibung aufweisen als der Konsonantentext der bis jetzt
bekannten Bibelhandschriften, d. h. die Buchstaben Alef, He, Waw und Jod
werden viel häufiger zur Andeutung der Vokale verwendet. Diese Schreibung

weist auf eine Aussprache des Hebräischen hin, die sich in mancher
Hinsicht von der durch das Punktationssystem im 8. Jahrhundert
festgelegten unterscheidet. So urteilt Kahle, daß die Rollen aller Wahrscheinlichkeit

nach die älteste uns bekannte Aussprache des Hebräischen
widerspiegeln. Es handelt sich vor allem darum, daß die Endungen der 2. und 3.

Person Plural offenbar nicht -käm und -häm, sondern -kimma und -himma
lauteten und das Imperfekt und der Imperativ des Qal so zu sprechen
sind, wie das nach der masorethischen Überlieferung nur in der Pausa, d.h.
am Satzende oder vor einem Satzeinschnitt zu geschehen hat. Es werden
sich also auch für die hebräische Grammatik und die Geschichte der hebräischen

Sprache neue Aspekte ergeben.
Damit sind nur einige Gesichtspunkte der Schrift von Kahle

hervorgehoben. Sie besteht aus Vorträgen, die er in Deutschland gehalten hat.
Da sie nicht alle aus derselben Zeit stammen, mag ein gewisser Mangel an
innerer Geschlossenheit der Abhandlung auffallen. Aber das ist ja nur der
Ausdruck dafür, daß die Fragen in jeder Hinsicht noch im Fluß sind, und
warnt uns davor, uns jetzt schon auf abschließende Urteile festlegen zu
wollen. Alle aber, die sich für die Fragen interessieren und sich über die
vorläufigen Antworten eine Übersicht verschaffen möchten, werden die
Broschüre mit großem Gewinn lesen.

Luzern H. Wildberger
1 The Dead Sea Scrolls of St Mark's Monastery, Volume I, The Isaiah

Manuscript und the Habakkuk Commentary, Edited by Millar Burrows,
Published by the American Scools of Oriental Research New Haven 1950.

304



Waltheb Eichbodt : Israel in der Weissagung des Alten Testamentes. Kart.
50 S. Fr. 2.70. Gotthelf-Verlag, Zürich 1951.

Die kleine, aber inhaltsreiche Schrift dient dem, der sich Zeit zu ihrem
Studium nimmt, in vorzüglicher Weise zur Einführung in ein wichtiges
Stück biblischen Denkens in der Frage der Beziehung Israels zur christlichen

Gemeinde, deren Klärung die «Judaica» ja dienen möchten. Zunächst
stellt der Verfasser fest, was unter Weissagung im Alten Testament zu
verstehen ist: nicht die Vorhersage bestimmter, einzelner Ereignisse der
Zukunft, sondern die Bezeugung des Zieles, dem Gott die Menschheitsgeschichte
zuführt. Dieses Ziel ist uns nicht von Anfang an in endgültiger Weise
dargestellt, sondern erst allmählich öffnet sich der Blick auf die ganze Fülle
der in Gottes Heilshandeln beschlossenen Zukunft, und das volle Verständnis
der Weissagung ergibt sich erst von Jesus Christus her, in welchem sie ihre
Erfüllung gefunden hat. In einem zweiten Teil zeigt Eichrodt, daß Israel,
das Gottesvolk, eine Größe eigener Art ist: Es ist als Stämmebund in die
Geschichte eingetreten und stand zunächst noch unentschieden zwischen
Volk und Gemeinde; im Verlauf der Königszeit schien es zur Nation zu werden,

um nach dem Zusammenbruch als politische Größe sich als Gemeinde
neu zu konstituieren, bis es dann scheinen mochte, daß es in der
Kultgemeinde seine endgültige Lebensform als Gottesvolk gefunden habe. In
einem dritten Teil wird anhand der einzelnen Weissagungen gezeigt, wie
sich das Bild vom Israel der Heilszeit im Laufe der Geschichte gewandelt
hat. Ihren Höhepunkt erreicht die alttestamentliche Weissagung über Israel
offensichtlich dort, wo an Stellen wie Ps. 47,10, Ps. 82,8, Ps. 87 oder Jes.
19,23—25 das Gottesvolk als universale Glaubensgemeinschaft gesehen wird,
in der sieh Mensehen aus allen Völkern zusammenfinden, um den Herrn
anzurufen, und als das rechte Werkzeug zur Durchführung des göttlichen
Weltplanes. Aber Eichrodt verkennt nicht, daß daneben die auf die
Verherrlichung der Nation ausgerichtete Komponente bleibt, ja, daß die durch
das Gesetz geordnete und von ihm durchgebildete Kultusgemeinde immer
wieder als die endgültige Gestalt des Gottesvolkes auch in der Heilszeit
erscheint. Eine letzte Entscheidimg darüber, welche der drei Hauptlinien
für uns die maßgebende ist, kann erst dort gefällt werden, wo man sieht,
daß alle alttestamentliche Weissagung auf Christus zeigt.

Damit dürfte klar sein, daß der Schrift Eichrodts für das Gespräch
zwischen Judentum und Kirche große Bedeutung zukommt. Es wird
wesentlich sein, in diesem Gespräch zeigen zu können, wie das Alte Testament
in verschiedener Weise vom Israel der Zunkuft redet, zumal, daß es in ihm
immer wieder losgelöst vom nationalen und staatlichen Boden, sogar
losgelöst vom Land erscheint, daß es ein Volk ist, das seine Bedeutung im
Heilsplan Gottes für alle Nationen hat und darum nicht sich selber leben
darf. Das Büchlein stellt damit eine sehr ernste Frage an den Zionismus
von heute: ob er denn wirklich glauben darf, die alttestamentliche
Verheißung für sich zu haben, und Israel nun wirklich im Zug ist, sich selbst

5 Judaica, Band 7, 4

305



wieder zu finden. Sie ist aber vielleicht noch mehr eine sehr ernste Frage
an die Christenheit: mit welchem Recht sie meinen kann, Gottesvolk zu
sein, dem die Verheißungen des Alten Testamentes gelten, wenn sie an
Israel vorbeisieht und ihm nicht seinen Messias bezeugt. So wird man die
tiefgründigen Ausführungen Eichrodts, die von einer umfassenden Beherrschung

des Stoffes zeugen, nur mit reichem Gewinn überdenken können.
Luzern Hans Wildberger

Alfred Haldar: Studies in the Book of Nahum (Uppsala Universitets
Ârsskrift 1946/7, Uppsala 1947, VIII und 173 Seiten).

Der Verfasser der anzuzeigenden Schrift ist im Jahre 1945 mit einer
großen Arbeit mit dem Titel: «Associations of Cult Prophets among the
Ancient Semites» hervorgetreten. In dieser suchte er bei Babyloniern,
Kanaanäern, Israeliten und Arabern das Vorhandensein von zwei stets
gleichartigen Klassen von Kulturpropheten nachzuweisen. Er stellte sich
dabei als ein treuer Adept der in skandinavischen Ländern vertretenen
Schule der sog. «Patternists» vor, deren Lehre darin besteht, daß es im ganzen
Alten Orient die gleichen Formen religiös-kultischen Lebens gegeben habe.

Im Banne dieser Ansichten stehen auch die Nahum-Studien, wie der
Verfasser in seiner Einleitung zu verstehen gibt. Er will vom Standpunkt
seiner Schule aus neues Licht auf das Buch Nahum fallen lassen, was dann
vor allem im Hauptteil der Arbeit unter dem Titel: «The Book of Nahum
in the Light of Comparative Religion» geschieht. Diesem geht als Grundlage

ein erster voran, in welchem H. sich mit dem schwierigen Text des
Nahum auseinandersetzt, um als Ergebnis (S. 78ff.) eine Übersetzung des

Ganzen zu bieten. Bei seiner Textbehandlung geht H. von den folgenden
Prinzipien aus: diese habe nicht nur gleichsam restaurativ mit Hilfe der
Conjecturalkritik zu erfolgen, sondern vor allem philologisch-lexikalisch,
wobei die Verwandtschaft des Hebräischen mit dem Akkadischen und dem
Ugaritischen (Sprache der Texte von Ras-Schamra) stark zu berücksichtigen

sei. Die alten Übersetzungen, namentlich LXX, seien stets
heranzuziehen, doch von Fall zu Fall auf ihren Wert hin zu prüfen. Die Metrik,
deren Problem durch englische, amerikanische und französische Studien
im Prinzip gelöst sei habe mit einer vielfachen Variation im Versbau
eines Stückes zu rechnen, der Text dürfe daher nie geändert werden, um
ein metrisches Gleichmaß zu erreichen. Nach diesen Grundsätzen nimmt
H. den masoretischen Text im großen und ganzen hin, wie er ist, und die
meisten der neueren Besserungsvorschläge lehnt er ab. So wird z. B. Nah.
I,2 das in LXX fehlende zweite nöqem jahwä nicht gestrichen, l,2c,d
bleibt an seiner Stelle, wie auch in 1,4 das erste 'umlal nicht durch ein mit
«d» beginnendes Wort ersetzt wird. Nur selten einmal nimmt H. eine neuere
Conjectur auf, so 2,4, wo er für «Zypressen» «Reiter» einsetzt, und 2,9, wo
er «ihre Wasser» liest, und 2,12, wo er das läbi' zwar nicht, wie üblich, in
läbö' verbessert, sondern es für einen aus leKäbi' verkürzten Infinitiv er-

306



klärt. Lieber noch als sieh mit bereits geäußerten Vorschlägen zu begnügen,
wagt H. einen neuen, eigenen Versuch: in dem schwierigen Vers 1,12 soll
man das wekên als Glosse ausscheiden und die übrigen Worte als 'ämsol
majirn rabbim lesen, was bedeute: «Ich spalte große Wasser», wobei wir
nebenher über die Bedeutungsentwicklung von rriäsal belehrt werden. Diese
soll vom Grundsinn «gleich sein» über das Hiphil «gleich machen», «in zwei
gleiche Teile zerlegen» zum abgeleiteten Begriff von «spalten» führen
An der Stelle 2,6 soll statt jizkör vielmehr jizbad gelesen werden, was mit
dem folgenden Wort zusammen bedeute: «Er spendet seinen Vornehmen»
und eine Anspielung auf eine rituelle Mahlzeit sein soll. 3,8 schließlich wird
uns geraten, in dem hssuab eine Bildung der Wurzel «nsb», von der auch
das Substantiv massëba abgeleitet ist, zu sehen, und jenes mit «Statue»
zu übersetzen.

H.'s Grundsatz, den masoretischen Text möglichst wenig zu ändern,
wird manchem seiner Leser mit Recht willkommen sein. In der Tat ist eine
Abkehr von der zu weitgehenden Conjecturalkritik, wie sie etwa Duhm,
Gunkel und Marti übten, schon seit einiger Zeit in der Wissenschaft im
Gange. Sicher kann das Ziel des eingeschlagenen Weges aber nicht die
Praxis H.'s sein. Die von uns zitierten Beispiele dürften genügen, um dieses
Urteil zu bestätigen. Trotzdem möchten wir noch einige Bemerkungen zur
Sache anfügen.

H. bringt dem masoreitischen Text ein fast unbedingtes Vertrauen
entgegen, doch unterläßt er es, dieses zu begründen. Nirgends stellt er die
Frage, ob und in welchem Maße der vormasoretische alttestamentliche Text
Schäden erlitten hat; ihm scheint es, von wenigen Ausnahmen abgesehen,
sicher zu sein, daß die Masoreten im Gegensatz besonders zur LXX einfach
das Richtige bieten. Ein prinzipielles Wort über diese Annahme wäre
unbedingt am Platze gewesen, auch wenn 1946 die Jesaja-Rollen aus der
Höhle beim Toten Meer noch nicht vorlagen. Diese stärken zwar das
Vertrauen in den masoretischen Text weitgehend, aber sie enthalten auch teils
von diesem abweichende, teils mit diesem gehende Schäden, die erkennen
lassen, daß der den Punktatoren vorliegende Text Fehler hatte. Eine fast
untrügliche Norm, der man sklavisch folgen müßte, kann die masoretisehe
Rezension also nicht sein; auch ihr gegenüber wird man nicht gesamthaft
urteilen, sondern vorsichtig von Fall zu Fall prüfen müssen, wie H. dies
für die LXX fordert; besonders gilt dies bei Nahum, einem hochpoetischen
und, wie H. mit Recht betont, in der Sprache archaisierenden Buch.

Ist somit die textkritische Voraussetzung von H. anfechtbar, so noch
viel mehr die mit ihr verknüpfte philologische Methode. Sie faßt in gewisser
Weise das Akkadische, das Ugaritische und in zweiter Linie auch das
Arabische mit dem Hebräischen als eine Einheit zusammen, so daß Wortbedeutungen

hin und her ausgetauscht werden können. So ist es H. möglich, in
1,8, wo er statt einer leichten und durch LXX nahegelegten Emendation
an dem Substantiv rriäqöm festhält, diesem nach dem Arabischen den Sinn

307



von «Widerstand», «Rebellion» beizulegen, und 1,10 postuliert er für sir
nach dem Akkadischen die Bedeutung «Masche» (eines Netzes), 1,14 für
qillël nach einem fraglichen ugaritischen Verb diejenige von «fallen», ferner
soll 2,3 baqaq nach dem Arabischen «zerstreuen» bedeuten statt «verwüsten»,
«verheeren», wie man nach den übrigen alttestamentlichen Belegen bisher
(so auch Koehler in seinem Wb.) übersetzte. An der Stelle 3,11 wäre tiikeri
nicht von sakar «trunken sein» abzuleiten; es gehöre vielmehr mit dem
Verb sägar «ausliefern» (Jes. 19,4 säkarl) zusammen, und das im Vers
folgende Niphal von 'älam «verborgen sein» soll wie das akkadische
katämu den Sinn von «bezwungen werden» (von einem Feind) haben.
Auf die fragwürdige Erklärung von rrväSal haben wir zuvor bereits
hingewiesen.

Wir wollen mit H. nun nicht lange über seine Anschauung über die
nahe Zusammengehörigkeit der semitischen Sprachen rechten; es sei nur
bemerkt, daß Autoritäten wie Friedrich und Landsberger hier sehr viel
zurückhaltender urteilen, indem sie in den verschiedenen semitischen Idiomen

mehr als bloße Dialekte sehen, nämlich je Gebilde mit eigenem
Charakter und eigenem Sprachgeist. Dem entspricht es, daß gleiche Wurzeln
in den verschiedenen Sprachen nicht selten abweichende Bedeutungen
haben, wie z. B. das hebräische 'ämar «sagen» mit seinen Entsprechungen
im Akkadischen, Arabischen und Äthiopischen erkennen läßt. Wortbedeutungen

dürfen also nicht zu rasch von einer Sprache in eine andere
übertragen werden. Das ist ein Fehler, dem die junge Assyriologie notgedrungen
verfallen war, den sie aber inzwischen gründlich zu sehen und zu vermeiden
gelernt hat. Jeder gute Lexikograph — etwa Jensen und Landsberger im
Akkadischen, Sommer und Friedrich im Hethitischen, Koehler im Hebräischen

— weiß, daß die Wortbedeutungen zuerst aus der einzelnen, lebendigen

Sprache heraus gewonnen werden müssen; erst in zweiter und dritter
Linie darf dann der etymologische Vergleich herangezogen werden. Die
erste Stelle wird ihm im Hebräischen höchstens bei einem hapax legomonon
eingeräumt werden müssen. Hätte H. diese elementaren Grundsätze
berücksichtigt, würde er die meisten seiner Vorschläge wohl überhaupt nicht
vorgebracht haben, oder zum mindesten hätte er versucht, diese aus dem
übrigen biblisch-hebräischen Sprachgebrauch heraus zu begründen. Wo
heißt denn baqaq im A.T. sonst noch «zerstreuen», qillël «fallen» und mäial
«spalten»?! Bei dem an sich noch erwägenswerten Vorschlag zum Niphal
von älam, (3,11) hätte H. immerhin beachten müssen, daß das akkadische
katämu nicht isoliert «überwältigen» meint, sondern nur zusammen mit
einer entsprechenden näheren Bestimmung.

Der gleiche Geist eines raschen Gleichmachens beherrscht, wie zu
erwarten, auch den zweiten Hauptteil des Buches. Er dient dem Nachweis,
daß die Nahum-Prophetie durchtränkt sei von Motiven des gemeinorientalischen

kultisch-rituellen Denkens. So werden denn zu den meisten Versen
Parellelen aus der sumerischen Literatur (Tammuz-Liturgien), der babylo-

308



nischen (Weltschöpfungsepos) und der ugaritischen herangezogen. Das
Ergebnis dieses Verfahrens geht dann dahin, die Schrift des Nahum sei nicht,
wie vor allem Humbert meinte, eine zum Fest gebrauchte Liturgie, sondern
sie sei ein religiös-politisches Werk, das in Kreisen der Kultpropheten zu
andern als liturgischen Zwecken verfaßt wurde. Sie gehöre hinein in die
politische Propaganda kultischer Kreise, welche den politischen Feind mit
kultisch-mythischen Feinden gleichzusetzen liebten, und sie sei in ihrer
Art dem Büchlein Zephanja und ebenso dem Schmähgedicht auf den Babylo-
nierkönig Nabonid (Galling, Textbuch S. 66ff.) verwandt. Die Frage, wieso
ein Buch wie das des Nahum derart von gemeinorientalischen Motiven
erfüllt sein könne, beantwortet H. mit der These, es habe in Israel eben
eine volkstümlich-synkretistische Religionsform gegeben, in der Jahve als
sterbender und auferstehender Gott verehrt wurde.

Parallelen aus dem Alten Orient findet H. auf Schritt und Tritt, also
nicht nur zum Kampf mit dem Meere (Chaos) Nah. 1,4, sondern auch zur
Rache Jahves, zu seiner Langmut, zu seinem Schreiten im Stimm — Jahve
ein athmosphärischer Hochgott —, zum Beben der Berge und auch dazu,
daß Jahve die auf ihn Trauenden kennt und ihnen Zuflucht ist (1,7). Alle
die weiteren Parallelen noch zu nennen und gar zu erörtern, würde viel
zu weit führen. Wir beschränken uns auf zwei Beispiele, welche die Art
verdeutlichen sollen, mit der sie gewonnen sind: Zu V. 4 hebt H. als
charakteristisch hervor, daß Jahves Wort sowohl das Meer, wie auch die Bäume
auf dem Karmel und Libanon bezwinge. Dazu notiert H. Stellen aus den
von Witzel bearbeiteten Tammuz-Liturgien, die entweder von der
Vernichtung von Bäumen allein oder von Bäumen und Flüssen zusammen
handeln. Wir fragen: 1. Sind die schwierigen von Witzel vorgelegten
sumerischen Texte überhaupt zum Vergleich philologisch genügend gesichert?
2. Warum sind nicht auch andere, zeitlich etwas jüngere Texte herangezogen,

wie sie sich etwa bei L. Dürr «Die Wertung des göttlichen Wortes
im A.T. und im antiken Orient», 1938, S. 8ff., vereinigt finden? (Nim S. 101,
Anm. 3 wird nebenbei auf einige Seiten dieses bedeutsamen Buches
hingewiesen.) Und wir fragen 3. Ist ein Vergleich sinnvoll, der so gänzlich von
dem Zusammenhang absieht, in dem die einzelnen Worte und Bilder sowohl
auf sumerisch-babylonischer, wie auf israelitischer Seite drinstehen? Der
sumerische ist der zyklisch-mythische von Werden und Vergehen, der alt-
testamentliche der heilsgeschichtlich-eschatologische. Die verschiedenen
Zusammenhänge sind wie Vorzeichen, die den mehr oder weniger gleichartigen
Aussagen ihren Wert erst gehen, und sie sind es, die den Vergleich allein
aktuell und interessant machen. Durch sie erhebt er sich erst über öde
Gleichmacherei.

Das 2. Beispiel finden wir bei Nah. 1,7, wo H. bemerkt, die Idee, daß
Gott die auf ihn Vertrauenden kenne und ihnen Zuflucht biete, sei dem
A. T. so gut wie dem Alten Orient bekannt. Als Beleg für das letztere zitiert
er eine Stelle aus der 4. Tafel des babylonischen Weltschöpfungsepos (bei

309



Greßmann, Altorientalische Texte2, S. 117), nach welcher die Götter zu
Marduk, bevor er in den Kampf zieht, sprechen:

«Herr, wer dir vertraut, sein Leben schone!
Aber dem Gott, der Böses unternommen hat, sein Leben schütte aus »

Wieder möchten wir fragen, warum neben diesem einen Beleg nicht an die
Vertrauensäußerungen in den babylonischen Gebeten und in den Personennamen

wenigstens erinnert wurde, und was gerade hier eine beziehungslose
Parallele besage; gehört doch die Äußerung des Vertrauens zur Religion
überhaupt, so daß alles auf den Zusammenhang, in den sie in den
verschiedenen Religionen eingeordnet ist, ankommt. Blickt man auf diesen,
so hat die Stelle aus dem Weltschöpfungsepos mit Nahum 1,7 wirklich nur
einen rein äußerlichen Wortanklang gemein, während sie inhaltlich toto
coelo verschieden ist.

Wir schließen hier ab und können es nur mit dem Ausdruck tiefsten
Bedauerns darüber tun, daß etn begabter und ausgerüsteter Gelehrter seine
Kraft einem hohen Gegenstand in so unangemessener Weise gewidmet hat.

J. J. Stamm

Hans Bietenhard: «Die himmlische Welt im Urchristentum und, Spät¬
judentum». Verlag J. C. B. Mohr, Tübingen. DM 24.—.

Das 295 Seiten starke Werk stellt eine Ausweitimg einer seinerzeitigen
Doktorarbeit dar und gehört zur Sammlung «Wissenschaftliche Untersuchungen

zum Neuen Testament» von J. Jeremias und 0. Michel. In
stilistisch faßlicher und klarer Sprache bietet uns der Berner Privatdozent
ziemlich alles, was Spätjudentum und Urchristentum über den «Himmel»
zu sagen wissen. Er gibt der neutestamentlichen Exegese und Theologie
ein Werkzeug in die Hand, welches keiner, der auf diesem Gebiete arbeitet,
missen sollte.

In einer Einführung werden zunächst die Quellen zum Thema gesichtet.
Neben Talmud und Midrasch kommen auch die alt- und neutestamentlichen

Apokryphen und Pseudoepigraphen ausgiebig zum Wort. Sodann
wird die spätjüdische Kosmologie hergeleitet aus der babylonischen : Himmel
und Erde entsprechen sich in allen Stücken. Im Kapitel über den gestirnten
Himmel erfahren wir unter vielem andern, wie hoch der Himmel über der
Erde ist und lernen die aus Beobachtung und Phantasie wunderlich
zusammengebraute Kosmologie Henochs kennen. Weiter werden die Zeichen
am Himmel und damit im Zusammenhang die Rolle der Astrologie im
Spätjudentum besprochen. Es folgt sehr ausführlich das «Wagenwerk», d. h.
die jüdischen Exegesen zu Ezechiel lf., die den Himmel als Wohnstatt
Gottes schildern. Anschließend werden die Engel im Himmel vorgestellt.
Verwundert hört man, wie sehr der jüdische Monotheismus eine Zeitlang
gefährdet war durch die rätselvolle Gestalt Metatrons. Abschließend wird
der Leser durch einzelne Örtlichkeiten der obern Welt geführt, durch das
Paradies, zum himmlischen Jerusalem, und schließlich vorbei am Strafort

310



und Satan bis vor die himmlischen Bücher, auf welchen die Taten und
künftigen Schicksale der Menschen aufgezeichnet sind. In einer
Zusammenfassung gibt Bietenhard nochmals einen sauberen Überblick über die
wichtigsten Resultate seiner Untersuchungen.

Die Bedeutung dieser zum Teil immensen Kleinarbeit und Stoffsammlung

dürfte jedem mit den biblischen Texten Vertrauten sofort einleuchten.
Gerade das Neue Testament streift oft nur die in Frage kommenden
Vorstellungen, ohne näher auf sie einzutreten. So redet es von Himmeln in der
Mehrzahl, von einem dritten Himmel, vom Paradies, von Himmelfahrt
und Abstieg vom Himmel, von den Namen, welche im Himmel
aufgeschrieben sind und dem Satan, der vom Himmel fiel, vom Sitzen zur Rechten
Gottes u.a.m., alles Dinge, die man vielleicht aus Gewohnheit hinnimmt,
ohne sie aber wirklich zu verstehen. Durch Bietenhards Arbeit wird man in
zum Teil erschütternder Weise darauf aufmerksam gemacht, wie sehr die
Ansichten von damals und heute auseinanderklaffen. Heute reden wir von
Naturgesetzen, wo man einst von Engeln sprach, heute nennen wir
Atmosphäre, was man einst Himmelsvorhang oder Feste nannte. Wir sehen,
daß es bei der Auslegung des Neuen Testamentes nicht nur um sprachliche,
sondern auch um begriffliche Übersetzung geht. Das vorliegende Buch stellt
sicher eine Vorarbeit, und zwar eine höchst notwendige Vorarbeit dar in
der Auseinandersetzung um die «Entmythologisierung» der biblischen
Botschaft. Erst unter Heranziehung der spätjüdischen Quellen wird recht
deutlich, wie viele Lehren des Neuen Testamentes in einer uns völlig fremden
Mythologie mindestens verkleidet sind. Vieles wurde zur Zeit eines Paulus
wörtlich verstanden, was bei uns auch der einfache Bibelleser ohne weiteres
bildlich versteht, und vieles, was man heute noch als wörtlich hinzunehmen
geneigt ist, wird man morgen vielleicht nur noch bildlich auffassen dürfen.
So sagt z. B. der Verfasser von Christi Himmelfahrt, sie bedeute wie die
Auferstehung die «Erhöhung Christi zur himmlischen Herrscherwürde)). Wichtig
sei dabei nur die eschatologische Botschaft und nicht die Beschreibung einer
Himmelfahrt. Über alle diese Dinge kann nur berufen reden, wer mit den
Tatsachen vertraut ist, das heißt, wer die spätjüdischen Anschauungen genau
kennt, und diese Tatsachen bietet uns dies Werk umsichtig und reichhaltig.

Bietenhard will aber nicht nur bei der Stoffsammlung stehenbleiben,
sondern denselben auch verarbeiten. Dabei kommt er zu einigen
wertvollen Schlußfolgerungen. Die neutestamentliche Botschaft ist nicht einfach
ein «apokalyptisches Kerygma», sie ist also nicht von der Eschatologie
aus einseitig zu verstehen. Deutlich geht es dem Verfasser darum, immer
wieder zu betonen, daß die christliche Botschaft nicht an einem bestimmten
Weltbild hange. Die neutestamentliche Verkündigung sei von der Kosmologie

der urchristlichen Zeit ablösbar. Diesem Satz ist nur mit gewissen
Reserven zuzustimmen. Sicher tritt in der Botschaft des Evangeliums die
babylonisch gefärbte Anschauung der Parallelität zwischen Himmel und
Erde stark zurück. Ebenso gewiß spielt es für das «Wort vom Kreuz»

311



kaum eine Rolle, ob man an drei oder an sieben Himmel glaubte, ob der
Himmel zwei oder sechs Tore hat, durch welche die Sonne ein- und ausgeht
usw. Die Kosmologie in räumlicher Hinsicht ist ablösbar von der Froh-
botschaft, viel weniger aber diejenige in zeitlicher. Wir müssen uns im
Kosmos nicht mehr als Höhlenbewohner fühlen wie die Alten es taten,
aber wir wissen uns doch noch eingespannt zwischen Schöpfung und Weltende,

und wenn wir das Neue Testament auch in zeitlicher Hinsicht
«entmythologisieren», geht allerhand in Brüche, das eigentlich ganz bleiben
sollte. Der Satz Bietenhards : «Die christliche Botschaft hängt nicht an einem
bestimmten Weltbild» wäre also etwa dahin zu korrigieren und zu
reduzieren : Große und sicher wesentliche Teile der christlichen Botschaft bleiben
von dem Wandel des Weltbildes, wie es die Neuzeit brachte, unberührt.
Wie es mit den andern bestellt sei, überläßt der Historiker aus naheliegenden
Gründen besser dem Dogmatiker. Dem Historiker aber bleiben wir dankbar
für seine Arbeit und freuen uns, wenn dort, wo es not tut, andere seine Arbeit
weiterführen.

Heiden Ad. Meier

Hans von Soden: Urchristentum und Geschickte. Gesammelte Aufsätze und
Vorträge. Erster Band. Grundsätzliches und Neutestamentliches.
Herausgegeben von Hans von Campenhausen mit einem Vorwort von
Rudolf Bultmann. J.C.B.Mohr (Paul Siebeck). Tübingen 1951, 278 S.

Ein Hinweis auf dieses Buch an dieser Stelle ist durch zwei Aufsätze
gerechtfertigt, die es enthält. Sie sind betitelt: «Hat Ludendorff recht?»
und «Jesus der Galiläer und das Judentum».

Der erstere wurde verfaßt für eine volksmissionarische Schriftenreihe,
ist in einfacher Sprache gehalten und setzt sich mit dem von Judenhaß
diktierten, von Herrn und Frau Ludendorff gemeinsam geschriebenen
Pamphlet: «Das große Entsetzen — die Bibel nicht Gottes Wort» auseinander.

Der zweite, ursprünglich geschrieben für das Deutsche Pfarrerblatt,
gibt Antwort auf die von Prof. Walter Grundmann verfochtene, dem
kirchlichen Antisemitismus dienende Behauptimg, Jesus sei selber nicht Jude
gewesen.

Beide Schriften sind noch heute wertvoll durch das, was sie an
positivem Wissen einem zweckgebundenen und niedrigen Instinkten dienenden
Scheinwissen entgegenstellen.

Zürich Robert Brunner

Martin Buber: Israel und Palästina. Zur Geschichte einer Idee. Artemis
Verlag, Zürich 1950, 208 S.

Die tragenden Kapitel dieses feinen, geistreichen Buches sind ohne
Zweifel die ersten. Sie sind zusammengefaßt unter dem Titel: «Biblisches
Zeugnis» und bilden den ersten Teil des im Jahre 1944 in hebräischer Sprache
erstmals erschienenen Werkes.

312



Martin Buber sucht hier seine religionsphilosophische These, deren
Entfaltung das ganze Buch gewidmet ist, aus den Schriften des Alten
Bundes zu begründen. Die These selbst wird in der Einleitung des Buches
herausgestellt. Sie lautet, derselbe Herr und Gott, der das Volk Israel
erwählt habe zu einem besonderen Dienst unter den Völkern der Erde,
habe mit ihm zugleich auch ein Land erwählt, und das Volk brauche dieses
Land und das Land brauche dieses Volk, wenn Gottes Wille zu seiner
Verwirklichung kommen solle. «So steht von Uranbeginn die einzigartige
Verbindung zwischen diesem Volk und diesem Land im Zeichen dessen,
was sein soll, was werden, was verwirklicht werden soll. Zu dieser
Verwirklichung kann das Volk nicht ohne das Land und das Land nicht ohne
das Volk gelangen: nur die getreue Verbindung beider führt zu ihr» (S. 10).
«Das Volk Israel mag sonst als ein Volk unter den Völkern und das Land
Israel als ein Land unter den Ländern angesehen werden: in ihrer
Beziehung zueinander und in ihrer gemeinsamen Aufgabe sind sie ein
Einziges und Unvergleichbares» (S. 11).

Ohne auf die Einzelexegese näher einzutreten, die Buber in den
Hauptkapiteln seines Buches zu einigen von ihm ausgewählten Stellen des A.T. s gibt,
möchten wir hier ihm beipflichtend der Auffassung Ausdruck geben, daß
für solche Sätze ohne Zweifel das Zeugnis der Schrift angerufen werden
kann. Es wäre freilich sogleich die Frage zu stellen, ob nur im A.T. dieses
Geheimnis von der Zusammengehörigkeit von Volk und Land bezeugt und
verkündet wird, ob dieses Geheimnis nicht auch in der urchristlichen
Gemeinde weitergelebt und im N.T. seinen Niederschlag gefunden hat. Buber
geht auf diese Frage nicht ein. Wenn wir recht sehen, hindert ihn daran der
Widerspruch, in dem er sich als Glaubensjude zum Christentum befindet.

Indem Buber gleichsam vor den Toren des N.T. s Halt macht, schickt
er sich im Folgenden an, zu zeigen, wie im Laufe der christlichen Zeitrechnung

im Judentum stets ein Wissen tun dieses Geheimnis und eines damit
verknüpften göttlichen Auftrages vorhanden gewesen ist. In diesem Sinne
führt er ein in die Gedankenwelt eines Jehuda Halevi, eines Rabbi Low
oder Rabbi Nachman und endlich eines Moses Heß.

Aber es ist Martin Bubers große Sorge, daß in der zionistischen Bewegung,

die in unseren Tagen dieses Geheimnis erbte, die Volk und Land nun
wieder zusammengebracht hat, zugleich auch der Wille mächtig wurde,
das Geheimnis aufzulösen und den damit verbundenen Auftrag preiszugeben.

«Ein Volk wie alle Völker, ein Land wie alle Länder, eine nationale
Bewegung wie alle nationalen Bewegungen», — gegen diese und ähnliche
zionistische Losungen erhebt Buber seine Stimme. Das ist das praktische
Anliegen seines Buches. «Wenn Israel auf das Geheimnis verzichtet,
verzichtet es auf den Kern der Wirklichkeit selber. Nationale Formen ohne den
ewigen Sinn, aus dem sie entstanden sind, bedeuten das Ende der
spezifischen Fruchtbarkeit Israels» (S. 12).

Christen, die sich heute berufen fühlen, die Heimkehr des Judenvolkes

313



und den Aufbau des Staates Israel zu kritisieren — sie scheinen immer
zahlreicher werden zu wollen —, sollten an dieser feinsinnigen, aus der
Offenbarung des Alten Bundes schöpfenden jüdischen Selbstkritik nicht
vorübergehen. Sie sollten sie lesen und sich dann fragen, was sie darüber
hinaus noch Kritisches zu sagen haben.

Zürich Robert Brunner

Martin Buber : Der Glaube der Propheten. Manesse Verlag, Conzett & Huber,
Zürich 1950. 335 Seiten. Ganzleinen Fr. 17.—.

«Der Glaube der Propheten» stellt in dem reichen Schaffen Bubers eine

Fortführung derjenigen Probleme dar, deren Erörterung er vor zehn Jahren
in seinem Buche «Königtum Gottes» begann. Wie dieses ist das neue Werk
ein streng wissenschaftlich-exegetisches Buch, ein Stück alttestament-
licher Theologie und Religionsgeschichte im exaktesten Sinne. Das aber
schließt nicht aus, daß hier «Wissenschaft von Religion» (Max Weber)
gegeben wird, indes dem Verfassers «Auge auf den als Gegenstand nie
gegebenen Weltrand gerichtet bleibt, an dem der Glaube behaust ist».

Das Thema dieser fundamentalen biblischen Untersuchung, gegeben
durch den Titel des Buches, ist ein zweifaches: IHWH, der Gott Israels,
das Woher und Wohin der Vorstellungen, die man sich in Israel von diesem,
seinem Gotte machte — und der Nabi, der Künder (Prophet) dieses Gottes
in seiner Entwicklung von Abraham, dem Vater der Propheten (Gen. 20,7)
über Mose, ihren Meister, zu den großen Schriftpropheten.

Was ist ein Prophet und was ist sein Anliegen? Zunächst muß dem
verbreiteten Irrtum entgegengetreten werden, demgemäß der Prophet ein
Wahrsager und Orakelmann ist, welcher die Zukunft voraussagen kann. Das
ist er ganz und gar nicht. Vielmehr ist es die Aufgabe des hebräischen
Propheten, der ursprünglich ein Roé, ein Seher, später ein Nabi, ein Künder
war, als Mittler zwischen Himmel und Erde zu fungieren. Der Nabi ist
der Mund, durch welchen die Gottheit zu Israel und zu den anderen
Völkern spricht. Dieses Sprechen Gottes durch seinen Nabi geschieht fast durchwegs

in alternativischer Form. Es ruft den Menschen zur Entscheidung

auf, indem es auf die Aufgabe und die Möglichkeit der geschehenden
Stunde hinweist. Hierbei ist der Prophet nicht allein Sprecher, sondern
auch Deuter der Zeichen der eben sich abrollenden Weltgeschichte. Oft
unterstützt er daher auch seinerseits mit sinnfälligen Zeichen, Symbolhandlungen

seinen «Dabar», seine Botschaft, die er ergriffen von der göttlichen
«Ruach» (Geistbraus) oft wider seinen Willen zwanghaft zu verkünden hat.

So ist inmitten des Weltgeschehens «der Prophet die zitternde Magnetnadel,

die in die Richtung Gottes weist». Aber mit diesem existentiellen
Hinweisen auf Gott bleibt dieser selbst im wesenhaften Sinne doch
verborgen, denn «Gottes Offenbarung ist nur eine verschiedene Gestalt seiner
Verborgenheit ».

314



Indem der Prophet den beschriebenen Auftrag in Israel vollzieht, das
seinem Gotte vom Sinai her angelobt ist, wird er zum Wächter über die
Korrelation (jachas) zwischen diesem Gotte und seinem «Eigentums)>-Volk.

Nicht immer und nicht in allen Kreisen war die Idee dieses Gottes
im biblischen Israel dieselbe. Die Entwicklung dieses Gottes IHWH vom
Nomadengotte (Elohe Haderech) über den Tempel- und Himmelsgott bis
zum Gott der Leidenden (Elohe Hosobelim) zeigt Buber mit großer Akribie
und Intuition auf. Es ist bei einem Autor wie Buber selbstverständlich,
daß er mit dem gesamten ungeheuer umfangreichen Rüstzeug der modernen
kritischen Forschung an seine Arbeit herangeht. Die weite einschlägige
Literatur findet Verwendung und erfährt kritische Behandlung. Insbesondere

sind es die Forschungen des Theologen und Archäologen Albrecht Alt,
die Buber immer wieder heranzieht. In der Auseinandersetzung mit den
Ergebnissen der modernen Bibelwissenschaft macht sich bei Buber ein
konservativer Zug bemerkbar, der aus seiner großen, nachahmungswürdigen

Ehrfurcht vor dem masoretischen Text fließt, ohne sich deshalb
irgendwie dogmatisch zu versteifen.

Nur wo offensichtliche Textkorruptionen vorliegen, versteht sich Buber
zu Streichungen oder Korrekturen.

In der Darstellung der Geschichte des biblischen Gottesbegriffes beginnt
Buber nicht beim Gotte der Genesis, dem «Gott der Väter» (Elohe Haaboth),
sondern dort, wo bereits fester geschichtlicher Grund gegeben ist, um
sich von diesem zurück zum Gotte Abrahams und der Schöpfungsgeschichte,

und vorwärts zum Gotte Moses und Elias, und endlich zum
Gotte der Schriftpropheten zu wenden. Diesen gleichsam archimedischen
Punkt, von dem aus die Genese des biblischen Glaubens einsetzen kann,
ist das Deboralied des Richterbuches, ein zweifellos altes, und der Zeit,
in der es spielt, angehöriges Dokument. Wie er vom Sinai, seiner ursprünglichen

Raststätte, ausfuhr, so fährt IHWH nun von Seir aus, um seinem
Volke zu helfen. Er ist der treue Gott, der sich nicht ein neues Volk erwählt,
sondern «Bewährung übt an seiner Bauernschaft in Israel». Er ist treu,
aber nur denen, die ihm treu sind; nur die Stämme, welche zu ihm halten,
sind Israel. Vom Himmel her streiten sogar die Sterne, auch sie IHWH
Untertan, gegen Israels Feinde. Es ist der Schlachtengott, der IHWH
Zebaoth, der Herr der Streit-Scharen Israels und des Himmlischen Heeres,
der im Deboraliede verkündigt wird. Der «Kriegsmann» (Isch Milchama),
von welchem das Lied am Schilfmeere kündet, aber nicht mehr reiner
Nomadengott, sondern der Bewährte seiner Bauernschaft in Israel. Vom
Deboralied wendet Buber den Blick zurück zu Josuas letztem Landtage
in Sichern (Assefat Shekhem), dem er zwar nicht wie Bin-Gorion
konstitutionelle Bedeutung beimißt, aber immerhin in ihm einen re-formatorischen
Akt von epochaler Relevanz erblickt. Ist das hier versammelte Stämmevolk
von IHWH tatsächlich schon wieder abgefallen? Nicht im absoluten Sinne.
Aber Buber zeigt, wo für den alten Hebräer die Glaubensschwierigkeit

315



lag. IHWH war diesen primitiven Menschen der Gott der Wüste, des
Weges und des Krieges. In Kriegsnöten riefen sie nur seine Hilfe an. Aber
es ging ihnen nicht ein, daß er zugleich auch der Gott des Ackers und
der Fruchtbarkeit, der Domäne der Baale, und der Gott ihrer persönlichen
Familienangelegenheiten, der Domäne der Theraphim, sein sollte. Die
absolute Exklusivität IHWHs, der gemäß dem Dekalog keine anderen
Götter neben sich duldet, war ihnen noch nicht aufgegangen. Sie ihnen
einzuhämmern, war das Anliegen Josuas und der Propheten. Von Sichern
aus, vom Gipfel des Ebal und Garizim, blicken wir nun zum Sinai, dem
Offenbarungsberge kat, exochen, an welchem die Ältesten Israels ihren
Gott zum ersten Male «gesehen» haben (Exod. 24,10). Von hier ab datiert
für uns, die wir über Israels Zeit in Ägypten nichts wissen, die dialogische
Beziehung dieses Gottes zu seinem Volke. Dialogisch, denn IHWH ist
der redende Gott und deshalb immer wieder der Anredbare. Aber, so
müssen wir von hier aus mit Buber fragen, ist dieser Sinai-Gott derselbe,
von dem die Erzvätersagen erzählen? Die berühmte Szene des Buches
Exodus (6,3) scheint dem zu widersprechen. Und in der Tat fand hier ja
die Bibelkritik einen ihrer wesentlichen Einsatzpunkte. Hier offenbart Gott
dem Moses seinen Namen IHWH, indes er sich den Vätern nur als der «El
Schaddaj» kundgegeben hatte. Das ist die Antwort auf die Namensfrage
in der Dornbuschszene (3,13), welche Buber ganz neu, entgegen dem «Dogma»
der Bibelkritik, interpretiert. Mose hält Gott die zukünftige Frage des
Volkes «was ist sein (des Gottes) Name?» vor. Das ist nun, meint Buber,
nicht dahin zu verstehen, daß hier die Geburtsstunde des Namens und
mithin des Gottes IHWH zu fixieren sei — vielmehr sei die Frage im
magischen Sinne zu verstehen. Welches ist der Name dieses Gottes, mit dem
er beschwörbar ist? Aber die berühmte Antwort «Eheje ascher eheje»
(«Ich werde dasein, als der ich dasein werde») stellt eben die radikale
Absage an die Namensmagie dar. Der lebendige Gott ist mit keinem Zauber
beschwörbar. Deshalb führt die reine Namensorientierung in der
Forschung nicht zum Ziel. Vielmehr muß nach dem Charakteristikum des

Vätergottes gefragt werden. Und da ergibt sich die Kontinuität. Er ist, wie
der Gott des Auszuges aus Ägypten, der Führergott und der
«Herausholende». Er holt Abraham heraus aus Ur und Haran, den Zentren
des Mondkultes und führt ihn nach Kanaan. Aber nun wird er «vom Gott
einer Biographie zum Gott der Geschichte», indem er Israel aus Ägypten
«herausholt» und durch die Wüste führt. Und Arnos, der erste der
Schriftpropheten, erweitert diese Konzeption ins Universale, indem er im Namen
Gottes sagt, daß dieser auch der Führergott andrer Völker ist, der die
Philister aus Kaphter und die Aramäer aus Kir herausführte. Derselbe
Gott ist es nun, der unter verschiedenen Namen bei den Völkern
verehrt wird. Wiederum eine Absage an die Souveränität des Namens.

Ein bedeutsamer Rest des Nomadenglaubens ist die alte Kult-Alliteration,
die in den weit jüngeren Text des Deuteronomiums (26,5) geraten

316



ist: «Arami obed Abi» (Abgeschweifter Aramäer mein Ahn), in welcher
der dankbar seine Feldfrueht opfernde Bauer seines nomadischen Ursprungs
gedenkt und somit implizite ausdrückt, daß es derselbe Gott ist, der als
Führer und Weggott seinen Ahn abschweifen machte, der ihm nun aber
auch den Segen der Erde beschert.

Hier sind die großen Spannungen (Hanigudim hagedolim) gelöst
zwischen Ackerbauer und Nomadenreligion, die auf lange Zeit das Thema der
biblischen Glaubensgeschichte bildet. Auf der einen Seite werden die Baale,
die Agrargötter von Blut und Boden immer mächtiger, auf der anderen
Seite setzt die Reaktion der Rechabiter (Jer. 35), des Nomadenordens im
seßhaften Israel ein, der dem alten Weggott der Wüste als Wandergruppe
dient. Nicht allein der Abfall zu den Baalen aber ist wichtig, wichtiger
noch ist die Baalisierung IHWHs selbst, gegen die der gewaltige Protest
Elijas, dieser wandelnden Mahnung einsetzt.

Die «Verschattung des Führergottes», wie Buber sagt, erfolgt einerseits

durch seine Angleichung an Baal, der von seinen Ursprüngen als
unbedeutende Lokalgottheit im phönyzisch-syrischen Kult immer mehr zum
Gotte schlechthin wurde, andrerseits durch Verselbständigung von Mythos
und Ritus in der Tempelreligion der Priester. Das wirkliche, politische
Geschehen ist seinem Zugriff mehr und mehr entzogen. Anstelle des
wirklichen Königtum Gottes tritt das menschliche dynastische Königtum.
Königtum Gottes wurde in jenen von der Ruach ergriffenen Gestalten der
Urzeit repräsentiert, den Richtern, die «charismatische Heerführer» und
Propheten zugleich waren. Nun aber tritt der dynastische König an ihre
Stelle. Ursprünglich als der Vikar Gottes gedacht, später aber sich mehr und
mehr verabsolutierend. Zwischen König und Priester beginnt nun die
Rivalität. Wer darf dem Tempelgotte opfern? Ist das Königsopfer legitim
oder nur das des Priesters? Auf der anderen Seite aber gegen Priester und
König steht der Nabi, als der Künder des lebendigen Gotteswortes. Der
Mann ohne Amt und Macht, der aber als Mund des Allmächtigen sich
mächtiger weiß als die Mächtigen.

Freilich versuchen die Könige selbst durch die Institution des

Hofpropheten den Propheten gewissermaßen zu ritualisieren (und damit zu
verharmlosen). Aber es gelingt ihnen nicht. Die wahren Propheten beziehen
nicht Sold aus der königlichen Schatulle.

Hier erhebt sich die schwierige Frage, wer ist ein echter, wer ist ein
falscher Prophet? Bub er drückt die Antwort psychologisch aus: «Die
falschen Propheten machen ihr Unterbewußtes zum Gott, den wahren
wird ihr Unterbewußtes von der Hand des wahren Gottes bezwungen, der
allem psychisch Vorfindbaren und Erschließbaren imbedingt transzendent
ist und eben in dieser seiner Transzendenz als der Bezwingende erfahren wird ».

Bezwungen von diesem Gotte stehen nun die Propheten gegen die
Könige: Samuel gegen Saul, Nathan gegen David, Ahia gegen Jerobeam,
Elia gegen Ahab, Jesaja gegen Ahas, Jeremia gegen Zedekia usw.

317



Aber noch ein anderes Anliegen hat der Prophet. Es wird deutlich in
dem Gottesspruch, den Nathan dem König David bringt (2. Sam. 7,6ff.):
«Willst du mir ein Haus zum Wohnsitz bauen? / Nicht hatte ich ja Sitz in
einem Haus / vom Tag als ich die Söhne Israels heraufbrachte aus Ägypten
bis auf diesen Tag / da war ich, miteinhergehend in Zelt und Wohnstatt».

Hier setzt der prophetische Protest gegen die Tempelreligion ein, der
sich fortsetzen soll bis zur vernichtenden Tempelrede Jeremias. Erst in
dem Manne des Exils, der schon fast mehr Apokalyptiker als Nabi ist,
in Ezechiel, findet diese Spannung ihre Lösimg.

Wie aber kam es zu solcher Spannung? Ist die «theopolitische Stunde»
fixierbar, in der die Führung den Männern des unteilbaren Königtums
Gottes entglitt, um einer Aufteilung des Machtanspruchs unter König,
Priester und Prophet Platz zu machen?

Buber setzt diese Stunde am Tage der Schlacht von Eben Haezer (1. Sam.
4) an. In der ersten Phase dieser Schlacht gegen die Philister unterliegen
die Israeliten. Nun wollen die Priesterkreise dadurch die Führung an sich
reißen, daß sie durch die beiden Söhne des Priesters Eli die Bundeslade
aus Silo an die Front schicken, um durch diese Anwesenheit IHWHs, der
auf der Lade unsichtbar thronend gedacht wurde, den Sieg zu erzwingen.
Aber die Schlacht wird verloren und die Lade fällt in die Hände der
Philister. Diese Katastrophe muß vernichtend auf die Häupter des Volkes
gewirkt haben. Sie haben das Vertrauen in diese Form des Gotteskönigtums

verloren und verlangen nach einem König. Widerwillig muß Samuel
sich ihnen fügen. Er selbst salbt Saul, den ersten König, steht aber bald
zu ihm in jenem typischen Oppositionsverhältnis, das noch der letzte vor-
exilische Prophet dem letzten König von Juda gegenüber einnehmen wird.

In der großen Reihe der Propheten zwischen diesem Anfangs- und
Endpunkt einer theopolitischen Linie hat natürlich jeder von ihnen seine

ganz besonderen Charakteristika, die Buber mit äußerster Prägnanz
herausarbeitet. Arnos, der Prophet der Gerechtigkeit (Zedaka), Hosea, der
Künder der Liebe (Hessed), Jesaja, der Heiligkeitsprophet.

In der großen theopolitischen Entscheidungsstunde nach der Schlacht
von Eben Haezer klingt aber bereits das letzte Hauptthema des Buber -

schen Buches mit an. Die Besiegten, die Leidenden, suchen den «Gott der
Leidenden» (Elohe Hasobelim), der erst viel später Micha und Jeremia als
den Herren der Strafgerichte, der Dichter des Hiobepiloges (im schroffen
Gegensatz zum volkstümlicheren Prolog dieses Lehrgedichtes) als den un-
erforschlicher Ratschlüsse vollen unbekannten Gott offenbaren sollten.
Seine tiefste Deutung erfährt der Gott der Leidenden aber in der mysteriösen

Gestalt des Ebed IHWH, des leidenden Gottesknechtes im Trost-
buche des Zweiten Jesaja (Jes. 53). Das alte Theologenproblem: Wer ist
der Knecht? beantwortet Buber dahin, daß es zwei Gestalten sind. Israel
und ein anonymer Einzelner. So wie Hiob zugleich als Einzelner wie als

318



Symbol für das leidende Israel zu fassen ist. Immer, so sehließt Buber,
mm nicht mehr allein kühl-dozierender Professor, kommt es in unsrer
leidensreichen Geschichte darauf an, daß wir das uns widerfahrende Leid
im Sinne jenes Gottesknechtes, in welchem die Gestalt des Propheten zur
Vorgestalt des Messias wird, rezipieren. —

Natürlich sind das nur einige wenige flüchtig nachskizzierte Gedanken
aus dem Buche, das jedem um die Bibel Bemühten ein willkommener
Wegweiser sein wird. Es steht zu hoffen, daß dieses grundlegende exegetische
Werk außer in der hebräischen Fassung auch bald in europäischen Sprachen
dem weiten Leserkreise zugänglich gemacht wird, der, aus Juden und
Christen zusammengesetzt, sicher gerne nach einem Buche wie diesem
greifen wird, das exakte Wissenschaftlichkeit mit lebendigem Glauben
verbindet.

Jerusalem Schalom Ben Chorin

UMSCHAU

Am 30. Juli 1951 haben die Israeli
zum zweiten Mal ihr Parlament
gewählt. Wahlberechtigt waren alle
seit 1. März 1951 in Israel Ansässigen,

die das 18. Altersjahr
überschritten haben. Seit den ersten
Parlamentswahlen hatte sich die Zahl
der Wähler nahezu verdoppelt. Etwa
800000 Stimmberechtigte erhielten
ihre Stimmausweise. Für eine große
Zahl derselben war es das erste Mal,
daß sie sich an einer Wahl nach
demokratischen Gepflogenheiten beteiligen

konnten. Das gilt vor allem für
die Neueinwanderer asiatischer und
yemenitischer Herkunft.

Das Wahlresultat entsprach
kaum den gehegten Erwartungen.
Es stärkte wohl die Position der
sozialistischen Mapai, die 42% aller
Stimmen erhielt, aber versagte ihr
die erhoffte absolute Mehrheit. Sie

bürgerliche Rechtspartei der sog.

Allgemeinen Zionisten hat ihre
Stimmenzahl nahezu verdreifacht und
stellt im neuen Parlament die
zweitstärkste Gruppe dar. Die kommunistisch

orientierte Mapam ging
geschwächt aus den Wahlen hervor,
ebenso die rechtsextremistische Partei

Cheruth.
Die Regierungsbildung gestaltete

sich außerordentlich schwierig,
nachdem sich die beiden Arbeiterparteien

Mapai und Mapam über die
Verteilung der einzelnen Ministerien
nicht einigen konnten und auch ein
Zusammengehen der Mapai mit den
Allgemeinen Zionisten nicht in Frage
kam.

Ben Gurion, gegenwärtig der starke
Mann der Mapai und in Israel
überhaupt, verband sich mit dem sog.
Religiösen Block, um die neue
Regierung zu bilden. Diese beiden
Gruppen verfügen im neuen Parla-

319


	Rezensionen

