Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Martin Buber, zwei Glaubensweisen
Autor: Schrenk, G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961634

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BUBER, ZWEI GLAUBENSWEISEN

von Prof. D. G. SCHRENK, Ziirich

I,

Bubers Gegeniiberstellung israelitischer und christlicher Glau-
bensweise bringt uns aufs neue erwiinschte innere Arbeit. Ich meine
zuerst uns Protestanten, dall wir auch die Stimme gottgliaubigen
Judentums aufmerksam horen. Natiirlich hat zuerst die wissen-
schaftliche Untersuchung zu fragen : Ist seine Darstellung der beiden
Glaubenshaltungen einwandfrei? Aber abgesehen von aller not-
wendigen Kritik, bleibt doch genug, um heutiges Judentum und
heutiges Christentum zu fruchtbarer Besinnung anzuregen. Seine
Stellung ist nicht einfach diejenige jiidischer Kontroverse, trotzdem
die Ablehnung der Christusbotschaft bei Paulus und Johannes
deutlich genug ist. Aber er bleibt doch immer innerlich gerichtet
und vornehm. Auch das Kontroverse hilt sich auf bemerkens-
werter Hohe und iiberbietet das Meiste gebriuchlicher Polemik.
Weist er (S. 11) alle apologetische Tendenz, als ihm ferne liegend,
ab, so spricht er doch als einer, der die Emuna vertritt. Mit «un-
befangener Ehrfurcht» will er auch dem Christentum begegnen
und nicht nur aus der Glaubensgeschichte Israels heraus sprechen.
Ob ihn dieser Wille durchweg zu einem genuinen Verstédndnis der
Quellen fiihrt, muf3 vorerst eine offene Frage bleiben.

Die Formgeschmeidigkeit seiner Sprache findet Ausdruck fiir
die feinsten Spielarten und Téne. Dazu bietet er viel gedanklich
Sauberes. Bei seinen biblischen Erlduterungen ist er eher zu tief-
sinnig, als zu wenig. Sein Sinn fiir das gottliche Geheimnis bleibt
der niichternen Rationalitit, die er wissenschaftlich handhabt,
doch weithin iiberlegen.

Was die Benutzung des Materials betrifft, so hilt er sich vor-
nehmlich an die Urkunden der christlichen Friihzeit. Dazu wird
zumal das aus Talmud und Midrasch verglichen, was «vom Kern
des Pharisdismus» handelt. Dagegen wird das hellenistische Juden-
tum nur zur Verdeutlichung herangezogen (9f.). Das friithe Christen-
tum und das hellenistische Judentum gehoren ihm wesentlich zu-

241

1 Judaica, Band 7 4



sammen (10). Hellenistisch nennt er (10) die vom spétgriechischen
Eidos geformte orientalische Religiositdt im Stadium des Zerfalls.
Paulus (12) entstamme einem randhaften hellenistischen Judentum.

Seine Stellung zu den kritischen Arbeitsmethoden der Gegen-
wart zeigt ihn auf der Seite von Forschern wie R. Bultmann,
A. Schweitzer, R. Otto. Doch so, daBl er sich nicht weniger distan-
zierend als zustimmend und empfangend zu ihnen verhilt. LaBt
er sich z. B. von Schweitzer anregen durch die These vom Einflul
des deuterojesajanischen Gottesknechtes auf Jesu Selbstverstind-
nis, so unterscheidet er sich doch wesentlich und entschieden von
dessen Paulusauffassung. Bemerkenswert ist seine Verwandtschaft
mit L. Ragaz in der Uberzeugung, daB ein kiinftiges Einvernehmen
zwischen der Kerngemeinde Israels und einer wahren Jesusge-
meinde nur erstehen kénne auf dem Boden der Botschaft von der
Umkehr und dem Koénigtum Gottes, die Jesus mit den Propheten
gemeinsam habe (13). Auffallend ist in dieser Schrift iiber den
Glauben, daB3 eine Arbeit wie die von Adolf Schlatter: « Der Glaube
im Neuen Testament», 4. Bearbeitung 1927, die ja auch Pistis bei
Josephus und Philo griindlich vergleicht, niemals erwdhnt wird.
Die Benutzung der Forschung ist von einer gewissen Einseitigkeit
nicht ganz freizusprechen.

Fiir Bubers eigene religiose Haltung sind zumal die Abschnitte
seines Buches erhellend, in denen er den «innenkritischen Prozef
des Judentums» (57) aufzeigt, der von den Propheten zum Wert-
vollsten bei den Pharisdern, zur «Lehre Jesu» und dann in neuerer
Zeit zum Chassidismus fithrt. Am Urchristentum aber ist ihm als
Juden das Befremdliche die Durchbrechung der Kontinuitat, nim-
lich des Fortgangs gldubigen Lebens, der auf einmal alles wan-
delnde Christusglaube. Die Chassidim hingegen haben einen «Mes-
sianismus der Kontinuitdt». Dadurch wird sozusagen das Ja zu
Jesus als dem Christus entbehrlich (vgl. 79).

1. Die Auffassung des Qlaubens

Buber spricht also von einer Zwiefiltigkeit der Glaubensweisen.
Die eine ist der Kontakt des Vertrauens in personaler Ganzheit,
der Glaube als Vertrauensverhiltnis. Die andre erkennt einen

242



Sachverhalt fiir wahr an. Hier geht die Ganzheit auf in einem Ak¢
der Akzeptation. Dort dagegen ist der Status das Entscheidende (6f).
Bei Israel ist der Glaube ein Stand. Nach Joh. 6,69 aber ist er ein
Begebnis: «Wir haben geglaubt und erkannt» (33f.). Bei der
ersten Glaubensweise «findet sich» der Mensch im Bereich des
Unbedingten, im Glaubensverhiltnis zu einem Unbedingten. Bei
der zweiten geht es um die Bekehrung zu einem Jemand, um die
Entscheidung fiir einen Sachverhalt(7f.). Die erste Glaubensweise
hat ihr klassisches Beispiel an der Friihzeit der Glaubensgemein-
schaft Israels, das als Volk hineingenommen ist in solches Ver-
hiltnis. Die zweite begegnet uns in der Friihzeit des Christentums,
in der Zeit des Zerfalls der Volker, die dann durch die neue Gottes-
gemeinde ersetzt werden. Sie ist bestimmt durch den Glauben «an»
Jesu Auferstehung und den Blick auf das Ende der Tage. Hier
wird als in einer Wende, in der verzweifelnden Stunde, die Er-
losung angeboten: Glaube, dafl es so (im Christus) geschehen ist!
Das ist nicht mehr, wie bei Israel, die Kontinuitéit, das Beharren,
es ist vielmehr der Glaube als ein Sprung (7—10). Wihrend im
israelitischen Glauben eine angestammte Glaubenswirklichkeit des sie
erfahrenden Menschen bestétigt und bekriftigt wird, ist (so bei Pau-
lus) der « DaBglaube» dazu bestimmt, die angestammte Glaubenswirk-
lichkeit (ndmlich die Sinaioffenbarung) grundlegend zu &ndern (99).

In diesen Definitionen wird also immer der Ausgangspunkt ganz
deutlich genommen bei der Volkheit Israels, das durch Bundes-
schlull hineinversetzt ist in den Vertrauenskontakt, in das Beharren
beim fiihrenden und bundschlieBenden Herrn. Der Einzelne «findet
sich» da hinein, als Glied einer Volksgemeinschaft (7f.), die ihn
umgreift. Anders bei Paulus, der einen «Daf-Glauben» im prig-
nannten Sinne, als Fiirwahrhalten der Tatsichlichkeit eines Vor-
gangs, als Annahme einer Botschaft vertritt (99). Gewill werde
auch hier (9) der Innenbezirk des Glaubens als eine Seinsverfas-
sung verstanden. Aber der Vorhof, der Zugang sei das Fiirwahr-
halten eines bisher nicht fiir wahr Gehaltenen und dies — der Akt
der Anerkennung von Wahrheit — sei griechischen Ursprungs,
sei ein noetisches Moment. wie denn z. B. das Ubersetzungsgrie-
chisch Metanoia statt Teschuwa dieser als wahr anerkennenden Pistis
durchaus entspreche (9.24f.).

243



Abgesehen von Paulus hat B. zumal an zwei andren Haupt-
orten den DafB3-Glauben als hellenistisch beeinfluBte Auffassung
herauszustellen gesucht. Einmal in Hebr. 11,1.6, wo in jener Defi-
nition des Glaubens das &leyyoc aus der griechischen Philosophie
stamme, wihrend dem alten Israel solch ein «Erweis» urfremd sei
(34 £.). Ebenso seiihm fremd die Kategorie der «ungesehenen Dinge»
im Sinne einer absoluten Unwahrnehmbarkeit alles Ewigen, denn der
Unsichtbare gebe sich Israel kund in Manifestationen. Hebr. 11, 6:
«Er mufl glauben, daB er ist...» sei fiir den genuin Glaubenden
in Israel ein Truismus. Vielmehr komme es fiir Israel darauf an,
daB es dem «selbstverstindlich» seienden Gott vertraue als dem,
der wahrhaft sein Gott sei (36f.)1. :

Das zweite Beispiel ist die Entscheidung des Glaubens oder Un-
glaubens im Ev. Joh. Wiahrend es sich bei Israel darum handle,
dafl es sein Vertrauen wirklich mache in der Gesamtheit all seiner
Beziehungen, als gelebtes Vertrauen in der vollen Aktualitdt der
vita humana, dem Weltlauf zum Trotz (Hiob), gehe es hier (Joh.
6,69) um «Glauben an» in einem DaB-Satz, nimlich um den Glau-
ben an den Jesus einer Theologie.

Eine Kritik dieser scharfen Gegeniiberstellung von Emuna und
Pistis mufl davon ausgehen, daBl auch der Glaube Israels immer-
fort einen Dall-Glauben einschlieft. Buber selbst formuliert dies
S. 99 so, «dal} sich am Sinai eine gottliche Offenbarung vollzogen
habe». Im Vorwort (5) unterscheidet er Inhalte des Glaubens von
diesem selbst. Es gibt aber weder eine Emuna noch eine Pistis
ohne Inhalte. Das wird auch spiter (11 oben) anerkannt. In der
Tat: Glaube kann nicht nur rein psychologisch als Haltung der
Seele betrachtet werden, abgesehen vom Inhalt des Glaubens,

1 Buber hat aber in Hebr. 11,6 auch die noch vorhandenen Elemente
alttestamentlicher Vertrauensstellung gesehen, die jedoch wieder zum Daf@-
Glauben an die Vergeltung umgebogen seien. Ohne Zweifel ist gerade
Hebr. 11, 11f. eine Stelle, wo auf griechisches Denken weithin eingegangen
wird. Aber angesichts der Glaubensbeispiele aus Israels Geschichte in diesem
Kap. kann man doch nicht sagen, dall hier jenes Vertrauen zum Bundesgott
verabsdumt werde, das B. am Herzen liegt. Vielmehr wird hier gerade fest-
gehalten an dem, was B. zumal 172ff. ausfiihrt, daB auch bei der «Verbor-
genheit Gottes» (Hebr.: das jetzt noch nicht Geschaute, Unsichtbare) der
Glaube die «Geborgenheit» (Hebr.: ndmlich in Hoffnung) ist.

244



dabei kame etwas den Glauben wirklich Treffendes gar nicht heraus.

‘Das gilt jedoch auch von der alttestamentlichen Emuna. Jene
«Unmittelbarkeit» fuBlt inhaltlich auf Gottes Heilstaten an Israel.
Auch hier ist im Sinne der Schilfmeerhymne: «Es ist wahr, dafl
der Gott der Welt unser Konig ist» das Als-wahr-anerkennen
immer mit dabei und der Kern ist: Jahwe als der in seinen Heils-
taten Israel Erlésende. Das «Hore Israel» ist wie jene Kénigsanru-
fung zugleich ein Bekenntnis. Die Emuna hilt dies fiir wahr. Wenn
wir «Bekenntnis» sagen, so ist dabei die Form der Aussage nicht
entscheidend, sondern eben der Inhalt des Glaubens. Buber
schitzt (34.41) das Bekenntnis im Interesse der lebendigen Reli-
gion, des schlichten Vertrauens, gering ein. Er verweist es als in-
tellektuell verfalt zur Theologie und Religionsphilosophie. Doch
jenes Vertrauen lebt gar nicht ohne Bekenntnis des «Wir» des
erwihlten Volkes. Und wenn dieses auch spiter eine Art theolo-
gischer Gestaltung annimmt, so ist hier an Bubers Wort (6) zu
erinnern, dal3 die rationale Denkfunktion eine Teilfunktion unseres
gesamten Seins ist. Es gilt auch Gott mit dem ganzen Verstande
zu lieben. Er nennt es ein Abbiegen von der rechten Glaubens-
weise, wenn man auch im Spatjudentum dogmatisch glaubt,
daB... Es ist ihm darin vollig recht zu geben, daBl sich diese
dogmatischen Spuren (vgl. 33 u. bes. 40) nicht befassen mit dem
Glauben an die Existenz Gottes, als einem Bestandteil des DaB-
glaubens. Dazu ist die GewiBheit Gottes in Israel zu unmittelbar
méchtig. Jedoch ob nun auch — was bemerkenswert ist — das
Bekenntnis Israels die Form jener Proklamationen hat, einen Ver-
trauensstand gibt es auch bei ihm nicht ohne Bekenntnis, das
zumal in vielgestaltigem Lob immer wieder Jahwes Taten an
Israel preist.

Auf der andern Seite ist die Pistis mit der Formel: einen Satz
als wahr anerkennen, viel zu einseitig noetisch gefafit. «Ich glaube,
daB es sich so verhilt» — geht darin wirklich der urchristliche
Glaube auf? (176). Allerdings ist daran so viel zutreffend, daf3
das Firwahrhalten der Botschaft, zumal der vom gekreuzigten
und auferstandenen Christus, dal das Annehmen dieser Gabe gétt-
licher Kundmachung ein Hauptmoment der Pistis ist. Doch kann
diese Bejahung nicht getrennt werden von anderen Momenten,

245



die gleichzeitig in diesem Glauben enthalten sind, ohne dafl dabei
mit der Einteilung: primér, sekundér, etwas geschafft ist. Tatséch-
lich ist bei Paulus dieser Glaube immer zugleich Gehorsamsakt.
Und er ist durchweg eine vertrauende Gesamthaltung. Das Hrste
wird bei Paulus durch die Wendung «Gehorsam des Glaubens»
wiedergegeben. Das Zweite ist besonders deutlich etwa durch einen
Ausdruck wie Rom. 4,17, wo es von Abraham heifit: «vor dem
Gott, dem er glaubte», oder Rom. 10,9, wo es heillt: «mit dem
Herzen wird geglaubt». Es ist ein bedenkliches Milverstehen, in
der fides die fiducia hinter die notitia zuriickzustellen oder sie gar
aus dem Glaubensakt auszuscheiden. Die fiducia ist nicht allein
fiir die Emuna zu reservieren. Ferner ist auch die paulinische Pistis
Wirklichkeitsmachung und Entscheidung in allen Beziehungen und
sie ist wahrlich niemals ein Leben im Riicken Gottes (vgl. 39),
sondern «angesichts Gottes» (s. oben Rom. 4,17)2.

Aber das ist durchaus treffend, daB3 bei der Pistis alles steht
und fallt mit der Christuswirklichkeit als der neuen von Gott ge-
gebenen Kundgebung, die eine villig verinderte Gesamtlage schafft.
Nur daB die «Durchbrechung der Kontinuitdt» zugleich als end-
giiltige Erfiillung alles Vorangegangenen gilt. Von einer Ent-
scheidung des Glaubens ist nur darum die Rede, weil es actu um
die Bejahung der Messianitit Jesu geht. Insofern ist Joh. 6,69
freilich ein prignant charakterisierendes Wort. Jedoch in den ur-
christlichen Dokumenten ist der Glaube an Jesus Christus nicht
nur Annahme eines Satzes, sondern vollpersonliche Affirmation
der Heilstat des handelnden Gottes. Und die rechte Einschitzung
des Wesens der Pistis wird hier tiberhaupt nur angeschaut als
moglich aus einer letzten Begegnung mit dem offenbarenden Gott
heraus.

2 B. zitiert zustimmend die Dissertation von E. Willmann, «Das Ver-
hiiltnis von Pistis und Christusfrémmigkeit bei Paulus», 1926, wendet sich
gleichzeitig gegen Bultmann, der Pistis primir als Gehorsamsakt verstehe.
Doch 1iB8t sich WiBmanns These: Glaube bei Paulus ist lediglich fiirwahr-
haltender Glaube, nicht festhalten, denn es wird durch diese Definition
gar nicht gedeckt, daB Paulus in Pistis das Grundwort fiir den gesamten
Stand des Glaubens gefunden hat, vgl. Rém. 5,1f.: «Durch den wir im
Glauben den Zugang zu dieser Gnade erlangt haben, in der wir stehen».

246



Buber geht aus, bei der fiir ihn gegensitzlichen Emuna, vom
bestehenden Kontakt der Volkheit Israels mit dem Bundesgott.
Sofort erhebt sich die Frage: Wie ist es aber da, wo dieser gar
nicht besteht? Schon bei allen zu Israel stolenden Proselyten muf3
es doch auch zu einem Akt der Akzeptation, des Als-Wahr-Aner-
kennens kommen. Es kann ja doch hier beim nicht vélkisch-reli-
gios Gebundenen eben zunichst nicht vom Beharren, von einer
Kontinuitit die Rede sein. Und fiir das, was Paulus «die Volker»
nennt, ergeben sich zwei Moglichkeiten: Entweder finden sie durch
Bekehrung, welche «Annahme» einschlieBt, Anschlu an Israels
Kontinuitdt, oder aber (so Paulus): sie gelangen zur neuen Ge-
meinde, die allen den unmittelbaren Zugang zum Heile weist.
Sonst bleibt es nur dabei, daB3 etwa die unerhért iiberlegene Ver-
trauenshaltung der Emuna konstatiert wird, die jedoch jedem, der
nicht zu dieser Volksgemeinschaft gehort, unerreichbar bleibt.
Aber schon bei Jesus bietet sich die Parallele zu dem Durchbruch
der Volksbindung. Gewill widmet er sich in Treue dem Hause
Israel. Aber er ist zugleich weissagend in seinem iibernationalen
Horizont iiber die bloBe Volksbindung hinausgegangen. Thm den
Missionshorizont absprechen, wiirde bedeuten, ihn unter die alt-
testamentlichen Propheten herabzumindern®. Die Pistis als Akt
der Bekehrung ist aus den Lebenserfahrungen der mit Jesus ver-
bundenen Israeliten entstanden. Wenn die Emuna volksgeschicht-
licher Herkunft (174) doch nicht allein auf Israel beschrinkt bleiben
soll, wenn dessen groBle Fiihrungen der Urzeit (175) der ganzen
Volkerwelt zu gute kommen sollen, dann kann — sofern Jesus
wirklich der Christus ist — dies nur geschehen durch Annahme
der Botschaft. Damit stehen wir bei dem unerldflich zu beriick-
sichtigenden Tatbestand der Mission. Im Lichte der Mission ist
Glaube als Begebnis und Akt, der zu einem Stande fithrt und diesen
Stand trigt, nicht minderer Art als Glaube qua beharrender Stand
der Kontinuitdt, im Sinne des geborgenen Israeliten. Nur dem
Paulus, der fiir die Volkerwelt ringt, dessen ganze Botschaft in
diesem universalen Dienst steht, kann man ablauschen, was er
unter Pistis versteht.

8 Vgl. jetzt G.Schrenk, Die Weissagung iiber Israel im Neuen Testa-
ment 1951, 5. 8.

247



Auch im Blick auf Israel ist von der neuen Christuswirklichkeit
aus zu sagen: in dieser Sicht hat Paulus sogar schon bei Abraham
die Emuna als einen Akt gefafit, der zu einem Status fiihrt.
SchlieBt er doch an diesem Zentralpunkt VerheiBung und Evange-
lium zusammen. Solcher Auffassung liegt die Uberzeugung zu
Grunde, dall auch der Jude gliubig zu werden habe an seinen
Christus. Wenn dies geschieht, so ist das freilich unbedingt ein Akt.
Die Abgrenzung von der Volksgemeinschaft tritt nur dann ein, wenn
diese den Christus verwirft. Man st6ft also auf der ganzen Linie
immer wieder an die Grundfrage, ob Jesus der Christus, die Letzt-
offenbarung Gottes ist, oder nicht. Um so bedeutsamer aber ist
dann freilich das Problem, wie sich die urspriingliche Botschaft
Jesu selbst zu dieser Grundlage verhilt.

2. Jesus in der Deutung Bubers

Von Jugend auf hat Buber Jesus als «seinen groflen Bruder»
empfunden. «Mein eigenes briiderlich aufgeschlossenes Verhiltnis
zu ihm ist immer stidrker und reiner geworden». Aber Jesus steht
ihm durchaus in der Reihe des Judentums, wihrend Paulus und
Johannes als hellenistische Weiterbildungen gleichsam stammfremd
geworden sind. Jesus ist ihm ein groBler Sohn Israels. Der Platz,
der ihm in Israels Glaubensgeschichte zukommt, kann allerdings
durch keine der iiblichen Kategorien umschrieben werden (11.8).
Dieses Genuin-Jiidische bei Jesus stellt sich dann heraus, wenn
die Evangelientexte kritisch gesichtet werden (10). Die Sichtung
erfolgt nach bestimmten, weltanschaulich beeinfluBten Methoden.
Es wire lehrreich, zu untersuchen, wie weit der Verfasser bei dieser
Quellenkritik auch von griechischer Noetik geleitet ist4.

Jesus ist fiir B. nicht der Kyrios und Gottessohn. Von jener
israelitischen Emuna-Haltung her wird aber zu ihm eine Stellung
der Achtung eingenommen. Aber auch die Entscheidung der Chri-

4 Man vergl. z. B. seine Zustimmung zu der rein rationalistischen Kritik
der Wundergeschichten, wie sie Bultmann in «Glaube und Verstehen» (1933)
gibt: ein Geschehen contra naturam kann nicht als wirklich gedacht werden,
darum muf} es ausgeschieden werden.

248



stenheit, dafl er Gott und Erloser ist, soll nur mit héchstem Ernst
(11) beurteilt werden.

Um zu zeigen, was bei Jesus Glauben bedeute, beginnt B. mit
einer parallelisierenden Vergleichung von Mk. 9,14ff. mit Jesaja
28,16. Beim «jesaianischen Passiven» und beim «evangelischen
Aktiven» (21) liege das gleiche begriffliche Verstéindnis der Eigenart
des Glaubenden vor: Er ist in den Bereich Gottes hineingenommen,
in die Gemeinschaft seiner Allmdglichkeit. Er wirkt im Tempo
Gottes. «Der Glaubende» (absolut) bedeute hier wie dort eine Be-
ziehungswirklichkeit. Der Aktive und der Passive — beide werden
durch die Macht Gottes erméchtigt (15ff.). Diese Beziehungswirk-
lichkeit sei alttestamentlich und nicht auf hellenistischem Boden
gewachsen. Sie sei nach Jesus aber dem Menschen als solchem zu-
ginglich (19.211f.). Die geistvolle Deutung von Jesaja 28,19: «Der
Glaubende wird nicht beschleunigen», die B. nach der Masora
vornimmt3, wird dann weiter ergidnzt durch Jesaja 7,9: « Vertraut
ihr nicht (taaminu), so habt ihr nicht Bestand (teamenu)» (26f.).
Hier handle es sich um das Standhalten in der wesentlichen Le-
bensbeziehung, um Treue und Vertrauen in der vollen Beziehungs-
wirklichkeit (27). Nicht aber — wie auch im Worte Jesu nicht —
um einen Glauben «an» Gott, der fiir den Israeliten etwas «Ein-
geborenesy ist. Vielmehr um die vertrauende Verwirklichung in
der Ganzheit des Lebens (28). In seiner Erlduterung der drei Prin-
zipien der Botschaft Jesu nach Mk. 1,15 weist B. mit Recht hin
auf das prophetische Erbgut in dieser Verkiindigung: Kénigtum
Gottes, Umkehr, Vertrauen. Aber wie auch das é vor 1@ edayyeiio
aufzufassen sei — auch ich mochte es nicht tibersetzen: Glaubet
an das Evangelium — es ist doch auf jeden Fall, auch wenn man
es wiedergibt mit: «auf Grund der Freudenkunde», der Ruf zum
Trauen verbunden mit der jetzt, im erfiillten Kairos, an Israel
herantretenden Botschaft, so dafl also die Emuna hier ganz und
gar orientiert ist an einer Neuheit der Gesamtlage (Heilslage), die

5 ha maamin lo jachisch sei «allgemein miBverstanden». Dies wohl im
Blick auf Cheyne, Guthe, Duhm, welche lesen: jamusch, weichen. LXX setzt
voraus jebosch, wird nicht zu Schanden werden. So Marti. Vgl. Paulus
Rém. 9,33; 10,11. Aber auch Orelli und Schlatter, Glaube® (1905) 560f.
haben schon wie Buber den Masora-Text gedeutet.

249



durch Jesus verkiindet wird. So ist der Ruf Jesu nicht abzutrennen
von dem Jetzt-Charakter dieser Botschaft. Die Auffassung des
pralectar Mtth. 11,12; Lk. 16,16 als «herbeireien durch die stiir-
mische Gewalt der Umkehr» fillt ganz aus dem Rahmen der echten
Beziehungswirklichkeit. L&t sich doch die Koénigsherrschaft nicht
«erstiirmen» (gegen S. 24.95f.). Das widerstreitet vollig dem Haupt-
gehalt des Wortes Jesu®.

Zu der Frage: Jesu Stellung zur Tora stellt Buber Thesen auf,
die fruchtbar anregen. Er hilt gegen Bultmann an der Echtheit
von Mtth. 5,17 fest und faBlt das «Erfiillen» Jesu auf als: «die
Tora in ihrem vollen Ursinn manifestieren und ins Leben bringen».
Das «Ich aber sage euch» sei fiir dieses «zur Urreinheit der Offen-
barung zuriickkehren» der stdrkste Ausdruck. Von der Inwendig-
keit der gottlichen Forderung her rufe er in der eschatologischen
Situation die Inwendigkeit des Menschen auf. Und in dieser Ur-
absicht ihrer Offenbarung halte Jesus die Tora fiir erfiillbar (61.
79.100). Wertvoll ist auch besonders die Ausfithrung iber die
Feindesliebe bei Jesus. Er nennt diesen Spruch den «hochsten».
Zwar ziehe er seine Leuchtkraft aus der jiidischen Glaubenswirk-
lichkeit, doch iiberbiete und iiberstrahle er diese (68.75). Die
«fortgeschrittene Dynamisierung der Sohnschaft» sei aus der escha-
tologischen Gegenwirtigkeit geboren. Hier macht also B. das Zu-
gestindnis der Einzigkeit, freilich nur in dem Sinn, daf} diese Héhe
als Erginzung des Bisherigen den Kreis der Glaubensgeschichte
Israels schliefle (77). Was dann spater der Chassidismus als Feindes-
liebe vertrete, trage ebenfalls ganz innerjiidischen Charakter und
stehe auBerhalb alles christlichen Einflusses (78)7. Was iiber die
Bedeutung von re’a gesagt wird (68.69f.71f.), das schon im A.T. auf
den Mitmenschen iibertragen sei, jedoch zur Zeit Jesu einen Be-
deutungswandel erfihrt (=personlicher Freund), ist ebenso beach-
tenswert wie das Verstindnis des «wie dich selbst» Mtth. 22,39 =
als gelte es dir (nicht die hier oft behauptete «berechtigte Selbst-

8 Vgl. Theol. Woérterbuch zum N.T. I, 608ff.

7 Das wird fiir so spiate Zeit kaum festgehalten werden kénnen, wenn
doch bereits der Talmudismus auch im Wechselgesprich mit dem Christen-
tum Einfliisse aufgenommen hat. Der Gegner will u. U. nicht der sein, der
zuriickbleibt.

250



liebe») (68). Die Universalitit des Liebesgebotes bei den Phari-
siern wird ebenso betont wie ihr Hassen der Feinde Gottes, das
die Gefahr einschlieBt, den Hasser Israels zu einem Gotteshasser
zu stempeln (73ff.75)8.

Damit stehen wir bei einem Hauptanliegen der Schrift des Ver-
fassers: Jesus und der Pharisiismus. Er findet da in den Evangelien
ungeschichtliche Ziige, die der Spannung der frithen Christenheit
zumal in der Diaspora entstammen (60f.). Seine Hauptthese ist:
Jesus und das zentrale Pharissiertum gehéren wesentlich zusam-
men (10). Nicht nur etwa die Uberzeugung von der Erfiillbarkeit
der Tora hat er mit ihnen gemeinsam. Was B. hier ausfiihrt (79)
als «erfiillbar» bei Jesus und dann wieder im Sinne der Pharisier,
zeigt doch eine tiefe Differenz®. Es ist auch gerade darum, weil
jene unter Offenbarung in der Tora etwas wesentlich anderes ver-
stehen als Jesus, ein Fragezeichen zu setzen hinter Bubers Satz:
«Jesus spricht von seiner eschatologischen Radikalitit aus die
Pharisiier kaum anders an als sie selbst die Scheinpharisder (die
«Gefarbten») ansprechen» (60f.). Zwar konstatiert auch B. eine
Differenz zwischen beiden Positionen. Doch iiberschreite diese
nicht die sinngeméife Grenze der innerjiidischen Dialektik (61).
Das ist jedoch duBerst fraglich. Ein Verkiindiger, der, wie B. selber
-formuliert, die Uberzeugung vertritt, daB die Uberlieferung Israels,
wie sie die damaligen Gesetzestreuen vertreten, keine adiquate
Auffassung der Offenbarung Gottes sei, daB jedoch er, Jesus,
jetzt Sinn und Absicht dieser Offenbarung ganz zutreffend er-
schlieBe (93), ein Verkiindiger, der weiter von der mosaischen
Ordnung an die Schopfungsordnung appelliert (65), der steht doch
in unverséhnlichem Widerstreit zu diesen Gesetzeslehrern. Wenn
er gar (67) «<im Gegensatz zum Pharisdismus an das Wort der Tora
selber riihrt», wenn er «nicht auf dem Sinai stehen bleibt», sondern

8 Wenn B. hier die «Zornausbriiche» Jesu gegen die «Schlangenbrut» der
Phariséier in Parallele setzt, so ist doch daran zu erinnern, daf} entspre-
chende Wendungen goéttlichen Zornes sich in derlat.lichen Prophetie finden,
die auch nicht einfach mit menschlicher Leidenschaft identifiziert werden
diirfen.

® Wenn der Pharisiier sagt: «so viel als du, selber aufbietend, jetzt und
hier vermagst» (79), so ist dies etwas Grundanderes, als der absolute Ge-
horsam gegen die «Urabsichten» der Tora bei Jesus.

2561



mit seinem «Ich aber sage euch» «in den Wolkenraum der Offen-
barungsintention vordringt» (ebenda), so ist dies eben ein Anspruch
und eine Neuerung, die viel stdrker als es bei B. geschieht, als
nichtpharisidisch hervorgehoben werden mufl. Dagegen hat er Jesu
Weisung: «Ihr sollt euch dem Bosen nicht widersetzen» Mtth. 5,39
zutreffend als den Pharisdern unannehmbar, ja unertréiglich be-
zeichnet. Zwar ist diese Weisung ja als Ertragen feindseliger Ver-
gewaltigung halb und halb in der politischen Duldungswilligkeit
jener Richtung aufgenommen, aber dann doch, wie B. mit Recht
betont, bei ihrem geistigen Gegensatz wider die bose Macht Rom
wieder nicht durchgefiihrt worden. In der Form von Jesu Weisung,
wo sie zum beherrschenden Grundsatz wird, kann sie vom phari-
siischen Standort aus nur als ein Mehren des Unrechts auf Erden
angesehen werden.

Trotz all dieser weitreichenden Unterschiede verharrt Buber
bei einer Auffassung, die zum Interessantesten seiner Schrift ge-
hort (62). Er sieht in der Stellung der Bergrede zur Tora gewisser-
maBen eine Vorwegnahme spiterer dhnlicher pharisiischer Ent-
wicklungen, ndmlich die « Potenzierung» ihrer Lehre von der «Rich-
tung des Herzens» und von der «Lischmah», welche recht eigent-
lich die geistige Hohe des Pharisdertums darstelle. Es handle sich
hier (trotz zeitlicher Abstéinde) um eine grofe und vitale Linie
solcher Lehrrichtung, die unverkennbar sei(62). In Jesu erfillender
ErschlieBung der Tora komme diese Lehre nur zu einem er-
hohten Audruck. Jenes Ringen um die Richtung des Herzens
wird folgendermaBen interpretiert: Nur in der Emuna ist Beharren,
wahre Richtung auf Gott. Sie wird empfangen in einem Leben,
das im Willen Gottes gelebt wird. Der entscheidende Sinn und
Wert kommt nicht der Masse der Handlungen zu, sondern dem
Gerichtetsein des Herzens (62ff., vgl. 57.92f.). Buber zieht dann
die Linie weiter zum Chassidismus (57), der die unmittelbar Gott
zugewandte Andacht des ganzen Menschen als unerldBlich fiir
jede Handlung vertritt. Mit der genannten Lehre héngt weiter
zusammen die pharisdische Lischmah-Lehre, die noch iiber sie
hinausgreift1. Sie weist an, die Tora um der Sache willen zu

10 Der Verfasser verweist auf die von S. Schechter in: Some aspects of
Rabbinic Theology (London 1909) herausgegebenen Texte.

252



erfiillen, nicht um des Ertrages, der giinstigen Folgen willen. Das
bedeutet aber: um des Lehrenden, Gebietenden, um Gottes willen,
ihm zu Liebe, aus der Liebe zu ihm und in der Liebe zu ihm. Hier
werde die Tora nicht einfach aufgefaft als ein unabhingig von
der aktualen Beziehung des Menschen zu Gott bestehendes Ob-
jektivum. Die Entscheidungskraft dieser Haltung reiche bis in
die Tiefe des Verhiltnisses zur Tora, auch dort, wo diese eine
Ambivalenz kundtue. Nur dem spende die Tora Leben, der sie
um ihretwillen, in Verbindung mit ihrem Geber und um seinet-
willen empfange. Die Lischmah-Lehre habe dynamischen Cha-
rakter. Sie wolle von der negativen Haltung (nicht um ihretwillen)
zur positiven (um ihretwillen) fiihren (93f.).

Mit dieser Auffassung Jesu in seinem Verhiltnis zum inner-
lichsten Gesetzestum hat Buber von neuem die Forschung, die
auf christlicher Seite gewill nicht immer den besten Intentionen
des Pharisdismus voll gerecht wurde, auf eine Aufgabe gewiesen,
die noch nicht zur Geniige durchgearbeitet ist. Zun#chst scheint
mir aber, dal wohl jenes Thema der Bergrede in der Richtung
der genannten Lehren liegt, wo Jesus betont, man habe es beim
Fasten, Beten, Almosenspenden allein mit Gott und nicht mit den
Menschen zu tun. Jedoch das, was dem vorausgeht als Auslegung
der Tora mit dem gewaltigen «Ich aber sage euch» ist doch nicht
gleicher Wesensart mit jenen pharisiischen Tendenzen. Weiter ist
darauf hinzuweisen, dall es nicht angeht, einfach die literarisch
greifbaren edelsten AuBerungen des Pharisiismus, zumal nack Jesu
Zeit, mit dem Kampfe zu vergleichen, den Jesus selbst auf Grund
dessen fiihrt, was ihm in der konkreten, volkstiimlich zugédnglichen
Offentlichkeit als Typus der Frommigkeit begegnet. Die Kritik
an der Darstellung der Evangelien, die zumal auf Grund dieser
Lehre von der Richtung des Herzens und der Lischmah — die aus
spiteren Quellen gewonnen wird, jene wie gesagt volkstiimliche
Behandlung als ungeschichtlich verwirft — sie wiirde etwa damit
verglichen werden konnen, dafl man sich bei Luthers Kampf gegen
die MiBbriuche des Ablal gegen den Sinn dieser Kontroverse
auf bessere, literarisch niedergelegte Lehren spiterer Zeiten im
Katholizismus beruft. Vor allem aber ist daran festzuhalten, da3
Jesus von seiner «eschatologischen Radikalitdt» aus, durch seinen

253



Offerbarungsanspruch, das Gesetz zu deuten, indem er «in den
Wolkenraum der Offenbarungsintention vordringt» und sogar «an
das Wort der Tora selber riihrt» — die Grenze ungeahnt weit
iiberschreitet, die von Buber als «sinngem#fle Grenze der inner-
judischen Dialektik» bezeichnet wird. Es ist dem Verfasser nicht
gelungen, Jesus einfach — wenn auch in hochster Potenzierung —
der Linie des verinnerlichten Judentums einzugliedern.

Gewill geht B. ein weites Stiick auch im Zugeben von Differen-
zen. Aber er zieht m.E. nicht daraus die Folgerung fiir jenen
Anspruch der Einzigkeit, der sich gegen eine Einordnung Jesu
in der oben erwihnten Form straubt. Wenn er (95) sagt, an der
Stelle, wo bei den Pharisiern die Lischmah-Lehre erscheint (als
Antwort auf die Lebensfrage), stehe bei Jesus die Aufforderung
zur Nachfolge, denn er berufe sich der vorgefundenen Uberlieferung
Israels gegeniiber auf die unverstellbare Absicht des Offenbarers,
als die ihm offenbarte — so liegt doch in diesem Anspruch auch
der Durchbruch durch die Kontinuitdt. Dem néhert sich der Ver-
fasser, wenn er (97) fortfihrt: «Als Antwort auf die Lebensfrage
des Menschen konnte freilich weder Paulus noch irgend jemand
auller Jesus die Nachfolge anbieten». Im Jesusbild Bubers kommt
aber nun vieles, was er als eigenartige Sonderhaltung feststellt,
ganz merkwiirdig unvermittelt zu stehen. Es wird gleichsam als
berechtigte Kigenart duldsam belassen, jedoch nicht mit dem, was
er nachher als Jesu messianisches Selbstverstindnis zu deuten
sucht, zusammengeschlossen. So z. B. gerade die Aufforderung zur
Nachfolge und das «Ich aber sage euch». Der Jesus Bubers ist eine
seltsame Mischung aus israelitischer Emuna, Kontinuitdt, und
dann wieder messianischer Sonderrolle, ja eschatologischem Enthu-
siasmus. Das eine durchkreuzt das andere. Das Lob, das sein Halten
zur Kontinuitit erhilt, versteht man nicht, weil es doch diese so
miichtig durchbricht. Seinen potenzierten Pharisiiismus begreift
man nicht, weil er doch dessen Grundlagen grundstiirzend antastet.
Ein unklarer Faktor im Gesamtbilde bleibt auch die «eschatolo-
gische Situation», aus der B. Jesus sprechen 1d8t. Darum némlich,
weil sie wiederum ein isoliertes Moment wird. Freilich ist ja heute
diese Seite dem Bild der Forschung selbstverstindlich geworden.
Aber man hat es doch zusammenzuschauen mit allem anderen.

2564



Spiter zeigt sich dann ja auch, dafl diese eschatologische Situation,
aus der heraus Jesus verkiindet, doch wohl zusammenhingt mit
dem «Messias-Mysterium». Nur wird gar nicht darauf hingewie-
sen, daf dieses dann eine Durchbrechung der israelitischenKonti-
nuitit ergibt, weil der Fortgang des Geschehens auf die Einzigkeit
Jesu gestellt und konzentriert wird. Wenn der Verfasser (58f.)
Matth. 5,48: «Ihr sollt teleioi sein» von der eschatologischen Situa-
tion aus und auf sie hin fafit: «Jesus will die erwiahlten Menschen
in der Katastrophe des Menschentums aufrufen, Gott so nahe zu
kommen, wie es erst in ihr den Menschen moglich gemacht wird»
(60), so ist hier charakteristisch, wie der Akzent von der Beziehung
zu dem, der die Nachfolge ermoglicht, ginzlich auf die Situation
verschoben wird, wodurch nur ein Enthusiasmus der Spannung
entsteht, der gerade im Ethischen nie unbedenklich ist. Wo dann
allerdings im Evangelium selbst die Einzigkeit des Mittlers zur
Aussprache gelangt, wie v. a. in Matth. 11,27; Luk. 10,22, da wird
sie als Interpolation abgelehnt (129). Stehen doch diese Worte den
johanneischen Aussagen unheimlich nahe. Aber jener Preisgesang
stammt zweifellos aus der Redequelle und miifite also schon dort
interpoliert sein!l. Nach jener wichtigen Stelle bei Matth., Luk.
ist Jesus nicht anders als bei Joh. (10,9; 14,6) «die einzige Tiir
und der einzige Wegn.

Nun 148t es zwar der Verfasser dahingestellt (29), ob Jesus iiber
seine Bestimmung zur messianischen Wiirde zur volligen Sicher-
heit gelangt sei. Er bescheidet sich: Das Rétsel des SelbstbewuBt-
seing Jesu sei wohl bestimmt, unloslich zu bleiben (103). Aber er
stellt doch, wie wir sehen werden, eine ganz bestimmte, sorgfiltig
durchdachte Hypothese auf, die das messianische Mysterium in
das Selbstverstindnis Jesu aufnimmt. Sein Hauptgegensatz geht
freilich gleichzeitig gegen die Vergottung, die «Apotheose» Jesu.
Aber er sucht zu verstehen, wie es iiberhaupt zu dieser Entwick-
lung kommen konnte. Er setzt hier ein bei der Jordantaufe, die
Jesus die Sohnschaft gewéhrt. Nur sie als das Erleben einer Mes-
siasweihe ermdgliche ein geschichtliches Begreifen davon, wie es
von seinem eigenen Selbstverstindnis zu einem Vergottungsproze

11 Ausfiihrliches dariiber mit Beriicksichtigung der Forschungsgeschichte
werde ich demnéchst im Theol. Worterbuch zum N.T. bei matrsc vorlegen.

255



kommen konnte (118—129). Trage auch die vorliegende Erzih-
lung legendédren Charakter (105), so sei doch die Tauftradition in
ihrem Kern echt (119). Und diesem liege eine AuBlerung Jesu zu
Grunde. Der Verfasser sucht nun weiter aus Joh. 3,1—8, zumal
aus 3,3 ein jetzt iiberarbeitetes Original herauszustellen, in dem
Jesus urspriinglich von seiner eigenen Glaubenserfahrung aus sage
(128), was es heille, ein Sohn Gottes werden, ndmlich: die Neu-
schaffung von oben zu erleben, wie er es bei der Taufe erfahren
habe. Wasser und Geist weise auf die Weltschépfung hin. Es sei
hier aus der Neuschaffung des Menschen unter dem Einflu von
Luk. 3,22 Dit. Just. Clem. Orig.: Neuzeugung geworden. Der
messianische Mensch (124) steigt aus der Menschheit zu seiner Sen-
dung auf, mitten im Leben von Gott zu seinem Sohn erhoben, durch
den gottlichen ruach. Aber auch hier lehne es Jesus ab, dafl man
ihn zum Gegenstand des Glaubens mache (128). Er spreche diese
Erfahrung aus als eine dem Menschen iiberhaupt erschlossene.

Diese Darlegung mutet widerspruchsvoll an. Sagt jenes ange-
nommene Original etwas aus iiber den messianischen Menschen,
so kann man nicht fortfahren: das ist eine dem Menschen tiiber-
haupt erschlossene Erfahrung; denn nicht jeder Mensch ist ein
messianischer. Ferner ist die Quellenkonstruktion mit gleich-
zeitiger Annahme jener Ablehnung &uflerst heikel. Ich meine, wo
doch im gleichen Gesprich, 3,18, ausdriicklich vom Glauben an
den Sohn die Rede ist («der an ihn glaubt»), soll dann in einem
(hypothetischen) Original gerade dies als verneint anzunehmen sein ?

Vom Herrengebet ausgehend, versucht B. festzustellen (158),
daf} Jesus, bei dem sich der paulinische «kosmische Pessimismus»
nicht finde (dariiber spéter), zumal bei Siinde, Umkehr, Vergebung
die Unmittelbarkeit zu Gott (Judentum) im Gebet vertrete, wih-
rend Paulus nur die eschatologische Vergebung durch Christus
allein, die einzige Tiir, kenne. Nun ist allerdings in der Urchristen-
heit, nicht nur bei den Synpt., der Gebetsverkehr des Sohnes mit
dem Vater in seiner Unmittelbarkeit ohnegleichen der stille, ge-
wisse Hintergrund aller Gebetsfreudigkeit geworden. Gerade das
Unservater entstammt seiner unvergleichlichen Gebetskammer,
wenn es auch zugleich in gut zeitgeschichtlicher Begriffssprache ein-
gebettet bleibt. Die synoptischen Vateraussagen Jesu, wenn sie

256



streng kritisch auf ihre urspriingliche Herkunft und ihre Quellen
gepriift werden, weisen durchweg als Hintergrund das Bewulit-
sein und den Eindruck von einem besonderen, unvergleichlichen
Verhiltnis Jesu zum Vater auf.

Die Frage Jesu Mark. 8,27ff.: «Fiir wen halten mich die Leute?
Fir wen haltet thr mich?» enthalt durchaus eine Intention zum
DaB-Glauben. DaB3 er der Christus sei, ist ja auch nach Mark. das
Bekenntnis des Petrus, des Sprechers und Reprisentanten des
Jiingerkreises, und dieses wird nach Matth. 16, 17 als eine Offenbarung
des Vaters in den Himmeln bejaht. Buber faft (28ff. 30) jenes
Fragen Mark. 8, dem echte Tradition zu Grunde liege, als An-
wandlung einer Unsicherheit Jesu, «wer» er sei. Diese Hypothese
ist schon darum gewagt und unwahrscheinlich, weil sie sich doch
allzusehr dem Verdacht aussetzen wiirde, daB nur so gefafit das
Wort keinen Dafiglauben intendieren kénnte. Das Moment der Un-
sicherheit ist eingelegt. Die urspriinglichen, natiirlichen Merkmale
der Texte weisen alle darauf hin, dal es im Jingerkreis zu einer
Christuserkenntnis kommt, von der jedoch Jesus durch das
Schweigegebot alle Gefahr der Sensation abwehren will.

Noch ein Hinweis auf die Behandlung von Mark. 10,18 durch
den Verfasser (116—118). « Was nennest du mich gut? Niemand ist
gut, als Gott alleiny. B. faBit «gut» hier nicht im Sinne von sittlicher
Vollkommenheit, auch nicht von Giite, es bedeute vielmehr «treff-
lich, vortrefflich». Der Reiche appelliere an die Hohe seines Lehrer-
tums und das lehne Jesus ab. Gott allein gebe in der Tora die
rechte Antwort auf die Frage nach dem ewigen Leben. Jesus ver-
weise also auf den Lehrwillen des guten gottlichen Meisters. Diese
Deutung ist einleuchtend. Aber enthilt dann nach diesem Ver-
stindnis das Wort, wie zugleich betont wird, eine radikale Ver-
neinung der Gottheit Jesu? Von Bubers Deutung aus, die das treff-
liche Lehrertum ganz Gott zuweist, lieBe sich doch mit dieser
AuBerung nur eine solche (abwegige) Auffassung der Gottheit
Jesu abweisen, die nicht Gott ganz zur Geltung bringt, dall er — auch
im Sohne — sei «alles in allen». Vgl. bei Paulus 1. Kor. 15,28 und
das Verhéltnis des Sohnes zum Vater bei Joh.

Was der Verfasser iiber das Messiasmysterium ber Jesus aus-
fiihrt, enthilt wertvolle Beitrige und bedeutet eine wissenschaft-

257

2 Judaica, Band 7, 4



liche Leistung. Dies bleibt bestehen, wenn man auch wiederum die
Betonung der Unsicherheit im Bewufitsein Jesu fragwiirdig finden
mufl und wenn man auch, wie schon gesagt, es vermit, da3 die
Verbindungslinien von diesem Selbstverstidndnis zu seiner son-
stigen Verkiindigung gezogen werden. B. geht aus (104f.) von
Luk. 17,25 (vgl. Matth. 24,27): das blitzartige Aufleuchten des
vorher verborgenen Menschensohnes. «Zuvor aber mull er viel
leiden und von diesem Geschlecht verworfen werden». Jesus wisse
sich als den Propheten der kommenden Basileia und als die ihr
bestimmte menschliche Mitte zugleich. Die Verkniipfung aber zwi-
schen jetzt und kiinftig sei in Frage gelassen. Die Seele des Spre-
chers sei dariiber im Ungewissen. Zweierlei jedoch sei deutlich:
Jetzt erkennt er sich als dem Stande der Verborgenheit verhaftet.
Dann wird er als ein Blitz aufleuchten. « Der Brautigam wird hin-
weggenommen». Mark. 2,19f. Par. bezieht B. auf eine Entriickung
wie bei Henoch und Elia. Auch Jesaj. 53 spreche von einer Ent-
riickung des Knechtes Jahwes (vgl. v. 9 mit 10) zu einem nach-
folgenden hohen Dienst. Die Neugestaltung des Messiasbildes bei
Dtr. Jes. (107) zeige eine Tilgung des Davidischen, Koniglichen.
Ein prophetischer Mensch wird im leiblichen Tode entriickt und
kehrt wieder, aus der Verborgenheit erhoben in die Offenbarheit,
so sein Heilswerk vollendend. Dies messianische Mysterium in
Dtr.Jes. habe auf Jesus groBen Einflull geiibt (so auch A. Schweit-
zer, Joach. Jeremias). Im betr. Mysterium aber leide nicht der
Messias, sondern seine Vorstadien. Daher die Labilitdt. So habe
nun Jesus aus Detr.Jes. folgende Motive entnommen, die das
messianische Mysterium ausmachen (108):

der verborgene Leidensdienst,
die Entriickung,
der offenbare Erfiillungsdienst.

Buber fafit also Jesus messianologisch auf in seinem Selbst-
verstindnis. Er verstand sich (109) als der Triger der messiani-
schen Verborgenheit. Das fithre zu jenem Messiasgeheimnis, das
allerdings dann von Mark. iiberarbeitet worden sei. Zur Herkunft
aus Dtr.Jes. geselle sich weiter ein EinfluB aus Daniel. Sei auch
die Erzahlung vom ProzeB Jesu (109) im wesentlichen ungeschicht-

268



lich (Lietzmann), so seien doch (110) in Mark. 14,62 (der kom-
mende Menschensohn) glaubhafte Elemente enthalten. Liege es
doch nahe genug, daBl Jesus sich den kiinftig Entriickten im Bilde
der Danielischen Vision vorgestellt habe. 111—116 gibt B. eine
gehaltvolle Ausfiihrung iiber die Wandlungen der Messiasgestalt
Israels, wobei das schon iiber Dtr.Jes. Gesagte noch vertieft wird
(1121f.). Besonders betont der Verfasser, dal sowohl das vorexi-
lische Bild des Konigs, als das exilische des prophetischen Knechtes
den messianischen Menschen als aus der Menschenschar aufsteigend
und von Gott erwihlt, nicht aber als Niedersteigenden aufgefafit
haben (also keine himmlische Priexistenz). Erst bei Daniel (114f.)
wird der Menschengleiche, der eschatologische Vertreter Israels,
mit den Wolken des Himmels vor den Gottesthron gebracht, was
dann weiter bei Henoch zu einer himmlischen Priexistenz des mes-
sianischen Menschen gestaltet wird. Nun aber werde auch der
Knecht aus Dtr.Jes. in seiner erfiillenden Erscheinungsform in
das Bild einbezogen (vgl. Henoch 62,7; 48,4). So erst werde der
Entriickte und Wiederkehrende des Dtr.Jes. aus einem irdischen
zu einem Himmelswesen. Der Priexistente nehme gleichsam wie
ein Gefal den Menschen in sich auf. Diese letzte Form habe Jesus
in der Volksvorstellung vorgefunden. In einer persoénlichen Krisis
erfaBt er so seine eigene Gegenwart und Zukunft. Das von der
Apokalyptik modifizierte Bild des Knechtes sei also die Grund-
lage fiir das, was bei ihm vorliegt:
Dtr.Jes. + Daniel — Henoch (als Volksvorstellung):

der Leidende,
der Entrickte,
der Wiederkehrende.

Aber Jesus selbst wird streng vor den «Vergottungstendenzen»
in Schutz genommen. Mit dem lebensgeschichtlichen Faktum sol-
chen messianischen Selbstverstindnisses scho3 jedoch nach dem
Tode Jesu und nach den Visionen der Jiinger allmihlich all das
hellenistisch beeinflufte mythische Element zusammen, bis das
neue «binitarische Gottesbild» prisent war (111).

B. fahrt fort: Hier setzt nun weiter das Werk der Vergottung
bei Paulus, bei Johannes u.s.f. ein. 1. Die Entriickung, die ehedem

259



mit einem reinmenschlichen Leben (ohne Priexistenz) assoziiert
war, wird vollig ersetzt durch die analogielose Auferstehung. Nur
in der Himmelfahrt des Auferstandenen blieb die Spur der Ent-
riickung erhalten (115). 2. Daran schloB sich (116) die Prdexi-
stenz — und zwar der Person. Aus dem Messias wird ein herabstei-
gendes Himmelswesen. Joh. 3,13. Das Urspriingliche sieht der
Verfasser (100f., 102) in einer Himmelfahrt vom Kreuze aus (J.
WeiB, Bertram), in Analogie zur Entriickung bei Henoch, Elia,
Mose. Die betreffenden alttestamentlichen Erzihlungen vom gott-
lichen «Nehmen» seien an sich legendire Uberlieferung. Der Ent-
riickungsgedanke moge wohl Juden gewonnen haben, aber die
Auferstehung eines Einzelnen mitten in der Geschichte — das
glaube der Jude nicht. Wohl aber war dies glaubhaft fiir die Grie-
chen als Sache der Mysteriengotter. Indem so (103) das Apostolat
vom Juden einen kaum vollziehbaren Glaubensakt forderte, ent-
schied sich dieses, ohne es zu wollen, fiir die Heiden. Das Bild der
Auferstehung (101) aber, das «ja allein fiir eine kohirente Darstel-
lung der Ereignisse verwendet werden konnte», stehe schon im
Mittelpunkt der Mission des Paulus.

Wir haben diese am meisten konstruktive Gesamtschau Bubers
zunichst einfach berichtend wiedergegeben, weil der hier unter-
nommene Versuch eine sachliche Darstellung verdient. Es muf}
der Forschung vorbehalten bleiben, dazu im einzelnen Stellung
zu nehmen. Es bediirfte einer sehr umfinglichen Untersuchung,
um nicht nur sorgsam allem gerecht zu werden, was man dem
Verfasser hier schuldig ist. Es ginge dabei ja aber um viel mehr:
um eine griindliche Auseinandersetzung mit der gesamten neueren
Kritik an den Evangelien.

Auf der einen Seite lifit der Verfasser ohne Retusche Jesus
beteiligt sein an der Ubertragung messianischer Eschatologie auf
sich selbst. Auf der anderen Seite riickt er ihn ab von allen glau-
bensmiBigen Folgerungen aus diesem Faktum — wenn ich dies
Wort einmal brauchen darf — dafBl ein vom Himmel Kommender
(so hieB es ja bei Daniel - Henoch) mehr ist als ein aus der Mensch-
heit Geborener. Ein Jesus, der in einer Krisis seines Lebens zu
messianischen Gesichten greift, dabei aber doch seiner Messianitit
ungewill bleibt und der dennoch in seine Nachfolge ruft und der

260



Schrift gegeniiber den hichsten Anspruch des Offenbarungstrigers
geltend macht — das ist eine recht problematische Gestalt. Die
Seinen erlebten ihn als den Auferstandenen. Ohne diesen Oster-
glauben gibe es kein Urchristentum. Buber spricht nur von Vi-
sionen und hilt diese doch wohl fiir subjektive, erklarbare und
legendarisch erweiterte Phéinomene. Es geht aber, wie bei der
Frage, ob Jesus wirklich der Christus Gottes ist, so auch hier bei
der Frage, ob er wirklich aus dem Grabe erstanden ist, nicht um
etwas, das in die Kompetenz rationalen wissenschaftlichen Erweises
gegeben ist, sondern um etwas, das sich von Gott her selber dem
Glauben offenbart. Dafl Jesus der Kyrios, der Sohn kat’exochen
ist, hat auch die Christenheit niemals abhingig gemacht von ver-
standesmiBig einleuchtenden Konstruktionen. Doch auch die Be-
streitung dieser Kernfrage ist nicht allein abhingig von noch so
sorgfiltigen menschlichen Erklirungsversuchen. Es hiingt alles
daran, ob die Botschaft vom Dahingeopferten und Auferstandenen
von Gott her uns erreicht. Wire sie nur ein menschlich erfundenes
Theologumenon, so wire sie lingst in sich selber zusammenge-
sunken. (Fortsetzung folgt)

EINE PREDIGT UBER JUDEN UND CHRISTEN

von Pfarrer Lic. ROBERT BRUNNER, Ziirich

Text: Rom. 11,17—27.

Ob aber nun etliche von den Zweigen ausgebrochen worden
sind und du, da du ein wilder Olbawm warst, bist unter sie ein-
gepfropft und teilhaftig geworden der Wurzel und des Safts im
Olbaum, so rishme dich nicht wider die Zweige. Rithmst du dich
aber wider sie, so sollst du wissen, daf3 du die Wurzel nichi
tragst, sondern die Wurzel tragt dich. So sprichst du: Die Zweige
sind ausgebrochen, daf ich himeingepfropft wirde. Ist wohl ge-
redet! Sie sind ausgebrochen wm ihres Unglaubens willen; du
stehest aber durch den Qlauben. Seir micht stolz, sondern firchie

261



	Martin Buber, zwei Glaubensweisen

