
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Martin Buber, zwei Glaubensweisen

Autor: Schrenk, G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961634

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961634
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARTIN BUBER, ZWEI GLAUBENSWEISEN

von Prof. D. G. SCHRENK, Zürich

I.

Bubers Gegenüberstellung israelitischer und christlicher
Glaubensweise bringt uns aufs neue erwünschte innere Arbeit. Ich meine
zuerst uns Protestanten, daß wir auch die Stimme gottgläubigen
Judentums aufmerksam hören. Natürlich hat zuerst die
wissenschaftliche Untersuchung zu fragen : Ist seine Darstellung der beiden
Glaubenshaltungen einwandfrei? Aber abgesehen von aller
notwendigen Kritik, bleibt doch genug, um heutiges Judentum und
heutiges Christentum zu fruchtbarer Besinnung anzuregen. Seine

Stellung ist nicht einfach diejenige jüdischer Kontroverse, trotzdem
die Ablehnung der Christusbotschaft bei Paulus und Johannes
deutlich genug ist. Aber er bleibt doch immer innerlich gerichtet
und vornehm. Auch das Kontroverse hält sich auf bemerkenswerter

Höhe und überbietet das Meiste gebräuchlicher Polemik.
Weist er (S. 11) alle apologetische Tendenz, als ihm ferne liegend,
ab, so spricht er doch als einer, der die Emuna vertritt. Mit
«unbefangener Ehrfurcht» will er auch dem Christentum begegnen
und nicht nur aus der Glaubensgeschichte Israels heraus sprechen.
Ob ihn dieser Wille durchweg zu einem genuinen Verständnis der
Quellen führt, muß vorerst eine offene Frage bleiben.

Die Formgeschmeidigkeit seiner Sprache findet Ausdruck für
die feinsten Spielarten und Töne. Dazu bietet er viel gedanklich
Sauberes. Bei seinen biblischen Erläuterungen ist er eher zu
tiefsinnig, als zu wenig. Sein Sinn für das göttliche Geheimnis bleibt
der nüchternen Rationalität, die er wissenschaftlich handhabt,
doch weithin überlegen.

Was die Benutzung des Materials betrifft, so hält er sich
vornehmlich an die Urkunden der christlichen Frühzeit. Dazu wird
zumal das aus Talmud und Midrasch verglichen, was «vom Kern
des Pharisäismus» handelt. Dagegen wird das hellenistische Judentum

nur zur Verdeutlichung herangezogen (9f.). Das frühe Christentum

und das hellenistische Judentum gehören ihm wesentlich zu-

241
1 Judaica, Band 7 4



sammen (10). Hellenistisch nennt er (10) die vom spätgriechischen
Eidos geformte orientalische Religiosität im Stadium des Zerfalls.
Paulus (12) entstamme einem randhaften hellenistischen Judentum.

Seine Stellung zu den kritischen Arbeitsmethoden der Gegenwart

zeigt ihn auf der Seite von Forschern wie R. Bultmann,
A. Schweitzer, R. Otto. Doch so, daß er sich nicht weniger
distanzierend als zustimmend und empfangend zu ihnen verhält. Läßt
er sich z. B. von Schweitzer anregen durch die These vom Einfluß
des deuterojesajanischen Gottesknechtes auf Jesu Selbstverständ-
nis, so unterscheidet er sich doch wesentlich und entschieden von
dessen Paulusauffassung. Bemerkenswert ist seine Verwandtschaft
mit L. Ragaz in der Überzeugung, daß ein künftiges Einvernehmen
zwischen der Kerngemeinde Israels und einer wahren Jesusgemeinde

nur erstehen könne auf dem Boden der Botschaft von der
Umkehr und dem Königtum Gottes, die Jesus mit den Propheten
gemeinsam habe (13). Auffallend ist in dieser Schrift über den
Glauben, daß eine Arbeit wie die von Adolf Schlatter: «Der Glaube
im Neuen Testament», 4. Bearbeitung 1927, die ja auch Pistis bei
Josephus und Philo gründlich vergleicht, niemals erwähnt wird.
Die Benutzung der Forschung ist von einer gewissen Einseitigkeit
nicht ganz freizusprechen.

Für Bubers eigene religiöse Haltung sind zumal die Abschnitte
seines Buches erhellend, in denen er den «innenkritischen Prozeß
des Judentums» (57) aufzeigt, der von den Propheten zum
Wertvollsten bei den Pharisäern, zur «Lehre Jesu» und dann in neuerer
Zeit zum Chassidismus führt. Am Urchristentum aber ist ihm als
Juden das Befremdliche die Durchbrechung der Kontinuität, nämlich

des Fortgangs gläubigen Lebens, der auf einmal alles
wandelnde Christusglaube. Die Chassidim hingegen haben einen «Mes-
sianismus der Kontinuität». Dadurch wird sozusagen das Ja zu
Jesus als dem Christus entbehrlich (vgl. 79).

1. Die Auffassung des Glaubens

Buber spricht also von einer Zwiefältigkeit der Glaubensweisen.
Die eine ist der Kontakt des Vertrauens in personaler Ganzheit,
der Glaube als Vertrauensverhältnis. Die andre erkennt einen

242



Sachverhalt für wahr an. Hier geht die Ganzheit auf in einem Akt
der Akzeptation. Dort dagegen ist der Status das Entscheidende (6f).
Bei Israel ist der Glaube ein Stand. Nach Joh. 6,69 aber ist er ein
Begebnis: «Wir haben geglaubt und erkannt» (33f.). Bei der
ersten Glaubensweise «findet sich» der Mensch im Bereich des

Unbedingten, im Glaubensverhältnis zu einem Unbedingten. Bei
der zweiten geht es um die Bekehrung zu einem Jemand, um die
Entscheidung für einen Sachverhalt(7f.). Die erste Glaubensweise
hat ihr klassisches Beispiel an der Frühzeit der Glaubensgemeinschaft

Israels, das als Volk hineingenommen ist in solches
Verhältnis. Die zweite begegnet uns in der Frühzeit des Christentums,
in der Zeit des Zerfalls der Völker, die dann durch die neue
Gottesgemeinde ersetzt werden. Sie ist bestimmt durch den Glauben «an»
Jesu Auferstehung und den Blick auf das Ende der Tage. Hier
wird als in einer Wende, in der verzweifelnden Stunde, die
Erlösung angeboten: Glaube, daß es so (im Christus) geschehen ist!
Das ist nicht mehr, wie bei Israel, die Kontinuität, das Beharren,
es ist vielmehr der Glaube als ein Sprung (7—10). Während im
israelitischen Glauben eine angestammte Glaubenswirklichkeit des sie
erfahrenden Menschen bestätigt und bekräftigt wird, ist (so bei Paulus)

der «Daßglaube » dazu bestimmt, die angestammte Glaubenswirk-
lichkeit (nämlich die Sinaioffenbarung) grundlegend zu ändern (99).

In diesen Definitionen wird also immer der Ausgangspunkt ganz
deutlich genommen bei der Volkheit Israels, das durch Bundesschluß

hineinversetzt ist in den Vertrauenskontakt, in das Beharren
beim führenden und bundschließenden Herrn. Der Einzelne «findet
sich» da hinein, als Glied einer Volksgemeinschaft (7f.), die ihn
umgreift. Anders bei Paulus, der einen «Daß-Glauben» im
prägnannten Sinne, als Fürwahrhalten der Tatsächlichkeit eines

Vorgangs, als Annahme einer Botschaft vertritt (99). Gewiß werde
auch hier (9) der Innenbezirk des Glaubens als eine Seinsverfassung

verstanden. Aber der Vorhof, der Zugang sei das Fürwahrhalten

eines bisher nicht für wahr Gehaltenen und dies — der Akt
der Anerkennung von Wahrheit — sei griechischen Ursprungs,
sei ein noetisches Moment, wie denn z. B. das Übersetzungsgriechisch

Metanoia statt Teschuwa dieser als wahranerkennenden Pistis
durchaus entspreche (9.24f.).

243



Abgesehen von Paulus hat B. zumal an zwei andren Hauptorten

den Daß-Glauben als hellenistisch beeinflußte Auffassung
herauszustellen gesucht. Einmal in Hebr. 11,1.6, wo in jener
Definition des Glaubens das eXey%oç aus der griechischen Philosophie
stamme, während dem alten Israel solch ein «Erweis» urfremd sei

(34 f.). Ebenso sei ihm fremd die Kategorie der « ungesehenen Dinge »

im Sinne einer absoluten Unwahrnehmbarkeit alles Ewigen, denn der
Unsichtbare gebe sich Israel kund in Manifestationen. Hebr. 11,6:
«Er muß glauben, daß er ist... » sei für den genuin Glaubenden
in Israel ein Truismus. Vielmehr komme es für Israel darauf an,
daß es dem «selbstverständlich» seienden Gott vertraue als dem,
der wahrhaft sein Gott sei (36f.)1.

Das zweite Beispiel ist die Entscheidung des Glaubens oder
Unglaubens im Ev. Joh. Während es sich bei Israel darum handle,
daß es sein Vertrauen wirklich mache in der Gesamtheit all seiner
Beziehungen, als gelebtes Vertrauen in der vollen Aktualität der
vita humana, dem Weltlauf zum Trotz (Hiob), gehe es hier (Joh.
6,69) um «Glauben an» in einem Daß-Satz, nämlich um den Glauben

an den Jesus einer Theologie.
Eine Kritik dieser scharfen Gegenüberstellung von Emuna und

Pistis muß davon ausgehen, daß auch der Glaube Israels immerfort

einen Daß-Glauben einschließt. Buber selbst formuliert dies
S. 99 so, «daß sich am Sinai eine göttliche Offenbarung vollzogen
habe». Im Vorwort (5) unterscheidet er Inhalte des Glaubens von
diesem selbst. Es gibt aber weder eine Emuna noch eine Pistis
ohne Inhalte. Das wird auch später (11 oben) anerkannt. In der
Tat: Glaube kann nicht nur rein psychologisch als Haltung der
Seele betrachtet werden, abgesehen vom Inhalt des Glaubens,

1 Buber hat aber in Hebr. 11,6 auch die noch vorhandenen Elemente
alttestamentlicher Vertrauensstellung gesehen, die jedoch wieder zum Daß-
Glauben an die Vergeltung umgebogen seien. Ohne Zweifel ist gerade
Hebr. 11, Iff. eine Stelle, wo auf griechisches Denken weithin eingegangen
wird. Aber angesichts der Glaubensbeispiele aus Israels Geschichte in diesem
Kap. kann man doch nicht sagen, daß hier jenes Vertrauen zum Bundesgott
verabsäumt werde, das B. am Herzen liegt. Vielmehr wird hier gerade
festgehalten an dem, was B. zumal 172ff. ausführt, daß auch bei der «Verborgenheit

Gottes» (Hebr.: das jetzt noch nicht Geschaute, Unsichtbare) der
Glaube die «Geborgenheit» (Hebr.: nämlich in Hoffnung) ist.

244



dabei käme etwas den Glauben wirklich Treffendes gar nicht heraus.
Das gilt jedoch auch von der alttestamentlichen Emuna. Jene
«Unmittelbarkeit» fußt inhaltlich auf Gottes Heilstaten an Israel.
Auch hier ist im Sinne der Schilfmeerhymne: «Es ist wahr, daß
der Gott der Welt unser König ist» das Als-wahr-anerkennen
immer mit dabei und der Kern ist: Jahwe als der in seinen Heilstaten

Israel Erlösende. Das «Höre Israel» ist wie jene Königsanrufung

zugleich ein Bekenntnis. Die Emuna hält dies für wahr. Wenn
wir «Bekenntnis» sagen, so ist dabei die Form der Aussage nicht
entscheidend, sondern eben der Inhalt des Glaubens. Buber
schätzt (34.41) das Bekenntnis im Interesse der lebendigen Religion,

des schlichten Vertrauens, gering ein. Er verweist es als
intellektuell verfaßt zur Theologie und Religionsphilosophie. Doch
jenes Vertrauen lebt gar nicht ohne Bekenntnis des «Wir» des

erwählten Volkes. Und wenn dieses auch später eine Art theologischer

Gestaltung annimmt, so ist hier an Bubers Wort (6) zu
erinnern, daß die rationale Denkfunktion eine Teilfunktion unseres
gesamten Seins ist. Es gilt auch Gott mit dem ganzen Verstände
zu heben. Er nennt es ein Abbiegen von der rechten Glaubensweise,

wenn man auch im Spätjudentum dogmatisch glaubt,
daß... Es ist ihm darin völlig recht zu geben, daß sich diese

dogmatischen Spuren (vgl. 33 u. bes. 40) nicht befassen mit dem
Glauben an die Existenz Gottes, als einem Bestandteil des Daß-
glaubens. Dazu ist die Gewißheit Gottes in Israel zu unmittelbar
mächtig. Jedoch ob nun auch — was bemerkenswert ist — das
Bekenntnis Israels die Form jener Proklamationen hat, einen
Vertrauensstand gibt es auch bei ihm nicht ohne Bekenntnis, das
zumal in vielgestaltigem Lob immer wieder Jahwes Taten an
Israel preist.

Auf der andern Seite ist die Pistis mit der Formel: einen Satz
als wahr anerkennen, viel zu einseitig noetisch gefaßt. «Ich glaube,
daß es sich so verhält» — geht darin wirklich der urchristhche
Glaube auf? (176). Allerdings ist daran so viel zutreffend, daß
das Fürwahrhalten der Botschaft, zumal der vom gekreuzigten
und auferstandenen Christus, daß das Annehmen dieser Gabe
göttlicher Kundmachung ein Hauptmoment der Pistis ist. Doch kann
diese Bejahung nicht getrennt werden von anderen Momenten,

245



die gleichzeitig in diesem Glauben enthalten sind, ohne daß dabei
mit der Einteilung: primär, sekundär, etwas geschafft ist. Tatsächlich

ist bei Paulus dieser Glaube immer zugleich Gehorsamsakt.
Und er ist durchweg eine vertrauende Gesamthaltung. Das Erste
wird bei Paulus durch die Wendung «Gehorsam des Glaubens»
wiedergegeben. Das Zweite ist besonders deutlich etwa durch einen
Ausdruck wie Rom. 4,17, wo es von Abraham heißt: «vor dem

Gott, dem er glaubte», oder Rom. 10,9, wo es heißt: «mit dem
Herzen wird geglaubt». Es ist ein bedenkliches Mißverstehen, in
der fides die fiducia hinter die notitia zurückzustellen oder sie gar
aus dem Glaubensakt auszuscheiden. Die fiducia ist nicht allein
für die Emuna zu reservieren. Ferner ist auch die paulinische Pistis
Wirklichkeitsmachung und Entscheidung in allen Beziehungen und
sie ist wahrlich niemals ein Leben im Rücken Gottes (vgl. 39),
sondern «angesichts Gottes» (s. oben Rom. 4,17)2.

Aber das ist durchaus treffend, daß bei der Pistis alles steht
und fällt mit der Christuswirklichkeit als der neuen von Gott
gegebenen Kundgebung, die eine völlig veränderte Gesamtlage schafft.
Nur daß die «Durchbrechung der Kontinuität» zugleich als

endgültige Erfüllung alles Vorangegangenen gilt. Von einer
Entscheidung des Glaubens ist nur darum die Rede, weil es actu um
die Bejahung der Messianität Jesu geht. Insofern ist Joh. 6,69
freilich ein prägnant charakterisierendes Wort. Jedoch in den
urchristlichen Dokumenten ist der Glaube an Jesus Christus nicht
nur Annahme eines Satzes, sondern vollpersönliche Affirmation
der Heilstat des handelnden Gottes. Und die rechte Einschätzung
des Wesens der Pistis wird hier überhaupt nur angeschaut als

möglich aus einer letzten Begegnung mit dem offenbarenden Gott
heraus.

2 B. zitiert zustimmend die Dissertation von E. Wißmann, «Das
Verhältnis von Pistis und Christusfrömmigkeit bei Paulus», 1926, wendet sich
gleichzeitig gegen Bultmann, der Pistis primär als Gehorsamsakt verstehe.
Doch läßt sich Wißmanns These: Glaube bei Paulus ist lediglich
fürwahrhaltender Glaube, nicht festhalten, denn es wird durch diese Definition
gar nicht gedeckt, daß Paulus in Pistis das Grundwort für den gesamten
Stand des Glaubens gefunden hat, vgl. Rom. 5,1 f.: «Durch den wir im
Glauben den Zugang zu dieser Gnade erlangt haben, in der wir stehen».

246



Buber geht aus, bei der für ihn gegensätzlichen Emuna, vom
bestehenden Kontakt der Volkheit Israels mit dem Bundesgott.
Sofort erhebt sich die Frage: Wie ist es aber da, wo dieser gar
nicht besteht Schon bei allen zu Israel stoßenden Proselyten muß
es doch auch zu einem Akt der Akzeptation, des Als-Wahr-Aner-
kennens kommen. Es kann ja doch hier beim nicht völkisch-religiös

Gebundenen eben zunächst nicht vom Beharren, von einer
Kontinuität die Rede sein. Und für das, was Paulus «die Völker»
nennt, ergeben sich zwei Möglichkeiten : Entweder finden sie durch
Bekehrung, welche «Annahme» einschließt, Anschluß an Israels
Kontinuität, oder aber (so Paulus): sie gelangen zur neuen
Gemeinde, die allen den unmittelbaren Zugang zum Heile weist.
Sonst bleibt es nur dabei, daß etwa die unerhört überlegene
Vertrauenshaltung der Emuna konstatiert wird, die jedoch jedem, der
nicht zu dieser Volksgemeinschaft gehört, unerreichbar bleibt.
Aber schon bei Jesus bietet sich die Parallele zu dem Durchbruch
der Volksbindung. Gewiß widmet er sich in Treue dem Hause
Israel. Aber er ist zugleich weissagend in seinem übernationalen
Horizont über die bloße Volksbindung hinausgegangen. Ihm den
Missionshorizont absprechen, würde bedeuten, ihn unter die alt-
testamentlichen Propheten herabzumindern3. Die Pistis als Akt
der Bekehrung ist aus den Lebenserfahrungen der mit Jesus
verbundenen Israeliten entstanden. Wenn die Emuna volksgeschichtlicher

Herkunft (174) doch nicht allein auf Israel beschränkt bleiben
soll, wenn dessen große Führungen der Urzeit (175) der ganzen
Völkerwelt zu gute kommen sollen, dann kann — sofern Jesus
wirklich der Christus ist — dies nur geschehen durch Annahme
der Botschaft. Damit stehen wir bei dem unerläßlich zu
berücksichtigenden Tatbestand der Mission. Im Lichte der Mission ist
Glaube als Begebnis und Akt, der zu einem Stande führt und diesen
Stand trägt, nicht minderer Art als Glaube qua beharrender Stand
der Kontinuität, im Sinne des geborgenen Israeliten. Nur dem

Paulus, der für die Völkerwelt ringt, dessen ganze Botschaft in
diesem universalen Dienst steht, kann man ablauschen, was er
unter Pistis versteht.

3 Vgl. jetzt G. Schrenk, Die Weissagung über Israel im Neuen Testament

1951, 5. 8.

247



Auch im Blick auf Israel ist von der neuen Christuswirklichkeit
aus zu sagen: in dieser Sicht hat Paulus sogar schon bei Abraham
die Emuna als einen Akt gefaßt, der zu einem Status führt.
Schließt er doch an diesem Zentralpunkt Verheißung und Evangelium

zusammen. Solcher Auffassung liegt die Überzeugung zu
Grunde, daß auch der Jude gläubig zu werden habe an seinen
Christus. Wenn dies geschieht, so ist das freilich unbedingt ein Akt.
Die Abgrenzung von der Volksgemeinschaft tritt nur dann ein, wenn
diese den Christus verwirft. Man stößt also auf der ganzen Linie
immer wieder an die Grundfrage, ob Jesus der Christus, die
Letztoffenbarung Gottes ist, oder nicht. Um so bedeutsamer aber ist
dann freilich das Problem, wie sich die ursprüngliche Botschaft
Jesu selbst zu dieser Grundlage verhält.

2. Jesus in der Deutung Bubers

Von Jugend auf hat Buber Jesus als «seinen großen Bruder»
empfunden. «Mein eigenes brüderlich aufgeschlossenes Verhältnis
zu ihm ist immer stärker und reiner geworden». Aber Jesus steht
ihm durchaus in der Reihe des Judentums, während Paulus und
Johannes als hellenistische Weiterbildungen gleichsam stammfremd
geworden sind. Jesus ist ihm ein großer Sohn Israels. Der Platz,
der ihm in Israels Glaubensgeschichte zukommt, kann allerdings
durch keine der üblichen Kategorien umschrieben werden (11.8).
Dieses Genuin-Jüdische bei Jesus stellt sich dann heraus, wenn
die Evangelientexte kritisch gesichtet werden (10). Die Sichtung
erfolgt nach bestimmten, weltanschaulich beeinflußten Methoden.
Es wäre lehrreich, zu untersuchen, wie weit der Verfasser bei dieser

Quellenkritik auch von griechischer Noetik geleitet ist4.
Jesus ist für B. nicht der Kyrios und Gottessohn. Von jener

israelitischen Emuna-Haltung her wird aber zu ihm eine Stellung
der Achtung eingenommen. Aber auch die Entscheidung der Chri-

4 Man vergl. z. B. seine Zustimmung zu der rein rationalistischen Kritik
der Wundergeschichten, wie sie Bultmann in «Glaube und Verstehen» (1933)
gibt : ein Geschehen contra naturam kann nicht als wirklich gedacht werden,
darum muß es ausgeschieden werden.

248



stenheit, daß er Gott und Erlöser ist, soll nur mit höchstem Ernst
(11) beurteilt werden.

Um zu zeigen, was bei Jesus Glauben bedeute, beginnt B. mit
einer parallelisierenden Vergleichung von Mk. 9,14ff. mit Jesaja
28,16. Beim «jesaianischen Passiven» und beim «evangehschen
Aktiven» (21) liege das gleiche begriffliche Verständnis der Eigenart
des Glaubenden vor : Er ist in den Bereich Gottes hineingenommen,
in die Gemeinschaft seiner Allmöghchkeit. Er wirkt im Tempo
Gottes. «Der Glaubende» (absolut) bedeute hier wie dort eine Be-
ziehungswirkhchkeit. Der Aktive und der Passive — beide werden
durch die Macht Gottes ermächtigt (15ff.). Diese Beziehungswirk-
lichkeit sei alttestamentlich und nicht auf hellenistischem Boden
gewachsen. Sie sei nach Jesus aber dem Menschen als solchem
zugänglich (19.21 ff.). Die geistvolle Deutung von Jesaja 28,19: «Der
Glaubende wird nicht beschleunigen», die B. nach der Masora
vornimmt5, wird dann weiter ergänzt durch Jesaja 7,9: «Vertraut
ihr nicht (taaminu), so habt ihr nicht Bestand (teamenu)» (26f.).
Hier handle es sich um das Standhalten in der wesentlichen
Lebensbeziehung, um Treue und Vertrauen in der vollen
Beziehungswirklichkeit (27). Nicht aber — wie auch im Worte Jesu nicht —
um einen Glauben «an» Gott, der für den Israeliten etwas
«Eingeborenes» ist. Vielmehr um die vertrauende Verwirklichung in
der Ganzheit des Lebens (28). In seiner Erläuterung der drei
Prinzipien der Botschaft Jesu nach Mk. 1,15 weist B. mit Recht hin
auf das prophetische Erbgut in dieser Verkündigung: Königtum
Gottes, Umkehr, Vertrauen. Aber wie auch das sv vor rä> evayysXîœ
aufzufassen sei — auch ich möchte es nicht übersetzen: Glaubet
an das Evangelium — es ist doch auf jeden Fall, auch wenn man
es wiedergibt mit: «auf Grund der Freudenkunde», der Ruf zum
Trauen verbunden mit der jetzt, im erfüllten Kairos, an Israel
herantretenden Botschaft, so daß also die Emuna hier ganz und

gar orientiert ist an einer Neuheit der Gesamtlage (Heilslage), die

5 ha maamin lo jachisch sei «allgemein mißverstanden». Dies wohl im
Blick auf Cheyne, Guthe, Duhm, welche lesen : jamusch, weichen. LXX setzt
voraus jebosch, wird nicht zu Schanden werden. So Marti. Vgl. Paulus
Rom. 9,33; 10,11. Aber auch Orelli und Schlatter, Glaube3 (1905) 560f.
haben schon wie Buber den Masora-Text gedeutet.

249



durch Jesus verkündet wird. So ist der Ruf Jesu nicht abzutrennen
von dem Jetzt-Charakter dieser Botschaft. Die Auffassung des

ßidCeaüai Mtth. 11,12; Lk. 16,16 als «herbeireißen durch die
stürmische Gewalt der Umkehr» fällt ganz aus dem Rahmen der echten
Beziehungswirklichkeit. Läßt sich doch die Königsherrschaft nicht
«erstürmen» (gegen S. 24.95f.). Das widerstreitet völlig dem Hauptgehalt

des Wortes Jesu6.
Zu der Frage: Jesu Stellung zur Tora stellt Buber Thesen auf,

die fruchtbar anregen. Er hält gegen Bultmann an der Echtheit
von Mtth. 5,17 fest und faßt das «Erfüllen» Jesu auf als: «die
Tora in ihrem vollen Ursinn manifestieren und ins Leben bringen».
Das «Ich aber sage euch» sei für dieses «zur Urreinheit der
Offenbarung zurückkehren» der stärkste Ausdruck. Von der Inwendigkeit

der göttlichen Forderung her rufe er in der eschatologischen
Situation die Inwendigkeit des Menschen auf. Und in dieser Ur-
absicht ihrer Offenbarung halte Jesus die Tora für erfüllbar (61.
79.100). Wertvoll ist auch besonders die Ausführung über die
Feindesliebe bei Jesus. Er nennt diesen Spruch den «höchsten».
Zwar ziehe er seine Leuchtkraft aus der jüdischen Glaubenswirk-
lichkeit, doch überbiete und überstrahle er diese (68.75). Die
«fortgeschrittene Dynamisierung der Sohnschaft» sei aus der
eschatologischen Gegenwärtigkeit geboren. Hier macht also B. das

Zugeständnis der Einzigkeit, freilich nur in dem Sinn, daß diese Höhe
als Ergänzung des Bisherigen den Kreis der Glaubensgeschichte
Israels schließe (77). Was dann später der Chassidismus als Feindes-
liebe vertrete, trage ebenfalls ganz innerjüdischen Charakter und
stehe außerhalb alles christlichen Einflusses (78)7. Was über die
Bedeutung von re'a gesagt wird (68.69f. 71 f.), das schon im A.T. auf
den Mitmenschen übertragen sei, jedoch zur Zeit Jesu einen
Bedeutungswandel erfährt persönlicher Freund), ist ebenso
beachtenswert wie das Verständnis des «wie dich selbst» Mtth. 22,39
als gelte es dir (nicht die hier oft behauptete «berechtigte Selbst-

6 Vgl. Theol. Wörterbuch zum N.T. I, 608ff.
7 Das wird für so späte Zeit kaum festgehalten werden können, wenn

doch bereits der Talmudismus auch im Wechselgespräch mit dem Christentum

Einflüsse aufgenommen hat. Der Gegner will u. U. nicht der sein, der
zurückbleibt.

250



liebe») (68). Die Universalität des Liebesgebotes bei den Pharisäern

wird ebenso betont wie ihr Hassen der Feinde Gottes, das
die Gefahr einschließt, den Hasser Israels zu einem Gotteshasser
zu stempeln (73ff. 75)8.

Damit stehen wir bei einem Hauptanliegen der Schrift des
Verfassers : Jesus und der Pharisäismus. Er findet da in den Evangelien
ungeschichtliche Züge, die der Spannung der frühen Christenheit
zumal in der Diaspora entstammen (60f.). Seine Hauptthese ist:
Jesus und das zentrale Pharisäertum gehören wesentlich zusammen

(10). Nicht nur etwa die Überzeugung von der Erfüllbarkeit
der Tora hat er mit ihnen gemeinsam. Was B. hier ausführt (79)
als «erfüllbar» bei Jesus und dann wieder im Sinne der Pharisäer,
zeigt doch eine tiefe Differenz9. Es ist auch gerade darum, weil
jene unter Offenbarung in der Tora etwas wesentlich anderes
verstehen als Jesus, ein Fragezeichen zu setzen hinter Bubers Satz:
«Jesus spricht von seiner eschatologischen Radikalität aus die
Pharisäer kaum anders an als sie selbst die Scheinpharisäer (die
«Gefärbten») ansprechen» (60f.). Zwar konstatiert auch B. eine
Differenz zwischen beiden Positionen. Doch überschreite diese
nicht die sinngemäße Grenze der innerjüdischen Dialektik (61).
Das ist jedoch äußerst fraglich. Ein Verkündiger, der, wie B. selber
formuliert, die Überzeugung vertritt, daß die Überlieferung Israels,
wie sie die damaligen Gesetzestreuen vertreten, keine adäquate
Auffassung der Offenbarung Gottes sei, daß jedoch er, Jesus,

jetzt Sinn und Absicht dieser Offenbarung ganz zutreffend
erschließe (93), ein Verkündiger, der weiter von der mosaischen

Ordnung an die Schöpfungsordnung appelliert (65), der steht doch
in unversöhnlichem Widerstreit zu diesen Gesetzeslehrern. Wenn
er gar (67) «im Gegensatz zum Pharisäismus an das Wort der Tora
selber rührt», wenn er «nicht auf dem Sinai stehen bleibt», sondern

8 Wenn B. hier die « Zornausbrüche » Jesu gegen die «Schlangenbrut» der
Pharisäer in Parallele setzt, so ist doch daran zu erinnern, daß entsprechende

Wendungen göttlichen Zornes sich in der at.lichen Prophétie finden,
die auch nicht einfach mit menschlicher Leidensehaft identifiziert werden
dürfen.

9 Wenn der Pharisäer sagt: «so viel als du, selber aufbietend, jetzt und
hier vermagst» (79), so ist dies etwas Grundanderes, als der absolute
Gehorsam gegen die «Urabsichten» der Tora bei Jesus.

251



mit seinem «Ich aber sage euch» «in den Wolkenraum der
Offenbarungsintention vordringt» (ebenda), so ist dies eben ein Anspruch
und eine Neuerung, die viel stärker als es bei B. geschieht, als

nichtpharisäisch hervorgehoben werden muß. Dagegen hat er Jesu

Weisung: «Ihr sollt euch dem Bösen nicht widersetzen» Mtth. 5,39
zutreffend als den Pharisäern unannehmbar, ja unerträglich
bezeichnet. Zwar ist diese Weisung ja als Ertragen feindseliger
Vergewaltigung halb und halb in der politischen Duldungswilligkeit
jener Richtung aufgenommen, aber dann doch, wie B. mit Recht
betont, bei ihrem geistigen Gegensatz wider die böse Macht Rom
wieder nicht durchgeführt worden. In der Form von Jesu Weisung,
wo sie zum beherrschenden Grundsatz wird, kann sie vom
pharisäischen Standort aus nur als ein Mehren des Unrechts auf Erden
angesehen werden.

Trotz all dieser weitreichenden Unterschiede verharrt Buber
bei einer Auffassung, die zum Interessantesten seiner Schrift
gehört (62). Er sieht in der Stellung der Bergrede zur Tora gewissermaßen

eine Vorwegnahme späterer ähnlicher pharisäischer
Entwicklungen, nämlich die «Potenzierung» ihrer Lehre von der «Richtung

des Herzens» und von der «Lischmah», welche recht eigentlich

die geistige Höhe des Pharisäertums darstelle. Es handle sich
hier (trotz zeitlicher Abstände) um eine große und vitale Linie
solcher Lehrrichtung, die unverkennbar sei(62). In Jesu erfüllender
Erschließung der Tora komme diese Lehre nur zu einem
erhöhten Audruck. Jenes Ringen um die Richtung des Herzens
wird folgendermaßen interpretiert : Nur in der Emuna ist Beharren,
wahre Richtung auf Gott. Sie wird empfangen in einem Leben,
das im Willen Gottes gelebt wird. Der entscheidende Sinn und
Wert kommt nicht der Masse der Handlungen zu, sondern dem
Gerichtetsein des Herzens (62ff., vgl. 57.92f.). Buber zieht dann
die Linie weiter zum Chassidismus (57), der die unmittelbar Gott
zugewandte Andacht des ganzen Menschen als unerläßlich für
jede Handlung vertritt. Mit der genannten Lehre hängt weiter
zusammen die pharisäische Lischmah-Lehre, die noch über sie

hinausgreift10. Sie weist an, die Tora um der Sache willen zu
10 Der Verfasser verweist auf die von S. Schechter in: Some aspects of

Rabbinic Theology (London 1909) herausgegebenen Texte.

252



erfüllen, nicht um des Ertrages, der günstigen Folgen willen. Das
bedeutet aber: um des Lehrenden, Gebietenden, um Gottes willen,
ihm zu Liebe, aus der Liebe zu ihm und in der Liebe zu ihm. Hier
werde die Tora nicht einfach aufgefaßt als ein unabhängig von
der aktualen Beziehung des Menschen zu Gott bestehendes Ob-

jektivum. Die Entscheidungskraft dieser Haltung reiche bis in
die Tiefe des Verhältnisses zur Tora, auch dort, wo diese eine
Ambivalenz kundtue. Nur dem spende die Tora Leben, der sie

um ihretwillen, in Verbindung mit ihrem Geber und um seinetwillen

empfange. Die Lischmah-Lehre habe dynamischen
Charakter. Sie wolle von der negativen Haltung (nicht um ihretwillen)
zur positiven (um ihretwillen) führen (93f.).

Mit dieser Auffassung Jesu in seinem Verhältnis zum
innerlichsten Gesetzestum hat Buber von neuem die Forschung, die
auf christlicher Seite gewiß nicht immer den besten Intentionen
des Pharisäismus voll gerecht wurde, auf eine Aufgabe gewiesen,
die noch nicht zur Genüge durchgearbeitet ist. Zunächst scheint
mir aber, daß wohl jenes Thema der Bergrede in der Richtung
der genannten Lehren liegt, wo Jesus betont, man habe es beim
Fasten, Beten, Almosenspenden allein mit Gott und nicht mit den
Menschen zu tun. Jedoch das, was dem vorausgeht als Auslegung
der Tora mit dem gewaltigen «Ich aber sage euch» ist doch nicht
gleicher Wesensart mit jenen pharisäischen Tendenzen. Weiter ist
darauf hinzuweisen, daß es nicht angeht, einfach die literarisch
greifbaren edelsten Äußerungen des Pharisäismus, zumal nach Jesu

Zeit, mit dem Kampfe zu vergleichen, den Jesus selbst auf Grund
dessen führt, was ihm in der konkreten, volkstümlich zugänglichen
Öffentlichkeit als Typus der Frömmigkeit begegnet. Die Kritik
an der Darstellung der Evangelien, die zumal auf Grund dieser
Lehre von der Richtung des Herzens und der Lischmah — die aus

späteren Quellen gewonnen wird, jene wie gesagt volkstümliche
Behandlung als ungeschichtlich verwirft — sie würde etwa damit
verglichen werden können, daß man sich bei Luthers Kampf gegen
die Mißbräuche des Ablaß gegen den Sinn dieser Kontroverse
auf bessere, literarisch niedergelegte Lehren späterer Zeiten im
Katholizismus beruft. Vor allem aber ist daran festzuhalten, daß
Jesus von seiner «eschatologischen Radikalität» aus, durch seinen

253



Offerbarungsanspruch, das Gesetz zu deuten, indem er «in den
Wolkenraum der Offenbarungsintention vordringt» und sogar «an
das Wort der Tora selber rührt» — die Grenze ungeahnt weit
überschreitet, die von Buber als «sinngemäße Grenze der
innerjüdischen Dialektik» bezeichnet wird. Es ist dem Verfasser nicht
gelungen, Jesus einfach — wenn auch in höchster Potenzierung —
der Linie des verinnerlichten Judentums einzugliedern.

Gewiß geht B. ein weites Stück auch im Zugeben von Differenzen.

Aber er zieht m.E. nicht daraus die Folgerung für jenen
Anspruch der Einzigkeit, der sich gegen eine Einordnung Jesu
in der oben erwähnten Form sträubt. Wenn er (95) sagt, an der
Stelle, wo bei den Pharisäern die Lischmah-Lehre erscheint (als
Antwort auf die Lebensfrage), stehe bei Jesus die Aufforderung
zur Nachfolge, denn er berufe sich der vorgefundenen Überlieferung
Israels gegenüber auf die unverstellbare Absicht des Offenbarers,
als die ihm offenbarte — so hegt doch in diesem Anspruch auch
der Durchbruch durch die Kontinuität. Dem nähert sich der
Verfasser, wenn er (97) fortfährt: «Als Antwort auf die Lebensfrage
des Menschen konnte freilich weder Paulus noch irgend jemand
außer Jesus die Nachfolge anbieten». Im Jesusbild Bubers kommt
aber nun vieles, was er als eigenartige Sonderhaltung feststellt,
ganz merkwürdig unvermittelt zu stehen. Es wird gleichsam als

berechtigte Eigenart duldsam belassen, jedoch nicht mit dem, was
er nachher als Jesu messianisches Selbstverständnis zu deuten
sucht, zusammengeschlossen. So z. B. gerade die Aufforderung zur
Nachfolge und das «Ich aber sage euch». Der Jesus Bubers ist eine
seltsame Mischung aus israelitischer Emuna, Kontinuität, und
dann wieder messianischer Sonderrolle, ja eschatologischem
Enthusiasmus. Das eine durchkreuzt das andere. Das Lob, das sein Halten
zur Kontinuität erhält, versteht man nicht, weil es doch diese so

mächtig durchbricht. Seinen potenzierten Pharisäismus begreift
man nicht, weil er doch dessen Grundlagen grundstürzend antastet.
Ein unklarer Faktor im Gesamtbilde bleibt auch die «eschatolo-

gische Situation», aus der B. Jesus sprechen läßt. Darum nämlich,
weil sie wiederum ein isoliertes Moment wird. Freilich ist ja heute
diese Seite dem Bild der Forschung selbstverständlich geworden.
Aber man hat es doch zusammenzuschauen mit allem anderen.

254



Später zeigt sich dann ja auch, daß diese eschatologische Situation,
aus der heraus Jesus verkündet, doch wohl zusammenhängt mit
dem «Messias-Mysterium». Nur wird gar nicht darauf hingewiesen,

daß dieses dann eine Durchbrechung der israelitischenKonti-
nuität ergibt, weil der Fortgang des Geschehens auf die Einzigkeit
Jesu gestellt und konzentriert wird. Wenn der Verfasser (58f.)
Matth. 5,48: «Ihr sollt teleioi sein» von der eschatologischen Situation

aus und auf sie hin faßt: «Jesus will die erwählten Menschen
in der Katastrophe des Menschentums aufrufen, Gott so nahe zu
kommen, wie es erst in ihr den Menschen möglich gemacht wird»
(60), so ist hier charakteristisch, wie der Akzent von der Beziehung
zu dem, der die Nachfolge ermöglicht, gänzlich auf die Situation
verschoben wird, wodurch nur ein Enthusiasmus der Spannung
entsteht, der gerade im Ethischen nie unbedenklich ist. Wo dann
allerdings im Evangelium selbst die Einzigkeit des Mittlers zur
Aussprache gelangt, wie v. a. in Matth. 11,27; Luk. 10,22, da wird
sie als Interpolation abgelehnt (129). Stehen doch diese Worte den

johanneischen Aussagen unheimlich nahe. Aber jener Preisgesang
stammt zweifellos aus der Redequelle und müßte also schon dort
interpoliert sein11. Nach jener wichtigen Stelle bei Matth., Luk.
ist Jesus nicht anders als bei Joh. (10,9; 14,6) «die einzige Tür
und der einzige Weg».

Nun läßt es zwar der Verfasser dahingestellt (29), ob Jesus über
seine Bestimmung zur messianischen Würde zur völligen Sicherheit

gelangt sei. Er bescheidet sich: Das Rätsel des Selbstbewußtseins

Jesu sei wohl bestimmt, unlöslich zu bleiben (103). Aber er
stellt doch, wie wir sehen werden, eine ganz bestimmte, sorgfältig
durchdachte Hypothese auf, die das messianische Mysterium in
das Selbstverständnis Jesu aufnimmt. Sein Hauptgegensatz geht
freilich gleichzeitig gegen die Vergottung, die «Apotheose» Jesu.
Aber er sucht zu verstehen, wie es überhaupt zu dieser Entwicklung

kommen konnte. Er setzt hier ein bei der Jordantaufe, die
Jesus die Sohnschaft gewährt. Nur sie als das Erleben einer
Messiasweihe ermögliche ein geschichtliches Begreifen davon, wie es

von seinem eigenen Selbstverständnis zu einem Vergottungsprozeß
11 Ausführliches darüber mit Berücksichtigimg der Forschungsgeschichte

werde ich demnächst im Theol. Wörterbuch zum N.T. bei narr/ç vorlegen.

255



kommen konnte (118—129). Trage auch die vorliegende Erzählung

legendären Charakter (105), so sei doch die Tauftradition in
ihrem Kern echt (119). Und diesem hege eine Äußerung Jesu zu
Grunde. Der Verfasser sucht nun weiter aus Joh. 3,1—8, zumal
aus 3,3 ein jetzt überarbeitetes Original herauszustellen, in dem
Jesus ursprünglich von seiner eigenen Glaubenserfahrung aus sage
(128), was es heiße, ein Sohn Gottes werden, nämlich: die
Neuschaffung von oben zu erleben, wie er es bei der Taufe erfahren
habe. Wasser und Geist weise auf die Weltschöpfung hin. Es sei

hier aus der Neuschaffung des Menschen unter dem Einfluß von
Luk. 3,22 Dit. Just. Clem. Orig. : Neuzeugung geworden. Der
messianische Mensch (124) steigt aus der Menschheit zu seiner
Sendung auf, mitten im Leben von Gott zu seinem Sohn erhoben, durch
den göttlichen ruach. Aber auch hier lehne es Jesus ab, daß man
ihn zum Gegenstand des Glaubens mache (128). Er spreche diese

Erfahrung aus als eine dem Menschen überhaupt erschlossene.
Diese Darlegung mutet widerspruchsvoll an. Sagt jenes

angenommene Original etwas aus über den messianischen Menschen,
so kann man nicht fortfahren: das ist eine dem Menschen
überhaupt erschlossene Erfahrung; denn nicht jeder Mensch ist ein
messianischer. Ferner ist die Quellenkonstruktion mit
gleichzeitiger Annahme jener Ablehnung äußerst heikel. Ich meine, wo
doch im gleichen Gespräch, 3,18, ausdrücklich vom Glauben an
den Sohn die Rede ist («der an ihn glaubt»), soll dann in einem

(hypothetischen) Original gerade dies als verneint anzunehmen sein?

Vom Herrengebet ausgehend, versucht B. festzustellen (158),
daß Jesus, bei dem sich der paulinische «kosmische Pessimismus»
nicht finde (darüber später), zumal bei Sünde, Umkehr, Vergebung
die Unmittelbarkeit zu Gott (Judentum) im Gebet vertrete, während

Paulus nur die eschatologische Vergebung durch Christus
allein, die einzige Tür, kenne. Nun ist allerdings in der Urchristen-
heit, nicht nur bei den Synpt., der Gebetsverkehr des Sohnes mit
dem Vater in seiner Unmittelbarkeit ohnegleichen der stille,
gewisse Hintergrund aller Gebetsfreudigkeit geworden. Gerade das

Unservater entstammt seiner unvergleichlichen Gebetskammer,
wenn es auch zugleich in gut zeitgeschichtlicher Begrilfssprache
eingebettet bleibt. Die synoptischen Vateraussagen Jesu, wenn sie

256



streng kritisch auf ihre ursprüngliche Herkunft und ihre Quellen
geprüft werden, weisen durchweg als Hintergrund das Bewußtsein

und den Eindruck von einem besonderen, unvergleichlichen
Verhältnis Jesu zum Vater auf.

Die Frage Jesu Mark. 8,27ff. : «Für wen halten mich die Leute?
Für wen haltet ihr mich?» enthält durchaus eine Intention zum
Daß-Glauben. Daß er der Christus sei, ist ja auch nach Mark, das

Bekenntnis des Petrus, des Sprechers und Repräsentanten des

Jüngerkreises, und dieses wird nachMatth. 16,17 alseine Offenbarung
des Vaters in den Himmeln bejaht. Buber faßt (28ff. 30) jenes
Fragen Mark. 8, dem echte Tradition zu Grunde liege, als

Anwandlung einer Unsicherheit Jesu, «wer» er sei. Diese Hypothese
ist schon darum gewagt und unwahrscheinlich, weil sie sich doch
allzusehr dem Verdacht aussetzen würde, daß nur so gefaßt das

Wort keinen Daßglauben intendieren könnte. Das Moment der
Unsicherheit ist eingelegt. Die ursprünglichen, natürlichen Merkmale
der Texte weisen alle darauf hin, daß es im Jüngerkreis zu einer
Christuserkenntnis kommt, von der jedoch Jesus durch das

Schweigegebot alle Gefahr der Sensation abwehren will.
Noch ein Hinweis auf die Behandlung von Mark. 10,18 durch

den Verfasser (116—118). « Was nennest du mich gut? Niemand ist
gut, als Gott allein». B. faßt «gut» hier nicht im Sinne von sittlicher
Vollkommenheit, auch nicht von Güte, es bedeute vielmehr «trefflich,

vortrefflich». Der Reiche appelliere an die Höhe seines Lehrer-

tums und das lehne Jesus ab. Gott allein gebe in der Tora die
rechte Antwort auf die Frage nach dem ewigen Leben. Jesus
verweise also auf den Lehrwillen des guten göttlichen Meisters. Diese

Deutung ist einleuchtend. Aber enthält dann nach diesem
Verständnis das Wort, wie zugleich betont wird, eine radikale
Verneinung der Gottheit Jesu? Von Bubers Deutung aus, die das treffliche

Lehrertum ganz Gott zuweist, ließe sich doch mit dieser
Äußerung nur eine solche (abwegige) Auffassung der Gottheit
Jesu abweisen, die nicht Gott ganz zur Geltung bringt, daß er — auch
im Sohne — sei «alles in allen». Vgl. bei Paulus 1. Kor. 15,28 und
das Verhältnis des Sohnes zum Vater bei Joh.

Was der Verfasser über das Messiasmysterium bei Jesus
ausführt, enthält wertvolle Beiträge und bedeutet eine wissenschaft-

257
2 Judaica, Band 7, 4



liehe Leistung. Dies bleibt bestehen, wenn man auch wiederum die
Betonung der Unsicherheit im Bewußtsein Jesu fragwürdig finden
muß und wenn man auch, wie schon gesagt, es vermißt, daß die
Verbindungslinien von diesem Selbstverständnis zu seiner
sonstigen Verkündigung gezogen werden. B. geht aus (104f.) von
Luk. 17,25 (vgl. Matth. 24,27): das blitzartige Aufleuchten des

vorher verborgenen Menschensohnes. «Zuvor aber muß er viel
leiden und von diesem Geschlecht verworfen werden». Jesus wisse
sich als den Propheten der kommenden Basileia und als die ihr
bestimmte menschliche Mitte zugleich. Die Verknüpfung aber
zwischen jetzt und künftig sei in Frage gelassen. Die Seele des Sprechers

sei darüber im Ungewissen. Zweierlei jedoch sei deutlich:
Jetzt erkennt er sich als dem Stande der Verborgenheit verhaftet.
Dann wird er als ein Blitz aufleuchten. «Der Bräutigam wird
hinweggenommen». Mark. 2,19f. Par. bezieht B. auf eine Entrückung
wie bei Henoch und Elia. Auch Jesaj. 53 spreche von einer
Entrückung des Knechtes Jahwes (vgl. v. 9 mit 10) zu einem
nachfolgenden hohen Dienst. Die Neugestaltung des Messiasbildes bei
Dtr. Jes. (107) zeige eine Tilgung des Davidischen, Königlichen.
Ein prophetischer Mensch wird im leiblichen Tode entrückt und
kehrt wieder, aus der Verborgenheit erhoben in die Offenbarheit,
so sein Heilswerk vollendend. Dies messianische Mysterium in
Dtr. Jes. habe auf Jesus großen Einfluß geübt (so auch A. Schweitzer,

Joach. Jeremias). Im betr. Mysterium aber leide nicht der
Messias, sondern seine Vorstadien. Daher die Labilität. So habe

nun Jesus aus Detr.Jes. folgende Motive entnommen, die das
messianische Mysterium ausmachen (108):

der verborgene Leidensdienst,
die Entrückung,
der offenbare Erfüllungsdienst.

Buber faßt also Jesus messianologisch auf in seinem
Selbstverständnis. Er verstand sich (109) als der Träger der messiani-
schen Verborgenheit. Das führe zu jenem Messiasgeheimnis, das

allerdings dann von Mark, überarbeitet worden sei. Zur Herkunft
aus Dtr. Jes. geselle sich weiter ein Einfluß aus Daniel. Sei auch
die Erzählung vom Prozeß Jesu (109) im wesentlichen ungeschicht-

258



lieh (Lietzmann), so seien doch (110) in Mark. 14,62 (der
kommende Menschensohn) glaubhafte Elemente enthalten. Liege es

doch nahe genug, daß Jesus sich den künftig Entrückten im Bilde
der Danielischen Vision vorgesteht habe. 111—116 gibt B. eine

gehaltvolle Ausführung über die Wandlungen der Messiasgestalt
Israels, wobei das schon über Dtr. Jes. Gesagte noch vertieft wird
(112f.). Besonders betont der Verfasser, daß sowohl das vorexi-
lische Bild des Königs, als das exilische des prophetischen Knechtes
den messianischen Menschen als aus der Menschenschar aufsteigend
und von Gott erwählt, nicht aber als Niedersteigenden aufgefaßt
haben (also keine himmlische Präexistenz). Erst bei Daniel (114f.)
wird der Menschengleiche, der eschatologische Vertreter Israels,
mit den Wolken des Himmels vor den Gottesthron gebracht, was
dann weiter bei Henoch zu einer himmhschen Präexistenz des
messianischen Menschen gestaltet wird. Nun aber werde auch der
Knecht aus Dtr. Jes. in seiner erfüllenden Erscheinungsform in
das Bild einbezogen (vgl. Henoch 62,7; 48,4). So erst werde der
Entrückte und Wiederkehrende des Dtr. Jes. aus einem irdischen
zu einem Himmelswesen. Der Präexistente nehme gleichsam wie
ein Gefäß den Menschen in sich auf. Diese letzte Form habe Jesus

in der Volksvorstellung vorgefunden. In einer persönlichen Krisis
erfaßt er so seine eigene Gegenwart und Zukunft. Das von der
Apokalyptik modifizierte Bild des Knechtes sei also die Grundlage

für das, was bei ihm vorliegt:
Dtr.Jes. + Daniel — Henoch (als Volksvorstellung):

der Leidende,
der Entrückte,
der Wiederkehrende.

Aber Jesus selbst wird streng vor den «Vergottungstendenzen»
in Schutz genommen. Mit dem lebensgeschichthchen Faktum
solchen messianischen Selbstverständnisses schoß jedoch nach dem
Tode Jesu und nach den Visionen der Jünger allmählich all das

hellenistisch beeinflußte mythische Element zusammen, bis das

neue «Militärische Gottesbild» präsent war (111).
B. fährt fort: Hier setzt nun weiter das Werk der Vergottung

bei Paulus, bei Johannes u.s.f. ein. 1. Die Entrückung, die ehedem

259



mit einem reinmenschlichen Leben (ohne Präexistenz) assoziiert

war, wird völlig ersetzt durch die analogielose Auferstehung. Nur
in der Himmelfahrt des Auferstandenen blieb die Spur der
Entrückung erhalten (115). 2. Daran schloß sich (116) die Präexistenz

— und zwar der Person. Aus dem Messias wird ein herabsteigendes

Himmelswesen. Joh. 3,13. Das Ursprüngliche sieht der
Verfasser (lOOf., 102) in einer Himmelfahrt vom Kreuze aus (J.
Weiß, Bertram), in Analogie zur Entrückung bei Henoch, Elia,
Mose. Die betreffenden alttestamentlichen Erzählungen vom
göttlichen «Nehmen» seien an sich legendäre Überlieferung. Der Ent-
rückungsgedanke möge wohl Juden gewonnen haben, aber die

Auferstehung eines Einzelnen mitten in der Geschichte — das

glaube der Jude nicht. Wohl aber war dies glaubhaft für die Griechen

als Sache der Mysteriengötter. Indem so (103) das Apostolat
vom Juden einen kaum vollziehbaren Glauhensakt forderte,
entschied sich dieses, ohne es zu wollen, für die Heiden. Das Bild der

Auferstehung (101) aber, das «ja allein für eine kohärente Darstellung

der Ereignisse verwendet werden konnte», stehe schon im
Mittelpunkt der Mission des Paulus.

Wir haben diese am meisten konstruktive Gesamtschau Bubers
zunächst einfach berichtend wiedergegeben, weil der hier
unternommene Versuch eine sachliche Darstellung verdient. Es muß
der Forschung vorbehalten bleiben, dazu im einzelnen Stellung
zu nehmen. Es bedürfte einer sehr umfänglichen Untersuchung,
um nicht nur sorgsam allem gerecht zu werden, was man dem
Verfasser hier schuldig ist. Es ginge dabei ja aber um viel mehr:
um eine gründliche Auseinandersetzung mit der gesamten neueren
Kritik an den Evangelien.

Auf der einen Seite läßt der Verfasser ohne Retusche Jesus

beteiligt sein an der Übertragung messianischer Eschatologie auf
sich selbst. Auf der anderen Seite rückt er ihn ab von allen
glaubensmäßigen Folgerungen aus diesem Faktum — wenn ich dies

Wort einmal brauchen darf — daß ein vom Himmel Kommender
(so hieß es ja bei Daniel-Henoch) mehr ist als ein aus der Menschheit

Geborener. Ein Jesus, der in einer Krisis seines Lebens zu
messianischen Gesichten greift, dabei aber doch seiner Messianität
ungewiß bleibt und der dennoch in seine Nachfolge ruft und der

260



Schrift gegenüber den höchsten Anspruch des Offenbarungsträgers
geltend macht — das ist eine recht problematische Gestalt. Die
Seinen erlebten ihn als den Auferstandenen. Ohne diesen
Osterglauben gäbe es kein Urchristentum. Buber spricht nur von
Visionen und hält diese doch wohl für subjektive, erklärbare und
legendarisch erweiterte Phänomene. Es geht aber, wie bei der
Frage, ob Jesus wirklich der Christus Gottes ist, so auch hier bei
der Frage, ob er wirklich aus dem Grabe erstanden ist, nicht um
etwas, das in die Kompetenz rationalen wissenschaftlichen Erweises
gegeben ist, sondern um etwas, das sich von Gott her selber dem
Glauben offenbart. Daß Jesus der Kyrios, der Sohn kat'exochen
ist, hat auch die Christenheit niemals abhängig gemacht von
verstandesmäßig einleuchtenden Konstruktionen. Doch auch die
Bestreitung dieser Kernfrage ist nicht allein abhängig von noch so

sorgfältigen menschlichen Erklärungsversuchen. Es hängt alles

daran, ob die Botschaft vom Dahingeopferten und Auferstandenen
von Gott her uns erreicht. Wäre sie nur ein menschlich erfundenes

Theologumenon, so wäre sie längst in sich selber zusammengesunken.

(Fortsetzung folgt)

EINE PREDIGT ÜBER JUDEN UND CHRISTEN

von Pfarrer Lie. ROBERT BRUNNER, Zürich

Text: Rom. 11,17—27.

Ob aber nun etliche von den Zweigen ausgebrochen worden
sind und du, da du ein wilder Ölbaum warst, bist unter sie

eingepfropft und teilhaftig geworden der Wurzel und des Safts im
Ölbaum, so rühme dich nicht wider die Zweige. Rühmst du dich
aber wider sie, so sollst du wissen, daß du die Wurzel nicht
trägst, sondern die Wurzel trägt dich. So sprichst du: Die Zweige
sind ausgebrochen, daß ich hineingepfropft würde. Ist wohl
geredet Sie sind ausgebrochen um ihres Unglaubens willen', du
stehest aber durch den Glauben. Sei nicht stolz, sondern fürchte

261


	Martin Buber, zwei Glaubensweisen

