Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Hermann Cohen als religioser Denker
Autor: Oyen, Hendrik van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961633

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

"HERMANN COHEN
ALS RELIGIOSER DENKER

von Prof. Dr. HENDRIK VAN OYEN, Basel

Eine der hervorragendsten Gestalten des neueren jiidischen
Geisteslebens war gewifl Hermann Cohen?!, nicht nur wegen seiner
auBerordentlich systematischen Begabung, sondern wohl beson-
ders deshalb, weil sich in ihm eine Synthese zwischen europiischem
und judischem Denken vollzog, die man nur ganz vereinzelt in
der Geschichte der Philosophie aufweisen kann. Eine solche Gestalt
war ‘im Mittelalter Mose Maimonides. Cohen wurde nicht umsonst
ein Maimonides-redivivus genannt!

Es begegnen sich in ihm zwei Weltanschauungen, von ihm
selbst am liebsten gekennzeichnet mit den Worten: Deutschtum
und Judentum. Im Deutschtum erkannte er das Erbe der west-
lichen Kultur. Sie bringt, nach Cohen, in ihrem Idealismus am rein-
sten ans Tageslicht, was edelstes Geistesgut der Antike gewesen
ist: die Frage nach der Wahrheit. Deutschtum hat seine
Eigentiimlichkeit in drei Momenten. Erstens im Idealismus, frei-
lich nicht im engeren Sinn des Wortes als Opposition gegen den
Sensualismus, sondern Idealismus als Frage nach der richtigen
wissenschaftlichen Methode. Es ist die Frage nach der reinen Grund-
legung, der Hypothesis in den Wissenschaften (Platon); sie be-
deutet Rechenschaftsablegung, «die Probe machen» und von
Axiomen ausgehen, die man selbst der Forschung zu Grunde
gelegt hat. So ist Idealismus das Gewissen der Philosophie und
der Wissenschaft. .

Zweitens bedeutet der deutsche Geist fiir Cohen Geist des
Protestantismus. Die Reformation hat die sittliche Rechtfer-
tigung, die der Mensch selbst von seinem Gewissen fordert, als
Priifstein fiir die Heilstatsachen zu Grunde gelegt. Mit der Refor-
mation tritt der deutsche Geist in den Mittelpunkt der Welt-
geschichte. Ritschls Wort: «die Reformation hat erst angefangen»

1 Coswig, 4. Juli 1842, Prof. der Phil. in Marburg 1876—1914, gest.
Berlin, 4. April 1918. ' '

214



iibernimmt Cohen gerne. Es geht ihr um sittliche Verantwortung
des Glaubens und in ibr tritt immer wesenhafter die Sittlichkeit
aus der Quelle der Religion hervor. Also Wahrheit und Wissen-
schaft, und Wahrheit und Gewissen, das sind fiir Cohen die beiden
grofen Linien alter deutscher Kultur.

Drittens tritt daneben als unbedingte Synthese das Judentum,
denn nur das besitzt ein Wissen um den wahren Gott und die
Reinheit der Seele, als die eigentliche Tiefe der menschlichen
Existenz. Dieses Wissen nennt Cohen den heiligen Geist; er ist
der Mittler zwischen Gott und Mensch beide, es ist die auf Gott
gerichtete Existenz in der Vernunft. «Der Mittler zwischen Gott
und Mensch ist ndmlich des Menschen Vernunft», sagt der erste
Bibelkritiker Ibn Esra, und im Morgengebet lesen wir: «Mein
Gott, die Seele, die du mir gegeben hast, ist rein, Du hast sie
geschaffen, gebildet in meinem Inneren und Du wirst sie einst von
mir zuriicknehmen, um sie mir wieder zu geben im kiinftigen
Leben». Der heilige Geist der Vernunft ist die Moglichkeit der
Erlosung in der Selbstheiligung des Menschen vor Gott. Das hat
besonders Mose Maimonides hervorgehoben, und deshalb nennt
Cohen Maimonides «das Wahrzeichen des Protestantismus im
mittelalterlichen Judentum»! Nirgends greift dieser die Institute
der Religion an, er sucht aber iiberall ihre Griinde zu erspihen.

Idealismus, Protestantismus, Judentum, das sind die drei
Grundlinien der Cohen’schen Philosophie in der methodischen
Fassung: die Platonische Rechenschaftsablegung aus der Vernunft.
Seine ganze systematische Arbeit ist darauf hin ausgerichtet.

Zunichst ein kurzes Wort iiber Cohens Erkenntnislehre, als
unumgéngliche Einfiihrung. Die Logik Cohens ist eine Logik des
Ursprungs? Was ist unter diesem Begriffe zu verstehen? Sie be-
zweckt eine Platonische Vertiefung des Kantischen Transzenden-
talismus: Wie Kant die Frage nach der Moglichkeit der Erkennt-
nis an erster Stelle von der Naturerkenntnis zu klédren versuchte,
diese freilich nicht von der Erfahrung ablesend, sondern die Er-
fahrung durch das kategorische Denken in ihrer Moglichkeit kon-
stituierend, so versuchte Cohen die transzendentalen Voraus-

? Logik der reinen Erkenntnis. 1902.

215



setzungen der verschiedenen Kulturgebiete zu erhellen. Alles wird
«Problem», es gibt nichts Gegebenes, sondern nur noch Aufgege-
benes! Es handelt sich um transzendentale oder «reine» Grund-
legung. Der Ausdruck «rein» bedeutet: «vom Denken aus konsti-
tuierend». Das Denken stellt, wie Newton, Hypothesen auf: es
sind die Ideen; es gibt die Idee der Natur oder der Sittlichkeit oder
des Rechtes, des Schonen oder der Religion, und im ProzeB von
Frage und Antwort, im diskursiven Fortschreiten der Besinnung,
erzeugt das Denken in unendlicher Bewegung den Gegenstand des
Wissens. So geht es immer vom Ursprung seiner eigenen Selbst-
begriindung der bestimmten Hypothese aus; es schafft unentwegt.
Ein letzter Ursprung ist also nie «gegeben», er hat seinen Grund
‘in sich selbst. «Damit erst fingt das Seiende an als ein seiendes
Problem zu werden, dal nach seinem Ursprung gefragt wirdy,
sagt Cohen. Von jedem Dinge kann gefragt werden: «was ist es?»,
die Sokratische Frage! Dieses Etwas kann aber nur vom Denken
selbst bestimmt werden in seinem «Sein», in seinem Zusammen-
hang in der Vielheit aller Gegensténdlichkeit. Daher: «dem Denken
darf nur dasjenige als gegeben gelten, was es selbst auszufinden
vermag». So liegt der Ursprung alles Inhaltes, den es zu erzeugen,
vermag, in dem Denken selbst. Woher kommt aber dieses «etwas»
dieses «x», wie es Cohen in Anlehnung an die Mathematik gerne
formuliert? Es kann allerdings nicht wieder in einem anderen
«etwas» begriindet sein! Das Denken hat hier also einen Umweg
zu machen, um zu «etwas» zu kommen. Dieses Abenteuer des
Denkens ist das «Nichts». Auf dem Umwege des «Nichts»
stellt das Urteil den Ursprung des «Etwas» dar. Cohen
ist sich der scheinbaren Absurditit bewuB3t: «ex nihilo nil fit», aus
nichts entsteht nichts! Aber ist es nicht gerade einer der tiefsten
Gedanken in der griechischen Philosophie, dieses «un»? («nichts»).
Ein grofler Unterschied mit der bloBen Negation ist nicht zu iiber-
sehen. Hier gilt das Wort Demokrits: «nicht mehr ist das ichts
als das nichts»; er hitte diesen Spott nicht wagen koénnen, wenn
das griechische Ohr in der Partikel u7 nur die Negation gehort
hitte; es ist gerade das Positive drin, was das Etwas aus der
Unendlichkeit hervorbringt. Gerade das Un- bei Unendlich, das
in- in infinitum, haben die positive Bedeutung des a- privati-

216



vum, wie in «A-tom». Es ist der Ursprung des Nichts, von woher
das «Etwas» erst bestimmt und umgrenzt wird. Hier kann erin-
nert werden an Platons «Uny-ergriindlichkeit fir die Idee des
Guten. Bei ihm ist es zunédchst die Unergriindlichkeit als Ursprung
fir die sittliche Aufgabe (vgl. Kants Primat der praktischen
Vernunft).

So bekommt fiir Cohen das Denken als Erzeugungsprozel aus
dem Ursprung den wahren wissenschaftlichen Charakter. Denn
erst vom Ursprung aus wird die Kontinuitdt als Denkgesetz uns
klar. Es handelt sich um die wichtige Aufgabe, den Zusammen-
hang der Realitdt zu sichern; ihretwegen wurde der Gang ins
Nichts gewagt! Das Denken erzeugt Einheit und den Zusammen-
hang von Einheiten. Es kann nicht unterbrochen werden durch ein
auller ihm gegebenes «Etwas», sondern aus dem Ursprung heraus
bildet sich die gesamte Systematik des Denkens in der Erzeugung
und wird alles von ihr erst zu einem «Etwas», zu einem Begriff ge-
staltet. So kann man von der Cohen’schen Philosophie sprechen
als von einem Panlogismus oder besser Panmethodismus:
das Denken erzeugt aus seinem Ursprung das Erkennen der Wirk-
lichkeit. Denken und Sein sind eins im ProzeB der unendlichen
Verwirklichung. «Die Erzeugung selbst ist das Erzeugnis», wieder-
holt Cohen immer wieder. « Wir fangen mit dem Denken an!» Es
ist klar, dall wir mit diesen rationalen Forderungen einen wich-
tigen Schritt iiber Kant hinaus getan haben. Zeit und Raum als
Anschauungsformen werden jetzt erst vom urspriinglichen Denken
aus verstanden. Immer skeptischer wurde Cohen in seiner Ent-
wicklung dem Dualismus von Sinnlichkeit und Denken gegeniiber.
In Analogie mit der Mathematik (im Anschlufl an die Infinitesi-
malrechnung) wird die Realitdt als ein letzter Punkt angenom-
men, ein Sein, von woher die Bewegung ihren Ursprung nimmt,
wie im Infinitesimal der Punkt letzte Konstante der Bewegung ist.

Es ist klar, daB auch der Begriff des Kantischen «Ding an sich»
jedes ontologische, metaphysische Merkmal verliert. Das «x» des
zu bestimmenden Gegenstandes ist schlieBlich das Ding an sich.
Es ist reiner Grenzbegriff; eigentlich nur ein Horizont, der sich
immer weiter verschiebt, nachdem der ProzeB der Erkenntnis als
unendliche Aufgabe sich fortbewegt. Eigentlich sind also Grenze

217



und Aufgabe identisch. In der reinen Methode des Fortschreitens
liegt eo ipso das Ziel der Verwirklichung. Es geht immer wieder
um reine Geltung des Denkens, wobei jede Gegenstdndlichkeit
als solche, jede Ontologie restlos abgelehnt wird. Was ist «Sein»
schlieBlich? Wir wiiBten gar nichts von einem Sein, wenn wir dar-
iiber nicht Urteile zu fillen vermochten, antwortet Cohen. Das
«ist», die Kopula, ist immer irgendwie nur zu verstehen von einem
urteilenden Sinngehalt aus. Erst mit dem Urteil «entsteht» fiir
uns die Welt des Seins, der Objektivitit. Jede Abbildtheorie wird
hier restlos abgelehnt. Die Wahrheit der Gedanken ist der MaQ-
stab des Seienden. Urteilen ist nicht Abbilden, sondern Ver-
kniipfen, Synthetisieren. Und wie wir schon gesehen haben, ist
dieses Verkniipfen prinzipiell auf die Mathematik bezogen. Die
Zahlenreihe ist eine Schopfung des mathematischen Verstandes,
wie Zeit und Raum durch das Denken erzeugt werden. Erkenntnis
in ihrer reinen Form ist denkender Aufbau einer logisch-mathe-
matischen Formenwelt, eines Gewebes von Beziehungen und Funk-
tionen. Ebenso wie es unmoglich ist, das rinnende Wasser zu
schopfen ohne es in die feste Form eines Gefilles zu fassen, ebenso
unmoglich ist es, die Welt des gegebenen Gegenstandes, des «Seins»,
zu verstehen ohne die erkennenden Urteile, die zum Begriff, zum
Verstehen hinfithren. Gegebenes ist immer «problema», ein Vor-
geworfenes !

Es war unumginglich, mit dem Vorhergehenden in aller Kiirze
die idealistische Struktur des Cohen’schen Denkens zu skizzieren.
Wir haben nun auf diesem Boden die Strukturen der Ethik und
der Religionsphilosophie dort, wo besonders die jiidischen Ele-
mente hervortreten, zu beobachten. Auch sie werden namlich von
der Logik der Erkenntnis her bestimmt: es handelt sich um eine
verniinftige «Rechenschaftsablegung» in der Ethik als Logik der
Geisteswissenschaft. Die Religionsphilosophie bekommt in dieser
Korrelation zwischen Vernunft und Geist eine besondere Stellung.
Wihrend in der Logik besonders das Denken gepriift wurde,
kommt der Wille in der Ethik zur Erhellung, in der Asthetik das
Gefiithl. Damit wiren die drei Funktionen des BewuBtseins ver-
geben. Die Religion wird darum zwischen diesen Funktionen
eine besondere Stellung einzunehmen haben.

218



Bevor wir darauf eingehen, erértern wir kurz die Ethik Cohens?3.
Wir beriihren hier zunichst also das, was von ihm besonders als
Protestantismus gewiirdigt wird. Das Erkennen des Menschen
in seiner geistigen Freiheit. Die Ethik ist die Lehre vom Menschen
und, wie die Logik sich auf ein Faktum der Kultur griindete: die
Naturwissenschaft griindet sich auf die Rechtswissenschaft. In
Analogie mit der Naturwissenschaft hat also die Ethik sich an der
Rechtswissenschaft zu orientieren ; auch sie hat eine zentrale Kate-
gorie: die Handlung und deren Hypothesis ist der reine Wille.
Wir haben vorher gesehen, dafl der Sinn aller Wissenschaft ist:
der nie vollendete ProzeB der Uberwindung des individuellen Vor-
stellens durch das allgemeingiiltige Denken, der «gegebenen» Tat-
sache, durch den Begriff der Vernunft. Ein analoger Prozef3 voll-
zieht sich im menschlichen Tun und Wollen, als ProzeB der Durch-
dringung des menschlichen gesellschaftlichen Seins und Handelns
mit praktischer Vernunft, im Sinne des Kantischen Sittengesetzes.
Dieses Sittengesetz fordert die unbedingte Geltung der Maxime,
als letztes entscheidendes Motiv des Handelns. Unser Handeln
soll einem selbstgewollten, allgemeinen Gesetz entsprechen, kein
aullerhalb desselben gesuchter Zweck soll damit gedient sein, son-
dern ausschliellich um dieses allgemeinen Gesetzes willen soll ge-
handelt werden. Es kommt dann zu diesem Gebot: «handle so,
dafl Du stets die Gesamtheit aller moglichen Erfahrung in Deinen
Urteilen vor Augen hast». Eine Gemeinschaft freier wollender
Menschen wire also letztes Ziel des sittlichen Handelns. Um die
Allheit der Humanitas, in der alle gleichberechtigt sind, geht es
unserem Denker schlieBlich. Nur das ergédbe einen Staat der so-
zialen Gerechtigkeit. Eine konkrete Gestalt desselben scheint
der Rechtsstaat im liberalen Sinne, wo der Gedanke der Gleich-
heit vor dem Gesetz herrscht und jeder Einzelne in seiner per-
sonlichen Freiheitssphire geschiitzt wird. Dieser Staat fragt aber
nicht, ob nicht durch den Druck der tatsidchlichen Verhiltnisse,
durch den Zufall der rein tatsichlichen Giiterverteilung, diese
Freiheitssphire und damit der Rechtsschutz und die Gleichheit
vor dem Gesetz zu einer Illusion werden. Hier soll nun die soziale

3 Ethik des reinen Willens. 1904.

219



Gesetzgebung eingreifen, freilich nicht um materielle Ziele zu er-
langen (groBtmogliches Gliick fiir die groBtmogliche Anzahl), son-
dern um die sittliche Idee der Rechtsgleichheit aus einer Fiktion
zur Wirklichkeit zu gestalten, in Ausrichtung auf die Idee der
vollkommenen Gerechtigkeit als unendliche Aufgabe.

Im Begriff der rechtlichen Genossenschaft sieht Cohen eine
reine Kategorie des gemeinschaftsbildenden Willens: es handelt
sich dort nicht um den einzelnen Willen, sondern um Einheit
von Willen verschiedener Personen, also um gemeinschaftlichen
Willen. Das ist der Wille der Rechtsperson; erst dort ist die wahre
ethische Hypothesis fiir das sittliche SelbstbewuBtsein gegeben.
Dieser Wille ist Einheit der Allheit ohne jeden Affekt. Kirche,
Vaterland, Familie, Stammverband, sie alle haben einen Affekt,
wodurch die Reinheit des Willens nicht klar hervortritt. Die Ge-
nossenschaft wird nur am reinsten im Staate erfiillt: es ist Rous-
seaus «volonté universelle» gegeniiber «volonté de tous». Der Staat
ist Einheit des Subjektes und Objektes im Willen, das héchste
Gut des Menschen. Die groe Aufgabe! Was die Natur fiir das
theoretische BewuBtsein ist, ist der Staat fiir das ethische. Es ist
das Reich des Geistes (Sokrates beugt sich vor dem Gesetz des
Staates, trotzdem er sich bewuBt ist, unschuldig zu sein). Der
Begriff der Freiheit diirfte also nur zu verstehen sein von der Auto-
nomie der Selbstgesetzgebung zur allgemeinen Gesetzgebung!
Erst so wird der Mensch zum Selbstzweck, sagt Cohen.

Man wiirde nun allerdings erwarten, da3 Cohen mit der For-
derung zur Verwirklichung der Humanitas mit dem Projekt eines
«Idealstaates» schlieBen wiirde. Er tat das aber nicht. Denn das
letzte Wort dieser sonst so vollstindig und folgerichtig gedachten
autonomen Ethik ist: Gott. Gott als Garantie fiir die Ver-
bindung von Natur und Sittlichkeit. Wieso kommt er
dazu? Idealismus ist eben nicht Illusionismus und die Methode
der Reinheit widerspricht nicht der Anforderung auf das Leben,
sondern fordert sie. Aber er versichert uns nun des Gelingens der
Anwendung? Welche GewiBheit haben wir, dal «dem Menschen
der Sittlichkeit» eine Wirklichkeit zukommt? Dafiir biirgt das
Ideal, dafiir biirgt Gott; das heillt also die Idee, in der die Natur
und die Sittlichkeit auf einander bezogen sind. Wenn zwar im

220



Raume der Wirklichkeit das Ideal der vollkommenen Gerechtig-
keit eine Illusion scheint, in der Zeit ist es das freilich nicht,
denn der Wille ist auf Zukunft, auf ewige Zukunft ausgerichtet.
«Die Ewigkeit ist mein», sagt Cohen mit Lessing. Prometheus ist
die exemplarische Gestalt der Ethik; an die Natur gefesselt, ver-
sucht er sich mit aller Gewalt davon loszureilen. Dall es einen
reinen Willen gibt, dal er in der Handlung zu verwirklichen ist,
und der Mensch dazu aufgerufen wurde, davon war man zwar
beim Beginn der Ethik ausgegangen, aber dieser Ausgangspunkt
selbst lag in der Ewigkeit, in Gott. Dal Logik und Ethik, Natur
und Sittlichkeit tatsdchlich aufeinander bezogen sind, das ist
freilich nicht zu «beweisen», dafiir aber ist Gott die Garantie.

Dieses vollige Aufgehen des Problems der Religion in der Ethik
hat nun allerdings Cohen doch auch systematisch nicht befriedigt.
Praktisch hat er sich von seiner Jugend an immer schon sehr mit
gemeinen religiosen Problemen beschiftigt! In Vortrigen und
kleinen Verdffentlichungen hat er sich oft iiber Altes Testament
und jiidische Religion gedufllert, nur hatte er den rechten syste-
matischen Griff auf die Religion bis hieher nie finden kénnen;
die verschiedenen Funktionen der Erkenntnis waren seines Er-
achtens in den drei systematischen Hauptwerken schon durch-
dacht; die Impasse seines Denkens war nun: was fiir eine selb-
stindige Stellung sollte der Religion im System noch zukommen
konnen? Seine Studien iiber die Asthetik? fithrten ihn nun
allerdings tief in die Problematik der menschlichen Existenz, beson-
ders in die des Leidens hinein, wobei nicht zu vergessen ist, daf} die
ganze kiihle Systematik des Denkens, der Logik, der Ethik und der
Asthetik freilich schon immer in letzten Tiefen von einem leiden-
schaftlichen Feuer zur Wirklichkeit durchgliitht war. Die ganze Syste-
matik war gerade auf die Wirklichkeit des Menschen gerichtet,
auch wenn er im rationellen « Panmethodismus» daran vollig vorbei
zu gehen schien. Auch fiir ihn, wie fiir Descartes und Spinoza,
wurde der Wahrheitswille von einem «amor intellectualis Dei»
gespeist.

Aber da stellte es sich nun doch heraus, daBl es in der Syste-

4 Agthetik des reinen Gefiihles. 1912.

221



matik des ethisch-kategorischen gesetzlichen Denkens noch gar
nicht das rechte Licht auf den wirklichen Menschen hatte geben
konnen. Die Ethik des reinen Willens kann, wie sehr sie auch Vor-
bedingung fiir die Erkenntnis des Menschen zu sein vermag, nie
die Liebe fiir den individuellen, konkreten Menschen in
seiner Not und in seiner Armut rechtfertigen. Hier nun greift
das Problem der Religion in die Systematik hinein und wird im
Schrifttum eine wichtige, neue Entscheidung vollzogen in der Ver-
offentlichung des Buches: Das Problem der Religion im Sy-
stem der Philosophie (1915). Hier tritt zum ersten Mal der
Begriff der Korrelation auf, der den ganzen weiteren Gedanken-
gang beherrschen wird. Korrelation zwischen Gott und Mensch,
in Gegenseitigkeit aufeinander bezogen. Die Religion, die so lange
vor den Mauern lag, erscheint jetzt in der Pforte, in der Gestalt
des Judentums.

Das alte Testament und die jiidische Tradition werden als
Quellen fiir eine Religion der Vernunft vorausgesetzt, weil
nach Cohens Ansicht nur im Judentum strenger Monotheismus
moglich ist. Das «e’chad (Einzigkeit) Jahveh» wird hier gelehrt.
Nur Gott ist der einzig Seiende. Wahrend die Griechen die Philo-
sophie des Seins geschaffen haben, haben die Juden die Religion
des Seins, des seienden Gottes geschaffen, und eine Bezogenheit
auf diesen Gott kann nur stattfinden durch Gesetzlichkeit. Der
Urgrund aber des Gesetzes ist die Vernunft. Durch alle mythischen
und magischen jiidischen Formen hindurch spiirt Cohen die Reli-
gion der Vernunft. Nur in der Vernunft ist dem Menschen die
Korrelation auf Gott gegeben, um Gott in seinem Leben zu hei-
ligen, wie es von ihm rechtens gefordert wird. Aber gerade hierin
zeigt sich nun die «HKigenart» (nicht Selbstindigkeit im System)
der Religion, dafl es hier nicht, wie in der Ethik, um den «allge-
meinen» Menschen geht, um ein unbedingtes Sollen, das unwider-
ruflich jeden angeht, die «Allheit», sondern hier wird erst das indi-
viduelle Ich entdeckt, wie es zur Selbstheiligung angerufen wird.
Es kommt hier der wirkliche Mensch, in seinem Leiden, in seiner
Not, der Mensch vor Gott, in Betracht, der Mensch, von dem die
«Allheit» nichts weill. Hiermit sind die Grundlinien fiir das tief reli-
giose, in grofer Erschiitterung um die sittliche Not des Menschen

222



geschriebene Buch: Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums (1919) gegeben.

Kurz mochte ich davon folgende Gedanken skizzieren: a) Gott,
b) der Mensch, c¢) Religion, Liebe, d) Stellung des Individuums,
e) Messianismus.

a) Auf den Gottesbegriff habe ich schon hingewiesen. In tiefer
Verwandtschaft mit Maimonides werden alle direkten Attribute
von Gott durch den tiefen Begriff des Ursprungs abgelehnt. Grund-
sidtzlich wird auch hier versucht, das Verhiltnis Gottes zur Welt
vom betonten extremen Monotheismus her zu verstehen. Vom
Sein geht iiber das Nichts das Werden aus. Nicht direkt kommt
die Schopfung von Gott her, sondern aus dem Nichts. Das End-
liche findet den Ursprung in der Negation der Privation im Un-
endlichen. Daf} dies geschieht, bleibt ein Rétsel in Gott; darum
ist nicht entscheidend die Frage: woher, sondern wohin. Der
Zweck ist die groBe Frage unseres Daseins vor Gott. Dieses zu
entdecken, ist Sache der Vernunft als Offenbarung Gottes. b) Der
Mensch steht deswegen in direkter Korrelation mit Gott. Mensch-
sein ist Geist-sein, ist: heiligen Geist haben. Gott ist Geist, aber
auch gilt: der Mensch ist Geist, nicht in Identitéit, sondern Gottes
Geist-Sein ist Bedingung fiir den Geist des Menschen. Im Geiste,
d. h. in der Rechenschaftsablegung bekommt der Mensch Erkennt-
nis Gottes. Ein hohes Gebot gibt es zu beachten: «Seid heilig,
denn Ich der Herr, Dein Gott, bin heiligr. Heiligkeit ist nicht
Wirkung eines Tabu oder einer Magie, sondern es wird sittliche
Heiligkeit gefordert. Das Gute soll getan werden, und Gott hat
uns gesagt, was gut ist. Das ist die hohe Bedeutung der Propheten,
daf} sie dies verstanden haben. Und damit berithren wir wohl den
tiefsten Punkt der Cohen’schen Religions-Philosophie. Die Pro-
pheten haben keinen Unterschied zwischen Volksgenosse und
Fremdling gekannt; sie haben aber die Not und die Armut des
Menschen erkannt als die groBle Frage der Heiligung. Der Arme
ist der Seiende, er ist es, der dem Menschen seine Mitverantwor-
‘tung offenbart. Hier enthiillt sich das eigentliche religiose Problem,
denn in der Armut wird die Kreatur tragisch, und der Arme zum
Typus des Menschen iiberhaupt. Der Arme wird dem andern zur
Aufgabe im Mitleid, zwar nicht als Gefiihlsduselei oder Schwir-

223



merei, sondern die religiose Aufgabe ist erst im Mitleid reine
Aktivitat.

Man vergegenwirtige sich, wie hier die Kiihle der ethischen
Gerechtigkeit in der Wirme der jiidischen «Sedaka», des Wohl-
wollens, der Barmherzigkeit getrinkt wird. Spinoza und Hegel
werden von Cohen restlos abgewiesen, gerade wegen ihres pan-
theistischen Rationalismus, der weder fiir die Einzigkeit Gottes
noch fiir das individuelle Leid des Menschen einen Blick hatte.
Das grofle Symbol fiir die Sittlichkeit als «Sedaka» ist fiir Cohen
der Sabbat. Es ist der Tag der Barmherzigkeit Gottes mit dem
Sklaven, dem Unterdriickten. Und dort liegt fiir den Menschen
die groBe Aufgabe, an der er schuldig wird, wenn er darauf nicht
antwortet.

Ein «Individuum» wird nun eben der Mensch, wenn er die
Antwort schuldig bleibt. Die Seele, die siindigt, die soll sterben,
sagt Cohen mit Hesekiel. Aber darin entdeckt dann gerade der
Mensch sich selbst in seiner Vereinzeltheit. Er wird durch diese
Entdeckung vom Individuum zum Ich. Also durch Reue und
Einsicht reift das Individuum zum Ich. Er vergegenwirtigt sich
das Manko seiner fritheren Haltung, sein Irren. Alle Siinde ist
«Schegaga», es ist ein Irren und Schwanken. Der Mensch bleibt
aber dessen ungeachtet immer Mensch! Ein bewuBtes Siindigen
wiire eben pathologisch. Wer den Weg richtig sieht, siindigt nicht.
«Niemand siindigt freiwillig», sagt Cohen mit Sokrates. Doch ist
die Vergebung eine Tat Gottes! Denn in der Vergebung der Gnade
Gottes wird uns immer wieder die Unfertigkeit der Selbstheiligung
gewissermallen abgenommen, die Schuld vergeben und dadurch
das Reifen vom Individuum zum Selbst, zum Ich moglich ge-
macht (der Versohnungstag ist davon das grofie Symbol). Nichts-
destoweniger braucht der Mensch allerdings intensiv eine notwen-
dige Bereitheit zur BuBle. Das Werk der Bulle wird zum «Haus-
gebrauch» der jiidischen Frommigkeit gerechnet. «Tue Bulle einen
Tag vor deinem Tode», sagt die Mischna, und in diesem Rétsel-
worte macht sie die BulBle zur Lebenspflicht eines jeden Tages.
Deswegen tut BulBe not, damit der sittliche Charakter des Men-
schen unverletzt bleibt und das ethische Grundwesen des Menschen
nicht angetastet wird durch den Gedanken der Gnade allein.

224



Denn seine eigene sittliche Selbsténdigkeit darf durch sein re-
ligioses Nebenverhédltnis zu Gott nicht beeintrachtigt werden. Weil
der Methodik wegen die Ethik die Norm bleibt, welcher die Re-
ligion sich anzuschmiegen und einzugliedern hat, so darf durch
die Korrelation mit Gott das ethische Grundwesen des Menschen
nicht angetastet werden. Es miilite aber als eine Verletzung er-
scheinen, wenn Gott an dem Menschen Gnade vor Recht ergehen
lieBe. Fiir Gott mag das richtig sein; wir begreifen es nicht, aber
wir definieren so sein Wesen. Fiir den Menschen dagegen, sofern
er ein ethisches Wesen ist und unversehrt als solches erhalten bleiben
soll, wire es schlechterdings unbegreiflich, dal er durch die tiefsten
Abgriinde der Bulle selbst zur Hohe der Unschuld sich sollte em-
porarbeiten konnen. Und nur auf Grund solcher BuBle soll ja
auch erst die Vergebung Gottes in Kraft treten konnen. Fiir den
Menschen selbst gibt es demnach keinen anderen SchluBstein der
BuBe als die Strafe. Man kann nur Bulle tun in der Form einer
Strafe und diese Strafe ist das Leben selbst. Der Mensch
nimmt das Leiden auf sich, um tatséchlich zu zeigen, dafl es ihm
ernst ist mit dem Glaubensdogma, das er unbekiimmert neben sich
hinlegen konnte. «Das Leiden gehort nicht sowohl zur Siinde,
als vielmehr zur Siindenvergebung und Erlosung, sofern diese
-bedingt ist durch die Selbstheiligungy.

Wir sahen, die innigste religiose Aufgabe ist das Mit-Leiden
mit dem Mitmenschen; das tiefste Leiden aber ist das nicht-mit-
leiden, ist der HaB. In der ganzen Weltgeschichte hat es immer
ein ganz prominentes Objekt des Hasses gegeben: Israel. So ist
Israel das Leidensvolk, das Ich der Menschheit, durch welches die
Menschheit zum Selbst wird, und zur Selbstentdeckung kommen
kann. Dal} Israel sich durch alle Jahrhunderte gehalten hat, ist
schlieBlich daran zu denken, dafl das Leiden seine Lebenskraft
war. Dieses Leiden ist Bedingung fiir seine mogliche Erlésung
und der ganzen Menschheit.

Und hiermit stehen wir vor dem wichtigen Begriff des Mes-
sianismus. In der Urgestalt des Messias lebt die Gestalt von Israel
selbst auf: a) die Realisierung der Sittlichkeit und b) die Kon-
stituierung der Einheit der Menschheit. Der Messias ist Inbegriff
des idealen geheiligten Menschen, er ist der leidende Gottesknecht

225

5 Judaica, Band 7, 8



von Jes. 53. Nach Cohens Ansicht war der jiidische Staat in der
Geschichte nur eine voriibergehende Epoche fiir eine viel groBere
Aufgabe: die Umbildung der Menschlichkeit. Cohen lehnte bewuBt
den Zionismus ab, wenn er sagte in «Die Religion der Vernunft»>:

«So ist denn das politische Doppelgeschick Israels: der Un-
tergang seines Staates, aber die Erhaltung des Volkes, ein pro-
videntielles Symbol fiir den Messianismus, als Wahrzeichen des
Monotheismus. Kein Staat, und doch ein Volk. Aber dieses Volk
weniger um seiner Nation willen, als vielmehr nur als Symbol der
Menschheit. Ein einziges Symbol fiir den einzigen Gedanken: die
Individualititen der Volker haben zuzustreben der einzigen Einheit
der Menschheit. ,

So ist Israel, als Nation, nichts anders als nur das Symbol fiir
das Desiderat der Menschheit. Ein solches Symbol konnte das
griechische Volk nicht darstellen; denn es kennt den Begriff der
Menschheit nicht. Die eine Menschheit konnte nur unter dem
einen Gotte erstehen. Dieser aber ist nur in dem einen Volk er-
standen. Daher muflite dieses eine Volk fortbestehenn.

«Deuterojesaja zeigt das Doppelgesicht der Antinomie zwischen
Volk und messianischer Menschheit, die durch die ganze jiidische
Geschichte hindurchgeht. Sie ist aber der Schwerpunkt ihrer
Entwicklung. Alle innere Hemmung geht von ihm aus, ebenso
aber auch setzt er alle Entwicklung in stetige Bewegung. Fiir die
Fortbildung des Monotheismus miissen wir eine nationale Indivi-
dualitdt bleiben, denn der Monotheismus hat eine geschichtliche
Singularitdt uns aufgeprigt. Und da diese Nationalitéit von keinem
eigenen Staate gehemmt wird, so ist sie vor dem Schicksal der
Materialisierung seiner nationalistischen Idee geschiitzt. Die na-
tionale Eigenart in ihrer staatenlosen Isolierung ist das Symbol
fiir die Einheit der Staatenbund-Menschheit, als dem letzten Werte
der Weltgeschichte. Die Einheit der Menschheit im Monotheismus
und der in ihm gegriindeten Sittlichkeit. Alle anderen Ereignisse
des Menschengeistes bleiben abhingig von dem Volksgeiste, so
daBl diese ihren Fortbestand behaupten miissen in den Indivi-
dualitéiten der Vilker. Nur die Gotteserkenntnis muB} eine einheit-

5 8. 29711.

226



liche Gemeinschaft der Menschen begriinden und ausmachen. Diese
Erkenntnis, als Gemeinschaftsgut der Menschen und Valker, gibt
dem Messianismus die unbeschrinkte Ausdehnung. Der Univer-
salismus verbindet den zweiten Jesaja mit dem ersten. «Und es
werden stromen zu ihm alle Volker» (Jes. 2,2). Der universelle
Messianismus ist die Konsequenz dieser Anomalie zwischen Staat
und Volk in der Geschichte Israels».

Nicht als Ganzes aber kann Israel Saat fiir die Menschheit
sein; nur der Rest Israels, das ideale Israel, das seine sittliche
Aufgabe in der Welt versteht und weil von seiner notwendigen
Aufhebung in der Idee der Menschheit. Es ist die Idee des So-
zialismus, die in der restlosen Demut zum anderen sich verwirk-
licht. Der leidende Knecht ist der Arme, der Gerechtfertigte, der
Demiitige. Wunderschon steht im Talmud: «an jeder Stelle, an
der du die GréB3e Gottes findest, dort findest du auch seine Demut».
Die wahre Unsterblichkeit ist dann das Fortleben in der groBen
Entwicklung der Menschheit, wo schlieBlich das einzelne Indivi-
duum aufgenommen wird im Allheitsindividuum.

Zwischen der «Einheit» des Individuums und der «Allheit» der
Menschheit besteht aber die «Mehrheity: Sie ist die Gemeinde.
IThre Grundform ist das Gebet und Gebet ist Sehnsucht. Ein er-
greifend tiefes und durchgeistigtes Kapitel hat Cohen iiber das
Gebet geschrieben®. Das Gebet ist die Grundform, die Grundtat
der Religion. Denn in diesem Ziele des Gebetes auf Wurzelung des
BewuBtseins, in der Wahrhaftigkeit tritt Gott hervor, als das
Gegenglied der Korrelation. Gott ist der Gott der Wahrheit und
der Mensch soll der Mensch der Wahrhaftigkeit werden. Darum
betet der Mensch zu Gott. Der Mensch wire vollkommen, und er
konnte durch seine eigene Kraft und ohne allen Hinblick auf Gott
sich erlosen, wenn er seine Wahrhaftigkeit griinden und vollenden
konnte ohne das Gebet zu Gott. Das ist das Hauptgebet, wie es
der Psalm ausspricht: «Ein reines Herz erschaffe mir, Gott, und
einen gegriindeten Geist erneuere in meinem Innern» (Ps. 51,12).
Das Beiwort «gegriindet» gehort derselben Wurzel an, wie das
Wort fiir Andacht. Man konnte es daher iibersetzen: und einen

6 8. 450, 471.

227



andichtigen Geist. Die Macht der Andacht ist die Macht des Ge-
betes. Das reine Herz ist das hochste Gut des Menschen, das er
nur von Gott sich geschenkt glauben darf. Hitte er es von sich
selbst, so bediirfe es keines Gottes. Er bedarf des reinen Herzens
fiir sich selbst, darum muB er es von Gott bitten.

Die Menschheit ist der Hohepunkt der Korrelation von Mensch
und Gott. Gott selbst wird schon in der Menschheit mitgedacht.
Der Messianismus ist die Quintessenz des Monotheismus. Ebenso
such kommt der Begriff des Menschen und der Menschheit zu seiner
Vollendung. Wie wir nun das Gebet als das Sprachorgan der
Menschheit erkannt haben, so ist es uns damit auch zum Sprach-
organ des Menschen fiir die Idealisierung des Individuums geworden.
Das ist der grofle Sinn des Gebetes, das ist die Losung des Ge-
heimnisses, welches die Psalmen in der Weltliteratur bilden, daf3
sie, als die Idealgestalt des Gebetes, diese idealisierende Menschen-
kraft des Gebetes offenbaren. Der Mensch, der nicht beten kann,
kann sich nicht seiner Endlichkeit mit allen ihren Schlacken und
Angsten entlasten. Wer dagegen beten kann, der fréhnt nicht etwa
dem Aberglauben und der Selbstsucht, die nur die Abart des
Gebetes nachahmen. Wer des wahren Gebetes michtig wird, der
verliert die Erdenangst und die Erdenschwere im Aufschwung zur
Unendlichkeit. Er vergit das Leid, das den AnlaBl zum Gebete
geboten hat, weil er sich in dieser seiner seelischen Féhigkeit iiber
die ganze Endlichkeit seines Ich hinaushebt. Sein ganzes BewulBt-
sein verwandelt sich in ein Sehnen und Gehobensein. Aller Inhalt
seines Bewuf3tseins geht iiber in dieses Schweben, das zu einem
festeren Halt wird, als sonst die Wirklichkeit und der Anteil an
ihr bieten. Wenn das Denken der Erkenntnis die Idealitiat der
wissenschaftlichen Welt erzeugt und diese als deren wahrhafte
Realitit begriindet, so erkennen wir nunmehr im Gebete die
Grundkraft der religiosen Idealisierung, welche die Welt der Ge-
meinschaft von Gott und Mensch, welche die Korrelation fordert,
stets von neuem hervorbringt und befestigt».

Was Cohen im tiefsten bewegt, ist doch wohl dasjenige, was
im eigentlichen Sinne jiidisch biblisches Geistesgut war: der
Humanismus.

Die kosmische Ausweitung des jiidischen Geistes ist restlos von

228



jedem Partikularismus gereinigt und geldutert: er sieht schlieBlich
den innigen Kontakt zwischen idealistischer Philosophie und jiidi-
schem Geist und was diese Verbindung klar gezeigt haben: die
unendliche Aufgabe zu Gott hin, aber auch Gott als die ewige
Garantie fiir die Verwirklichung der Menschen; das ist wohl Cohens
bleibende Bedeutung, und damit hat er der jiidischen Religion
eine eigene Gestaltgebung und einen neuen Relief in der heutigen
Zeit geschenkt. | '

DaB er das alles mit Deutschtum verbunden hat, wiirde ihm,
wenn er noch leben wiirde, wie eine unendliche Tragik vorgekom-
men sein, aber wieder nur eine Tragik, die dem Judentum wie eine
neue Gottesgnade wire. Denn eben im jiidischen Leiden hat er die
ewige Kraft und ewige Hoffnung zur Gesundung der Menschheit
erblickt.

REZENSIONEN

MARCEL BRUN: Der Kibbuz. Die Verwirklichiing einer Illusion? Studie tiber
die Gemeinschaftssiedlungen im Lande Israel. Verlag ,,Der Scheide-
weg*, Zirich 1950. 120 S.

Der Verfasser dieses Buches ist selber nicht Jude. Von Beruf Journalist,
hat er wihrend sechs Monaten in einer jiidischen Gemeinschaftssiedlung,
einem Kibbuz, gelebt, um sich mit dieser Lebensform vertraut zu machen,
»des Tags in einer Schreinerei arbeitend, einen Teil der Nacht Artikel fiir
die Schweizer und die hebriische Presse schreibend‘‘. So berichtet Norbert
Weidler in seiner Einfithrung, die er zum Buche Bruns geschrieben hat.

Der Leser erwartet daraufhin wohl eine Art von Reportage im Stile eines
Reiseberichtes mit ausgiebigen Schilderungen tiber Gesehenes und Erlebtes,
kurz: ein Mosaik von personlichen Impressionen und Erfahrungen. Er wird
darin noch bestirkt, wenn er im Inhaltsverzeichnis auf Titel st6Bt wie die
folgenden: ,,Ein moralischer Zusammenbruch und seine Lehren®, ,,Vom
Luftmenschen zum Proleten®, ,,Die Miinze rollt*, ,,Wann schlift die kib-
buzische Kuh?‘, ,,Der Stier in der Thermosflasche‘‘ usw.

Das Buch bietet jedoch viel mehr als derartige Uberschriften vermuten
lassen, ndmlich wirkliche, tief dringende Studien von bleibendem Wert,
z. B. iiber die Geschichte der Kolonisation Israels durch den Zionismus des
20. Jahrhunderts, iiber die innere Struktur der Gemeinschaftssiedelung, ohne
welche die Kolonisierung Paléstinas durch die Juden ganz einfach unmog-
lich gewesen wiire, und nicht zuletzt auch iiber die besondere Problematik,
die das Leben in dauernder Gemeinschaft fiir den einzelnen Kibbuznik mit
sich bringt. '

229



	Hermann Cohen als religiöser Denker

