
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Hermann Cohen als religiöser Denker

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961633

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961633
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HERMANN COHEN
ALS RELIGIÖSER DENKER

von Prof. Dr. HENDRIK VAN OVEN, Basel

Eine der hervorragendsten Gestalten des neueren jüdischen
Geisteslebens war gewiß Hermann Cohen1, nicht nur wegen seiner
außerordentlich systematischen Begabung, sondern wohl besonders

deshalb, weil sich in ihm eine Synthese zwischen europäischem
und jüdischem Denken vollzog, die man nur ganz vereinzelt in
der Geschichte der Philosophie aufweisen kann. Eine solche Gestalt
war Im Mittelalter Mose Maimonides. Cohen wurde nicht umsonst
ein Maimonides-redivivus genannt!

Es begegnen sich in ihm zwei Weltanschauungen, von ihm
selbst am liebsten gekennzeichnet mit den Worten: Deutschtum
und Judentum. Im Deutschtum erkannte er das Erbe der
westlichen Kultur. Sie bringt, nach Cohen, in ihrem Idealismus am reinsten

ans Tageslicht, was edelstes Geistesgut der Antike gewesen
ist: die Frage nach der Wahrheit. Deutschtum hat seine

Eigentümlichkeit in drei Momenten. Erstens im Idealismus, freilich

nicht im engeren Sinn des Wortes als Opposition gegen den
Sensualismus, sondern Idealismus als Frage nach der richtigen
wissenschaftlichen Methode. Es ist die Frage nach der reinen Grundlegung,

der Hypothesis in den Wissenschaften (Piaton); sie
bedeutet Rechenschaftsablegung, «die Probe machen» und von
Axiomen ausgehen, die man selbst der Forschung zu Grunde
gelegt hat. So ist Idealismus das Gewissen der Philosophie und
der Wissenschaft.

Zweitens bedeutet der deutsche Geist für Cohen Geist des

Protestantismus. Die Reformation hat die sittliche Rechtfertigung,

die der Mensch selbst von seinem Gewissen fordert, als
Prüfstein für die Heilstatsachen zu Grunde gelegt. Mit der
Reformation tritt der deutsche Geist in den Mittelpunkt der
Weltgeschichte. Ritschis Wort: «die Reformation hat erst angefangen»

1 Coswig, 4. Juli 1842, Prof. der Phil, in Marburg 1876—1914, gest.
Berlin, 4. Aprü 1918.

214



übernimmt Cohen gerne. Es geht ihr um sittliche Verantwortung
des Glaubens und in ihr tritt immer wesenhafter die Sittlichkeit
aus der Quelle der Religion hervor. Also Wahrheit und Wissenschaft,

und Wahrheit und Gewissen, das sind für Cohen die beiden
großen Linien alter deutscher Kultur.

Drittens tritt daneben als unbedingte Synthese das Judentum,
denn nur das besitzt ein Wissen um den wahren Gott und die
Reinheit der Seele, als die eigentliche Tiefe der menschlichen
Existenz. Dieses Wissen nennt Cohen den heiligen Geist; er ist
der Mittler zwischen Gott und Mensch beide, es ist die auf Gott
gerichtete Existenz in der Vernunft. «Der Mittler zwischen Gott
und Mensch ist nämlich des Menschen Vernunft», sagt der erste
Bibelkritiker Ibn Esra, und im Morgengebet lesen wir: «Mein
Gott, die Seele, die du mir gegeben hast, ist rein, Du hast sie

geschaffen, gebildet in meinem Inneren und Du wirst sie einst von
mir zurücknehmen, um sie mir wieder zu geben im künftigen
Leben». Der heilige Geist der Vernunft ist die Möglichkeit der

Erlösung in der Selbstheiligung des Menschen vor Gott. Das hat
besonders Mose Maimonides hervorgehoben, und deshalb nennt
Cohen Maimonides «das Wahrzeichen des Protestantismus im
mittelalterlichen Judentum»! Nirgends greift dieser die Institute
der Religion an, er sucht aber überall ihre Gründe zu erspähen.

Idealismus, Protestantismus, Judentum, das sind die drei
Grundlinien der Cohen'schen Philosophie in der methodischen
Fassung: die Platonische Rechenschaftsablegung aus der Vernunft.
Seine ganze systematische Arbeit ist darauf hin ausgerichtet.

Zunächst ein kurzes Wort über Cohens Erkenntnislehre, als

unumgängliche Einführung. Die Logik Cohens ist eine Logik des

Ursprungs2. Was ist unter diesem Begriffe zu verstehen? Sie
bezweckt eine Platonische Vertiefung des Kantischen Transzendentalismus:

Wie Kant die Frage nach der Möglichkeit der Erkenntnis

an erster Stelle von der Naturerkenntnis zu klären versuchte,
diese freilich nicht von der Erfahrung ablesend, sondern die

Erfahrung durch das kategorische Denken in ihrer Möglichkeit
konstituierend, so versuchte Cohen die transzendentalen Voraus-

2 Logik der reinen Erkenntnis. 1902.

215



Setzungen der verschiedenen Kulturgebiete zu erhellen. Alles wird
«Problem», es gibt nichts Gegebenes, sondern nur noch Aufgegebenes!

Es handelt sich um transzendentale oder «reine» Grundlegung.

Der Ausdruck «rein» bedeutet: «vom Denken aus
konstituierend». Das Denken stellt, wie Newton, Hypothesen auf: es

sind die Ideen; es gibt die Idee der Natur oder der Sittlichkeit oder
des Rechtes, des Schönen oder der Religion, und im Prozeß von
Frage und Antwort, im diskursiven Fortschreiten der Besinnung,
erzeugt das Denken in unendlicher Bewegung den Gegenstand des

Wissens. So geht es immer vom Ursprung seiner eigenen
Selbstbegründung der bestimmten Hypothese aus; es schafft unentwegt.
Ein letzter Ursprung ist also nie «gegeben», er hat seinen Grund
in sich selbst. «Damit erst fängt das Seiende an als ein seiendes

Problem zu werden, daß nach seinem Ursprung gefragt wird»,
sagt Cohen. Von jedem Dinge kann gefragt werden: «was ist es?»,
die Sokratische Frage! Dieses Etwas kann aber nur vom Denken
selbst bestimmt werden in seinem «Sein», in seinem Zusammenhang

in der Vielheit aller Gegenständlichkeit. Daher: «dem Denken
darf nur dasjenige als gegeben gelten, was es selbst auszufinden

vermag». So liegt der Ursprung alles Inhaltes, den es zu erzeugen,
vermag, in dem Denken selbst. Woher kommt aber dieses «etwas»
dieses «x», wie es Cohen in Anlehnung an die Mathematik gerne
formuliert? Es kann allerdings nicht wieder in einem anderen
«etwas» begründet sein! Das Denken hat hier also einen Umweg
zu machen, um zu «etwas» zu kommen. Dieses Abenteuer des

Denkens ist das «Nichts». Auf dem Umwege des «Nichts»
stellt das Urteil den Ursprung des «Etwas» dar. Cohen
ist sich der scheinbaren Absurdität bewußt: «ex nihilo nil fit», aus
nichts entsteht nichts! Aber ist es nicht gerade einer der tiefsten
Gedanken in der griechischen Philosophie, dieses «/ur/ » («nichts»).
Ein großer Unterschied mit der bloßen Negation ist nicht zu
übersehen. Hier gilt das Wort Demokrits: «nicht mehr ist das ichts
als das nichts»; er hätte diesen Spott nicht wagen können, wenn
das griechische Ohr in der Partikel /j,rj nur die Negation gehört
hätte; es ist gerade das Positive drin, was das Etwas aus der
Unendlichkeit hervorbringt. Gerade das Un- bei Unendlich, das

in- in infinitum, haben die positive Bedeutung des a- privati-

216



vum, wie in «A-tom». Es ist der Ursprung des Nichts, von woher
das «Etwas» erst bestimmt und umgrenzt wird. Hier kann erinnert

werden an Piatons «Un»-ergründlichkeit für die Idee des

Guten. Bei ihm ist es zunächst die Unergründlichkeit als Ursprung
für die sittliche Aufgabe (vgl. Kants Primat der praktischen
Vernunft).

So bekommt für Cohen das Denken als Erzeugungsprozeß aus
dem Ursprung den wahren wissenschaftlichen Charakter. Denn
erst vom Ursprung aus wird die Kontinuität als Denkgesetz uns
klar. Es handelt sich um die wichtige Aufgabe, den Zusammenhang

der Realität zu sichern; ihretwegen wurde der Gang ins
Nichts gewagt! Das Denken erzeugt Einheit und den Zusammenhang

von Einheiten. Es kann nicht unterbrochen werden durch ein
außer ihm gegebenes «Etwas», sondern aus dem Ursprung heraus
bildet sich die gesamte Systematik des Denkens in der Erzeugung
und wird alles von ihr erst zu einem «Etwas», zu einem Begriff
gestaltet. So kann man von der Cohen'schen Philosophie sprechen
als von einem Panlogismus oder besser Panmethodismus:
das Denken erzeugt aus seinem Ursprung das Erkennen der
Wirklichkeit. Denken und Sein sind eins im Prozeß der unendlichen
Verwirklichung. «Die Erzeugung selbst ist das Erzeugnis», wiederholt

Cohen immer wieder. «Wir fangen mit dem Denken an!» Es
ist klar, daß wir mit diesen rationalen Forderungen einen wichtigen

Schritt über Kant hinaus getan haben. Zeit und Raum als

Anschauungsformen werden jetzt erst vom ursprünglichen Denken
aus verstanden. Immer skeptischer wurde Cohen in seiner
Entwicklung dem Dualismus von Sinnlichkeit und Denken gegenüber.
In Analogie mit der Mathematik (im Anschluß an die
Infinitesimalrechnung) wird die Realität als ein letzter Punkt angenommen,

ein Sein, von woher die Bewegung ihren Ursprung nimmt,
wie im Infinitesimal der Punkt letzte Konstante der Bewegung ist.

Es ist klar, daß auch der Begriff des Kantischen «Ding an sich»

jedes ontologische, metaphysische Merkmal verliert. Das «x» des

zu bestimmenden Gegenstandes ist schließlich das Ding an sich.
Es ist reiner Grenzbegriflf; eigentlich nur ein Horizont, der sich
immer weiter verschiebt, nachdem der Prozeß der Erkenntnis als

unendliche Aufgabe sich fortbewegt. Eigentlich sind also Grenze

217



und Aufgabe identisch. In der reinen Methode des Fortschreitens
liegt eo ipso das Ziel der Verwirklichung. Es geht immer wieder
um reine Geltung des Denkens, wobei jede Gegenständlichkeit
als solche, jede Ontologie restlos abgelehnt wird. Was ist «Sein»
schließlich? Wir wüßten gar nichts von einem Sein, wenn wir
darüber nicht Urteile zu fällen vermöchten, antwortet Cohen. Das
«ist», die Kopula, ist immer irgendwie nur zu verstehen von einem
urteilenden Sinngehalt aus. Erst mit dem Urteil «entsteht» für
uns die Welt des Seins, der Objektivität. Jede Abbildtheorie wird
hier restlos abgelehnt. Die Wahrheit der Gedanken ist der Maßstab

des Seienden. Urteilen ist nicht Abbilden, sondern
Verknüpfen, Synthetisieren. Und wie wir schon gesehen haben, ist
dieses Verknüpfen prinzipiell auf die Mathematik bezogen. Die
Zahlenreihe ist eine Schöpfung des mathematischen Verstandes,
wie Zeit und Raum durch das Denken erzeugt werden. Erkenntnis
in ihrer reinen Form ist denkender Aufbau einer logisch-mathematischen

Formenwelt, eines Gewebes von Beziehungen und
Funktionen. Ebenso wie es unmöglich ist, das rinnende Wasser zu
schöpfen ohne es in die feste Form eines Gefäßes zu fassen, ebenso

unmöglich ist es, die Welt des gegebenen Gegenstandes, des «Seins»,

zu verstehen ohne die erkennenden Urteile, die zum Begriff, zum
Verstehen hinführen. Gegebenes ist immer «problema», ein
Vorgeworfenes

Es war unumgänglich, mit dem Vorhergehenden in aller Kürze
die idealistische Struktur des Cohen'schen Denkens zu skizzieren.
Wir haben nun auf diesem Boden die Strukturen der Ethik und
der Religionsphilosophie dort, wo besonders die jüdischen
Elemente hervortreten, zu beobachten. Auch sie werden nämlich von
der Logik der Erkenntnis her bestimmt: es handelt sich um eine

vernünftige «Rechenschaftsablegung» in der Ethik als Logik der
Geisteswissenschaft. Die Religionsphilosophie bekommt in dieser
Korrelation zwischen Vernunft und Geist eine besondere Stellung.
Während in der Logik besonders das Denken geprüft wurde,
kommt der Wille in der Ethik zur Erhellung, in der Ästhetik das

Gefühl. Damit wären die drei Funktionen des Bewußtseins
vergeben. Die Religion wird darum zwischen diesen Funktionen
eine besondere Stellung einzunehmen haben.

218



Bevor wir darauf eingehen, erörtern wir kurz die Ethik Cohens3.

Wir berühren hier zunächst also das, was von ihm besonders als

Protestantismus gewürdigt wird. Das Erkennen des Menschen
in seiner geistigen Freiheit. Die Ethik ist die Lehre vom Menschen
und, wie die Logik sich auf ein Faktum der Kultur gründete: die
Naturwissenschaft gründet sich auf die Rechtswissenschaft. In
Analogie mit der Naturwissenschaft hat also die Ethik sich an der
Rechtswissenschaft zu orientieren; auch sie hat eine zentrale Kategorie:

die Handlung und deren Hypothesis ist der reine Wille.
Wir haben vorher gesehen, daß der Sinn aller Wissenschaft ist:
der nie vollendete Prozeß der Überwindung des individuellen
Vorstellens durch das allgemeingültige Denken, der «gegebenen»
Tatsache, durch den Begriff der Vernunft. Ein analoger Prozeß
vollzieht sich im menschlichen Tun und Wollen, als Prozeß der
Durchdringung des menschlichen gesellschaftlichen Seins und Handelns
mit praktischer Vernunft, im Sinne des Kantischen Sittengesetzes.
Dieses Sittengesetz fordert die unbedingte Geltung der Maxime,
als letztes entscheidendes Motiv des Handelns. Unser Handeln
soll einem selbstgewollten, allgemeinen Gesetz entsprechen, kein
außerhalb desselben gesuchter Zweck soll damit gedient sein,
sondern ausschließlich um dieses allgemeinen Gesetzes willen soll
gehandelt werden. Es kommt dann zu diesem Gebot: «handle so,
daß Du stets die Gesamtheit aller möglichen Erfahrung in Deinen
Urteilen vor Augen hast». Eine Gemeinschaft freier wollender
Menschen wäre also letztes Ziel des sittlichen Handelns. Um die
Allheit der Humanitas, in der alle gleichberechtigt sind, geht es

unserem Denker schließlich. Nur das ergäbe einen Staat der
sozialen Gerechtigkeit. Eine konkrete Gestalt desselben scheint
der Rechtsstaat im liberalen Sinne, wo der Gedanke der Gleichheit

vor dem Gesetz herrscht und jeder Einzelne in seiner
persönlichen Freiheitssphäre geschützt wird. Dieser Staat fragt aber
nicht, ob nicht durch den Druck der tatsächlichen Verhältnisse,
durch den Zufall der rein tatsächlichen Güterverteilung, diese

Freiheitssphäre und damit der Rechtsschutz und die Gleichheit
vor dem Gesetz zu einer Illusion werden. Hier soll nun die soziale

3 Ethik des reinen Willens. 1904.

219



Gesetzgebung eingreifen, freilich nicht um materielle Ziele zu
erlangen (größtmögliches Glück für die größtmögliche Anzahl),
sondern um die sittliche Idee der Rechtsgleichheit aus einer Fiktion
zur Wirklichkeit zu gestalten, in Ausrichtung auf die Idee der
vollkommenen Gerechtigkeit als unendliche Aufgabe.

Im Begriff der rechtlichen Genossenschaft sieht Cohen eine
reine Kategorie des gemeinschaftsbildenden Willens: es handelt
sich dort nicht um den einzelnen Willen, sondern um Einheit
von Willen verschiedener Personen, also um gemeinschaftlichen
Willen. Das ist der Wille der Rechtsperson ; erst dort ist die wahre
ethische Hypothesis für das sittliche Selbstbewußtsein gegeben.
Dieser Wille ist Einheit der Allheit ohne jeden Affekt. Kirche,
Vaterland, Familie, Stammverband, sie alle haben einen Affekt,
wodurch die Reinheit des Willens nicht klar hervortritt. Die
Genossenschaft wird nur am reinsten im Staate erfüllt: es ist Rous-
seaus «volonté universelle» gegenüber «volonté de tous». Der Staat
ist Einheit des Subjektes und Objektes im Willen, das höchste
Gut des Menschen. Die große Aufgabe! Was die Natur für das
theoretische Bewußtsein ist, ist der Staat für das ethische. Es ist
das Reich des Geistes (Sokrates beugt sich vor dem Gesetz des

Staates, trotzdem er sich bewußt ist, unschuldig zu sein). Der
Begriff der Freiheit dürfte also nur zu verstehen sein von der
Autonomie der Selbstgesetzgebung zur allgemeinen Gesetzgebung!
Erst so wird der Mensch zum Selbstzweck, sagt Cohen.

Man würde nun allerdings erwarten, daß Cohen mit der
Forderung zur Verwirklichung der Humanitas mit dem Projekt eines
«Idealstaates» schließen würde. Er tat das aber nicht. Denn das
letzte Wort dieser sonst so vollständig und folgerichtig gedachten
autonomen Ethik ist : Gott. Gott als Garantie für die
Verbindung von Natur und Sittlichkeit. Wieso kommt er
dazu? Idealismus ist eben nicht Illusionismus und die Methode
der Reinheit widerspricht nicht der Anforderung auf das Leben,
sondern fordert sie. Aber er versichert uns nun des Gehngens der
Anwendung? Welche Gewißheit haben wir, daß «dem Menschen
der Sittlichkeit» eine Wirklichkeit zukommt? Dafür bürgt das

Ideal, dafür bürgt Gott; das heißt also die Idee, in der die Natur
und die Sittlichkeit auf einander bezogen sind. Wenn zwar im

220



Räume der Wirklichkeit das Ideal der vollkommenen Gerechtigkeit

eine Illusion scheint, in der Zeit ist es das freilich nicht,
denn der Wille ist auf Zukunft, auf ewige Zukunft ausgerichtet.
«Die Ewigkeit ist mein», sagt Cohen mit Lessing. Prometheus ist
die exemplarische Gestalt der Ethik; an die Natur gefesselt,
versucht er sich mit aller Gewalt davon loszureißen. Daß es einen
reinen Willen gibt, daß er in der Handlung zu verwirklichen ist,
und der Mensch dazu aufgerufen wurde, davon war man zwar
beim Beginn der Ethik ausgegangen, aber dieser Ausgangspunkt
selbst lag in der Ewigkeit, in Gott. Daß Logik und Ethik, Natur
und Sitthchkeit tatsächlich aufeinander bezogen sind, das ist
freilich nicht zu «beweisen», dafür aber ist Gott die Garantie.

Dieses völlige Aufgehen des Problems der Religion in der Ethik
hat nun allerdings Cohen doch auch systematisch nicht befriedigt.
Praktisch hat er sich von seiner Jugend an immer schon sehr mit
gemeinen religiösen Problemen beschäftigt! In Vorträgen und
kleinen Veröffentlichungen hat er sich oft über Altes Testament
und jüdische Religion geäußert, nur hatte er den rechten
systematischen Griff auf die Religion bis hieher nie finden können;
die verschiedenen Punktionen der Erkenntnis waren seines
Erachtens in den drei systematischen Hauptwerken schon durchdacht;

die Impasse seines Denkens war nun: was für eine

selbständige Stellung sollte der Religion im System noch zukommen
können? Seine Studien über die Ästhetik4 führten ihn nun
allerdings tief in die Problematik der menschlichen Existenz, besonders

in die des Leidens hinein, wobei nicht zu vergessen ist, daß die

ganze kühle Systematik des Denkens, der Logik, der Ethik und der
Ästhetik freilich schon immer in letzten Tiefen von einem
leidenschaftlichen Feuer zur Wirklichkeit durchglüht war. Die ganze Systematik

war gerade auf die Wirklichkeit des Menschen gerichtet,
auch wenn er im rationellen «Panmethodismus» daran völlig vorbei
zu gehen schien. Auch für ihn, wie für Descartes und Spinoza,
wurde der Wahrheitswille von einem «amor intellectualis Dei»

gespeist.
Aber da stellte es sich nun doch heraus, daß es in der Syste-

4 Ästhetik des reinen Gefühles. 1912.

221



matik des ethisch-kategorischen gesetzlichen Denkens noch gar
nicht das rechte Licht auf den wirklichen Menschen hatte geben
können. Die Ethik des reinen Willens kann, wie sehr sie auch
Vorbedingung für die Erkenntnis des Menschen zu sein vermag, nie
die Liebe für den individuellen, konkreten Menschen in
seiner Not und in seiner Armut rechtfertigen. Hier nun greift
das Problem der Religion in die Systematik hinein und wird im
Schrifttum eine wichtige, neue Entscheidung vollzogen in der
Veröffentlichung des Buches: Das Problem der Religion im
System der Philosophie (1915). Hier tritt zum ersten Mal der

Begriff der Korrelation auf, der den ganzen weiteren Gedankengang

beherrschen wird. Korrelation zwischen Gott und Mensch,
in Gegenseitigkeit aufeinander bezogen. Die Religion, die so lange
vor den Mauern lag, erscheint jetzt in der Pforte, in der Gestalt
des Judentums.

Das alte Testament und die jüdische Tradition werden als

Quellen für eine Religion der Vernunft vorausgesetzt, weil
nach Cohens Ansicht nur im Judentum strenger Monotheismus
möglich ist. Das «e'chad (Einzigkeit) Jahveh» wird hier gelehrt.
Nur Gott ist der einzig Seiende. Während die Griechen die
Philosophie des Seins geschaffen haben, haben die Juden die Religion
des Seins, des seienden Gottes geschaffen, und eine Bezogenheit
auf diesen Gott kann nur stattfinden durch Gesetzlichkeit. Der
Urgrund aber des Gesetzes ist die Vernunft. Durch alle mythischen
und magischen jüdischen Formen hindurch spürt Cohen die Religion

der Vernunft. Nur in der Vernunft ist dem Menschen die
Korrelation auf Gott gegeben, um Gott in seinem Leben zu
heiligen, wie es von ihm rechtens gefordert wird. Aber gerade hierin
zeigt sich nun die «Eigenart» (nicht Selbständigkeit im System)
der Religion, daß es hier nicht, wie in der Ethik, um den
«allgemeinen» Menschen geht, um ein unbedingtes Sollen, das unwiderruflich

jeden angeht, die «Allheit», sondern hier wird erst das
individuelle Ich entdeckt, wie es zur Selbstheiligung angerufen wird.
Es kommt hier der wirkliche Mensch, in seinem Leiden, in seiner
Not, der Mensch vor Gott, in Betracht, der Mensch, von dem die
«Allheit» nichts weiß. Hiermit sind die Grundlinien für das tief
religiöse, in großer Erschütterung um die sittliche Not des Menschen

222



geschriebene Buch: Religion der Vernunft aus den Quellen
des Judentums (1919) gegeben.

Kurz möchte ich davon folgende Gedanken skizzieren: a) Gott,
b) der Mensch, c) Religion, Liebe, d) Stellung des Individuums,
e) Messianismus.

a) Auf den Gottesbegriff habe ich schon hingewiesen. In tiefer
Verwandtschaft mit Maimonides werden alle direkten Attribute
von Gott durch den tiefen Begriff des Ursprungs abgelehnt.
Grundsätzlich wird auch hier versucht, das Verhältnis Gottes zur Welt
vom betonten extremen Monotheismus her zu verstehen. Vom
Sein geht über das Nichts das Werden aus. Nicht direkt kommt
die Schöpfung von Gott her, sondern aus dem Nichts. Das Endliche

findet den Ursprung in der Negation der Privation im
Unendlichen. Daß dies geschieht, bleibt ein Rätsel in Gott; darum
ist nicht entscheidend die Frage: woher, sondern wohin. Der
Zweck ist die große Frage unseres Daseins vor Gott. Dieses zu
entdecken, ist Sache der Vernunft als Offenbarung Gottes, b) Der
Mensch steht deswegen in direkter Korrelation mit Gott. Menschsein

ist Geist-sein, ist: heiligen Geist haben. Gott ist Geist, aber
auch gilt : der Mensch ist Geist, nicht in Identität, sondern Gottes
Geist-Sein ist Bedingung für den Geist des Menschen. Im Geiste,
d. h. in der Rechenschaftsablegung bekommt der Mensch Erkenntnis

Gottes. Ein hohes Gebot gibt es zu beachten: «Seid heilig,
denn Ich der Herr, Dein Gott, bin heilig». Heiligkeit ist nicht
Wirkung eines Tabu oder einer Magie, sondern es wird sittliche
Heiligkeit gefordert. Das Gute soll getan werden, und Gott hat
uns gesagt, was gut ist. Das ist die hohe Bedeutung der Propheten,
daß sie dies verstanden haben. Und damit berühren wir wohl den
tiefsten Punkt der Cohen'schen Religions-Philosophie. Die
Propheten haben keinen Unterschied zwischen Volksgenosse und
Fremdling gekannt; sie haben aber die Not und die Armut des

Menschen erkannt als die große Frage der Heiligung. Der Arme
ist der Seiende, er ist es, der dem Menschen seine Mitverantwortung

offenbart. Hier enthüllt sich das eigentliche religiöse Problem,
denn in der Armut wird die Kreatur tragisch, und der Arme zum
Typus des Menschen überhaupt. Der Arme wird dem andern zur
Aufgabe im Mitleid, zwar nicht als Gefühlsduselei oder Schwär-

223



merei, sondern die religiöse Aufgabe ist erst im Mitleid reine
Aktivität.

Man vergegenwärtige sich, wie hier die Kühle der ethischen
Gerechtigkeit in der Wärme der jüdischen «Sedaka», des
Wohlwollens, der Barmherzigkeit getränkt wird. Spinoza und Hegel
werden von Cohen restlos abgewiesen, gerade wegen ihres pan-
theistischen Rationalismus, der weder für die Einzigkeit Gottes
noch für das individuelle Leid des Menschen einen Blick hatte.
Das große Symbol für die Sittlichkeit als «Sedaka» ist für Cohen
der Sabbat. Es ist der Tag der Barmherzigkeit Gottes mit dem
Sklaven, dem Unterdrückten. Und dort liegt für den Menschen
die große Aufgabe, an der er schuldig wird, wenn er darauf nicht
antwortet.

Ein «Individuum» wird nun eben der Mensch, wenn er die
Antwort schuldig bleibt. Die Seele, die sündigt, die soll sterben,
sagt Cohen mit Hesekiel. Aber darin entdeckt dann gerade der
Mensch sich selbst in seiner Vereinzeltheit. Er wird durch diese

Entdeckung vom Individuum zum Ich. Also durch Reue und
Einsicht reift das Individuum zum Ich. Er vergegenwärtigt sich
das Manko seiner früheren Haltung, sein Irren. Alle Sünde ist
«Schegaga», es ist ein Irren und Schwanken. Der Mensch bleibt
aber dessen ungeachtet immer Mensch! Ein bewußtes Sündigen
wäre eben pathologisch. Wer den Weg richtig sieht, sündigt nicht.
«Niemand sündigt freiwillig», sagt Cohen mit Sokrates. Doch ist
die Vergebung eine Tat Gottes Denn in der Vergebung der Gnade
Gottes wird uns immer wieder die Unfertigkeit der Selbstheiligung
gewissermaßen abgenommen, die Schuld vergeben und dadurch
das Reifen vom Individuum zum Selbst, zum Ich möglich
gemacht (der Versöhnungstag ist davon das große Symbol).
Nichtsdestoweniger braucht der Mensch allerdings intensiv eine notwendige

Bereitheit zur Buße. Das Werk der Buße wird zum
«Hausgebrauch» der jüdischen Frömmigkeit gerechnet. «Tue Buße einen
Tag vor deinem Tode», sagt die Mischna, und in diesem Rätselworte

macht sie die Buße zur Lebenspflicht eines jeden Tages.
Deswegen tut Buße not, damit der sittüche Charakter des
Menschen unverletzt bleibt und das ethische Grundwesen des Menschen
nicht angetastet wird durch den Gedanken der Gnade allein.

224



Denn seine eigene sittliche Selbständigkeit darf durch sein
religiöses Nebenverhältnis zu Gott nicht beeinträchtigt werden. Weil
der Methodik wegen die Ethik die Norm bleibt, welcher die
Religion sich anzuschmiegen und einzugliedern hat, so darf durch
die Korrelation mit Gott das ethische Grundwesen des Menschen
nicht angetastet werden. Es müßte aber als eine Verletzung
erscheinen, wenn Gott an dem Menschen Gnade vor Recht ergehen
ließe. Für Gott mag das richtig sein; wir begreifen es nicht, aber
wir definieren so sein Wesen. Für den Menschen dagegen, sofern
er ein ethisches Wesen ist und unversehrt als solches erhalten bleiben
soll, wäre es schlechterdings unbegreiflich, daß er durch die tiefsten
Abgründe der Buße selbst zur Höhe der Unschuld sich sollte
emporarbeiten können. Und nur auf Grund solcher Buße soll ja
auch erst die Vergebung Gottes in Kraft treten können. Für den
Menschen selbst gibt es demnach keinen anderen Schlußstein der
Buße als die Strafe. Man kann nur Buße tun in der Form einer
Strafe und diese Strafe ist das Leben selbst. Der Mensch
nimmt das Leiden auf sich, um tatsächlich zu zeigen, daß es ihm
ernst ist mit dem Glaubensdogma, das er unbekümmert neben sich
hinlegen könnte. «Das Leiden gehört nicht sowohl zur Sünde,
als vielmehr zur Sündenvergebung und Erlösung, sofern diese

bedingt ist durch die Selbstheiligung».
Wir sahen, die innigste religiöse Aufgabe ist das Mit-Leiden

mit dem Mitmenschen; das tiefste Leiden aber ist das nicht-mit-
leiden, ist der Haß. In der ganzen Weltgeschichte hat es immer
ein ganz prominentes Objekt des Hasses gegeben: Israel. So ist
Israel das Leidensvolk, das Ich der Menschheit, durch welches die
Menschheit zum Selbst wird, und zur Selbstentdeckung kommen
kann. Daß Israel sich durch alle Jahrhunderte gehalten hat, ist
schließlich daran zu denken, daß das Leiden seine Lebenskraft
war. Dieses Leiden ist Bedingung für seine mögliche Erlösung
und der ganzen Menschheit.

Und hiermit stehen wir vor dem wichtigen Begriff des Mes-
sianismus. In der Urgestalt des Messias lebt die Gestalt von Israel
selbst auf: a) die Realisierung der Sittlichkeit und b) die
Konstituierung der Einheit der Menschheit. Der Messias ist Inbegriff
des idealen geheiligten Menschen, er ist der leidende Gottesknecht

225
ß Judaica, Band 7, 3



von Jes. 53. Nach Cohens Ansicht war der jüdische Staat in der
Geschichte nur eine vorübergehende Epoche für eine viel größere
Aufgabe : die Umbildung der Menschlichkeit. Cohen lehnte bewußt
den Zionismus ab, wenn er sagte in «Die Religion der Vernunft»5:

«So ist denn das politische Doppelgeschick Israels: der
Untergang seines Staates, aber die Erhaltung des Volkes, ein
providentielles Symbol für den Messianismus, als Wahrzeichen des
Monotheismus. Kein Staat, und doch ein Volk. Aber dieses Volk
weniger um seiner Nation willen, als vielmehr nur als Symbol der
Menschheit. Ein einziges Symbol für den einzigen Gedanken: die
Individualitäten der Völker haben zuzustreben der einzigen Einheit
der Menschheit.

So ist Israel, als Nation, nichts anders als nur das Symbol für
das Desiderat der Menschheit. Ein solches Symbol könnte das

griechische Volk nicht darstellen; denn es kennt den Begriff der
Menschheit nicht. Die eine Menschheit konnte nur unter dem
einen Gotte erstehen. Dieser aber ist nur in dem einen Volk
erstanden. Daher mußte dieses eine Volk fortbestehen».

«Deuterojesaja zeigt das Doppelgesicht der Antinomie zwischen
Volk und messianischer Menschheit, die durch die ganze jüdische
Geschichte hindurchgeht. Sie ist aber der Schwerpunkt ihrer
Entwicklung. Alle innere Hemmung geht von ihm aus, ebenso
aber auch setzt er alle Entwicklung in stetige Bewegung. Für die
Fortbildung des Monotheismus müssen wir eine nationale
Individualität bleiben, denn der Monotheismus hat eine geschichtliche
Singularität uns aufgeprägt. Und da diese Nationalität von keinem
eigenen Staate gehemmt wird, so ist sie vor dem Schicksal der
Materialisierung seiner nationalistischen Idee geschützt. Die
nationale Eigenart in ihrer staatenlosen Isolierung ist das Symbol
für die Einheit der Staatenbund-Menschheit, als dem letzten Werte
der Weltgeschichte. Die Einheit der Menschheit im Monotheismus
und der in ihm gegründeten Sittlichkeit. Alle anderen Ereignisse
des Menschengeistes bleiben abhängig von dem Volksgeiste, so
daß diese ihren Fortbestand behaupten müssen in den
Individualitäten der Völker. Nur die Gotteserkenntnis muß eine einheit-

5 S. 297ff.

226



liehe Gemeinschaft der Menschen begründen und ausmachen. Diese
Erkenntnis, als Gemeinschaftsgut der Menschen und Völker, gibt
dem Messianismus die unbeschränkte Ausdehnung. Der
Universalismus verbindet den zweiten Jesaja mit dem ersten. «Und es

werden strömen zu ihm alle Völker» (Jes. 2,2). Der universelle
Messianismus ist die Konsequenz dieser Anomalie zwischen Staat
und Volk in der Geschichte Israels».

Nicht als Ganzes aber kann Israel Saat für die Menschheit
sein; nur der Rest Israels, das ideale Israel, das seine sittliche
Aufgabe in der Welt versteht und weiß von seiner notwendigen
Aufhebung in der Idee der Menschheit. Es ist die Idee des

Sozialismus, die in der restlosen Demut zum anderen sich verwirklicht.

Der leidende Knecht ist der Arme, der Gerechtfertigte, der
Demütige. Wunderschön steht im Talmud: «an jeder Stelle, an
der du die Größe Gottes findest, dort findest du auch seine Demut».
Die wahre Unsterblichkeit ist dann das Fortleben in der großen
Entwicklung der Menschheit, wo schließlich das einzelne Individuum

aufgenommen wird im Allheitsindividuum.
Zwischen der «Einheit» des Individuums und der «Allheit» der

Menschheit besteht aber die «Mehrheit»: Sie ist die Gemeinde.
Ihre Grundform ist das Gebet und Gebet ist Sehnsucht. Ein
ergreifend tiefes und durchgeistigtes Kapitel hat Cohen über das
Gebet geschrieben6. Das Gebet ist die Grundform, die Grundtat
der Religion. Denn in diesem Ziele des Gebetes auf Wurzelung des

Bewußtseins, in der Wahrhaftigkeit tritt Gott hervor, als das

Gegenglied der Korrelation. Gott ist der Gott der Wahrheit und
der Mensch soll der Mensch der Wahrhaftigkeit werden. Darum
betet der Mensch zu Gott. Der Mensch wäre vollkommen, und er
könnte durch seine eigene Kraft und ohne allen Hinblick auf Gott
sich erlösen, wenn er seine Wahrhaftigkeit gründen und vollenden
könnte ohne das Gebet zu Gott. Das ist das Hauptgebet, wie es

der Psalm ausspricht: «Ein reines Herz erschaffe mir, Gott, und
einen gegründeten Geist erneuere in meinem Innern» (Ps. 51,12).
Das Beiwort «gegründet» gehört derselben Wurzel an, wie das

Wort für Andacht. Man könnte es daher übersetzen: und einen

6 S. 450, 471.

227



andächtigen Geist. Die Macht der Andacht ist die Macht des
Gebetes. Das reine Herz ist das höchste Gut des Menschen, das er
nur von Gott sich geschenkt glauben darf. Hätte er es von sich
selbst, so bedürfe es keines Gottes. Er bedarf des reinen Herzens
für sich selbst, darum muß er es von Gott bitten.

Die Menschheit ist der Höhepunkt der Korrelation von Mensch
und Gott. Gott selbst wird schon in der Menschheit mitgedacht.
Der Messianismus ist die Quintessenz des Monotheismus. Ebenso
auch kommt der Begriff des Menschen und der Menschheit zu seiner

Vollendung. Wie wir nun das Gebet als das Sprachorgan der
Menschheit erkannt haben, so ist es uns damit auch zum Sprachorgan

des Menschen für die Idealisierung des Individuums geworden.
Das ist der große Sinn des Gebetes, das ist die Lösung des

Geheimnisses, welches die Psalmen in der Weltliteratur bilden, daß
sie, als die Idealgestalt des Gebetes, diese idealisierende Menschen-
kraft des Gebetes offenbaren. Der Mensch, der nicht beten kann,
kann sich nicht seiner Endlichkeit mit allen ihren Schlacken und
Ängsten entlasten. Wer dagegen beten kann, der fröhnt nicht etwa
dem Aberglauben und der Selbstsucht, die nur die Abart des

Gebetes nachahmen. Wer des wahren Gebetes mächtig wird, der
verliert die Erdenangst und die Erdenschwere im Aufschwung zur
Unendlichkeit. Er vergißt das Leid, das den Anlaß zum Gebete

geboten hat, weil er sich in dieser seiner seelischen Fähigkeit über
die ganze Endlichkeit seines Ich hinaushebt. Sein ganzes Bewußtsein

verwandelt sich in ein Sehnen und Gehobensein. Aller Inhalt
seines Bewußtseins geht über in dieses Schweben, das zu einem
festeren Halt wird, als sonst die Wirklichkeit und der Anteil an
ihr bieten. Wenn das Denken der Erkenntnis die Idealität der
wissenschaftlichen Welt erzeugt und diese als deren wahrhafte
Realität begründet, so erkennen wir nunmehr im Gebete die
Grundkraft der religiösen Idealisierung, welche die Welt der
Gemeinschaft von Gott und Mensch, welche die Korrelation fordert,
stets von neuem hervorbringt und befestigt».

Was Cohen im tiefsten bewegt, ist doch wohl dasjenige, was
im eigentlichen Sinne jüdisch biblisches Geistesgut war: der
Humanismus.

Die kosmische Ausweitung des jüdischen Geistes ist restlos von

228



jedem Partikularismus gereinigt und geläutert: er sieht schließlich
den innigen Kontakt zwischen idealistischer Philosophie und
jüdischem Geist und was diese Verbindung klar gezeigt haben: die
unendliche Aufgabe zu Gott hin, aber auch Gott als die ewige
Garantie für die Verwirklichung der Menschen; das ist wohl Cohens

bleibende Bedeutung, und damit hat er der jüdischen Religion
eine eigene Gestaltgebung und einen neuen Relief in der heutigen
Zeit geschenkt.

Daß er das alles mit Deutschtum verbunden hat, würde ihm,
wenn er noch leben würde, wie eine unendliche Tragik vorgekommen

sein, aber wieder nur eine Tragik, die dem Judentum wie eine

neue Gottesgnade wäre. Denn eben im jüdischen Leiden hat er die
ewige Kraft und ewige Hoffnung zur Gesundung der Menschheit
erblickt.

REZENSIONEN

Marcel Brun: Der Kibbuz. Die Verwirklichung einer Illusion? Studie über
die Gemeinschaftssiedlungen im Lande Israel. Verlag „Der Scheideweg",

Zürich 1950. 120 S.

Der Verfasser dieses Buches ist selber nicht Jude. Von Beruf Journalist,
hat er während sechs Monaten in einer jüdischen Gemeinschaftssiedlung,
einem Kibbuz, gelebt, um sich mit dieser Lebensform vertraut zu machen,
„des Tags in einer Schreinerei arbeitend, einen Teil der Nacht Artikel für
die Schweizer und die hebräische Presse schreibend". So berichtet Norbert
Weidler in seiner Einführung, die er zum Buche Bruns geschrieben hat.

Der Leser erwartet daraufhin wohl eine Art von Reportage im Stile eines
Reiseberichtes mit ausgiebigen Schilderungen über Gesehenes und Erlebtes,
kurz : ein Mosaik von persönlichen Impressionen und Erfahrungen. Er wird
darin noch bestärkt, wenn er im Inhaltsverzeichnis auf Titel stößt wie die
folgenden: „Ein moralischer Zusammenbruch und seine Lehren", „Vom
Luftmenschen zum Proleten", „Die Münze rollt", „Wann schläft die kib-
buzisehe Kuh?", „Der Stier in der Thermosflasche" usw.

Das Buch bietet jedoch viel mehr als derartige Überschriften vermuten
lassen, nämlich wirkliche, tief dringende Studien von bleibendem Wert,
z. B. über die Geschichte der Kolonisation Israels durch den Zionismus des

20. Jahrhunderts, über die innere Struktur der Gemeinschaftssiedelung, ohne
welche die Kolonisierung Palästinas durch die Juden ganz einfach unmöglich

gewesen wäre, und nicht zuletzt auch über die besondere Problematik,
die das Leben in dauernder Gemeinschaft für den einzelnen Kibbuznik mit
sich bringt.

229


	Hermann Cohen als religiöser Denker

