
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Die Rollen von En Fesha und ihre Stellung in der jüdischen
Religionsgeschichte

Autor: Molin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961632

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961632
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE ROLLEN VON CEN FESHA
UND IHRE STELLUNG IN DER JÜDISCHEN

RELIGIONSGESCHICHTE

von Dr. phil. et theol. GEORG MOLIN, Wien

Im Frühjahr 1947 verlief sich aus der Herde eines arabischen
Hirten bei Hirbet Qumran in der Nähe von 'En Fesha am Toten
Meer eine Ziege. Der Hirte ging auf die Suche nach dem verlorenen
Tier und stieß, als er in der felsigen Gegend umherkletterte, auf
eine runde fensterartige Öffnung in einem der Felsen. Spielerisch
warf er einen Stein durch die Öffnung und hörte zu seinem Staunen,
daß drinnen etwas krachend zerbrach. Es mögen ihm Erinnerungen
an die verborgenen Schätze arabischer Märchen in den Sinn
gekommen sein, denn er holte einen Freund und begann mit ihm
zusammen in die Höhle hinabzusteigen. Was er fand, war kein
Schatz in seinen Augen, wohl aber in den Augen der Wissenschaft.
Denn auf dem Boden der Höhle fand er ein paar fremdartig
geformte Tonkrüge, von denen einer durch den Steinwurf getroffen
und zerbrochen war. Die beiden packten den Inhalt dieses und
der anderen Krüge aus und fanden, in Wachsleinwand wohl
verpackt, mehrere Lederrollen, die mit einer ihnen fremden Schrift
beschrieben waren, kein Schatz, aber doch vielleicht Gelegenheit
zu einem kleinen Geschäft. Sie nahmen die Rollen nach Bethlehem,
um sie einem Händler zu zeigen; doch auch der erkannte ihren
Wert nicht. Immerhin half er ihnen mit dem syrischen St. Markus-
Kloster in Jerusalem Verbindung zu bekommen, dem man die
Rollen, deren Schrift man für syrisch hielt, anbieten wollte. Der
Erzbischof (Mar Athanasius Yeshue Samuel) beschloß, die Rollen
zu kaufen. Durch ein Versehen des Pförtners wurde einer der
Überbringer abgewiesen. Sein Paket mit Rollen gelangte einige
Monate später in die Hand von Prof. Eliezer Sukenik an der hebr.
Universität zu Jerusalem. Keiner der Käufer wußte zunächst von
dem andern. Auch versäumten absichtlich oder unabsichtlich alle
das Department of Antiquities der englischen Mandatsregierung
zu verständigen, das sofort eine genaue Durchsuchung der Höhle

161
1 Judaica. Band 7, 3



hätte durchführen können. Erzbischof Samuel sandte wenigstens
einen Mönch mit dem Finder zur Höhle, doch konnten sie in der
Sommerhitze nur feststellen, daß sich noch Scherben, Leinwandfetzen

und Rollenfragmente in der Höhle befanden. Auch ein un-
zerbrochener Krug soll noch dagewesen sein. Erst im Jänner 1948

konnte Sukenik einige der Rollen aus dem Kloster für wenige
Tage ausleihen, einiges abschreiben und ihre Zusammengehörigkeit

mit seinen Stücken feststellen. Ein Versuch, dem Kloster die
Rollen abzukaufen, schlug fehl, da dieses schon Verbindung mit
der Am. School of Oriental Research (ASOR) in Jerusalem
aufgenommen hatte. Auch dort hielt man zunächst die Rollen für einen
Fund aus der Bibliothek des Klosters. Im März machte die ASOR
den Versuch, die Höhle wieder festzustellen und zu untersuchen.
Krieg und Unruhen verhinderten das Vorhaben. Daß sie

überhaupt wieder gefunden wurde, verdankt man einem belgischen
Offizier im Stabe der Uno, Ph. Lippens, der mit Mitgliedern der
arab. Legion auf die Suche ging und die Höhle fand, so daß sie

im Februar 1949 von L. Harding und P. de Vaux fachgerecht
untersucht werden konnte. Leider mußte dabei festgestellt werden,
daß nicht lange vorher Schatzgräber am Werke gewesen waren,
eine neue Öffnung zur Höhle gebrochen und die ganze archäologische

Schicht durchwühlt hatten. Was dabei abhanden gekommen
sein mag, weiß man natürlich nicht. Immerhin wurden noch
einige hundert hebr. und aram. Fragmente aus Leder und Papyrus
gefunden, Leinwandfetzen, Scherben von mindestens 50 Gefäßen
einer besonderen Bauart, die etwa 200 Manuskripten hätten Platz
bieten können. Damit war zunächst einmal die Echtheit des Fundes
festgestellt, die vorher doch von manchen bezweifelt worden war,
obwohl, wie Hempel sich im Deutschen Pfarrerblatt vom 1. 4. 1949

geäußert hat, es auf der ganzen Erde keine zehn Gelehrten gäbe,
die solch eine Fälschung hätten vornehmen können.

Die genaue Bestandaufnahme all dessen, was in wissenschaftliche

Hände gekommen war, ergab folgendes.
An vollständigen oder fast vollständigen Handschriften:
DSD The Sectarian Manuel of Discipline oder Die Sektenrolle.
DSH The Habakkuk Commentary, ein Midrasch zum biblischen

Buch Habakkuk.

162



DSJa The St. Marks Isaiah Manuscript.
DSJb The Hebrew University Isaiah Manuscript.
DSL The Aramaic Lamek Apocalypse.
DST The Thanksgiving Psalms, eine Sammlung von apokryphen

Hymnen.
DSW The War of the Sons of Light with the Sons of Darkness,

eine Rituale für den Hl. Krieg der Lichtsöhne.
Die Abkürzungen stammen von den amerikanischen Gelehrten

der ASOR, die einen Teil dieser Rollen photographiert hatten.
Nur DSJb, DSW und DST sind im Besitze der Hebräischen
Universität. Alle diese Rollen werden mit dem gemeinsamen Namen
DSS (Dead Sea Scrolls) bezeichnet. Für die Unmenge der kleineren
Fragmente haben die Amerikaner die Bezeichnung DSf
vorgeschlagen. Unter ihnen sind Stücke aus Daniel, Genesis, Deuterono-
mium, Richter, und aus dem Buch Leviticus. Diese letzteren sind
nicht in Quadratschrift, sondern in althebräischer Buchstabenschrift

geschrieben. Außer Fragmenten biblischer Bücher sind mit
Sicherheit noch solche aus dem pseudepigraphen Jubiläenbuch
festgestellt worden.

An sonstigem Material wurden gefunden: zwei unbeschädigte
Tongefäße und Scherben sehr vieler zerstörter, deren Bruchstellen
meist schon sehr alt sind, Stücke von zwei älteren und zwei
römischen Lampen und die gewachste Leinwand, in die die Rollen
eingehüllt waren.

Publiziert wurde bisher von der ASOR in einer vorbildlich schönen

Ausgabe DSJa und DSH (The Dead Sea Scrolls of St. Mark's
Monastery I. ed. by Millar Burrows, ASOR. New Haven 1950).
DSD wird vermutlich in kürzester Zeit auf den Büchermarkt kommen.

Sukenik hat in zwei Bänden der Megilloth Genuzoth (Megillot
G°nuzot mittok g®nizah qedumah se nimse'ah bemidbar jehudah
von Eliezer Sukenik, Mosad Bialik, Jerusalem Bd. I 1948, Bd. II
1950) Teile von DSJb, DST, DSW und DSH und einige Fragmente
herausgegeben.

Die große Zahl der kleineren Fragmente mit Ausnahme
derjenigen aus dem Buche Leviticus, dem Jubiläenbuche und einem
weiteren apokryphen Werke ist bisher nicht veröffentlicht, ja wohl
kaum noch richtig gesichtet worden. Über die großen Rollen ist

163



schon eine Menge gesagt und geschrieben worden, darunter sehr
viel Vorläufiges. Erst wenn alle in einwandfreien Ausgaben
vorliegen, wird es möglich sein, über alle Fragen, die mit dem Funde
zusammenhängen, klarer zu sehen.

Einiges über den Stand kann aber doch schon berichtet werden.
Es wird sich empfehlen, zunächst über das mutmaßliche Alter der
Rollen zu handeln, dann über ihren Inhalt, dann über die
religionsgeschichtlichen Zusammenhänge und schließlich über die sehr
umstrittene Frage der dahinterstehenden historischen Fakten.

Das Alter der Rollen

Die Beantwortung dieser Frage ist entscheidend für alle
weiteren Fragen, die man an die Handschriften stellt, weil je nach
ihrer Beantwortung ein ganz anderes Lieht auf sie fallen muß,

ganz andere Zusammenhänge aufgezeigt werden können und
müssen. Deshalb ist diese Frage auch fast mit Leidenschaft
diskutiert worden.

Einige jüdische Gelehrte haben nachdrücklich die These einer
nachchristlichen Entstehungszeit verfochten. Weis z. B. hat sich
in der Jewish Quarterly Review (Oktober 1950) dahin ausgesprochen,

daß sie in die Kreuzfahrerzeit gehörten. Dies sucht er aus
dem Inhalt von DSH zu beweisen. Teicher, Cambridge, hat in
einem Radiovortrag am 23. 1. 1951 im BBC Sender das 4.
Jahrhundert als Entstehungszeit angegeben und sie als ebionitisch
bezeichnet und seine Ansicht im Journal ofJewish Studies H/1951
verteidigt. Aber auch diese These steht auf schwachen Füßen, da in ihr
eine der Hauptgestalten von DSH der kohen rasa' (der
Frevelpriester) schamhaft verschwiegen wird und sie außerdem die
historischen Andeutungen nicht zu verwerten vermag, schon gar nicht
aber ein Buch wie DSW. Möglicherweise ist Teichers These angeregt

durch Margoliuth, der schon 1910 das Gleiche über die den
DSS so ähnliche Damaskusschrift (siehe später) behauptet hat.
Bedeutend ernster zu nehmen sind die Gründe, die Kahle (Oxford)
dazu geführt haben, eine nachchristliche Entstehungszeit
anzunehmen (Th. L. Z. 75, 1950, Nr. 9, Sp. 537ff.). Er stellt fest, daß
sich unter den Fragmenten doppelseitig beschriebene Papyrus-

164



stücke befänden, die nicht von Rollen, sondern nur von Codices
stammen könnten. Diese tauchten aber erst im 2.—3. Jahrhundert
n. Chr. auf. Zweitens unterscheidet er zwischen zwei Orthographien

in den einzelnen Rollen, der sogenannten plene-Schreibung
und derjenigen Orthographie jüngeren Datums, die der des Ma-
soretentextes (Hebr. Text der heutigen Bibelausgaben, im 8. und
9. Jh. endgültig rezensiert) weitgehendst entspricht. Drittens
stellt er fest, daß eine spätere Hand Verbesserungen in DSJa
eingetragen habe, und zwar in einer Orthographie, die der des maso-
retischen Textes nahesteht, der im 3. Jahrhundert seine Gestalt
bekommen habe, so daß auch DSJa nicht allzuweit vom masore-
tischen Text abstehen könne. Viertens ist nach ihm unter den

Fragmenten ein kleines Lederstück mit syrischer Estrangela-
schrift, die in Palästina nicht vor dem ersten und zweiten
Jahrhundert n. Chr. nachweisbar sei. Gegen ihn haben sich besonders
Prof. Sukenik und (ohne noch die Meinung Kahls zu kennen) P. de
Vaux gewendet. Sukenik erklärte die Orthographie der Rollen mit
Recht nicht für plene-Schreibung, sondern für eine reichlichere
Verwendung von matres lectionis zur Erleichterung für den Leser.
DSJb sieht er als eine liturgische Handschrift an, die der Sitte
gemäß solche Lesehilfen nicht haben durfte. De Vaux hat gegen
Kahle angeführt, daß der Keramikbefund eindeutig auf die Zeit
der Wende des zweiten zum ersten Jahrhundert v. Chr. hinweist
und daß in Tonkrügen nur solche Bücherrollen aufbewahrt wurden,
die bereits vom Gebrauch ausgeschieden waren. Das Stück mit
Estrangelaschrift hat er nicht bemerkt. Auch die sonstigen
Argumente Kahles sind nicht zwingend. Codices aus der Zeit vor dem
3. Jahrhundert sind wohl bekannt, doppelseitig beschriebene Stücke
könnten außerdem von Einzelblättern herrühren und nicht von
einem Codex. Seine eigene Datierung stützt de Vaux, der einer
der besten Kenner palästinensischer Keramik ist, auf den archäologischen

Befund. Die Scherben der Gefäße, sowie die zwei
unversehrten Stücke, die Sukenik erwerben konnte, zeigen alle dieselbe
Technik späthellenistischer Keramik, von der de Vaux meint, daß
sie nicht nach der Wende des zweiten zum ersten Jahrhundert
v. Chr. entstanden sein könnte. Sie sind auch alle gleich, gleichmäßig

zylindrisch ohne Henkel, etwa 25 cm im Durchmesser, die

165



zwei erhaltenen 47,5 und 65,7 cm hoch. Der Deckel paßt genau
und kann an dem einen Stück durch Ösen festgeschnürt werden.
Als Wasserkrüge oder sonst zu einem praktischen Gebrauch wären
sie vollkommen ungeeignet, sondern scheinen für diesen Zweck
besonders und alle auf einmal angefertigt worden zu sein. Daß

man in späterer Zeit einen solch großen Posten so eigenartiger
Gefäße in einer längst veralteten Technik hätte kaufen können,
ist nicht allzu wahrscheinlich. De Yaux schließt daraus, daß selbst
die jüngsten Manuskripte, die in den Krügen verborgen waren,
in ihrem Alter nicht allzuweit von ihnen abstehen könnten. Dem
hat sich auch Albright angeschlossen, der ebenfalls zu den besten
Kennern der palästinensischen Keramik gehört. Für sich allein
wäre dieses archäologische Argument allerdings noch nicht
zwingend. Die Vertreter vorchristlicher Entstehung unserer Rollen haben
aber noch mehr anzuführen. Der paläographische Befund weist
auch etwa in das 2.—1. Jahrhundert v. Chr. Alle Buchstaben
dieser Manuskripte stehen nämlich nicht auf der Zeile, sondern

hängen an ihr. Dies ist bisher in dem sogenannten Papyrus Nash
beobachtet worden, der seit neuestem in das 2. vorchristliche
Jahrhundert verlegt wird. Die Orthographie, von der schon die Rede

war, weist auf vormasoretische Zeit, ebenso das Fehlen des dritten
Kapitels des Habakkukbuches in DSH. Dazu kommt noch das

Ergebnis der Prüfung des Leinens, das zur Verpackung benützt
war, nach dem neuen amerikanischen C14-Verfahren (siehe Bibl.
Arch. Feber 1951), die ein Alter von 1917 + oder — 200 Jahren
ergeben hat, also die Spanne auf 167 v. Chr. bis 233 n. Chr. festlegt

mit dem Mittelpunkt um 33 n. Chr. Im Inhalt der Bücher
finden sich weiter eine Menge Anspielungen auf Zeitverhältnisse,
die am ehesten in die makk. oder hasmonäische Zeit zu passen
scheinen (darüber siehe später mehr). Und schließlich gibt es auch

einige literarische Nachrichten, die zumindest eine Entstehung
in späterer nachchristlicher Zeit unwahrscheinlich machen. Mehrere

arabische und jüdische Schriftsteller des 9.-—11. Jahrhunderts
erwähnen eine Sekte der Maghariten, die sie so nennen, weil ihre
Schriften in einem maghar (Höhle) gefunden worden seien. Sie

alle bezeugen, daß die Sekte zu ihrer Zeit nicht mehr bestand.
Schachrastani verlegt sie in die Zeit 400 Jahre vor Arius! Das

166



große Interesse dieser Schriftsteller (Qirqisani, Hadassi, AI Qiruni,
Schachrastani, David ibn Mervan, AI Waraq) erklärt sich am
besten, wenn zu ihrer Zeit oder nicht allzu lange vorher wirklich
Handschriften in einer Höhle gefunden wurden.

Da gibt es nun einen Brief des Patriarchen Timotheus I von
Seleukia an den Metropoliten von Elam aus der Zeit um 800
(veröffentlicht im Oriens Christianus 1901, erwähnt von Eißfeldt
Th.L7 Okt. 1949, Sp. 597—600). Timotheus berichtet darin, daß
ihm jüdische Katechumenen von einem solchen Funde erzählt
hätten. Ein Hirte habe seinen Hund bergen wollen, der in eine
Höhle gesprungen war und nicht mehr herauskam, und habe dort
«ein kleines Haus» voller Bücher gefunden. Auf seine Meldung
hin hätten die Juden von Jerusalem eine Unmenge von biblischen
und anderen Handschriften weggeschleppt. Die Gestaltung unserer
Höhle läßt es als durchaus möglich erscheinen, daß sie damit gemeint
war, um so mehr, als Timotheus als Ort die «Nähe von Jericho»
angibt. Eine noch ältere Nachricht bringt der Kirchengeschichtsschreiber

Eusebius im 4. Jahrhundert. Nach ihm soll Origenes
für seine Hexapla unter anderem eine Psalmenhandschrift (allerdings

griechisch) benützt haben, die in einem Fasse in der Gegend
von Jericho gefunden wurde. Dazu würde passen, daß die einzigen
Gegenstände späterer Herkunft, die in der Höhle gefunden wurden,
Lampen römischer Machart sind. So haben denn die meisten
Forscher sich für die Zeit zwischen 165 und 50 v. Chr. entschieden.
Die wenigen Fragmente in althebräischer Schrift könnten
allerdings erheblich älter sein, doch wird diese Schrift für Pentateuch-
handschriften und für den heiligen Gottesnamen (siehe DSH) noch
lange weiterbenützt.

Der Inhalt der einzelnen Rollen

Ehe wir uns nun dem Aussehen und Inhalt der einzelnen Rollen
zuwenden, wäre noch zu fragen, ob denn die verschiedenen Rollen
wirklich zusammengehören, oder ob sie nicht vielleicht ganz
verschiedener Herkunft und verschiedenen Alters sein könnten, wie

ja in einer Bibliothek meist Bücher verschiedenster Art und
Herkunft beieinander sind. Ein gewisser Spielraum, vor allem in der

167



Zeit, wird wohl notwendig sein, aber unverkennbar sind die Rollen
durch äußere und innere Gründe zusammengebunden. Da ist
zunächst einmal das Aussehen. Sie alle sind aus Leder, das sorgfältig
hergerichtet, geglättet und liniert ist. Der Schriftduktus ist zwar
nicht überall der gleiche, aber so verwandt, wie er nur bei Schreibern

derselben Zeit sein kann. Ja die Hand von DSH scheint in
den Ergänzungen von DSJa zum Teil wiederzukehren. Überall ist
die Schrift klar, groß und sehr eckig, Endbuchstaben sind noch
recht selten, waw und jod sind nicht zu unterscheiden. Bei allen
Rollen hängt die Schrift an der Zeile. Die noch recht unausgeglichene

Orthographie ist doch überall vom gleichen Typ. Bis auf
DSJb zeigt sie die schon erwähnte reichliche Verwendung von
matres lectionis selbst für kurze Vokale, wie z. B. für das kamäs
qatuf. Manchmal scheint sie sogar eine Aussprache anzudeuten,
die der masoretische Text nicht mehr kennt, so z. B. bei den

Eigennamen, deren Aussprache der der Septuaginta zu ähneln
scheint, oder beim Personalpronomen, wo vielleicht noch hu'a und
hi'a statt hu' und hi' zu lesen ist. Auch die Gestalt der
Verbalendungen und der Suffixe am Nomen entspricht noch nicht den

späteren Regeln. Der Inf. constr. mit 1 zeigt oft eine kontrahierte
Form, wie sie später in der Mischna erscheint. Der Sprachgebrauch
ist durchaus derselbe. Eine Unmenge gemeinsamer Ausdrücke ließe
sich aufzählen, vor allem in den Schriften, die nicht einfach
Abschriften biblischer Bücher sind, sondern ein eigenes Gedankengut
aufweisen (DSH, DSW, DST, DSD). Zu diesen gemeinsamen
Ausdrücken gehört: Endzeit (qes), Geheimnis (raz), Erkenntnis (da'at),
Klugheit (sekel), glauben (hä'ämin), neuer Bund (berit hadasah),
Gemeinde (jahad), exkommunizieren (hibdil), Lichtsöhne (bene'or),
Söhne der Finsternis (bene hoseh), Unreinheit (tum'ah, niddah),
Verstocktheit (des Herzens) (seriruth leb), den Augen nachhuren
(zanah ahar renaim), Buße tun (sub), Ableitungen vom Stamm
bahar erwählen und galah offenbaren, sowie safat richten; Los-
goral, Wuchergewinn- hon Reinheit- tehorah, der Satansname
Beli'al u. a. m. Im Gedankengehalt fällt besonders auf ein starkes
Erwählungsbewußtsein und die Erwartung des baldigen
Weltendes, da die Verfasser sich schon als mitten in der Endzeit lebend
betrachten.

168



Was nun die einzelnen Rollen betrifft, so ist die größte davon
DSJa. Sie ist 7,25 m lang, 26 cm breit, aus 17 Blatt zusammengenäht

und enthält in 54 Kolumnen von je 29 Zeilen fast den

ganzen Text des kanonischen Prophetenbuches. Sie ist weniger
theologisch wichtig, weil ihr Text vom bekannten masoretischen
Text nicht grundsätzlich abweicht, wenn auch einige, vielleicht
sogar gute Varianten zu bemerken sind. Interessanter ist sie für
die Philologen. Denn gerade in ihr finden sich Schreibungen, die
auf andere Lautwerte schließen lassen, als die masoretische Punktation

sie bietet. Einige wenige Varianten könnten als Bestätigung
der philologischen Textkritik gewertet werden. Interessant ist auch,
daß verschiedene absichtlich gelassene Lücken später von einer
anderen Hand in anderer Orthographie, scheints nach einem mehr
masoretischen Text, aufgefüllt worden sind.

DSJb enthält nur das letzte Drittel des Buches und ist*außer-
dem stark beschädigt. Bisher sind nur 6 Kolumnen davon
veröffentlicht werden. Diese Handschrift steht in ihrer Schreibweise
dem masoretischen Text viel näher als DSJa. Ob sie deshalb jünger
ist oder nicht, ist noch umstritten. Auch sie hat aber gegenüber
dem MT einige Varianten.

DSH ist etwa 150 cm lang (genau ist es nicht zu sagen, da am
Anfang ein Stück fehlt). Die ursprüngliche Breite wird etwa 17 cm
betragen haben (jetzt noch 13,7). Von den ursprünglich 17 Zeilen
jeder Kolumne fehlen meist 2—3 am unteren Rand. In Kolumne II
ist eine Lücke, da hier ein Stück abgerissen ist. Das Stück ist zwar
vorhanden, paßt sich aber nicht mehr genau an. Die Zeile 11 der
Kolumne zeigt, daß dort die Lücke 6 Buchstaben breit gewesen ist
(das läßt sich feststellen, weil gerade das Wort nimhar aus Hab. 1,6
in die Lücke fällt). Der Sinn der Kolumne läßt sich daher
wiederherstellen, wenn auch der Wortlaut nicht ganz. In 12 und 1/3

Kolumnen bietet sie eine Erklärung zu Hab. Kap. 1 und 2 von
zeitgeschichtlicher und eschatologischer Ausrichtung. Sie berichtet
von einem «Lehrer der Gerechtigkeit», den Gott erwählt und
gesandt hat, dem Volke die Geheimnisse Gottes, die in der Tora
und den Propheten verborgen sind, zu offenbaren. Zu diesen
Geheimnissen gehört vor allem eine strenge Erwählungslehre, weiter,
daß die Endzeit angebrochen sei und das Ende nahe bevorstehe,

169



und schließlich, daß alle Buße tun und der Gesetzesauslegung des

Lehrers der Gerechtigkeit folgen müßten. Wer durch alle
Bedrängnis hindurch ihm treu bleibt, wird beim Endgericht gerettet
werden, die Bedränger aber werden dem Gericht verfallen. Solche

Bedränger nennt das Buch mehrere: den «Frevelpriester», der
rechtmäßig zur Regierung gekommen, sich überhoben hat, Gottes
Gebote um schnöden Gewinnes willen durchbrochen und die
«Armen» verfolgt, den «Lügenmann», der mit seinen Anhängern, den

«Lügnern» oder «Treulosen», das Volk irre macht und ihm eine
falsche Gesetzesauslegung beibringt, und das «Haus Absalom»,
scheints eine Gruppe, die zunächst dem Lehrer der Gerechtigkeit
verbunden war, sich aber dann gegen ihn gewendet hat. Sie alle werden
zunächst von den «Kittim» gestraft, die Gott dazu gesandt hat,
und schließlich im letzten Gericht durch das Pechfeuer Gottes.
Das dritte Kapitel aus Hab. fehlt, was dem längst geäußerten
Verdacht späterer Hinzufügung neue Nahrung gibt. Der heilige Gottesname,

der nur im eigentlichen Prophetentext auftritt, ist in
althebräischer Schrift geschrieben.

DSD, in mehrere Bruchstücke zerfallend, gehört zu den
interessantesten und eigenartigsten Stücken. Es ist ein Regel- und
Organisationsbuch für eine mönchische jüdische Sekte oder wenigstens

eine Sammlung von Notizen dazu. Leider ist gerade dieses

Buch erst im Erscheinen. Doch lassen einige Angaben, die Brownlee
im Bibl. Arch. Sept. 1950, in BASOR Feber 1951 und Burrows in
OT VIII, S. 156ff. machen (darunter Auszüge aus einer englischen
Übersetzung), vieles vom Inhalt erkennen. Die ersten Zeilen fehlen
leider. Dann erfahren wir von der Verpflichtung der Ordensglieder,

von der Aufnahmefeier und dem großen Bußgebet, in das
auch die älteren Ordensglieder miteinstimmen. Diese Feier wird
alljährlich wiederholt, für die einen wirkliche Aufnahme, für die
anderen neuerliche Verpflichtung. In dieser heißt es auch, daß

man sich durch Furcht, Unterdrückung und Verfolgung nicht von
der Treue zum Bunde abbringen lassen dürfe. Alle Abfallenden
und alle, die sich weigern, dem Bunde beizutreten, werden mit
furchtbaren Flüchen bedroht. Kolumne III und IV enthalten einen

theologischen Exkurs über die Natur des Menschen. Hier wird
eine strenge Prädestinationslehre vorgetragen. Von Anfang an hat

170



Gott die einen dem Fürsten des Lichtes unterstellt, durch dessen

Einfluß sie fromm, gehorsam, bescheiden, gottes- und nächstenhebend

werden. Die anderen unterstehen dem Fürsten der Finsternis.

Daher sind alle ihre Taten böse und Gott hat kein Wohlgefallen

an ihnen. Unmittelbar daneben findet sich allerdings die
Äußerung, in jedem Menschen sei Gutes und Böses gleich stark
(bad bebad), und es komme nur auf seinen Entschluß an, welche
Seite siegen werde. Die Theologie ist also noch nicht ausgeglichen.
Leider finden sich gerade in diesem Teile Lücken und sprachliche
Dunkelheiten, so daß er dem Verständnis große Schwierigkeiten
bereitet. Kol. V—VI enthält mancherlei Regeln. Als Ziel des

Bundes wird hier angegeben «sich zu trennen von der Gemeinde
der Ungerechten und eine Einheit (Gemeinde) zu werden in
Gesetzesbefolgung (tora) und Vermögen». Die Leitung der Gemeinschaft

wird zadoqitischen Priestern und der Vollversammlung
(rabbim) übertragen. Die Brüder sollen einander ohne Zorn
begegnen, auch nicht unnötige oder falsche Anklagen gegeneinander
erheben. Sie teilen ihr Vermögen miteinander, beraten miteinander.

Wo 10 von ihnen beisammen sind, soll auch ein Priester
dabei sein. Vor ihm sitzen sie nach Rang und Alter beim Essen
und bei der Beratung, er segnet Brot und Wein vor dem Genuß.
Schriftstudium gehört zu den wichtigsten Aufgaben. Priester und
Leviten haben besondere Rechte. Ein eigener «Aufseher» achtet
auf Ordnung und auf die Einhaltung der Vorschriften. Er nimmt
auch die Vorprüfung der Aufnahmswerber vor, ehe die
Vollversammlung über sie entscheidet. Das Noviziat, in mehrere Stufen
geteilt, dauert zwei Jahre. Erst nach Ablauf dieser zwei Jahre wird
der Bewerber endgültig aufgenommen und darf die «Reinheit»
berühren. VI, 24—IX, 26 enthält dann sozusagen das Strafrecht
der Gemeinschaft mit Strafsätzen für alle möglichen großen und
kleinen Vergehen vom Einschlafen bei einer Versammlung an bis

zu Abfall und Verrat der Gemeinschaft. Die Strafen variieren von
Kürzung der Brotration bis zu unwiderruflichem Ausschluß. Dann
folgen Anweisungen über Schriftstudium und schließlich für die
Arbeit der zadoqidischen Priester. Ein sehr dunkler Teil befaßt sich mit
Zeitrechnung und ähnlichen Dingen. X—XI schließlich enthält einen

Dankpsalm, der große Ähnlichkeit mit den Psalmen der DST hat.

171



Über DSL ist vorläufig noch nicht viel zu sagen. Infolge des

schlechten Erhaltungszustandes muß die Rolle vor ihrer Öffnung
erst präpariert werden. Von den Randstücken her weiß man nur,
daß sie aramäisch ist und daß sie eine Apokalypse enthält, die
auch im Henochbuch verarbeitet ist und die man nach der Gestalt
des Offenbarers Lamek-Apokalypse nennt.

DSW ist etwa 3 m lang und enthält in 19 Kolumnen ein Ritual
zum heiligen Krieg. Wir finden Anweisung für die Aufstellung des

Heeres, für Signale, die von den Priestern mit Trompeten gegeben
werden, für Gebete vor der Schlacht und bei der Dankfeier und
Anweisungen für Reinigungsriten. Die Kämpfer sind Söhne Levis,
Judas und Benjamins, die Feinde Edom, Moab, Ammon, Philister
und die Kittäer von Assur und Ägypten. Nach Beschreibung einer
historischen Schlacht sieht das, was ich davon kenne, nicht aus,
sondern eher nach dem Zukunftsbild der eschatologischen Schlacht

gegen die Gottesfeinde, die mit symbolischen Namen benannt
sind, die man von den alttestamentlichen feindlichen Nachbarn
des Volkes Israel her genommen hat. Nur die Kittäer Assurs und
Ägyptens wird man auf seleukidische und ptolemäische Truppen
zu deuten haben, die ja wahrscheinlich zur Zeit der Abfassung
die gottfeindliche Weltmacht darstellten.

DST ist eine Sammlung von Psalmen, die in ihrem Aufbau
große Ähnlichkeit mit den biblischen Klagepsalmen haben, aber
weitaus mehr apokalyptisch sind. Man würde sie gerne nach ihrem
Inhalt als Gebete des Lehrers der Gerechtigkeit ansehen oder
wenigstens als ihm in den Mund gelegt. Teilweise sind sie von großer
Schönheit. Die Gedankenwelt kommt DSH sehr nahe. Daß der
Schlußpsalm von DSD ihnen sehr ähnelt, wurde schon erwähnt.

Es wäre naheliegend, nun eine Übersetzung der nichtbiblischen
Rollen zu geben, doch würde eine solche den Raum, der diesem
Bericht zugemessen ist, sprengen. Auch könnten es wieder nur
Bruchstücke sein, teils gar nicht nach dem Urtext, sondern schon
nach einer Übersetzung dargeboten, und schließlich sind große
Stücke in Übersetzung zugänglich. Von DSD hat Brownlee Stücke
übersetzt in BASOR Feber 1951, von DSW, DSD und DST Schubert

in der Festschrift für F. Nötscher (gute Übersetzungen soll
auch bringen A. Dupont-Sommer Aperçus préliminaires sur les

172



manuscrits de la Mer Morte, Paris 1950, das mir noch nicht
vorliegt). Einzelne besonders bezeichnende Stücke werden allerdings
doch angeführt werden müssen, wenn es gilt, die nächste
Verwandtschaft dieser Rollen ausfindig zu machen. Von der
orthodoxen rabbinischen Literatur des Judentums weichen sie ja
außerordentlich stark ab. Gerade das aber reizt dazu, den
religionsgeschichtlichen Ort dieser seltsamen Geisteserzeugnisse
festzustellen, ihre nächste Verwandtschaft, ihren Ausgangspunkt und
ihre Nachwirkung, soweit dies nach den bisher vorliegenden Texten
möglich ist.

Verwandte Erscheinungen

A. Die Damaskusschrift

Im Jahre 1910 fand der englische Gelehrte Professor Salomon
Schechter in der Genizah der Qaräersynagoge in Alt-Kairo eine

Unmenge alter Handschriften, von denen er eine Anzahl zu
wissenschaftlicher Bearbeitung mitnahm. Darunter befanden sich auch
zwei Bruchstücke, die teils übereinandergreifen, teils einander
ergänzen und ein höchst merkwürdiges literarisches Dokument
darstellen. Weil der Inhalt der Bruchstücke auf eine Entstehung
in Damaskus schließen ließ, sind sie als Damaskusschrift bekannt
geworden. Schechter selbst veröffentlichte sie unter dem Titel
«Zadoqitisches Dokument». Zu diesem Titel kam er, weil die Zadoq-
söhne in diesen beiden Stücken eine besondere und hervorragende
Rolle spielen. Das Ganze erwies sich ähnlich DSD als ein Regel-
und Organisationsbuch einer Sekte des Neuen Bundes im Lande
Damaskus. Schechter glaubte, sie auf einen Sektenlehrer Zadoq
des 7. Jahrhunderts n. Chr. zurückführen zu können, der bei Qir-
qisani erwähnt wird. Dieser Zadoq soll in vielem die rabbinische
Tradition nicht anerkannt haben und damit zu einem Vorläufer
des Qaräertums geworden sein. Schechters Meinung blieb nicht
unwidersprochen. Die Kontroverse ist gut geschildert durch Segal
(Mose Segal Hassiloah, Bd. 26, S. 390ff., Odessa 1912). Segal
selbst wies auf die Zeit des Joh. Hyrkanus (135—104 v. Chr.) als

mutmaßliche Entstehungszeit hin. Diese Datierung mit Spielraum
nach oben und unten hat sich so ziemlich durchgesetzt. Daß die

173



zwei Handschriftenfragmente selbst erst aus dem 10. Jahrhundert
stammen, tut dabei nichts zur Sache. Die beste Ausgabe dieser
Damaskusschrift ist die von L. Rost in Lietzmanns Kleinen Texten,
Bd. 167, Berlin 1933. Sie würde uns hier aber gar nicht interessieren,

wenn nicht ihre Kenner durch DSD sogleich an sie erinnert
worden wären und sie aus ihrer halben Vergessenheit hervorgezogen

hätten. Der Vergleich dieser Damaskusschrift mit den DSS

ergab auch ganz verblüffende Parallelen. (Ich zitiere sie mit den
Amerikanern als CDC, die Seiten und Zeilen nach der Ausgabe
von Schechter, die bei Rost am rechten Rand stehen.) Schon der
Sprachgebrauch stimmt in vielen Dingen gänzlich überein. Aber
auch sachlich ist die Ähnlichkeit so groß, daß man bei manchen
Sätzen im Zweifel sein kann, aus welchem Buch sie stammen,
wenn sie einem außerhalb ihres Zusammenhanges begegnen. Und
wo der Wortlaut nicht ganz so nahestehend ist, ist es oft die Sache,

so daß ein enger, wahrscheinlich direkter Zusammenhang zwischen
CDC und DSS, vor allem DSD angenommen werden muß. Genauere

Untersuchung scheint DSD als das Ältere und Ursprünglichere
erweisen zu können. Aber nicht nur mit DSD besteht eine enge
Verwandtschaft, sondern auch mit DSH, und zwar glücklicherweise
so, daß DSD und DSH einander in ihren Parallelen zu CDC

ergänzen, so daß damit die Verwandtschaft noch sicherer, ja
unumstößlich wird. Einige Proben aus dem Sprachgebrauch und der
Begriffswelt und dem Text werden das deutlicher machen, wobei
nur zu beachten ist, daß ein Vergleich im hebr. Urtext viel
deutlichere Ergebnisse zeitigt und außerdem die meisten Teile von
DSD mir nur in englischer Übersetzung vorliegen. Daß es sich bei
diesen Parallelen nicht um nichtssagende Allgemeinheiten handelt,
zeigt schon das Vorkommen des moräh hassedeq, des «Lehrers
der Gerechtigkeit», in DSH und CDC, während diese Gestalt sonst
in der Literatur bis ins 9. Jahrhundert gänzlich unbekannt ist.
Weniger Wert würde man vielleicht auf den Ausdruck berit hadasah

— Neuer Bund legen, peser — Erläuterung, Erklärung findet sich
ebenfalls in DSH und CDC, und zwar in genau gleicher Funktion
bei der Einleitung einer Erklärung zu einer biblischen Stelle. Im
A.T. kommt das Wort nur einmal in Qoh. vor. Ebenso DSH und
CDC gemeinsam sind habbaot — die Dinge, die kommen sollen,

174



bogdim — die Lügner, Treulosen, peta'e jehuda — die Törichten
Judas, nicht wörtlich gleich, aber im Sinn einander entsprechend
sind mosle hakitti' im — die Herrscher der Kittäer in DSH und
malke javan — die Könige von Javan in CDC. Niddah, im A.T.
die kultische Unreinheit der menstruierenden Frau, erscheint in
DSH und CDC wieder mit einer wesentlich erweiterten Begriffsfüllung

für alle Unreinheit, die mit sexuellen Dingen überhaupt
zusammenhängt. Weiter sind beiden Werken gemeinsam natan
lekalah — zur Vernichtung übergeben und die Zitationsformel
wehu' 'aser 'amar — «und das ist es, wovon es heißt». DSH, DSD
und CDC verbindet das Wort sub im Sinne «sich der Lehre der
Sekte zuwenden». Die durch Ableitungen vom Stamme bahar —
erwählen ausgedrückte Meinung, daß der Lehrer der Gerechtigkeit

und alle Glieder seiner Sekte seit Ewigkeit her von Gott zum
Heile erwählt sind, begegnet wieder in allen dreien. Der schon
erwähnte berith hadasah — Neuer Bund ist in CDC und DSH so

häufig, daß sich die Stellen gar nicht aufzählen ließen. Jahad — die
Gemeinde, begegnet nicht nur CDC, DSH und DSD, sondern auch
DST, ebenso °esah — der Rat (im Sinne einer leitenden Körperschaft).

Zu den häufigsten Worten in DSS und CDC gehört 'ämät
— Wahrheit, Wahrhaftigkeit, Treue, Zuverlässigkeit. Hinweise auf
die Tora in mancherlei Form durchziehen besonders DSD und CDC,
aber auch die anderen DSS. Der eschatologische Charakter von
CDC und DSS wird hier und dort aus der reichlichen Verwendung
von qes und 'aharit — Endzeit, letzte Zeit, klar. Zum gemeinsamen

Begriffsbestand der DSS und CDC gehört auch 'ebion —
arm (als Name für die Sektenglieder gebraucht), raz — göttliches
Geheimnis, Mysterium, hon — Wuchergewinn, Beli'al als Satansname,

'asmah — Schuld, zanah 'ahar 'enaim — den Augen
nachhuren, für DSD und CDC serek Ordnung, goral Los, hithallek
tamim — untadelig wandeln, sar 'orim — Fürst des Lichtes, 'alot
habberit — Flüche des Bundes, hibdil — exkommunizieren,
mebaqqer — Aufseher, rabbim — die Vollversammlung, tehorah
— kultische Reinheit u.a.m. Wo Begriffe aus DSS und CDC kein
Gegenstück haben oder umgekehrt, erklärt es sich meist zwanglos
aus der vorausgesetzten Situation oder aus der Entwicklung, die
zwischen den Schriften Hegen muß.

175



Brownlee im Bibl. Arch., Sept. 1950, und Burrows in den OT
VIII, S. 181—182, haben eine Reihe von schlagenden Parallelen
aus DSD und CDC zusammengestellt, die man dort übernehmen
muß, weil sie zum guten Teil aus den noch nicht veröffentlichten
Teilen von DSD stammen, so z. B.

CDC 2,6/7 so daß kein Rest und keine Entronnenen von ihnen blieben.

DSD IV, 14 so daß kein Rest bleibe noch einige von ihnen entkämen.

CDC 2,15ff. zu lieben, woran Er Wohlgefallen hat und zu verwerfen,
was Er haßt, untadelig zu wandeln in allen Seinen Wegen und nicht
umherzuschweifen in eigenen Gedankengebilden voll Schuld und voll
böser Lust, denn viele sind zu einem Greuel geworden durch die
Gelüste des Herzens.

DSD 1,3 und zu lieben alle(s), was (welche) Er erwählt hat, und zu
hassen alle(s), was (welche) Er verworfen hat... und nicht mehr zu
wandeln in den Gelüsten des Herzens voll Schuld und Augen voll
böser Lust. und zu wandeln vor Ihm untadelig...

DSD V, 4f. daß nicht ein jeder wandle in den Gelüsten seines Her¬

zens, um zu irren. seinem Herzen nach und seinen Augen und seinen
eigenen Gedankengebilden voller Schuld...

CDC 3,13—14 und es hat aufgerichtet Gott Seinen Bund für Israel in
alle Ewigkeit, daß Er ihnen offenbare das Verborgene, worin ganz
Israel gefehlt hat...

DSD V, 11 denn diese werden nicht in Seinen Bund gerechnet, denn
sie haben nicht nach Ihm gesucht und geforscht, und Seinen Geboten,
daß sie die verborgenen Dinge erfahren hätten, in denen sie gefehlt
haben.

CDC 3,20 die an Ihm festhalten, sind bestimmt zum ewigen Leben
und alle Herrlichkeit des Menschen (oder Adams) ist ihr.

DSD III, 1 er hat nicht an Ihm festgehalten, der sein Leben wieder¬
herstellt
IV, 23 ...und alle Herrlichkeit des Menschen ist ihr...

CDC 9,6—7, 2—3 du sollst ganz gewiß deinen Nächsten in Zucht
nehmen und nicht Schuld auf ihn häufen und jeder, der gegen
seinen Nächsten etwas vorbringt, wofür er ihn nicht vor Zeugen in
Zucht genommen hat...

DSD, V, 26—VI, 1 denn am selben Tage soll er ihn in Zucht nehmen
und nicht Schuld auf ihn häufen. Auch soll keiner gegen seinen Nächsten
etwas vor der Vollversammlung vorbringen, wofür er ihn nicht vor
Zeugen in Zucht genommen hat.

CDC 13,2 und wo zehn sind, soll nicht ein priesterlicher Mann fehlen..,

176



DSD VI, 3 f. und an jedem Orte, wo zehn Männer leben von unserer
Gemeinde, soll nicht ihnen ein priesterlicher Mann fehlen...

CDC 12,23—13,1 und 12,20—21 sie sollen darin wandeln. bis auf¬
steht
und dies sind die Vorschriften für den Einsichtigen, darin zu wandeln
mit seinem ganzen Leben zur Gerechtigkeit und eine Zeitperiode um
die andere.

DSD IX, 11—12 Sie sollen gerichtet werden mit den ersten Rechts¬
satzungen, bis auftritt... dies sind die Vorschriften für den Einsichtigen,
darin zu wandeln mit dem ganzen Leben, zur Norm eine Zeitperiode
um die andere.

CDC 15,7—16,1 an dem Tage, wo er mit dem Aufseher spricht, der
über die «Vielen» gesetzt ist, soll er ihn prüfen mit dem Eid des Bundes,
den Mose geschlossen hat mit Israel, mit dem Bunde nämlich, sich zu
wenden zur Tora Mosis mit ganzem Herzen und ganzer Seele... und
wenn er ihm auferlegt hat, sich der Tora Mosis zuzuwenden mit ganzem
Herzen und ganzer Seele. daher soll der Mann auf seine Seele nehmen,
sich zuzuwenden der Tora Mosis, denn in ihr ist alles genau ausgelegt...

DSD V, 8 f. jeder, der in den Rat der Gemeinde kommt, soll eintreten
in den Bund Gottes vor den Augen aller «Willigen» und soll auf seine
Seele nehmen mit einem bindenden Eid, sich zuzuwenden der Tora
Mosis nach allem, was er angeordnet hat, mit ganzem Herzen und ganzer
Seele gemäß allem, was davon offenbart ist...

CDC 20,8—9 denn es sollen ihn verfluchen alle Heiligen des Höchsten
und nach diesem Recht soll man vorgehen gegen den, der etwas
verwirft, von den Ersten und den Späteren, auf deren Herzen Götzenbilder

liegen, die wandeln in den Gelüsten ihrer Herzen.
DSD II, 11—14 dann beginnen die Priester und Leviten wieder und

sprechen: verflucht sei für die Übertretung mit den Götzen seines
Herzens, wer in diesen Bund eintritt und den Stein des Anstoßes seiner
Schuld vor sich legt, so daß er dadurch aufgehalten wird und es wird
geschehen, wenn er die Bedingungen dieses Bundes hört, daß er sich
selber segnen wird in seinem Herzen, indem er sagt: Heil mir, daß ich
in den Gelüsten meines Herzens wandle.(?)

CDC 20,2 7 ff. und alle, die festhalten an diesen Geboten, daß sie der
Tora entsprechend aus- und eingehen, und hören auf die Stimme des

Lehrers, die sollen von sich aus bekennen vor Gott: wir haben Böses

getan, wir und auch unsere Väter, indem wir wandelten im Gegensatz
zu den Geboten des Bundes. und die Wahrheit Deiner Gerichte
haben wir eingesehen, und nicht sollen sie die Hand erheben gegen
Seine heiligen Gebote und die Rechte Seiner Gerechtigkeit und das

Zeugnis Seiner Wahrheit und sie sollen sich zurechtweisen lassen nach
den ersten Rechtsvorschriften, nach welchen die Männer der Gemeinde
gerichtet wurden.

177
2 Judaica. Band 7, 3



DSD I, 24—26 und alle, die in den Bund eintreten, bekennen ihnen
nach: wir haben gefehlt, wir haben gesündigt, wir haben Böses getan,
wir und unsere Väter vor uns, indem wir wandelten im Gegensatz zu
den Vorschriften der Wahrheit und die Gerechtigkeit Seines Gerichtes
haben wir eingesehen.

DSD IX, 10 Sie sollen aber gerichtet werden nach den ersten Rechts¬
vorschriften, mit denen die Maimer der Gemeinde zuerst in Zucht
genommen wurden.

Es würde eigentlich gar nicht mehr brauchen als diese

Parallelensammlung, um die enge Zusammengehörigkeit von CDC mit
den DSS zu erweisen, doch kommt noch dazu die in beiden
bezeugte Hochschätzung Mosis als des Gesetzgebers, die höchst
merkwürdige Zusammenstellung von Aaron (oder Levi) und Israel, womit
wohl die Gesamtheit Israels und Judas bezeichnet werden soll,
die Vorrangstellung der Priester und Leviten, die trotz Nichtnen-

nung von Namen ganz deuthch vorhandene, ausgebildete Engellehre.

Auf den CDC öfters erwähnten Auszug der Gemeinde nach
Damaskus scheint schon in DST angespielt zu werden.

Es dürfte also durchaus legitim sein, wenn man CDC mitverwendet

bei dem Versuch, ein Bild der Sekte, ihrer Geschichte,
Anschauungen und Einrichtungen zu entwerfen. Sowie man aber
damit beginnt, erscheint mit atemberaubender Deutlichkeit die
Übereinstimmung der Sekte mit einer Gemeinschaft, über die
Philo von Alexandrien und Josefus Flavius ausführlich, andere
antike Schriftsteller wie Plinius kurz und manche Kirchenväter
im Vorübergehen berichten, mit den Essenern, ja darüber hinaus
eröffnen sich Ausblicke in das gesamte Sektenwesen der
frühchristlichen Zeit und gar noch des Mittelalters. Burrows und
Brownlee, die augenblicklich vielleicht die besten Kenner der DSS

sind, haben zwar vorsichtig eine Gleichsetzung von 'En Fesha-
Sekte und Essenern vermieden, sondern nur gemeint, daß unsere
Sekte unter dem Namen Essener, wie ihn Josefus gebraucht,
mitgemeint sein könnte, und Nötscher hat sich noch viel vorsichtiger

ausgedrückt, aber mir scheint es doch, daß man diese
Vorsicht beiseite lassen könne und die Identität von Essenern und
'En Fesha Sekte kühnlich behaupten, wenn man nur bedenkt,
daß die DSS und CDC aus einer mindestens 100 Jahre frühern Zeit
stammen als die Berichte, die wir über die Essener haben, und

178



daß sich inzwischen doch eine weitere Entwicklung vollzogen hat,
die bestimmt auch durch das Verhalten der Gegner vorwärtsgetrieben

wurde. Auch passen sich Philo und Josefus ihren griechischen

Lesern und deren Gedankenwelt an, so daß im Bilde der
Sekte leicht kleine Verschiebungen eintreten können. Auch ist
trotz der Behauptung des Josefus (Vita I), daß er eine Zeit lang
Zögling der Essener gewesen sei, zu fragen, wie weit die beiden
Berichte auf eigener Anschauung beruhen und wie weit auf den
Nachrichten anderer Schriftsteller. Noch viel fraglicher ist die

eigene Anschauung bei heidnischen antiken Schriftstellern und bei
den Karchenvätern. Eine kurze Zusammenstellung des Vergleichsmaterials

wird auch hier wiederum am besten sein Bild der Sachlage

geben: In den oben zitierten Stücken aus CDC und DSD
erschien immer wieder der Name des Gesetzgebers Moses und seine
Tora und DSD VII, 1 sieht nach Burrows Ausschluß vor für
diejenigen, die bei der Gesetzesverlesung einschlafen. Das läßt auf
eine außerordentlich hohe Schätzung Mosis schließen. Josefus
berichtet noch weitergehend von den Essenern Bell. Jud. II/8/145
«Nächst Gott zollen sie größte Verehrung dem Namen des Gesetzgebers;

wer ihn lästert, wird mit dem Tode bestraft».
Was die Priester und Leviten betrifft, so sprechen ihnen CDC

und DSS viele Vorrechte zu; sie sitzen vor den anderen, sprechen
vor den anderen, haben die wichtigsten Ämter inne, bilden im
«Rat» eine eigene Gruppe, sie lehren das Gesetz, richten über rein
und unrein und bewahren gefundenes herrenloses Gut (DSH 11,8
DSD 1,18f., V,3 VI,3 IX,7 CDC 4,Iff., 9,12 9,18 10,5 13,2 14,5
14,7). Josefus redet nur davon, daß sie zur Bereitung von Speise
und Trank verwendet, vielleicht auch, daß sie zu Verwaltern des

gemeinsamen Vermögens gewählt werden.
Ant. XVII/1/5/22 «Zu Verwaltern ihrer Einkünfte vom

Feldertrag wählen sie tüchtige Männer aus priesterlichem Stande, die
für Getreide und sonstige Nahrungsmittel zu sorgen haben». So übersetzt

wenigstens Clementz Man könnte aber auch
übersetzen: Zu Verwaltern ihrer Einkünfte und ihres Geldertrages
wählen sie tüchtige Männer, Priester aber zur Bereitung des Brotes
und der Speisen» (dies wohl der levitischen Reinheit wegen). Hier
ist also trotz eines gewissen Vorrechtes der Priester ein Unter-

179



schied festzustellen, doch mag es sein, daß Josefus nur das berichtet,
was ihm besonders auffällt, nicht aber das, was unter Juden
eigentlich selbstverständlich erschien.

Als besonders bezeichnend für die Sekte erschien uns der
Gedanke der Prädestination ; DSD III «... Er schuf den Menschen

zur Herrschaft über die Welt und gab ihm zwei Geister zu, in ihnen
zu wandeln bis zur Zeit Seiner Heimsuchung... In der Hand des

Lichtfürsten ist die Herrschaft über alle Söhne der Rechtschaffenheit;

in den Wegen des Lichtes wandeln sie. Er schuf die Geister
des Lichtes und der Finsternis und auf ihnen baute Er alles Werk
auf und auf ihre Eigenart jeden Dienst. Den einen hat Gott gehebt
von Ewigkeit her. So hat Er an allen Seinen Taten Freude für
immer. Was den andern anlangt, so hat Er seinen Rat gehaßt, so

hat Er auch alle seine Wege gehaßt für immer». Damit vergleiche
man Josefus Ant. XVIII/1/5/18 «Die Essener hingegen lehren,
man müsse alles dem Willen Gottes anheimgeben.. .» und XIII/
5/9/172 «Die Gruppe der Essener aber hält das gesamte Schicksal
für von Gott festgelegt und meint, daß außerhalb desselben dem
Menschen nichts widerfahren könne...».

Da Josefus den Ausdruck Heimarmene — Schicksal verwendet,
meinte man bisher, hier einen Schicksalsglauben wie im Griechentum
feststellen zu müssen; nun erweist sich aus DSD, daß er nur eine

griechisierende Ausdrucksweise verwendet, daß aber eigentlich die
Prädestination zum Heil oder Unheil gemeint ist, die allerdings auch
eine Bestimmung des irdischen Loses mit in sich schließt.

Aus CDC und DSD haben wir oben von einem Sündenbekenntnis
gehört, von dem Burrows sogar annehmen will, daß es jährlich
neu abgelegt werden müsse. Dazu paßt es, wenn Plinius Nat. Hist.
Y, 17 von einer vita poenitentiae der Essener spricht.

Ein solches Büßerleben kann als Zweck nur die Erreichung der
Seligkeit nach dem Tode vor Augen haben. Daß dies auch in der
Sekte der Fall war, erweist sich aus den oben zitierten Stellen aus
CDC und DSD, wo von Wiederherstellung des Lebens und künftiger

Herrlichkeit die Rede war. DSH redet dazu vielleicht noch

von einer Teilnahme am Weltgericht (IX, 10). Ganz deutlich redet
auch DSD IV, 7—8 von einer «Krone der Herrlichkeit mit einem
Kleide des Glanzes in ewigem Licht» und als Gegenstück von der

180



Vernichtung der Bösen «im Feuer finsterer Örtlichkeiten». Josefus
berichtet Ant. XVIII/1/5/18 «Sie glauben an die Unsterblichkeit
der Seele und halten den Lohn der Gerechtigkeit für das
erstrebenswerteste Gut». Bell. Jud. II/8/154—155 «Sie hegen nämlich
den festen Glauben, daß der Körper zwar der Verwesung anheimfalle

und vergänglich sei, die Seele dagegen in Ewigkeit fortlebe, da
sie aus feinstem Äther stammend. in den Körper gleich wie in
ein Gefäß eingeschlossen sei. Sobald die Seele aber von den Banden
des Fleisches befreit sei, entschwebe sie wie aus langer Knechtschaft

erlöst in seliger Wonne zur Höhe... sie lehren, den Guten
sei ein Leben jenseits des Ozeans beschieden und ein Ort, wo weder
Regen noch Schnee noch Hitze belästige, sondern ein beständiger
vom Ozean her sanft wehender Zephir kühle. Den Bösen dagegen
weisen sie eine finstere, kalte Höhle voll ewiger Qualen an».

Josefus hat offenkundig etwas poetisch ausgeschmückt,
vertritt aber scheints auch eine fortgeschrittene Entwicklungsstufe.

Über die Aufnahme in die Ordensgemeinschaft unterrichtet
DSD und CDC. Besonders DSD VI, 13 ff. ist hier heranzuziehen
«...und jeder Israelit, der sich dem Rat der Gemeinde freiwillig
anschließen will, den soll der Aufseher.. überprüfen in Bezug
auf seinen Verstand und seine Taten. Und wenn er die Belehrung
annimmt, soll er ihn verpflichten, sich der Wahrheit zu- und von
aller Verkehrtheit abzuwenden, und er soll ihn belehren über alle
Satzungen der Gemeinde. Dann, wenn er vor der Vollversammlung
steht, wird die ganze Gruppe über seine Sache entscheiden...
und wenn er dem Rat der Gemeinde näherkommen darf, soll er
doch die Reinheit der Vielen nicht antasten bis sie nach Vollendung

eines vollen Probejahres ihn auf seine Taten und seinen
Geist geprüft haben. Er soll auch noch keinen Teil am gemeinsamen
Eigentum haben, sondern nach Vollendung des Probejahres
inmitten der Gemeinde soll die Vollversammlung über ihn befragt
werden, was seinen Verstand angeht und seine Taten innerhalb
des Gesetzes. Und wenn entschieden wird, daß er sich der inneren
Ordensgemeinschaft nähern darf,... Der Neuling soll noch nicht
trinken von den Getränken der ,Vielen' bis zur Vollendung eines

zweiten Jahres unter der Gemeinde. Nach Vollendung eines zweiten
Jahres soll ihn der Aufseher vor der Vollversammlung prüfen und

181



wenn seine Zulassung zur Gemeinde entschieden wird, soll er ihn
in die Liste eintragen und ihm seinen Platz und Rang anweisen... ».

Josefus berichtet darüber B. J. II/8/137—139 «Wer in die
Sekte aufgenommen sein will, erhält nicht sogleich Zutritt,
sondern er muß zunächst außerhalb des Ordens 1 Jahr lang derselben
Lebensweise wie die Mitglieder sich unterziehen, nachdem man
ihm vorher eine Axt, den oben erwähnten Lendenschurz und ein
weißes Gewand gegeben hat. Hat er in diesem Zeitraum die
Mäßigkeitsprobe bestanden, so tritt er der Genossenschaft um einen
Schritt näher. Er nimmt an der reinigenden Wasserweihe teil,
wird jedoch zu den gemeinsamen Mahlen noch nicht zugelassen.
Nachdem er nämlich seine Standhaftigkeit dargetan hat, wird nun
in zwei weiteren Jahren auch sein Charakter geprüft und erst
wenn er in dieser Beziehung gleichfalls würdig erscheint, wird er
förmlich in den Orden aufgenommen».

Besser zusammenpassen könnten die beiden Anweisungen kaum,
außer daß DSD von Axt, Schürze und Gewand noch nichts weiß
und die Probezeit bei Josefus um ein Jahr verlängert erscheint.

Die bei der Aufnahme abzulegende Verpflichtung findet sich
DSD I und V (Sukenik Aleph und Beth) «... und zu tun, was
gut und rechtschaffen ist vor Ihm, wie Er es befohlen hat durch
Moses und durch alle Seine Diener, die Propheten, und zu lieben
alle, die Er erwählt hat (auch neutral ,alles, was' möglich) und
zu hassen alle, welche Er verworfen hat, sich fernzuhalten von
allem Bösen und anzuhangen allen guten Werken; Wahrheit,
Gerechtigkeit und Rechtschaffenheit zu üben auf Erden und nicht
mehr zu wandeln in Gelüsten des Herzens voll Schuld und Augen
voll böser Lust, alles Böse zu tun, weiter alle Willigen dazu zu bringen,

daß sie im Bund der Gnade die dort geltenden Vorschriften
erfüllen, sich dem Rate Gottes anschließen und rechtschaffen vor
Ihm wandeln. und zu lieben alle Lichtsöhne... und zu hassen
alle Söhne der Finsternis. und nicht vorwegzunehmen die
bestimmten Zeiten und nicht hinter ihnen zurückzubleiben und nicht
zu weichen von den Gesetzen Seiner Wahrheit rechts oder links
zu wandeln... alles zu tun, was Er befohlen hat und nicht hinter
Ihm weg zu weichen aus Schrecken oder Furcht oder Bedrohung
oder Flut unter der Herrschaft Belials... ». «... und er soll es mit

182



einem bindenden Eid auf seine Seele nehmen, daß er sich zuwende
der Tora Mosis, allem, was er befohlen hat mit ganzem Herzen
und ganzer Seele, zu allem, was offenbart ist den Söhnen Zadoqs...
und zu wandeln nach Seinem Wohlgefallen... sich zu trennen
von allen Männern der Verdrehtheit...». Josefus bringt den Wortlaut

B. J. II/8/139ff.; «...muß er... einen furchtbaren Eid
schwören, daß er die Gottheit ehren, seine Pflichten gegen die
Menschen erfüllen, niemand aus eigenem Antrieb oder auf Befehl
Schaden zufügen, selbst die Ungerechten hassen und den Gerechten
beistehen, sowie daß er Treue gegen jedermann, besonders gegen die
Obrigkeit üben wolle..., ferner muß er schwören, falls er selbst
einmal zu befehlen habe, nie ob seiner Macht sich brüsten und
weder in Kleidung noch in sonstigem Schmuck es seinen
Untergebenen zuvortun zu wollen. Des weiteren verpflichtet er sich,
die Wahrheit zu lieben und die Lüge zu Schanden zu machen,
seine Hände von Diebstahl und seine Seele von dem Makel unrechten

Gewinnes rein zu halten, den Ordensbrüdern nichts zu
verheimlichen, anderen dagegen keines ihrer Geheimnisse zu
offenbaren, und sollte man ihn auch zu Tode martern... ».

Wiederum stellt Josefus eine etwas fortgeschrittene Stufe dar,
in der die Anforderungen etwas genauer spezifiziert sind. Die
grundsätzliche Übereinstimmung ist aber da und selbst in vielen
Einzelheiten vorhanden.

Außer diesem Eid scheint es, daß sie nicht schwören durften;
wenigstens erzählt Josefus B. J. II/8/135: «Das Wort gilt bei
ihnen mehr als der Eid, ja sie unterlassen das Schwören, weil sie

es für schlimmer als Meineid halten».
CDC 15,1 und 16,6ff. gibt zwar kein Verbot, aber immerhin

eine wesentliche Einschränkung des Schwörens «... (an dieser
Stelle ist eine Textlücke) beim Namen und bei Alef und Dalet
und bei Alef und Lamed, sondern nur mit dem Eid des Bundes...
und den Flüchen des Bundes und die Tora Mosis soll man nicht
erwähnen... und wer schwört und übertritt und schändet den
Namen... ». Auch CDC 9,8 warnt vor unbefugtem Schwören und
Schwörenlassen. Wieder scheint Josefus eine fortgeschrittene Stufe
zu vertreten.

Nicht Josefus, aber Philo redet von eigenen Dörfern der Essener

183



(Mangey 11/632). Sie bewohnen viele Städte Judäas, viele Dörfer
und große und volkreiche «Ansammlungen», II, 457. Sie bewohnen
vorzugsweise das Land und vermeiden die Städte... ». Plinius
erwähnt, daß sie sich in die Einsamkeit zurückziehen. Unter ihren
Wohnsitzen erscheint bei ihm besonders Engedi am Toten Meer.
Auch Dio Chrysostomos berichtet von einer eigenen Stadt am
Toten Meer. Nach Josefus lebten sie aber auch in den Städten.
So gab es in Jerusalem ein Essenertor, wohl nach ihrem
Stadtviertel so genannt. DSD weiß von diesen Dingen nichts, CDC
erwähnt aber «mahanoth» oder Lager, also wohl eigene
Ordensniederlassungen, die mit einem modernen hebr. Kibbuz Ähnlichkeit

gehabt haben mögen. In diesen Lagern nämlich scheint nach
allen Nachrichten eine weitgehende Gemeinwirtschaft üblich
gewesen zu sein. DSD 1,12ff. «Sie sollen all ihr Wissen und ihre
Kraft und ihr Vermögen in die Gemeinde Gottes bringen... ».

DSD V «... daß sie eine Gemeinde seien in der Gesetzeserfüllung
und im Vermögen...». DSD VI regelt genau, daß der Novize
nach dem ersten Jahr sein Vermögen dem Aufseher zu treuen
Händen übergibt, daß es aber erst nach der endgültigen Aufnahme
für die Gemeinschaft benützt werden dürfe. CDC 14,12 sagt nur,
daß jeder den Arbeitslohn zweier Tage im Monat abliefern müsse,
so daß von den daraus fließenden Mitteln die Alten, Kranken,
Waisen usw. unterstützt werden können. Die Verwaltung erfolgt
durch Priester und die Vollversammlung. Auf Verheimlichung und
Veruntreuung von Vermögen stehen in DSD schwere Strafen.
Plinius sagt nur, sie seien «sine pecunia», Philo II/458 «Keiner
hat ein eigenes Haus. sondern sie wirtschaften gemeinsam...
gemeinsam ist die Bekleidung und gemeinsam die Nahrung...
was sie nämlich am Tage arbeitend als Lohn empfangen, das
behalten sie nicht für sich selbst, sondern legen alles zusammen für
die, die es gebrauchen wollen...». 11/632 «keiner will auch nur
irgendwie eigenen Besitz haben, weder ein Haus noch ein Grundstück,

noch Herden, noch was überhaupt Reichtum verschafft,
sondern, indem sie alles ohne Unterschied zusammenlegen,
genießen sie den gemeinsamen Nutzen aller...». 11/633 «...Denn,
was einer hat, gilt als Besitztum aller und was alle haben als das

jedes Einzelnen». Josefus Ant. XVIII/I/5/20 «.. .infolge deren sie

184

%



volle Gütergemeinschaft haben und den Reichen nicht mehr Genuß

von den Gütern lassen als den Armen...». B. J. II/8/122—125
«... den Reichtum verachten sie und bewundernswert ist bei ihnen
die Gemeinschaft der Güter... es besteht nämlich die Vorschrift,
daß jeder, der der Sekte beitreten will, sein Vermögen der
Gemeinschaft abtreten muß.. alle verfügen wie Brüder über das

aus dem Besitztum der einzelnen Ordensmitglieder gebildete
Gesamtvermögen. Die Verwalter des gemeinsamen Vermögens
werden durch Stimmenmehrheit gewählt... ».

Philo und Josefus verbinden also, was DSD und CDC
vorschreiben, und wirken dadurch besonders überzeugend. Wenn CDC
nicht von voller Gütergemeinschaft spricht, kann dies an der
Bruchstückhaftigkeit hegen oder auch an den besonderen
Verhältnissen in Damaskus. Nach Josefus mußten auch die in der
Welt lebenden Brüder anderen jede finanzielle Unterstützung und
alles gewähren, was diese von ihnen verlangten.

Dieser Einstellung dem Eigentum gegenüber entspricht es, wenn
Philo und Josefus berichten, daß es bei ihnen keine Sklaverei
gegeben habe. Jos. Ant. XVIII/I/5/21 «... ebensowenig wie sie

Knechte halten, da sie das Letztere für Unrecht halten... ». Philo
II/457 «Sklaven gibt es bei ihnen nicht einen, sondern alle sind
frei, indem sie eiiiander zur Hilfe arbeiten...».

DSD hat darüber gar nichts. CDC 12,10—12 verbietet, den
Sklaven oder die Sklavin, die mit zum Bunde gehört, zu verkaufen

«... seinen Sklaven oder seine Sklavin, die mit ihnen in den
Abrahamsbund getreten sind, die sollen sie nicht verkaufen... ».

Bei der weitgehenden Einschränkung alles Eigentumsrechtes
kommt das einer Freilassung praktisch gleich. In den
Ordensniederlassungen wird es zwischen Freien und Sklaven kaum einen
Unterschied gegeben haben, da alle dieselbe Nahrung und
Kleidung und Arbeit hatten. Es fragt sich nur, ob die humanitäre
Begründung, die bei Philo durchleuchtet, richtig ist. Eher fühlt man
sich an den Philemonbrief des Apostels Paulus erinnert. Der Sklave
wird im gemeinsamen Bund einfach zum Bruder.

Wo nach DSD die volle Kollektivwirtschaft durchgeführt war,
war auch eine gemeinsame Mahlzeit unumgänglich notwendig.
CDC enthält darüber nichts. DSD jedoch bestimmt VI, 3 «sie sollen

185



gemeinsam essen». Auch ist von Brot und Wein die Rede, die vor
Beginn der gemeinsamen Mahlzeit vom Priester gesegnet werden
müssen. Philo berichtet 11/632 «sie veranstalten Bruderschaftsmahle

und gemeinsame Mahlzeiten», und Josefus B. J. II/8/129ff.
«Nach dieser Reinigung begeben sie sich in ein besonderes Gebäude,
das kein Angehöriger einer anderen Sekte (so Clementz, besser

«kein Andersgläubiger») betreten darf und versammeln sich hier.
im Speisesaal. Dort setzen sie sich in aller Ruhe nieder und es legt
alsdann der Bäcker jedem der Reihe nach die Brote vor, Während
der Koch jedem eine Schüssel mit einem einzigen Gerichte
aufträgt. Ehe das Mahl beginnt, spricht der Priester ein Gebet und
vor dem Gebet darf niemand etwas verzehren. Nach dem Mahle
betet er wiederum...» (139) und bevor er jedoch zu den gemeinsamen

Mahlzeiten erscheinen darf ».

Hier haben wir zugleich einen Hinweis auf die Einfachheit der
Lebensweise, über die sich alle Berichte einig sind. Der letzte
Punkt bezieht sich auf die Novizen, die noch nicht Zutritt zu den

gemeinsamen Mahlzeiten haben (siehe auch DSD VI über die

Probezeit). Daraus scheint sich zu ergeben, daß diese Mahlzeiten
nicht nur der Sättigung dienten, sondern auch rituellen Charakter
hatten. Auch die nach Josefus vorhergehenden Waschungen und
die strenge Rangordnung der Sitze weist darauf hin. Diese
Rangordnungwurde auch bei den Diskussionsversammlungen eingehalten.
Dabei herrschte auch sonst strenge Ordnung, so daß es keinerlei
unnötigen Lärm gab. DSD VI, 10 «laß keinen die Rede eines seines

Genossen unterbrechen bevor sein Bruder zu reden aufgehört
hat, noch laß ihn vor seiner vorgeschriebenen Stelle sprechen... ».

Josefus B. J. II/8/132—133 «Weder Geschrei noch sonstiger Lärm
entweiht je das Haus, sondern ein jeder läßt den andern reden
wie ihn die Reihe trifft... ».

Die große Ruhe erklärt sich auch daraus, daß es bei ihnen Sitte
war, sich der Mehrheit bedingungslos zu unterwerfen. DSD, Bet 2 :

«Nach der Anordnung der Priester der Zadoqsöhne, sollen sie den
Bund bewahren und nach der Anordnung der Mehrheit der Männer
in der Gemeinde und sollen festhalten an dem Bund... ». Bet 9 :

«entsprechend den Zadoqsöhnen, den Priestern, die den Bund
bewahren und Sein Wohlgefallen suchen und entsprechend der Mehr-

186



heit der Gemeindeglieder, die willig sind, eine Gemeinde in Seiner
Wahrheit zu bilden und zu wandeln in Seinem Wohlgefallen...».
Josefus B. J. II/8/146f. «dem Alter und der Mehrheit gehorsam
zu sein, halten sie für ehrenvoll. Wenn daher zehn von ihnen
beisammensitzen, redet wohl keiner gegen den Sinn der neun Übrigen».

Besonderen Nachdruck scheint man auf kultische und körperliche

Reinheit gelegt zu haben. Sehr vieles von ihren Besonderheiten

läßt sich nur von hier aus erklären. In CDC und DSD
erscheint immer wieder «Unreinheit» und «Reinheit». Auch in DSH
spielen diese Begriffe eine große Rolle. CDC 12,11 ff. finden sich
kultische Speisegebote «nicht verunreinige jemand seine Seele mit
irgendeinem Lebewesen oder Gewürm, daß er davon esse, von
Bienenwaben an bis zu allen lebenden Wesen, die im Wasser
umherwimmeln, und Fische soll man nicht essen, wenn sie nicht
lebend zerlegt werden und ihr Blut ausgelassen wird... ».

Anschließend ist auch von der Unreinheit der Geräte in einem Hause
die Rede, ja ganzer Teile des Hauses, in dem ein Toter gelegen
hat. CDC 11,21 f. verbietet, unrein ein Bethaus zu betreten, 12,

19—20 stellt ganz allgemein die Forderung, zwischen Rein und
Unrein wohl zu unterscheiden. Josefus berichtet B. J. 11/8/123
von der Ablehnung der Ölsalbung, die als Verunreinigung empfunden

wird. Nach Burrows findet sich Megilloth Genuzoth I, Tafel X.
Z. 7 «Öl verunreinigt den Menschen». Josefus berichtet weiter, daß
sie dauernd in weißer Kleidung gingen, was sonst nur Sitte der
Priester im Dienst war. B. J. 11/8/147 berichtet er, daß sie nicht
nach rechts oder in die Mitte ausspucken durften. Dazu vergleiche
man DSD VII, 13 «Jeder, der mitten unter die Vollversammlung
spuckt, soll für 30 Tage ausgeschlossen werden», a. o. 0.148 erzählt
Josefus weiter, daß ihnen die Verrichtung der Notdurft am Sabbath

ganz verboten war, sonst aber nur in der Einsamkeit erlaubt,
verhüllt mit dem Mantel, um nicht den Lichtglanz Gottes zu
beleidigen. Nachher waren Waschungen vorgeschrieben. 150 weiß er
weiterhin, daß sie nach dem Eintrittsalter in Kasten geteilt waren
und daß die Berührung eines Minderkastigen verunreinigend
wirkte wie die eines Fremden. Dazu vergleiche man DSD VI, wo
es heißt, daß der Novize die «Reinheit» der Vollglieder nicht
berühren dürfe. Zur Erhaltung und Wiederherstellung der kulti-

187



sehen Reinheit dienen zahlreiche Waschungen. CDC 10,10—13
ist genau geregelt, in wieviel und was für Wasser man sich waschen
darf, um nicht vielleicht unversehens sich zu verunreinigen. Josefus
sagt uns, daß sie vor den Mahlzeiten sich wuschen (B. J. II/8/128),
daß die Novizen erst nach einem Jahre zu den Waschungen
zugelassen wurden (138), daß die Männer mit einem weißen Schurz
bekleidet badeten, die Frauen mit einem weißen Gewand (129/161).

Mit den Vorstellungen der Sekte von levitischer Reinheit hing
wohl auch ihre Stellung zur Frau und zur Ehe zusammen. Da
finden wir CDC 4,20f. «... zweimal sind sie in Hurerei ertappt,
indem sie zwei Frauen während ihres Lebens genommen haben... ».

Die strikte Einehe fürs ganze Leben verlangt auch 7,6, wo Ehe
an und für sich den in den «Lagern» wohnenden aber ausdrücklich
geboten ist. «Wenn sie in Lagern wohnen, wie es Ordnung im Lande
ist, sollen sie Frauen nehmen und Kinder zeugen und nach der
Tora leben». CDC 12,1 zeigt, daß der Geschlechtsverkehr als

verunreinigend galt, «niemand soll bei einer Frau schlafen in der Stadt
des Heiligtums, daß er nicht die Stadt des Heiligtums mit der
Unreinigkeit beflecke». DSH VIII, 13 wirft dem Frevelpriester vor,
daß er Verfehlungen begangen habe in aller greulichen weiblichen
Unreinigkeit. DSD erwähnt die Frage nicht. Von den Essenern
berichtet Plinius volle Frauenlosigkeit «gens.. .sine ulla femina... »

und Philo ebenso II/633 «Keiner der Essener führt eine Frau heim
...». Josefus Ant. XVIII/I/5/21 «Sie heiraten ebensowenig wie. »

und B. J. II/8/120—121 «Über die Ehe denken sie gering. doch
wollen sie damit die Ehe und die Erzielung der Nachkommenschaft

durch dieselbe nicht gänzlich aufheben, sondern... ». Es
scheint also mit der Ehelosigkeit nicht so grundsätzlich und so

streng gewesen zu sein, wie Philo und Plinius meinen. B. J. II/8/160
berichtet Josefus überdies von einer Gruppe von Essenern, die
heiraten, wenn auch nach strenger dreijähriger Prüfung der Frauen
und unter Verschmähung alles ehelichen Verkehres, außer zur
Erzielung von Nachkommenschaft. Daraus ergibt sich wohl die Stellung

von CDC als die ursprüngliche. Die Entwicklung zur vollen
Ehefeindschaft haben nicht alle Essener mitgemacht. Grätz meint,
daß die im geschlossenen Ordensverband Lebenden hätten ehelos
bleiben müssen und nur die «Tertiarier» hätten heiraten dürfen.

188



Nach CDC 12,1 scheint mir jedoch eher das Umgekehrte
wahrscheinlich. Von der Nachricht des Josefus (B. J. II/8/121), daß die
Essener fremde Kinder annähmen und in ihren Grundsätzen
erzögen, um ihre Gemeinschaft weiter zu erhalten, wissen DSS und
CDC nichts. Diese Maßnahme wurde ja auch erst notwendig, als
der Zölibat sich bei ihnen mehr und mehr durchsetzte.

Mit den Anschauungen von Reinheit muß irgendwie auch die
von Josefus und Philo behauptete Ablehnung aller Opfer
zusammengehören. Philo II/457 «Sie opfern keine Tiere», Josefus Ant.
XVIII/I/5/19 «Wenn sie Weihgeschenke in den Tempel schicken,
bringen sie keine Opfer dar, weil sie heiligere Reinigungsmittel zu
besitzen vorgeben. Aus diesem Grunde ist ihnen der Zutritt zu
dem gemeinsamen Heiligtum nicht gestattet und sie verrichten
demgemäß ihren Gottesdienst besonders». CDC 11,18—19 sieht
die Sache nun etwas anders aus: «Niemand soll ein Brandopfer
oder Speisopfer oder Weihrauch oder Holz in den Tempel schicken
durch einen Mann, der mit irgendeiner Unreinigkeit behaftet ist,
so daß der Altar verunreinigt würde». Da ist also nicht nur
von Weihgeschenken die Rede, sondern von Holz, Weihrauch,
Speis- und gar Brandopfern. Allerdings wird peinlichst darauf
geachtet, daß der Altar nicht entweiht werde. Entweihung des Heiligtums

wird in CDC und in DSH mit Entsetzen genannt. Und hier

mag der Grund liegen, warum sie später die Beschickung des
entweihten Heiligtums mit Opfern nicht mehr weiterführten. Josefus

zeigt, daß sie statt der Teilnahme am Tempelopfer andere Gottesdienste

abhielten. Seine Beschreibung der Mahlzeiten und der
Waschungen lassen beide als rituelle Handlungen erscheinen. Auch
von täglich mehrmaligem Gebet ist bei ihm die Rede. Ant. XVIII/
1/5/19 und ausführlicher B. J. 118/128—131 «Auf eine eigentümliche

Art verehren sie die Gottheit. Bevor nämlich die Sonne
aufgeht, sprechen sie kein unheiliges Wort, sondern sie richten an das

Gestirn gewisse herkömmliche Gebete... ». Von den Tischgebeten
war schon die Rede. DSD VI erwähnt das Tischgebet, X, 6ff. legt
Morgen- und Abenddämmerung als Gebetszeiten fest. Philo
erwähnt Meditationsübungen. Daß die Sekte eigene Gebete hatte,
zeigen die Dankpsalmen in DST, das Bußgebet in DSD I und
der Psalm in DSD XI, und ebenso DSW. CDC 11,22 ff. erwähnt

189



ein Bethaus und die Sitte des Posaunenblasens vor oder nach dem
Gottesdienst (DSW kennt sie in der eschatologischen Schlacht).
Von der Gebetsrichtung zur Sonne, die Josefus erwähnt, wissen
die anderen nichts. Möglich, daß sie die sonst übliche Wendung
nach Jerusalem ersetzen mußte, als ihnen das Heiligtum als

verunreinigt zu gelten begann. Josefus redet davon, daß sie in der
Sonne den Lichtglanz (augé) Gottes gesehen hätten.

Der besondere Ernst und die besondere Strenge ihrer Gesetzes-

auslegung zeigt sich in den Vorschriften über den Sabbath.
Josefus erwähnt B. J. II/8/147, daß sie am Sabbath kein Feuer
anzünden, nicht kochen, nicht arbeiten, nicht ihre Notdurft
verrichten. CDC 3,14,6,18, 10,14ff. lassen aber viel mehr sehen. Die
Sabbath- und Feiertagsvorschriften gehören zu den offenbarten
Geheimnissen. VI, 18 erwähnt eine besondere von der sonstigen
abweichende Ordnung für Sabbathe, Fast- und Festtage. 10,14ff.
befaßt sich ein längerer Abschnitt nur mit Sabbathvorschriften,
die weit über die sonst schon so strenge Sabbathheiligung des
Judentums hinausgehen. So darf man einem Menschen, der in ein
Loch oder einen Brunnen gefallen ist, nicht einmal einen Strick
oder eine Leiter bringen, Vieh nicht aus dem Brunnen ziehen, ihm
nicht beim Werfen helfen. Alle Arbeit muß schon lange vor
Sonnenuntergang des Vortages ruhen, von Geschäft und Arbeit darf
man nicht einmal etwas reden, geschweige denn etwas tun. Man
darf keine Wohlgerüche an sich tragen, der Wärter den Säugling
nicht auf den Arm nehmen und dgl. mehr. DSD enthält leider
darüber nichts.

Es ist klar, daß diese strenge Gesetzesbefolgung auf einem
angestrengten Studium der Tora und Propheten mit einer eigenen
Auslegungstradition ruhen muß. Philo sagt auch II/458 «sie
benützen die väterlichen Gesetze» und Josefus B. J. II/8/136 «Mit
Vorliebe widmen sie sich dem Studium von Schriften der Alten,
besonders um zu ergründen, was für Leib und Seele heilsam ist».
DSSund CDC wimmeln von Zitaten und Anspielungen auf Tora und
Propheten. Ihre Hochschätzung ist überall deutlich, immer wieder
wird auf sie zurückgegriffen. CDC 13,7 wird der «Aufseher» mit
dem Unterricht in der Tora betraut, 14,7—8 von dem Priester,
der die jährliche Musterung und Zählung vornimmt, Gesetzes-

190



kenntnis verlangt. DSD spricht mehrmals vom lauten Lesen des

Buches, womit nur die Tora gemeint sein kann, so VII, I «Wer
laut aus dem Buche liest» oder VI,7 «das Buch zu lesen, Gerechtigkeit

zu suchen und gemeinsam zu beten». VI,6 verlangt, daß
die Vollmitglieder ein Drittel der Nächte im Jahre durchwachen,
um die Heilige Schrift zu studieren. Wer dabei schläft oder flucht,
soll streng bestraft werden. VIII, 12 schärft wieder das Studium
der Tora ein und bietet in der Auslegung von Jes. 24 gleich ein
Beispiel ihrer Schriftauslegung, deren es auch in CDC mehrere

gibt. Solche Versammlungen zum Studium der Heiligen Schrift
sollen nach VI, 6 überall dort stattfinden, wo auch nur 10 Männer
der Sekte beieinander sind. Es ist klar, daß aus dieser eifrigen
Beschäftigung mit der Heiligen Schrift leicht eine eigene Literatur
entstehen konnte, die über die Ordensregeln von CDC und DSD
hinausführt. DSH ist ein Beispiel dafür, CDC und DSD erwähnen
außerdem ein «Buch des Hagu», von dem man nicht recht weiß,
was man darunter sich vorstellen soll. Die Erwähnung in DSD
wurde erst kürzlich gefunden, als ein neues Bruchstück auftauchte,
das die bisher fehlende erste Kolumne zu enthalten scheint (De
Vaux Rev. Bibl. Juli 1950). Von bekannten Büchern werden nicht
nur biblische in DSD und CDC erwähnt, sondern auch Henoch,
Jubiläen und die Testamente der 12 Patriarchen, was für den
Interessenkreis der Sekte bezeichnend ist. Josefus erzählt, daß
diese gesamte Literatur geheimgehalten werden mußte (B. J.
II/8/142). Wie das erfolgte, zeigt die Höhlenbibliothek von 'En
Fesha.

Zu den dort bei Josefus erwähnten geheimzuhaltenden Dingen
gehören auch die Namen der Engel. In unseren Schriften finden
wir auch kaum Namen, doch reichliche Anspielungen auf eine

ausgebildete Engellehre (DSD III, DST, CDC 2,6, 2,18). Von
Namen begegnen nur die Satansnamen Beli'al und Mastema. Auch
sonst ist öfters von offenbarten Geheimnissen die Rede. Was alles
dazu gehörte, wissen wir jedoch nicht, vielleicht die von Josefus
erwähnte Heilkunde (ob sie magischen Charakters war?), vielleicht
die abweichende Ordnung der Feste, die mit einer anderen Monatszählung

zusammenzuhängen scheint, vielleicht Enthüllungen über
die Endzeit. Ihre häufige Erwähnung in DST, DSW, DSH, DSD,

191



CDC macht dies wahrscheinlich. Josefus' Angabe, daß sie auch
Weissagung geübt hätten (Ant. XXII/11/2/311, XV/10/4/373,
XVIII/13/3/364) mögen damit zusammenhängen. Anweisungen
dazu finden wir in den DSS nicht.

Es ist selbstverständlich, daß eine Gemeinschaft mit so starker
Einschränkung des Eigenlebens ihrer Glieder nicht ohne strengste
Disziplin aufrechterhalten werden konnte. Josefus erwähnt dann
auch B. J. II/8/143 «Wer schwerer Sünden überwiesen wird, den
schließen sie aus dem Orden aus». Nach seinem Bericht konnte
dieser Ausschluß bisweilen zum Hungertode führen. Für
Gotteslästerer erwähnt er a.o.O. 145 sogar die Todesstrafe. Seine Angabe
wird gestützt durch die Anweisungen von DSD und CDC, wo
Delikte und Strafbestimmungen genau festgelegt werden. Die
Aufsicht führt der mebaqqer oder Aufseher, neben ihm die
Vollversammlung und ein eigenes Richterkollegium, in das nur Männer
im Vollbesitz ihrer geistigen und körperlichen Kräfte gewählt
werden dürfen (10,7 von 25 bis zu 60 Jahren, CDC 9; 13,6f. 14,8ff.
15,8 15,11 15,14 DSD VI, 14 CDC 9,10ff. DSH X,3 CDC 10,4).
Diese letzte Maßregel stimmt zu Josefus' Behauptung, daß sie

besonders gewissenhaft seien, allerdings einmal gefällte Urteile
nicht mehr umstießen (B. J. II/8/145). Auch CDC 5,25 6,25 7,2
sind hier heranzuziehen, wo jede Anklage aus Zorn oder Feindschaft

verboten wird, weiter 9,20, wo eingeschärft wird, daß ohne

zuverläßige Zeugen kein Todesurteil verhängt werden dürfe. Auch
DSD kennt dergleichen Vorschriften. Vor einer Anzeige muß der
Kläger selbst versucht haben, den sündigen Bruder zurechtzuweisen

(siehe oben in den Parallelen CDC:DSD).
Josefus erwähnt auch ihre besondere Standhaftigkeit a.o.O.

141 «... und sollte man sie auch zu Tode martern...», 151 «...
Schmerzen überwinden sie durch Seelenstärke und ziehen einen
ruhmvollen Tod dem längsten Leben vor». Damit vergleiche man
die oben zitierten Sätze aus der Verpflichtung DSD 1,17—18.
Wenn der Kirchenvater Hippolyt von den Essenern sagt «sie

glaubten an ein künftiges Weltgericht und einen Weltenbrand»,
so gibt DST, DSH und CDC dem durchaus Recht.

Der Vergleich der 'En Fesha-Sekte mit den Essenern ergibt also
eine Unzahl frappanter Ähnlichkeiten, zum Teil in unerfindbaren

192



Kleinigkeiten (Ausspucken), die sich mit jedem Stück vermehren,
das von dem Material aus der Höhle veröffentlicht wird. So weit
die verschiedene Sprache erkennen läßt, weist sogar der
Sprachgebrauch eine unverkennbare Ähnlichkeit auf. Gewiß sind auch
einige Unterschiede vorhanden. Das konnte schon beim Vergleich
bemerkt werden. Die von Philo ihnen zugeschriebenen Tugenden
der Gottes-, Nächsten- und Tugendhebe finden sich wörtlich in
den DSS nicht erwähnt. Der Sache nach sind sie jedoch vorhanden
(so DSD X, 17 «ich will niemandem etwas mit Bösem heimzahlen,
allein mit Gutem will ich einen Menschen verfolgen»),
Engelnamen werden nicht erwähnt; daß der Leib ein Gefängnis der
Seele sei, sagen DSS und CDC nicht, von Sonnenverehrung, von
Axt, Schurz und weißem Kleid als Ordensabzeichen wissen sie

nichts, desgleichen von ärztlicher Tätigkeit, von Politik und
Wirtschaftswissenschaft, die" sie nach Philo trieben. Sie kennen auch
nicht ausgesprochene Kasten, wie sie Josefus erwähnt, keine
ausgesprochene Askese, keine Anweisungen über die Art der zu
leistenden Arbeit, während Philo und Josefus sie nur Ackerbau
treiben lassen, kein Verbot des Handels, außer mit Heiden, während

Josefus dieses behauptet, keinen Pazifismus, wie Philo ihn
den Essenern nachsagt. Aber es wäre ja zu verwundern, wenn die
Sekte nicht innerhalb der 100—200 Jahre, die Philo und Josefus

von den DSS und (etwas weniger) CDC trennen, keinerlei
Entwicklung durchgemacht haben sollte. Diese Entwicklung konnte
nur entweder zum offiziellen Judentum zurückführen, was bei
dessen feindseliger Haltung (DSH) kaum anzunehmen ist, oder
immer weiter von ihm ab in Richtung zu gnostischen und syn-
kretistischen Ideen, wie sie bei Josefus schon vielfach angedeutet
sind. Philo und Josefus lassen überdies keinen Zweifel darüber,
daß der Essenerorden schon seit langer Zeit bestehe. Auch des

Plinius (und Dio Chrysostomos) Angabe, daß Engedi ihre
Hauptsiedlung sei, paßt trefflich zu dem Fundort der DSS. Ich stehe
daher nicht an, die Identität der 'En Fesha-Sekte mit den Essenern

anzunehmen. Es wäre ja auch allzusehr zu verwundern,
wenn eine so starke Bewegung in der historischen Literatur keinen
Niederschlag gefunden hätte. Nur erscheinen sie hier nicht mit
dem Namen, den sie sich selber gegeben haben, sondern mit einem

193
3 Judaica, Band 7, 3



volkstümlichen Namen, der von einer ihrer Haupteigenschaften,
dem Streben nach Heihgkeit, abgeleitet ist. Hat sich doch bisher
die Ableitung des Namens Essaioi, Essenoi von hasen, hasaja am
besten bewährt. Es sei daran erinnert, daß auch der Name, den
sich die erste Christengemeinde selber gegeben hatte (he hodos
Acta 9,2 u.a.), sehr bald zu Gunsten des von Antiochia
ausgehenden Christianoi (Acta 11,26) verschwinden mußte. Auch
sonst weist die Entwicklung der frühen Christenheit manche
Parallele mit der 'En Fesha-Sekte auf, so daß auf die Darstellung der
Apostelgeschichte und der Episteln immer wieder zurückgegriffen
werden kann. Die Sekte war auch keinesfalls so unbedeutend, wie
es zunächst erscheinen mag. Wenn Josefus in Ant. XVIII nur
eine Zahl von etwa 4000 für die Essener angibt, macht dies nichts
aus. Ihre Anhänger mögen wesentlich mehr gezählt haben. Durch
Schrifttum und Predigt war es ihnen möglich, ihre Ideen, so weit
sie es wollten, weit ins Volk zu tragen. Auch die Zahl der Pharisäer
wird nur mit 6000 angegeben; trotzdem hatten sie den größten
Teil des Volkes hinter sich. Die Handschriften von CDC stammen
aus dem 10. Jahrhundert und wurden in Kairo gefunden. Es
reicht also der Zusammenhang, gleich auf welchen Wegen, bis in
die Zeit der Qaräer, in deren Genizah die Fragmente von Schechter
aufgestöbert wurden. Mit ihnen verbindet unsere Sekte z. B. die
Ablehnung der pharisäisch-rabbinischen Tradition. Ihre Nachwirkungen

scheinen auch in den vielen Sekten der frühchristlichen
Zeit noch erkennbar zu sein (Samaritaner, Dositheaner, Simon
Magus, Ebioniten, Ossäer, Sampsäer, Hemerobaptisten). Schon
deren Namen weisen vielfach auf Eigenheiten hin, von denen Josefus

berichtet oder die in DSS entgegentreten. Mit den Ebioniten
z. B. verbindet sie das Vorkommen von «'ebionim» als Bezeichnung
der Ordensglieder in DSH und das ebionitische Christusbild, das
dem der Essener (nach Philaster von Brescia «ein Prophet und
ein gerechter Mann») und dem des «Lehrers der Gerechtigkeit»
recht ähnlich ist. Von Dositheus scheint es, daß er sich als
wiederkehrender Lehrer der Gerechtigkeit ausgegeben hat, vielleicht auch
von Simon Magus. Die Hemerobaptisten erinnern an die morgendlichen

Waschungen der Essener, die Sampsäer an ihre Sonnenverehrung

(wenn man es so nennen kann). Immer wieder hat man bei

194



diesen Sekten den Eindruck, daß das Christliche (soweit gewollt)
nur ein ganz dünner Lack ist und daß sie als eigentliches Gut
irgendwelche Teile essenischen Glaubensgutes weitertradieren, nachdem

sie es vergröbert und absolut gesetzt haben. Von Jakobus
dem Gerechten berichtet Hegesipp, daß er das Salböl mied. Die
pseudoklementinischen Petrusakten wünschen, daß man «nach
einem Beischlaf bade, daß die Weiber die monatliche Reinigung
beachten, daß alle zusammen aber keusch und wohltätig sind, kein
Unrecht tun und von dem Allmächtigen ewiges Leben erwarten»
Es wären nun an Hand der DSS noch einmal alle Berichte der
Kirchenväter über die alten Sekten durchzuarbeiten. Ebenso
könnte es sich nach Erscheinen der Lamek-Apokalypse als sehr
fruchtbar erweisen, die altbekannte pseudepigraphische Literatur
mit den DSS zu vergleichen. Hier scheinen ja besonders enge
Beziehungen vorzuliegen. Hippolyt berichtet von den Essenern, daß
sie an ein künftiges Weltgericht und einen Weltenbrand glauben
(mit den Angaben des Josefus über die Jenseitsvorstellungen der
Essener braucht das nicht notwendig im Widerspruch zu stehen,
hegen doch beide Gedankengänge auch in den Vorstellungen der
Christenheit schon seit dem N.T. nebeneinander vor). DSH und
DST wissen von dem verzehrenden Pechfeuer Gottes, die pseudepi-
graphischen Bücher sind ja fast ganz der Schilderung der Endzeit
und ihrer Schrecken gewidmet. DSH drückt sich so aus, daß man
den Eindruck haben muß, der Verfasser arbeite mit einem in
seinen Kreisen längst bekannten Material. Vom Buch der Jubiläen
wurde mindestens ein Bruchstück in der Höhle gefunden. In CDC

16,3—4 wird es genannt. An Zitaten daraus finden sich in CDC

20,16 Jub. 23,11 und CDC ll,18=Jub. 20,10. Der Satansname
Mastema ist außer CDC 16,5 nur noch in den Jubiläen (z. B. 19,8)
überliefert. Die Abfassung des Jubiläenbuches fällt vermutlich in
eine Zeit, die unseren Schriften nahesteht. Auch auf das Buch
Henoch und auf die Testamente Levi, Ruben und Juda liegen
Anspielungen vor (CDC 1,5; 4,15). Beer legt die Testamente etwa
in die Zeit der hasmonäischen Entartung; sie mahnen zur Gottes-
und Nächstenliebe und propagieren die Führung Israels durch
Levi und Juda (DSD CDC Aaron und Israel). Stärk hat im Bilde
des priesterlichen Messias von Test. Levi 18 und Juda 24 noch

195



Johannes Hyrkanus erblickt. Sollte nicht vielleicht der Lehrer
der Gerechtigkeit gemeint sein, der nach DSH II, 8 ein Priester

war, und nach CDC 6,10—11 am Ende der Tage wiedererwartet
wurde? Die Lehre von der Prädestination erinnert an die Esra-
apokalypse; die in DSD und CDC vermißten Engelnamen würde
Henoch in reichem Maße geben. Oder man vergleiche die
Schilderung der Kittim in DSH VI, 10 ff. «.. welche vernichtet haben
viele mit dem Schwert, Jünglinge und Knaben, Greise und Frauen
und kleine Kinder, und der Frucht im Mutterleibe erbarmen sie

sich nicht» mit Jub. 23,23. «Und Er wird über sie die Sünder der
Heiden erwecken, bei denen kein Erbarmen und keine Gnade ist
und die auf niemand Rücksicht nehmen, weder Alt noch Jung,
auf niemanden, denn besser sind sie und stärker Böses zu tun als
alle anderen Menschenkinder». Wenn es DSH X, 4 heißt, daß Gott
den Frevelpriester zum Gericht «hinaufsteigen lassen werde», so

erinnert das wieder an Henoch, wo die Hölle in den dritten Himmel
verlegt wird und Henoch die Qualen der Sünder bei seiner Himmelfahrt

sehen kann. Rießler in den Anmerkungen zu seiner Ausgabe
der Pseudepigraphen (Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel,
Filser Verlag, Augsburg 1928) sowie viele der Einleitungen in
Kautzsch Ausgabe der Pseudepigraphen haben schon lange für
folgende Bücher essenischen Einfluß vermutet: Beide Henoch-
bücher, Abrahamsapok., griech. Baruch, Esraapok., Mosesapok.,
5. Esra, Gesicht des Esra, Ascensio Mosis, Ascensio Jesaj., Jamnes
und Jambres, Josef und Assenât, Jubiläen., IV. Makk. Test.
Abrahams, Test, der 12 Patriarchen.

Auch zur Welt der Evangelien bestehen starke Beziehungen.
Man vergleiche z. B. in Luk. 2 die Gestalten des Simeon und der
Hanna, oder Johannes den Täufer, oder im Johannesevangelium
die große Rolle, die dort der Gegensatz zwischen Licht und
Finsternis spielt. Der Kampf des Paulus im Kolosserbrief gegen die

Verehrung der Engelmächte wäre vielleicht auch heranzuziehen.
DST wieder hat Formulierungen, die fast im Römerbrief stehen
könnten, ebenso DSD XI, z. B. XI, 12: «Wenn ich wanke, ist die

Barmherzigkeit Gottes meine Rettung für immer, wenn ich strauchle
über die Schuld meines Fleisches, so wird meine Rechtfertigung
durch Gottes Gerechtigkeit ewiglich bestehen bleiben».

196



Man brauchte sich nicht zu wundern, wenn sich noch manche
Fäden hier aufweisen ließen und unsere Sekte als ein Wegbereiter
Christi offenbar würde und als ein Hauptträger der die Zeit so

stark bestimmenden eschatologischen Gedanken. Es wäre nur ein
neues Zeichen, daß «die Zeit erfüllet war».

Hiemit ist über die Nachwirkungen der Sekte so viel gesagt,
als mir bei dem augenblicklichen Stand meiner Arbeit möglich ist.
Nun wäre der Frage nachzugehen, woher sie kommt, ob sie aus
alttestamentlichen Voraussetzungen begriffen werden kann, oder
ob man heidnisch-synkretistische Gedanken zur Erklärung heranziehen

muß. Diese Frage ist für die Essener schon oft gestellt und
verschieden beantwortet worden. Zeller wollte sie vom Pythago-
reismus ableiten, auch Schürer sieht pythagoreische Züge bei ihnen,
aber unter Beibehaltung der jüdischen Grundlage (Bd. II, S. 492).
Bauer in Pauly Wissowa denkt an den altorientalischen Synkretismus.

In der Ehefeindschaft glaubte er sogar, einen buddhistischen

Zug feststellen zu können. Daß später ein Synkretisierungs-
prozeß einsetzte, ist nicht zu verkennen, aber für die Grundlagen
scheint mir jetzt nach Auffindung der DSS keine andere
Möglichkeit mehr, als sie im A.T. zu suchen. Sie scheinen mir, das

unweigerlich darzutun. Wenn Fränkel, Jost, Grätz, Geiger, Ewald,
Lauer, Hausrath, Clemens, Ritsehl und Hilgenfeldt (siehe dazu
bei Schürer Geschichte des jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi,
Leipzig 1890, § 30) alle in irgendeiner Weise auf den Pharisäismus
zurückgehen, so steht hinter diesem ja doch die Tora des Alten
Testamentes. Hilgenfeldt hat auch schon auf die Verwandtschaft
mit den Apokalyptikern hingewiesen, Ritsehl mit einem guten
Gefühl darauf, daß sie die Vorschriften für Priester auf sich
ausgedehnt hätten, Grätz auf die nesire 'olam, Nasiräer, die sich auf
Lebenszeit verpflichteten und nun zu strenger Einhaltung der levi-
tischen Reinheitsvorschriften verpflichtet waren. Solche nesire
colam sieht er in den Essenern. Die DSS machen es nun wesentlich

leichter, zu verfolgen, wie die Sekte aus dem landläufigen
Judentum herausgewachsen ist. Der Zusammenhang zum A.T. ist,
wie wir schon feststellen konnten, nicht gelöst, sondern sogar noch
recht eng, wenn auch vermittels einer allegorischen Auslegungsweise

vollkommen neue Gedanken herausgelesen werden. DSH

197



und CDC lassen uns ahnen, daß der Lehrer der Gerechtigkeit
der eigentlich Treibende in der Entwicklung gewesen ist. Ihn
nennt DSH IX/8 einen kohen (Priester). Das bestätigt sich darin,
daß der Sprachgebrauch der ganzen Schriftengruppe stark priesterlich

geprägt ist. So wichtige und entscheidende Begriffe der DSS
wie 'asmah — Schuld, niddah — Unreinheit, zanah — huren,
hibdil — exkommunizieren, scheiden, finden sich überwiegend in
den P-Bestandteilen des Pentateuch und anderen priesterlichen
Schriften wie Hesekiel, Esra, Chronik. Jahad wieder ist ein
Lieblingswort der Psalmen, deren starke Beziehung zum Kult jetzt wohl
unbestritten ist. Freilich geht unsere Schriftengruppe nicht auf
im Priesterlichen. Der Ernst prophetischer Gerichtspredigt ist
durchaus in ihr zu spüren, sub, das ein Lieblingswort der DSS ist,
kennen wir von Hesekiel, Jeremia, Jesaja, Hosea, Joel, Maleachi,
Threni und Deuteronomium. Aus der klugen Frömmigkeit der
Proverbien stammt hon — Gewinn. Mit der Umkehr ist es den

Ordensgliedern ernst. Das lassen die Berichte des Philo und Josefus
ebenso erkennen wie die DSS. Es ist eine wirkliche Herzensfrömmigkeit,

die gefordert wird, nicht nur äußerliche Gesetzeserfüllung
«mit ganzem Herzen und ganzer Seele» ist ja einige Male begegnet.
Die Übung dieser Frömmigkeit wird nun nicht nur auf kultisches
Gebiet geschoben, sondern trotz aller Sonderriten auf das der
Gesetzeserfüllung, in der das Kultische nur ein Teilgebiet neben
vielen ist. Mit den Priestern von Jerusalem stand die Sekte wie
DSH zeigt, offenkundig nicht gut. Aber auch mit den Pharisäern
ist sie nicht befreundet. Beide sehen zu ausschließlich ihre
Gesetzesauslegung als die allein richtige an. Die «Zaunmacherei» der
pharisäischen Rabbinen wird in CDC 4,12, 4,16, 4,19, 8,8 scharf
verurteilt und ihr die Auslegung des Lehrers der Gerechtigkeit
gegenübergestellt. Die ist nun freilich noch strenger und nimmt jedes
Gebot bis in seine allerletzten Konsequenzen ernst, führt es damit
aber oft und oft ad absurdum (z. B. bei der Sabbathheiligung und
bei den Reinheitsvorschriften). So muß die Sekte wohl in einer
Epoche entstanden sein und sich entwickelt haben, wo Sadduzäis-
mus (Hellenismus) und Pharisäismus einander gegenüberstanden.
Abseits von beiden, in durchaus origineller, wohl auch etwas
verschroben anmutender Weise wird hier ein eigener Weg gesucht.

198



Das gab freilich Zusammenstöße mit den politisch und mit den

geistig herrschenden Kreisen.
Als Grundübel, die Gottes Gericht herbeiführen, gibt CDC 6,

17/18 folgende drei an: Hurerei, Wuchergewinn, Entweihimg des

Heiligtums. Man darf durchaus nicht auf eine besonders sittenlose
und böse Zeit schließen. Der Lehrer der Gerechtigkeit begreift
darunter auch Dinge, die sonst auch frommen Leuten noch nicht
unbedingt anstößig sein müssen. Eine Zeit des Säkularismus wird
man aber doch dahinter suchen müssen.

Aus diesen drei Schlüsselbegrilfen meine ich nun, das ganze
Gedankengebäude der Sekte und ihre Organisation begreifen zu
können.

Unter «Hurerei» fällt nicht nur, was wir sonst so oder Ehebruch
oder doch Unsittlichkeit zu nennen gewohnt sind, sondern auch,
was der verschärften Tora-Auslegung des Lehrers der Gerechtigkeit

nicht entspricht. So wird die Ehe mit der Nichte, die von den
Rabbinen dem Pentateuch folgend gestattet wird, als Verwandtenheirat

verpönt (CDC 5,10). Aus Gen. 1 wird herausgelesen, daß

jeder Mann in seinem Leben nur eine Ehe schließen dürfe, auch
wenn die erste Frau stirbt, ist Wiederverheiratung nicht erlaubt
(4,21). Ist es schon sonst in Israel üblich, nach sexuellem Verkehr
ein Reinigungsbad zu nehmen, so gilt er hier als so verunreinigend,
daß er in Jerusalem um des Heiligtums willen ganz verboten ist,
in den «Lagern» aber nur zur Kindererzeugung erlaubt (CDC 7,

6—7, 12,1 Josefus B. J. II/8/161). Daß solche Anschauungen sich
leicht bis zur Ehefeindschaft steigern konnten (vgl. auch Paulus),
hegt auf der Hand. Es führt also die Überspitzimg eines jüdischen,
alttestamentlichen Gesetzes zu einem Zustand, der so unjüdisch
anmutet und dem A.T. so entgegen ist, daß viele Forscher gerade
hier angesetzt haben, um die nicht-jüdische, heidnisch-orientalische

Herkunft der Essener zu beweisen. Wie weit «Hurerei»
auch das hehenistische Theater-, Zirkus- und Sportwesen
mittrifft, bleibe dahingestellt. Wuchergewinn (hon) ist ein Hauptbegriff

in CDC, DSD und DSH. In DSD taucht bezeichnenderweise

sogar VI, 2 das Wort Mammon auf und V, 18 erklärt rund heraus
«Unreinheit ist in ah ihrem Wohlstand». Von hier aus wird nun
Sturm gelaufen gegen den Handel und alle Beschäftigung, die in

199



die Versuchung der Unehrlichkeit, Übervorteilung und Bereicherung

führt. Zwanglos erklären sich von hier aus alle Vorschriften
in DSD und CDC über Beschränkung des Handels, Ablieferung
des Vermögens und des Arbeitslohnes, über gemeinsame
Wirtschaft, gemeinsames Essen, Arbeit (und zwar Handarbeit),
Einfachheit und Bedürfnislosigkeit in Nahrung und Kleidung. Auch
die Bevorzugung landwirtschaftlicher und handwerklicher Arbeit
(Josefus) erklärt sich leicht aus dieser Einstellung. Auch alle
imperialistischen Bestrebungen werden verpönt, da auch sie auf Geldgier

zurückgeführt werden. DSH VII, 12, IX, 6 enthält harte
Urteile über die imperialistische Politik der hasmonäischen Fürsten
und ihrer Parteigänger. So h'eße sich auch begreifen, was Philo
berichtet, daß die Essener keine Kriegsgeräte hergestellt hätten.
Grundsätzliche Pazifisten waren sie kaum. Das zeigt DSW und
der Bericht des Josefus über ihr Verhalten im Kriege 66—70 (B. J.
II/8/12 und II/20/4). In dieser Beziehung konnten sie auch mit
den Pharisäern einig sein.

Entweihung des Heiligtums mag sich zunächst einmal darauf
beziehen, daß die Hasmonäer keine Zadoqiten waren, also eigentlich

keinen Anspruch auf das Amt des Hohenpriesters hatten;
weiter aber darauf, daß ihre von den Eroberungskriegen
blutbefleckten Hände dem ganzen Volk ein Greuel waren (vgl. auch I. Chr.
22,6—10). Wie Josefus berichtet, wurde Alexander Jannai vom
Volk einmal mit Etrogim (eine zitronenartige Frucht) beworfen,
weil er einen Fehler im Opferritual beging. In dem sich nun
entwickelnden Handgemenge wurde sogar dem Altar ein Horn
abgebrochen (Josef. Ant. XIII/13). Man versteht, daß sich die Frommen
der Sekte mit Abscheu von solchem Treiben abwandten. Aber der
Begriff der Reinheit und Unreinheit, der hinter dem der Entweihung
steht, wurde noch ausgeweitet. Wenn CDC 4,2 sagt: «Die Zadoq-
söhne, das sind die Büßer Israels », so wird damit der ganze Komplex
der priesterlichen Reinheitsvorschriften, die ja viel weitergehend
sind, als die für das Volk, auf alle Glieder der Sekte ausgedehnt.
Stellen wie Ex. 19,6 und Jes, 61,6, vielleicht auch die von Grätz
herangezogene Sitte der nesire 'olam, mögen dazu den Anstoß
gegeben haben. Daher nun die täglichen Waschungen, die priesterliche,

weiße Bekleidung, die strengen Ehevorschriften, die besondere

200



Speise, die strenge Absonderung, aber auch das gemeinsame
Schriftstudium und die überstrenge Sabbathheiligung. Daß dabei die
zadoqitischen Priester und alle Aaroniten besondere Hochachtung
und Vorrechte genossen, widerspricht dem nicht. Sie waren die
geborenen Priester, die von alters her erwählten, während die
andern erst durch Buße, Glaube und mannigfache Riten einen

Abglanz solchen Priestertums erhalten konnten. Da alle Verunreinigung

der Meinung der Sekte nach zunächst am Leibe geschah,
wurden sie leicht in eine Leibfeindschaft hineingetrieben, die
wiederum gar nicht mehr jüdisch war, sondern sie langsam auf gno-
stische Abwege brachte. Die Pharisäer begegneten dem mit Spott.
Grätz, S. 106 (H. Grätz Geschichte der Judäer..., Leipzig 1878),
führt an, daß die Pharisäer den Essenern spöttisch vorgeschlagen
hätten, den Gottesnamen gar nicht mehr auszusprechen, da es

nur mit dem Körper geschehen könne, der doch ein Gefäß der
Unreinheit sei. (In den DSS findet sich auch der Gottesname nie,
dagegen eine merkwürdige Umschreibung in DSD (hu'ha) ; in DSH
steht er nur im eigentlichen Prophetentext und dort mit althebräischen

Buchstaben geschrieben, die sonst schon längst nicht mehr
verwendet wurden.) So mag Josefus immerhin recht haben, wenn
er ihnen die Anschauung zuschreibt, daß der Leib ein Gefängnis
der Seele sei. In den DSS ist allerdings davon noch nichts zu spüren.
Die Überzeugung, daß das Heiligtum in Jerusalem ständig entweiht
werde, hat dann auch zu immer größerer Zurückhaltung gegenüber

dem Kult des Tempels geführt und zu immer stärkerer
Ersetzung desselben durch eigene Riten. Eine Exkommunikation der
«Ketzer» durch die Behörden in Jerusalem (Josefus Ant. XVIII/
1/5/19) hat sie dann vielleicht endgültig ihre eigenen Wege gehen
lassen. Daß schon Propheten, Psalmen und Sprüche die
Überbewertung des Opfers kräftig korrigiert haben, hat dazu vielleicht
auch noch beigetragen. Um ihrer Reinheit willen sahen sie sich
schließlich auch genötigt, sich mehr und mehr aus der «Welt»
zurückzuziehen und in eigenen Ansiedlungen in der Einsamkeit
der Toten-Meer-Gegend ihr Leben zu führen, viel bestaunt, auch
viel verehrt, aber doch nur von wenigen nachgeahmt.

Daß eine «priesterliche» Gemeinschaft sich auch des Gebetes

befleißigt und eifriges Schriftstudium betreibt, ist eigentlich selbst-

201



verständlich. «Des Priesters Lippen sollen die Lehre bewahren»,
heißt es Mal. 2,7. Solches Schriftstudium war aber nicht nur um
seiner selbst willen notwendig und zur Erkenntnis des göttlichen
Willens, sondern auch zum Ausbau und zur Verteidigung der eigenen
Stellung, besonders aber der eigenen Hoffnungen, die nach Josefus
ebenfalls von dem abwichen, was sonst der Fromme der Zeit
für sich zu hoffen wagte und an alte griechische oder gar vorhellenische

Vorstellungen anklangen (selige Inseln). Ohne allegorische
Auslegungen, wie man sie in DSH und CDC findet, konnte es dabei
nicht abgehen. Sollten doch die «Mysterien Gottes» oder die
«Geheimnisse der Weisheit» erkannt werden, die Gott im Gesetze
Mosis und in den Schriften «Seiner Diener und Propheten»
verborgen hatte. Besondere Erleuchtung ist dazu notwendig. Die
DSS kennen einen, der sie hat, den Lehrer der Gerechtigkeit. Ihm
hat Gott nach DSH und CDC «Geheimnisse und verborgene Dinge»
enthüllt (DSH VII, 4, CDC 1,11, 2,12, 3,13, 3,16, 4,4f.). Dadurch
ist er ja zum «Lehrer der Gerechtigkeit» und «Lehrer der
Gemeinde» geworden. Ein außerordentliches Selbstbewußtsein dieses

Mannes tritt uns in den DSS entgegen (DSH II, 8, VII, 4, DST).
Wenn CDC die ersten Anfänge der Sekte in eine Bußbewegung
von Priestern und Laien (entstanden aus dem verheerenden
Eindruck der immer mehr um sich greifenden Säkularisierung)
verlegt, so wird das richtig sein. Aber diese zunächst recht ratlose
Bewegung (CDC 1,9) bekommt erst durch ihn Gestalt, Ordnung
und Ziel (CDC 1,11). Er hat wohl der starken eschatologischen
Zug mit sich gebracht, der unter den Nöten der Zeit auf fruchtbaren

Boden fallen mußte, und die Apokalypse der verborgenen
Weisheit Gottes. Stellen wie Deut. 18,15 und Neh. 7,65 hat er
vermutlich auf sich bezogen. Wie ein Nehemia redivivus erscheint
er in CDC. Gewiß mögen viele Gedanken der Sekte schon vorher
in Israel und außerhalb desselben vorhanden gewesen sein, ihre
Zusammenfassung und Ordnung zu etwas Neuem besorgte einer,
eben er, der Lehrer der Gerechtigkeit. Er ist es auch, der den toten
Gedankengebilden glühendes Leben eingehaucht hat. Das
Gepräge seiner Persönlichkeit ist in allen Äußerungen der Sekte
unverkennbar. Kein Wunder, daß er als ein Heiliger galt, als
Teilnehmer an Gottes Gericht (DSH IX, 9), ja vielleicht als wieder-

202



kehrend oder gar als der Messias selbst (CDC 6,10—11; 12,12).
Die Glieder seiner Gemeinde sind nur deshalb Erwählte Gottes,
weil sie seiner Gesetzesauslegung trauen und treu an ihm hängen,
selbst in Bedrängnis. Nur dadurch haben sie Teil an der Rettung
und am Gericht über ihre Feinde (DSH VIII, 2). Ihn deswegen
zum eigentlichen Begründer des Christentums zu machen, wie
Dupont-Sommer es versucht hat, dürfte aber wohl nicht gut
angehen. Zu seinen Vorläufern gehörte er gewiß, aber zwischen ihm
und Jesus von Nazareth ist doch noch ein gewaltiger Abstand.
Der Christ kann ihn nur so ausdrücken: Der Lehrer der Gerechtigkeit

mag ein behir °el, ein Erwählter Gottes, sein, aber er ist
nicht ho huios tou theou — der Sohn Gottes. Trotz seiner großen,
im Eifer brennenden, opferbereiten Frömmigkeit steckt er noch zu
tief in der Welt des Gesetzes, als daß er ein Erlöser sein könnte.
Das untragbare Joch des Gesetzes hat er nicht leichter, sondern
noch schwerer gemacht. Immerhin bereichert er, dessen Name so

unwichtig erschien, daß er nie genannt wird, die Religionsgeschichte
und die des Judentums im besonderen um eine bedeutsame, starke
und reine Persönlichkeit. Denn daß er nur eine Erfindung, eine
blasse Gedankenkonstruktion für die Endzeit sein sollte, erscheint
mir bei den vielen konkreten Aussagen, die über ihn gemacht
werden, als fast unmöglich und ist auch bisher keinem der
Bearbeiter eingefallen, zu behaupten. Für die Aufnahme in den Kanon
kam sein Werk zu spät, stand vielleicht auch vom durchschnittlich
Jüdischen zu weit ab. Trotzdem ist die Nachwirkung seiner
Persönlichkeit noch lange zu spüren. Nun bleibt nur noch die Frage,
wann lebte er, litt und tat sein Werk, dessen Zeugnisse uns nun
in die Hände gefallen sind.

Zeit und Geschichte der Sehte

Die aufgeworfenen Fragen drängen auf eine Antwort. Aber
bisher ist es noch keinem der Forscher, die sich damit befaßt
haben, gelungen, eine völlig befriedigende Antwort zu geben. Es
wird also nicht zu erwarten sein, daß sie ausgerechnet in diesen
Seiten gefunden wird, doch läßt sich wenigstens das Material
etwas sichten für alle die, die an einer Antwort interessiert sind
und mithelfen wollen, sie zu finden. Das Material ist allerdings

203



mangelhaft. Es besteht in rätselhaften Andeutungen in den DSS
und in CDC auf geschichtliche Ereignisse, die wir aus Mangel an
anderweitigen Nachrichten, oder weil sie zu allgemein geschildert
werden, nicht identifizieren können.

Zu dem geschichtlich auszuwertenden Material scheinen mir
folgende Stellen zu gehören:
DSH
I, 14 XI, 13 XII, 2 der Frevelpriester
II, 2 II, 13 Die Lügner, Treulosen, Abtrünnigen
I, 14 II, 2 der Lehrer der Gerechtigkeit
II, 12 II, 14 II, 16 11,4 III, 9 IV, 14 die Kittäer
III, 10 die Kittäer, die das Land zertrampeln mit ihren Pferden und ihrem

Vieh, (ihren Bestien)
IV, 5—8 die Herrseher der Kittäer, welche verachten die Burgen der

Völker. und mit großem Volk umgeben sie alle, ihrer habhaft zu
werden. werden sie gegeben in ihre Hand und sie reißen sie nieder
vor den Augen derer, die sie bewohnen.

IV, 10—12 Die Herrscher der Kittäer, die in (oder nach) dem Rate des
Hauses ihrer Schuld einer vor dem anderen hingehen, (ein jeder seinen
Nächsten vor sich her vertreiben)

V, 4 Seine Auserwählten.. welche Seine Vorschriften gehalten haben,
auch in der Not, die auf ihnen lag,

V, 9—11 das Haus Absalom und die Männer seines Rates, welche zum
Verstummen gebracht wurden (sich schweigend verhielten) bei der
Züchtigimg des Lehrers der Gerechtigkeit und nicht ihm geholfen
haben gegen den Lügenmann, welcher verworfen hat die Tora inmitten
aller Völker.

VI, 4 das bezieht sich darauf, daß sie ihren Feldzeichen opfern.
VI, 6 das bezieht sich darauf, daß sie aufteilen ihr Joch und ihren

Frondienst zu ihrem Lebensunterhalt auf alle Völker Jahr für Jahr.
VI, lOff. die Kittäer, welche zugrundegerichtet haben viele mit dem Schwert,

Jünglinge und Knaben und Greise, Frauen und kleine Kinder und
der Frucht im Mutterleib erbarmen sie sich nicht.

VIII, 8 ff. das bezieht sich auf den Frevelpriester, der genannt wurde
entsprechend dem Namen der Wahrheit im Beginn seines Auftretens,
doch sobald er über Israel herrschte, überhob er sein Herz und verließ

Gott und handelte abtrünnig gegenüber den Gesetzen um schnöden
Gewinnes willen und raubte und plünderte das Eigentum der Gewalttätigen,

die sich gegen Gott aufgelehnt hatten und nahm das Eigentum
der Völker, um noch mehr Sündenschuld auf sich zu laden und Wege
des Greuels beging er in aller greulichen Unreinigkeit.

IX, 2 f. und Schauderhaftes böser Krankheiten taten sie ihm in der
Rache am Leibe (Leichnam) seines Fleisches..

204



IX, 4—7 die Priester Jerusalems in der Endzeit, die Vermögen und
Raub zusammenrauben aus der Beute der Völker, doch am Ende der
Tage wird ihr Vermögen gegeben werden in die Hand des Kittäer-
heeres...

IX, 9—11 der Frevelpriester, welcher Gott unter den Augen (während
er zusah) des Lehrers der Gerechtigkeit und der Männer seines Rates
gegeben hat in die Hand seiner Feinde, ihn zu demütigen mit Schlägen
bis zur Vernichtung und mit Seelenschmerz, darum daß er Seinen
Erwählten Böses getan hat.

X, 9—17 der Lügenprophet
XI, 4—5 der Frevelpriester, der den Lehrer der Gerechtigkeit verfolgt

hat, ihn zu verschlingen im Unmut seines Zornes, indem er ihn ins
Exil treiben wollte.

XI, 6—8 doch am Ende der bestimmten Ruhezeit des Versöhnungs¬
tages ist er ihnen erschienen, sie zu verschlingen, daß sie straucheln
am Tage des Fastens des Sabbaths ihrer Ruhe.

XI, 12f. der Priester, welcher... und wandelte auf den Wegen der
Trunkenheit.

XII, 3 XII, 6 .die «Armen»

XII, 2 ff. den Frevelpriester, ihm heimzuzahlen seine Taten, die er getan
hat gegen die Armen. Denn der Libanon, das ist der Rat der Gemeinde
und das Vieh (die Herde), das sind die Einfältigen Judas, die die Tora
erfüllen. so wie er gedachte, zu vernichten die Armen.

XII, 8 wo tat der Frevelpriester die Greueltaten und verunreinigte das

Heiligtum Gottes... welcher raubte das Vermögen der Armen...
DST
Bet: Du hast losgekauft die Seele des Armen, dessen Blut sie zu ver¬

gießen gedachten, weil Dein Dienst ihm gefiel.
Dalet: denn er hat mich vertrieben aus meinem Lande, wie den Vogel

aus dem Nest...
CDC
l,5ff. und am Ende des Zornes, 390 Jahre nachdem Er sie in die Hand

Nebukadnezars des Königs von Babel gegeben hatte, suchte Er sie
heim und es sproßte hervor aus Israel und Aaron eine Wurzel.

1,9 ff. sie aber waren wie Blinde und Tastende eine Dauer von 20 Jahren
und Er erweckte ihnen den Lehrer der Gerechtigkeit, sie auf den Weg

Seines Herzens zu führen.
4,1—12 die Priester sind die Büßer Israels, die ausgezogen sind aus

dem Lande Juda.
6, 5 sie sind die Büßer Israels, die ausgezogen sind aus dem Lande

Juda und Fremdlinge geworden im Lande Damaskus..
6,9 die eingetreten sind in den neuen Bund in dem Lande Damaskus..
7,14 die Standhaften aber retteten sich in das Land des Nordens..
7,18—19 der Stern ist der, der dem Gesetz nachforscht und nach Da-

205



maskus gegangen ist. das Zepter, das ist der Fürst der ganzen
Gemeinde...

20,22 vom Hause Peleg, die ausgezogen sind aus der heiligen Stadt...
4.19 die Zaunbauer, ebenso 8,18
5.20 die Grenzverrücker
5,11—12 und auch ihren heiligen Geist beflecken sie und mit Hohn¬

reden öffneten sie den Mund gegen das Gesetz des Bundes Gottes,
indem sie sagten: es hat keine Geltung.

5,19—20 und es weckte auf Belial den Jochanah und seinen Bruder
entsprechend seinen Ränken, da Israel den Ersten half...

6,10—11 bis auftreten wird der Lehrer der Gerechtigkeit in den letzten
Tagen...

8,13 denn der Geistwäger und Lügenprophet prophezeite ihnen, so
daß der Zorn Gottes über ihre ganze Gemeinde entbrannte.

19,35—20,1 vom Tage, da der Lehrer der Gemeinde hinweggerafft
wurde, bis ein Messias auftritt aus Aaron und Israel...

20,14—15 vom Tage, da der die Gemeinde lehrt, hinweggerafft wurde,
bis umgekommen sind alle Kriegsmänner, die mit dem Lügenmann
zogen (sind) etwa 40 Jahre.

20,32 sie sollen hören auf die Stimme des Lehrers der Gerechtigkeit.

Das ist nun mehr Material, als man zunächst vermuten würde,
und vielleicht steckt in manchem anderen unscheinbaren Satze
auch noch etwas. Aber die Auswertung bereitet doch erhebliche
Schwierigkeiten. Eines wird allerdings sicher, der terminus a quo.
Nimmt man die 390 Jahre ganz buchstäblich, so kommt man
damit auf das Jahr 196, in eine Zeit also, von der wir so gut wie

gar nichts wissen, die allerdings schon eine Zeit weitgehender
Säkularisierung gewesen sein dürfte. Denn so ganz plötzlich und
unvorbereitet werden 30 Jahre später die Hellenisten nicht
aufgetreten sein. Auf diese Zeit hat Reicke hingewiesen, der in den DSS
und CDC etwas vom Kampf der Oniaden und Tobiaden gespiegelt
sieht (Josefus Ant. XII), auch auf I. Makk. 2,29—38 weist er hin.
Doch lag ihm noch keine zuverlässige Textpublikation vor. Schon

Segal hat (Hassiloah 1912, S. 405) darauf hingewiesen, daß es eine

symbolische Zahl sein kann, die aus Hes. 4,5 stammen dürfte.
Gestatten wir uns ein wenig Freiheit, so kommen wir in die makkab.
oder hasmon. Epoche, die auch aus inneren Gründen die
wahrscheinlichste ist. Wenn so oft von Treulosen, Abtrünnigen und
Frevlern die Rede ist, so muß damit wohl eine hellenistische oder
nahestehende Partei gemeint sein. Die Zaunmacher und Grenz-

206



verrücker wiederum dürften sich wohl auf die Pharisäer beziehen.
Diese beiden Parteien nennt Josefus erstmalig mit Namen unter
des Regierung des Johannes Hyrkanus, doch dürften sie da schon
ein Weilchen bestanden haben. Wenn DSW Kittäer aus Assur
und aus Ägypten nennt, so kann man dabei doch wohl nur an
Seleukiden und Ptolemäer denken. Doch muß man dafür nicht
bis in die Zeit Ant. III zurückgehen. Beide greifen laufend auch
weiter in die Schicksale Judäas ein. Ptolemäer erscheinen als
Stützen von syrischen Thronprätendenten; unter Alex. Jannai
standen ptolemäische und seleukidische Truppen zugleich auf
judäischem Boden. Jonathan empfing seine höchsten Ehren bei
einer ptolem.-seleuk. Hochzeit. Wenn DSW als Gegner in der
eschatologischen Schlacht Philister, Edomiter, Moabiter, Ammo-
niter nennt, so waren alle diese Völker oder doch wenigstens ihre
Länder durch die Eroberungszüge der makk. Brüder und später
Hyrkans, Aristobuls und Jannais wieder in das Bewußtsein gerückt
worden. Ein Auszug nach Damaskus hatte nur Sinn, wenn es

unter einer anderen Herrschaft stand als Judäa, was nur zur Zeit
der jüdischen Selbständigkeit (Simon-Hyrkan II) der Fall war,
da wir bis in die ptolemäische Zeit Judäas nicht zurückgehen
können (vor 200). Besonders nahehegend ist dafür die Zeit des

Demetrios Eukairos in Damaskus, der gerade noch im Kampfe
gegen Alex. Jannai gestanden hatte und zwar gerufen von der
pharisäischen Partei Judäas. Die behemot der Kittäer lassen an
die Elefanten der seleukidischen Heere denken.

DSH IV, 10 spielt vielleicht auf die Wirren des seleukidischen
Reiches an, DSH VI, 10 erinnert an den Bericht des Josefus über
das Vorgehen des Ptolemäers Lathurus, der angeblich kleine
Kinder schlachten und kochen Heß, um durch das Gerücht der
Menschenfresserei die Judäer zu erschrecken und mutlos zu machen.
DSH VI, 4 allerdings erinnert an eine römische Sitte, von der
Josefus B. J. VI/6/1 berichtet («die Signa sind die eigentlichen
Kultbilder des Fahnenheiligtums und standen deshalb an der
Rückwand, der Eingangstür gegenüber»). Auch der Seufzer CDC

5,19f. führt scheints in etwas spätere Zeit. «Jochana und sein

Bruder» läßt an Hyrkanus II (der nach Grätz auch Jochanan
hieß) und Aristobul II denken, deren Fehde Judäa den Römern

207



auslieferte. Der Spielraum, den die Bemerkungen der verschiedenen
Schriften abstecken, reicht also von der Hochblüte des Hellenismus

unter Ant. IV und den von ihm eingesetzten Hohenpriestern
bis zur Zeit des Pompejus.

Zu weiteren Feststellungen gibt die Gestalt des Frevelpriesters
Anlaß. Brownlee versucht es damit, ihn auf Jason, Menelaos oder
Alkimos zu deuten und den Lügenmann auf Antiochus IV, Reicke
auf Menelaos. Aber Menelaos und Jason vertragen sich nicht mit
DSH VIII/8ff., wo es heißt, daß er rechtmäßig Hoherpriester
geworden sei und dann sein Herz überhoben habe. Ich meine
nämlich das 'al in VIII, 8 als «entsprechend» übersetzen zu müssen
und nicht als «entgegen», da sonst der im Satz steckende Gegensatz

verloren ginge. Auf Alkimos würde es hesser passen. Er war
Zadoqite und wurde als solcher zunächst auch von den Frommen
anerkannt, bis er törichterweise 60 von ihnen ergreifen und
hinrichten ließ und so ihre Feindschaft neu entfachte. Von ihm aber
ist nichts von Plünderung fremder Völker bekannt, nichts von
Trunksucht, nichts von Entweihung des Heiligtumes, nichts von
besonderer Bedrängnis durch Feinde, wie es in DSH alles vom
Frevelpriester berichtet wird (VIII, 8fF., IX, 9—11, XI, 12f., IX,
4—7). Besser würde schon Joh. Hyrkanus passen, der ja
rechtmäßig als Erbe seines vom Volke zum erblichen Hohenpriester
und Fürsten gewählten Vaters Simon auf den Thron kam. Nach
Talmudischen Nachrichten (Aptowitzer), dem arab. Makkabäer-
buch, und Hieronynus' Ezechielkommentar soll er sich auch schon
als König bezeichnet haben. Des Josefus Erzählung über seinen
Streit mit den Pharisäern läßt jedenfalls erkennen, daß er eine

königliche Stellung beanspruchte und daß er deswegen in einen
solchen Gegensatz zu ihnen geriet, daß er sich von der pharisäischen
Partei ab und den Sadduzäern zuwandte. Die Opposition gegen
ihn blieb stark, auch hatte er schwere Kämpfe zu bestehen. Seine

Regierung paßt aber nicht zu einer wirklichen Demütigung durch
seine Feinde, die der Lehrer der Gerechtigkeit noch miterlebt
haben soll (DSH IX, 9—11). Auch ist von Trunksucht, Krankheit
und dergleichen nichts bei ihm bekannt.

Dagegen passen alle Aussagen von DSH gut auf Alexander
Jannai. Sein Gegensatz zu den Pharisäern (und doch wohl erst

208



Techt zu einer noch gesetzestreueren Gruppe) führte nach dem
ersten Drittel seiner Regierung zu schweren Kämpfen, da diese

den Demetrius Eukairos von Damaskus zu Hilfe riefen, der Jannai
auch vernichtend schlug. Nur dadurch, daß jetzt viele zu ihm
übergingen, konnte er wieder Atem schöpfen und schließlich nach
dem Abzug des Demetrius seine internen Gegner niederringen.
Dabei soll er 600 von ihnen grausam hingerichtet haben, 8000
sollen aber ins Ausland geflüchtet sein. Die imperiaüstische
Politik der Hasmonäer trieb er auf die Spitze, eroberte, raubte
und plünderte und sammelte dadurch einen ungeheuren Reichtum

an. Er starb an Wechselfieber und den Folgen seiner Trunksucht.

Seine kulturpolitische Richtung ist eher hellenistisch
als etwas anderes. An der Rechtmäßigkeit seiner Herrschaft
ist kein Zweifel. Nach Josefus soll sogar eine göttliche Stimme
dem Hyrkanus vorhergesagt haben, daß Alexander sein Nachfolger

sein werde. Er ging ja auch nicht gleich gegen die Frommen

vor, sondern erst, als sich seine Herrschaft gefestigt hatte. Auch
Entweihung des Heiligtumes kann man ihm nachsagen. Vom Feldlager

weg ging er in den Tempel zum Opfer. Nach Josefus verletzte
er einmal die Opfervorschriften, so daß es zu einem Auflauf und
Handgemenge kam, in dessen Verlauf dem Altar ein Horn
abgehrochen wurde. Von allen Hohenpriesterfürsten, die in Betracht
kommen, paßt seine Gestalt zu den Anspielungen unserer Texte
am besten. Gerne würde man auch den Lügenmann und
Lügenpropheten unter den Persönlichkeiten dieser Zeit unterbringen.
Es ist fraglich, ob man die beiden einfach gleichsetzen darf. Der
«Lügenmann» erscheint verbunden mit den bogdim Treulose,
Abtrünnige), was zunächst auf eine hellenistische Partei schließen
läßt. Vom «Lügenpropheten» heißt es, daß er Israel verführt
habe, «eine Gemeinde der Eitelkeiten zu bauen» (DSH x, 9ff.).
Das läßt an die Pharisäer denken. Diese werden ja auch in CDC
als Zaunbauer und Grenzverrücker angeprangert. Der Lügenprophet

könnte also einer der pharisäischen Führer sein, vielleicht
Simon ben Setah, der unter Jannai und seiner Frau und Nachfolgerin

Salome Alexandra eine große Rolle spielte. Den Lügenmann,
der den Lehrer der Gerechtigkeit verfolgt, wäre man dann geneigt,
mit dem Frevelpriester gleichzusetzen, das «Haus Absaloms», das

209
4 Judalca, Band 7, 3



dieser Verfolgung schweigend zusieht, wieder mit den Pharisäern. In
« Absalom» Hegt der Begriff der Auflehnung. Die Pharisäer aber
waren vermuthch mit den Essenern eine Zeitlang in der Partei der
Assidaioi verbunden, trennten sich aber dann von ihnen. Setzt man
der Lüge wegen Lügenmann und Lügenprophet gleich, so müssen
die «bogdim» Pharisäer sein und das «Haus Absaloms» eine
unbekannte Gruppe, was mir weniger wahrscheinüch ist.

Für den Lehrer der Gerechtigkeit will es so und so nicht gelingen,

eine bekannte Gestalt aufzutreiben (Dupont-Sommer versucht
es mit einem Wanderlehrer Onias zur Zeit des Pompejus, was aber
zu allem andern nicht passen will), ebensowenig die Gleichsetzung
mit dem von Ant. IV abgesetzten Hohenpriester Onias III bei
Reicke. Man kann nur sagen, daß er der eigentliche Begründer der
Gemeinde war und sie (DST DALET) vielleicht selbst noch nach
Damaskus geführt hat. Es kann aber ebensogut sein, daß er in der
Verfolgung umkam (zweimal sagt CDC, daß er hinweggerafft
wurde) und daß ein anderer das zerstreute Häuflein sammelte und
ins Exil führte, bis die veränderten Verhältnisse, wohl unter Roms
starker Hand es erlaubten, wieder zurückzukehren. Nach CDC

7,18 den Führer des Auszugs den «Stern» zu nennen, erscheint
mir nicht richtig, da der Stern aus dem Amoszitat (Am. 5,26)
stammt. Es ist merkwürdig, daß die Gemeinde den Namen des

so verehrten Lehrers nicht aufbewahrte, oder wollte er es selber
nicht, oder galt er als so heihg, daß man ihn nicht aussprechen
und aufschreiben durfte. Ist er und nicht Moses der Gesetzgeber,
auf dessen Namenslästerung nach Josefus die Todesstrafe steht?
Es bleiben also noch immer einige Fragen ungelöst und werden es

vermutlich noch ein Weilchen bleiben, es sei denn, daß die weiteren
Veröffentlichungen neue Hinweise geben. Immerhin ist es nun
möglich, eine kurze Zusammenfassung zu geben.

Zusammenfassung

Die Texte von 'En Fesha stellen sich meiner Meinung nach
dar als Reste einer wohlverwahrten und den Regeln entsprechend
versteckten BibHothek der Essener. Sie geben uns bis zu einem

gewissen Grade Aufschluß über die Frühgeschichte dieses Ordens,
den wir bisher aus Philo und Josefus erst in einem späteren Stadium

210



kennen gelernt haben. Was jene beiden Schriftsteller über ihn
berichten, bestätigt sich aus der eigenen essenischen Literatur aufs
beste, wenn man die dazwischenliegende Entwicklung in Rechnung
zieht, die, nachdem die Trennung vom pharisäisch-orthodoxen
Judentum einmal durchgeführt war, immer mehr in die Richtung
der späteren Gnostik und jüdischen Mystik wies. Der Orden
entstand mitten in den Wirren der makkabäischen Zeit, vermutlich
als nach Erkämpfung der religiösen Freiheit Zeit für grundsätzliche

Erwägungen blieb. Eine Bußbewegung vereinte Priester und
Laien im Gegensatz zu allen säkularen Bestrebungen. In ihrer
Mitte stand der Lehrer der Gerechtigkeit auf, aus priesterlicher
Familie stammend, ein Befürworter einer besonders strengen
Gesetzesauslegung, die er als von Gott offenbart erklärte. Seine

Behauptung, daß man in der letzten Zeit lebe und daß das Weltende
schon vor der Türe stehe, gab den Seinen Durchschlagskraft und
ließ die neue Gemeinde anwachsen, die alsbald auch strenge Lebens-
regeln erhielt, die besonders die drei Hauptsünden der Zeit:
Sexuelle Verfehlungen, Wucher und Geiz, und Außerachtlassung der
levitischen Reinheitsgebote unterbinden sollte. Das scharfe
Auftreten des Lehrers machte ihm Feinde in allen Parteien. Streit mit
Sadduzäern und Pharisäern war die Folge, Verfolgungen, wohl
auch Abfall, weil das erwartete Weltende nicht so schnell kommen
wollte. Der Gegensatz erreichte zur Zeit des Frevelpriesters Alex.
Jannai den Höhepunkt. Doch war dieser beileibe nicht der einzige
Gegner, nur der mächtigste. In der Verfolgung, vielleicht bei der
großen Abrechnung Jannais mit seinen Gegnern, kam der Lehrer
um. Die zersprengte Gemeinde wurde von einem anderen wieder
gesammelt, der sie nach Damaskus führte, wo sie von Dem. Eu-
kairos das Recht bekam, als Körperschaft eigenen Rechtes ihr
Leben zu führen. Ihrer Organisation diente zunächst DSD, später
CDC, das aus ihm erwachsen ist. Leider ist uns das «Buch des hagu»
nicht erhalten, das wohl mehr theologisch-spekulativen Inhaltes
gewesen sein dürfte. Schon in Damaskus waren die Ordensglieder
in eigenen Niederlassungen zusammengefaßt gewesen. Als sich die
Verhältnisse in Palästina beruhigt hatten, kehrte die Gemeinde
dorthin zurück und ließ sich fern vom Getriebe der Welt in der
Einsamkeit am Toten Meere nieder, um dort ein fast mönchisch-

211



asketisches Leben voller Arbeit, in Gemeinschaft der Wirtschaft,
des Schriftstudiums und der genauen Befolgung der vom Lehrer
der Gerechtigkeit gegebenen Vorschriften zu führen. (Josefus
berichtet von Essenern in Jerusalem unter Aristobul dem Ersten
(106,5), dann erst wieder in der Jugendzeit des Herodes (Ant.
XV/10/5), der 40 zur Regierung kam.) Zu ihren besonderen Eigenheiten

gehörte außer ihren Lebensformen der Besitz geheimer
Offenbarungen, die in den schon länger bekannten apokalyptischen
Werken in verschleierter Form dem Volke näher gebracht wurden.
Neben Offenbarungen über die Endzeit und das göttliche Gericht
dürften auch Lehren über den Himmel, die Engel und die doppelte
Prädestination der Menschen dazugehört haben, möglicherweise
(siehe Henoch) auch naturwissenschaftliche Lehren, aus denen
wieder Folgerungen für das Leben der Gemeinde gezogen wurden.
Neben den in Klausur lebenden Ordensmitgliedern gab es auch
«Tertiarier», die diese Lebensweise, so gut es gehen konnte, in der
Welt zu verwirklichen suchten. Die Wirren der Kriege gegen Rom
(66—70, 132—163) scheinen ihnen übel mitgespielt zu haben.
Aufspaltungen, Vermischung mit gnostischen Strömungen und
Ablegern des Christentums waren die Folge. Ihr Einfluß ist jedoch
mindestens bis in das 10. Jahrhundert nachzuweisen. Die Bibliothek

von fEn Fesha wurde im Laufe der Zeit schon mehrfach
geplündert, zumindestens zur Zeit des Origenes (Anfang des 3.

Jahrhunderts) und im 7. Jahrhundert. Nötscher bezweifelt, daß die
Kenntnis des Versteckes so schnell wieder verloren gehen konnte,
doch zeigen die Ereignisse der letzten Jahre, wie leicht das möglich
war, besonders, wenn der Finder sich davon ein gutes Geschäft
versprach, sie geheimzuhalten, oder wenn man meinte, alles Wertvolle

geborgen zu haben. So ist auf uns nur ein geringer Rest
gekommen von all den Schätzen, die einst dort aufbewahrt waren,
aber immer noch genug, manche unserer Fragen zu beantworten
und viele neue uns aufzugeben.

Wichtige Literatur zn den Texten von 'En Fesha

Textausgaben

Burrows MUlar: The Dead Sea Scrolls of St. Mark's. Monastery I ASOR,
New Haven 1950.

212



Sukenik Eliezer: Megillot g'nuzot mittok g'nizah qedumah se nimse 'ah
bemidbar jehudah. Mosad Bialik Jerusalem I. 1948, II 1950.

Rost Leonhard: Die Damaskusschrift. Lietzmanns kleine Texte 167, Berlin
1933.

Flavii Josephi: Opera ed. Ben. Niese. Berlin 1895.

Übersetzungen :

Dupont-Sommer : Apercus préliminaires sur les manuscrits de la Mer
Morte. Paris 1950.

Bauchet Paul: Une Page d'un des Manuscrits du Desert de Judée. Revue
Biblique LVI/4 1949. (Übersetzung von DSD I ins Lateinische.)

Brownlee W. H.: The Jerusalem Habakuk Scroll. BASOR 112, 1948. Ex¬

cerpts from the Translation of the Dead. Sea Manuel of Discipline.
BASOR 121, 1951.

Schubert Kurt: Die Texte aus der Sektiererhöhle bei Jericho. Festschrift
für Fr. Nötscher, 1951.

Rießler Paul : Altjüdisches Schrifttum außerhalb der Bibel. Augsburg 1928.
Flavius Josephus: Jüdische Altertümer. Der jüdische Krieg. Beide über¬

setzt von H. Clementz, Berlin 1923.

Abhandlungen :

Brownlee Will. H.: A Comparison of the Convenanters of the Dead Sea
Scrolls with Pre-Christian Jewish Seckts. Bibl. Arch. XIII/3. 1950.

Bin-rows Miller: The Discipline Manuel of the Judean Covenanters. O. T.
VIII. Leyden 1950.

Nötscher Friedrich: Der Handschriftenfund am Toten Meer. Palästinahefte
40—42 V. 1950.

Reicke Bo: Die Ta'ämire -Schriften und die Damaskus-Fragmente. Studia
Theologica Lund 1949.

Segal Mose Sefer Berith Damäseq. Hassiloah XXVI. Odessa 1912.
de Vaux R. : La Grotte des Manuscrits Hebreux. Revue Biblique LVI/4. 1949.

Geschichtliche Werke:

Schürer Emil: Geschichte des jüd. Volkes im Zeitalter Jesu Christi. Leipzig
1890.

Noth Martin: Geschichte Israels. Göttingen 1950.
Lods Adolphe: Israel. Paris 1932.

Graetz H. : Geschichte. der Judäer. Leipzig 1878.

Aptowitzer V. : Parteipolitik der Hasmonäerzeit im rabbinischen und pseud-
epigraphischen Schrifttum. Kohut-Stiftung V. 1927.

Der II. Band der Dead Sea Crolls of St. Mark's Monastery, 1. Hälfte,
The Dead Sea Manual of Discipline (DSD) ist inzwischen erschienen, leider
jedoch zu spät für diese Arbeit. Die Zitate aus DSD sind daher den Aufsätzen
von Brownlee BASOR 121, 1951 und Burrows O. T. VIII. 1950 entnommen.
Eine Überprüfung und Berichtigung war nicht mehr möglich.

213


	Die Rollen von En Fesha und ihre Stellung in der jüdischen Religionsgeschichte

