Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Gesetz und Erlésung in der judischen Theologie
Autor: Schubert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961631

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Now Christ our Paschal Lamb is slain
The Lamb of God that knows no stain.
Thy captive people are set free,

And crowns of life restored by Thee.

We hymn Thee rising from the grave,
From death returning, strong to save;
Thine own Right Hand the tyrant chains,
And Paradise for man regains.

GESETZ UND ERLOSUNG IN DER JUDISCHEN
THEOLOGIE

von Doz. Dr. KURT SCHUBERT, Wien

Durch das Genielen der verbotenen Frucht vom Baume der Er-
kenntnis fiigte der erste Mensch, in dem nach einem chassidischen .
Wort «alle Seelen in seiner Seele vereinigt waren», nicht nur sich,
seiner Seele, der Gattung Mensch, sondern auch dem ganzen Kosmos
Schaden zu. Er lenkte die im Kosmos wirkenden Krifte durch seinen
Fall in die durch eben diesen Fall verfluchte Materie, in der sie
gefesselt sind und nur vom Siinder selbst, vom Menschen, durch
seine freiwillige Entscheidung und der daraus folgenden Handlung
zuriickgefithrt werden kénnen. Auf dieser Einstellung beruhen so-
wohl die jiidischen Erlosungsvorstellungen als auch die jiidische
Haltung der Welt und dem Gesetz gegeniiber.

Fiir den Juden gibt es keine Trennung der geistigen und mate-
riellen Sphire in bezug auf deren Einwirkung auf den Menschen,
da der Mensch eine Synthese von beiden ist. Daher lehnt es der
Jude ab — wie mir Martin Buber im Gesprich sagte —, mit
einer erlésten Seele auf einer unerlésten Welt in einem unerlésten
Korper zu wohnen. In diesem Satz wurde der jiidische Einwand

136



gegen die christliche Heilsverkiindigung mit einer Deutlichkeit aus-
gesprochen, wie sie schirfer nicht hitte gefallt werden kénnen. Er
ist die jiidische Fassung des paulinischen Ausspruchs, dal das
Christentum fiir die Juden ein Argernis sei. Der Jude hielt in nach-
christlicher Zeit nicht nur an dem totalitiren Messiasbild fest, wie
es sich schon im Alten Testament stellenweise (z. B. Isaias 2/1ff.,
11/6ff., Michdas 4/1ff.) findet, sondern schmiickte es noch weiter
aus und sah im erwarteten Messias den endzeitlichen Konig, der
seine Herrschaft iiber alle Volker ausdehnen und ein letzthin ge-
rechtes Regime fithren wird. Am Tage des Messias hort die bis
dahin giiltige Ordnung der Dinge auf, wie sie noch unsere Welt,
die unter dem Zeichen des Falles von Mensch und Schépfung
steht, bestimmt. Diese Vorstellungen wurden, wie die Apokryphen
(z.B. Henoch 51) und die rabbinische Literatur beweisen, so weit
ausgebaut, dall der Antritt der Herrschaft des «Kd&nigs Messias»
mit dem endzeitlichen Gericht gleichgesetzt wurde. Niemand kann
leugnen, da3 dann nicht auch die Schépfung in die Heiligung mit-
einbezogen werden wird, die nach jiidischer Meinung erst zu diesem
Zeitpunkt auch das Los der Menschen bestimmen wird. Bis dahin
ist die Welt das Feld der Realisierung der menschlichen Sittlich-
keit, die sich in den 613 Geboten der Tora ausdriickt. Die Glaubens-
beziehung des Einzelnen zu Gott ist nach rabbinischer Theologie
eine relative, bestimmt und begrenzt durch das Mall der Frommig-
keit und Gerechtigkeit, die sich beide als GesetzmiBigkeit aus-
driicken. Das Gesetz ist schlechthin das Maf3 aller Dinge, solange
es noch Dinge gibt, die mit irdischen Mafstiben gemessen werden
konnen. In diesem Sinne ist auch der talmudische Ausspruch aus
dem Munde des Ammoriders! Raw Josef (b. Nidda 61b.) zu ver-
stehen, nach dem in der messianischen Zeit die Gesetze aufhoren.
Die Tora in der Form der 613 Gebote ist die Anwendung der gott-
lichen Ordnung auf die zeitliche Materie, die unter dem Zeichen
des Falles von Mensch und Schopfung steht. Das Kommen des
Messias aber ist der Ausdruck der Erlosung von den Folgen des
Falls und der Ursiinde, daher bedarf die Tora erst von diesem Zeit-

1 Ammoréer «die Sprecher». Terminus technicus fiir diejenigen Talmud-
lehrer, die vom Ende des 2. bis in das 5. Jahrhundert nach Chr. lebten.

137



punkt an nicht mehr des Ausdrucks in Erlaubnis und Verbot, um
weiterhin nunmehr als rein geistige Potenz wirksam zu sein.

Die Hochschitzung des Gesetzes bedingt notwendigerweise auch
eine Hochschitzung des Lebens, das die Voraussetzung zur Erfiil-
lung der Gesetze gibt, und des Menschen, dessen Aufgabe es ist,
nach den Gesetzen zu leben. Das Verhiltnis von Mensch zu Gesetz
einerseits und gesetzestreuem Menschen zur Erlésung andererseits
steht somit in allen Phasen des jiidisch theologischen Denkens im
Mittelpunkt des Interesses. In seinem Kusari, in den Jehuda ha
Lewi das gesamte Wissen seiner Zeit (erste Hilfte des 12. Jhs.)
mit der jiidischen Lehre konfrontierte, sagte er (III. 1) mit einer
Deutlichkeit, die an den spéiteren Chassidismus? erinnert: «Der
Gottesdiener mul} die Welt und das lange Leben lieben, weil diese
fiir ihn die Voraussetzungen sind, das Leben in der kommenden
Welt zu erwerben». Die Welt ist dem Menschen als eine Aufgabe
gegeben, an der das Mal} seiner Bewdhrung gemessen wird. Der
Maf@stab aber fiir die Umsetzung seines Glaubensverhéltnisses in die
Tat sind die Gesetze, deren Aufgabe darin besteht, die Menschen
zu einer richtigen Lebensfithrung anzuleiten, indem sie die ihnen
innewohnenden Krifte nicht abtéten, sondern nur in ihre Schran-
ken weisen (z. B. Kusari I. 115). Somit sind in der jiidischen
Theologie Voraussetzungen gegeben, die das Christentum, das die
«Freiheit der Kinder des Geistes» verkiindet, notwendigerweise ab-
lehnen muBl. Das «Liebesverhéltnis»y zwischen dem Menschen und
seinem Gott kann sich nach paulinischer Auffassung nicht unter
das Joch des Gesetzes beugen und noch weniger nach dessen Maf-
stiben gemessen werden. Die bedeutende Stellung, die der Begriff
«Liebe» in der paulinischen Theologie einnimmt, wird in der jiidi-
schen Theologie von dem Begriff Zedaka beansprucht, den man in
nachchristlicher Zeit als gesetzmifBige Gerechtigkeit verstanden
hat. Dem individualistischen Zug im Christentum steht ein kollek-
tivistischer im Judentum gegeniiber, weil es fiir das Judentum nur
eine kollektive Erlosung der gesamten Schépfung gibt, eine Riick-

2 Chassidismus «Frémmigkeit» bezeichnet in der heute geldufigen Form
eine im wesentlichen auf Rabbi Jisrael ben Eliezer Ba’al Schem tow zuriick-
gehende Bewegung, deren Ziel die Verinnerlichung der judischen Religion
war. Jisrael ben Eliezer wurde 1700 in einem Dorfe in Poololien geboren.

138



fiihrung in den Zustand, wie er vor Adams Siindenfall geherrscht
hat. Wo der Christ vom Menschen spricht, denkt der Jude an die
Menschheit.

Daher besteht eine wesentliche und entscheidende Beziehung
zwischen dem gesetzestreuen Menschen, dem Zaddik, und der Er-
I6sung, die am Ende der Tage durch den Konig Messias verwirk-
licht oder — besser gesagt — abgeschlossen werden wird. Im Alten
Testament wie auch sonst im alten Orient ist das Verhéltnis des
Menschen zu Gott und Welt ein selbstverstiandliches. Der Mensch
hatte ein selbstverstindliches Glaubensverhaltnis zu Gott, wie es
fiir ihn auch nicht in Frage stand, tatsédchlich zu leben. Als leben-
diger Mensch war er lebendiges Glied in der Schopfung, die fiir ihn
genau so lebendig war, wie Gott fiir ihn eine unbestrittene Wirk-
lichkeit war, die ihm im Leben gegeniibertrat. Die Frage nach
einer Weltenordnung, zu der der Schopfer in einem vernunftge-
méiBen Verhiltnis steht, wurde fiir den Orient erst dann zum Pro-
blem, nachdem er im Hellenismus in Verbindung mit dem grie-
chischen Geist getreten war. In diese Zeit fallen die ersten Ver-
suche sowohl des rabbinischen als auch des assimilierten Juden-
tums, ihr Gesetz, das zu befolgen u. a. auch nationale Notwendig-
keit wurde, im Lichte der neuen Problemstellung zu verstehen,
wodurch sich notwendigerweise infolge der sich herausbildenden
engen Beziehung zwischen Gesetz und Erlosung auch das Messias-
bild entsprechend verschieben muBite. Schon Philon identifizierte die
Naturordnung mit dem Gesetz und stellte die Behauptung auf (De
opificio mundi. Anfang), da} die Welt mit dem Gesetz als auch das
Gesetz mit der Welt im Einklang steht und daf8 dadurch der ge-
setzestreue Mann eo ipso ein Weltbiirger sei, weil er seine Hand-
lungen nach dem Willen der Natur regelt, nach dem auch die ganze
Welt gelenkt wird. Somit tat schon Philon den entscheidenden
Schritt, indem er denjenigen, der nach den Gesetzen lebt, zum sinn-
vollen Bewohner des Kosmos und der ihm innewohnenden Ord-
nung werden lie. Die Synthese, die der Hellenismus erforderte, war
gegeben. Der Mensch lebt in der Welt nach dem Gesetze der Viter
und verwirklicht dabei in hochster Sublimierung den Willen der
sinnvoll geordneten Natur. In der kurzen und prézisen Sprache des
rabbinischen Schrifttums hie} die philonische These (Midrasch be-

139



reschith rabba. Par. 1.)3: «Gott blickte in die Tora und schuf die
Welt», ein Gedanke, der dann spiter im Zohar (I. 134a)* wieder
aufgegriffen und entsprechend dem mystischen Weltbild das aus-
‘gehenden 13. Jhs. in Spanien weiter ausgebaut wurde: «Bei jeder
einzelnen Tat, die der Heilige, gepriesen sei Er, schopferisch auf
der Welt wirkt, blickt Er in die Tora und schafft sie». In der aristo-
telisch beeinfluten Philosophie Jehuda ha Lewi’s heil3t derselbe
Gedanke (Kusari ITI. 53.): «Die Handlungen nach dem Gesetz sind
wie die Naturbildungen alle vom Schopfer bemessen und ihr Maf3
ist nicht mit dem Begriffsvermégen von Fleisch und Blut zu er-
fassen».

Das bereits zitierte Hauptwerk der jiidischen Mystik, der Zohar,
erklirte den Vorgang des Falles von Mensch und Schépfung durch
die beiden in der biblischen Schopfungsgeschichte angedeuteten
Symbole des Baumes des Lebens und des Baumes der Erkenntnis.
Der urspriinglichen Ordnung entsprechend, sollte die heilige Tora,
die Ordnung der Welten, unter der Herrschaft des Baumes des Le-
bens stehen. Durch die Siinde Adams kam sie unter die Herrschaft
des Baumes der Erkenntnis. Im Auseinanderhalten der wahrnehm-
baren Dinge liegt das menschliche Erkennen, daher muf} die Tora
das Mal} dieses Erkennens sein. Soweit man innerhalb der zohari-
schen und vorzoharischen jiidischen Mystik vom Erlésungsbegriff
iiberhaupt sprechen kann, liegt hier ein individueller Erlésungsbe-
griff vor, wesentlich verschieden aber vom christlichen. Die Er-
fullung der Gesetze blieb nach wie vor die Norm und die unbe-
dingte Voraussetzung. Neben dem #dulleren Wortlaut der Gesetze
fragte aber die jiidische Mystik in erster Linie nach deren Inhalt.
Da dieser aber zugleich der Inhalt der Weltenordnung war, die

3 Midrasch ist ein terminus technicus fiir paraphrasierende Bibelerkli-
rung.

4 Das Buch Zohar «Lichtglanz» ist das Hauptwerk der jiidischen Mystik.
Die judische Tradition sieht im Talmudlehrer Rabbi Schim’on bar Jochai
(erste Hilfte des 2. Jahrhunderts nach Chr.) den eigentlichen Verfasser
dieses Werkes. Die kritisch wissenschaftliche Untersuchung der einzelnen
Bestandteile des Buches Zohar ergab mit Sicherheit, dal der Zohar nicht
vor dem Ende des 13. Jahrhunderts und teilweise sogar noch spéter in Spa-
nien verfaB3t wurde, wenn auch nicht abzuleugnen ist, da8 idltere gnostisch-
theosophische Quellen in den Zohar mit verarbeitet wurden.

140



man nach dem Weltbild des Zohar als die Ordnung der sich offen-
barenden und entfaltenden Gottheit verstehen mul}, so war tiefes
Verstehen der Gesetze gleichbedeutend mit einer riickldufigen, sich
in die Einheit der Gottheit hin auflosenden Erlosung. Es war keine
Erlésung verbunden mit dem Begriff des Endes der Zeiten, son-
dern mit dem des Anfangs und des Urbeginns, von dem die Zeit
ausging. Erst nach der Vertreibung aus Spanien im Jahre der Ent-
deckung Amerikas 1492 wurde die messianische Frage nach dem
Friedensreich des endzeitlichen Erlosers in weiten Teilen des Juden-
tums wieder aufgeworfen. Unter diesen und anderen Einfliissen
bildete sich in der zweiten Hélfte des 16. Jahrhunderts in Safed in
Galilda eine Kabbalistenschule, als deren Haupt Jizchak Luria an-
zusehen ist. Seine Lehre von dem Exil gtttlicher Strahlen in der
dullersten Schale der Materie, von einer urséchlichen Vermischung
von Gut und Bése, vom Menschen als dem kraft seines freien Wil-
lens selbst entscheidenden Werkzeug Gottes, das die Aufgabe hat,
die Strahlen aus ihrer Zerstreuung im Bdsen wieder zuriickzufiih-
ren, erklirte in Einem die Frage nach dem Sinn der Fortdauer des
Exils wie die der Beziehung des Gesetzes zur Erlosung. Die Lehre
Lurias war einerseits fiir den antomessianischen Rausch der Bewe-
gung Sabbatai Zwi’s wie auch fiir die Verinnerlichung des Juden-
tums im Chassidismus die notwendige Voraussetzung. Chajim Vital,
einer der bedeutendsten Schiiler Lurias, fallite die Lehre seines Mei-
sters in die Worte: «Die gefallenen gottlichen Strahlen, die zu ihrem
Ausgangspunkt aufzusteigen streben, kénnen solange nicht allein
aufsteigen, bis dafl ihnen ein Helfer beisteht». Wie aus dem Zu-
sammenhang bei Chajim Vital hervorgeht, ist der Helfer der ge-
setzestreue Mensch, der durch die Befolgung des Gesetzes das Reine
aus dem Unreinen, das Unendliche aus dem Endlichen 16st und ihm
die Kraft gibt, zu seinem Ursprung zuriickzukehren, wodurch er
den wesentlichen ihm zugemessenen Beitrag leistet, die irdische
Verkehrtheit in die Harmonie des messianischen Zeitalters zuriick-
zufithren. In der Erklirung zu Psalm 84/7 faf3te Chajim Vital seine
Anschauung von der messianischen Sendung des gesetzestreuen
Judentums zusammen und sagte: «Das ist das Geheimnis, das iiber
Israel verhingt wurde, dall es all den 70 Nationen unterworfen
werde, um aus ihnen die Strahlen, die unter sie gefallen sind, her-

141



auszufithren, und so sagten unsere Lehrer gesegneten Angeden-
kens: « Wenn auch nur ein Jude unter einer Nation lebt, so ist genug
an ihm, als ob ganz Israel dort dienstbar wire. Dieser eine Jude
ist stark genug, herauszufithren, was unter diese Nation gefallen
ist». Aus diesem Grunde, um alles hinauszufiihren, muBte Israel
in alle vier Windrichtungen zerstreut werden. Im selben Zusam-
menhang sagte Vital: «Jede Handlung nach den Gesetzen, die alle
Tage unseres Lebens und auch, wenn wir gestorben sein werden,
vollzogen wird, geschieht nur der erwihnten Sonderung (von Gut
und Bose) wegen und wenn jede Sonderung vollzogen sein wird,
wird der Messias (von selbst) kommen». Durch das Befolgen der
Gebote tritt somit der Mensch als ein in bezug auf die Erlésung
wirkendes, nicht leidendes, passiv aus Gnade empfangendes und
hinnehmendes Glied in den dauernd sich erneuernden Schépfungs-
vorgang hinein.

Nach der erwidhnten Lehre besteht alle Aufgabe des Menschen
darin, durch Gesetzesbefolgen und geistige Beziehung zum Han-
deln nach den Gesetzen auf die messianische Endzeit hinzuwirken.
Diese Aufgabe ist der eigentliche Zweck, zu dem der Mensch ge-
schaffen wurde. Die Gottheit bedarf seiner gesetzesmiBigen Be-
wihrung (Zedaka), um ihre eigenen Krifte aus der Verbannung zu-
riickzufiihren. Der Mensch ist das gottliche Werkzeug, in dem Gut
und Bose, gottesunmittelbare und erdverhaftete Krifte zusammen-
wirken. Weil die Gesetze seit Philon als der Abklatsch der gott-
lichen Ordnung auf dieser sichtbaren Welt verstanden wurden,
kann nur der gesetzestreue Mann der kosmischen Aufgabe des Men-
schen im allgemeinen gerecht werden. Darin beruht auch der jii-
dische Auserwihlungsbegriff. Das jiidische Volk ist dazu auser-
wihlt, eine engere Beziehung zur Welt und deren Schicksal zu
haben, weil Abraham, der Vater des Glaubens, sein Stammvater
war und weil es vor allen anderen Voélkern mit dem Gesetz, d.h.
mit der Anwendung der gottlichen Ordnung, auf diese Welt aus-
gezeichnet wurde. Wenn das Christentum die Gottsknechtlieder
des zweiten Isaias auf den leidenden Menschensohn am Kreuze be-
zieht, so bezieht sie das Judentum auf das leidende Israel unter den
Volkern. Diese messianische Kraft ist dem Judentum gegeben, weil
in seinem Zentrum das Gesetz steht, dessen auBerordentliche Be-

142



deutung am deutlichsten in der Formulierung des Zohar (Einlei-
tung 4b) erkenntlich wird: «Rabbi Schim’on ertéffnete seinen Vor-
trag mit dem Bibelvers (Is. 51/16): Ich lege meine Worte in deinen
Mund. Wie sehr muf} sich Tag und Nacht der Mensch mit dem Ge-
setze beschiftigen, damit der Heilige, gesegnet sei er, auf die Stim-
men derer hort, die sich mit dem Gesetze beschiftigen. Aus jedem
einzelnen Worte des Gesetzes, das sich im Munde dessen, der sich
mit dem Gesetze beschiftigt, erneuert, schafft Gott eine neue Him-
melswolbung». :

Somit wirkt in den Sohnen Abrahams, Isaaks und Jakobs die
Verantwortung um die gefallene Welt mehr als bei den anderen
Vélkern. Das Paradies ist vor dem «Tage des Messias» allen Vol-
kern verschlossen, der Jude aber ist mit der Mangelhaftigkeit iiber-
all unter allen Vélkern schicksalhaft verbunden. Er fiihlt sich vor
die Aufgabe gestellt, alle Strahlen der Gottheit, wo immer sie sind,
zuriickzufiihren. Sei es nun im Exil, oder im heiligen Lande schlecht-
hin, in der Heimat der Erzvéter, im Lande Jakob-Israels, der Jude
ist und bleibt — wenn er Beziehung zu seiner Tradition hat —
weltverbunden und verantwortungsbewult um die Gottheit und
ihre Welt. Er ist gewohnt, die Schopfung in all ihrer Unbarmher-
zigkeit und Héarte hinzunehmen, in seiner Not die um Form rin-
gende Schopfung zu erkennen und das zu tun, was in der Kraft
seines Abrahamsbundes liegt, durch sein Leben nach den Gesetzen
die Erlosung fiir die Welt zu verdienen. Hier liegt der urtiefe Un-
terschied zwischen Judentum und Christentum. Das Judentum
kennt nicht den Entzweibruch des irdischen Aeons rein aus der
Gnade des Schiopfers und Erlosers heraus. Es will nicht Tréger einer
messianischen Idee sein, die es zum mehr oder minder iiberfliissigen
Rahmen fiir einen Messias macht, an dessen Kommen und Wirken
es keinen tidtigen Anteil hat. Es nimmt nicht die Paradoxie einer
Teilerlosung auf sich, die nur fiir die Seele bestimmt ist, aber Leib
und Kosmos, die nur aus menschlicher Schuld gefallen sind, in die-
sem ihrem Gefallensein beldf3t. Die judischen Messiasvorstellungen
stellen den Menschen mitten hinein in die messianische Verantwor-
tung um Gott und die Welt. Fiir den Christen ist das Wesentlichste
geschehen, fiir den Juden noch ungeschehen. Aus dem Erwirken
desselben schopft er seine Lebenskraft. Der Jude steht dauernd

143



mitten im Geschehen, an dessen Werden er unmittelbar Anteil hat;
der Christ ist durch den Glauben mit dem Entscheidensten allen
Geschehens, der Erlosungstat Christi, verbunden, die sich bereits
vollzogen hat. Der Jude entscheidet sich nicht primér fir das Heil
seiner eigenen Seele, sondern er bestimmt durch sein Handeln die
Harmonie einer Schépfung, die seiner Entscheidung harrt und nur
auf diese hin geschaffen wurde. Der Glaube des Christen ist die Be-
freiung von einer derartigen Tragweite der menschlichen Entschei-
dung, er ist die Freiheit in Christo, zu der alle berufen sind, die
miihselig und beladen sind. Der Christ kann sich unter das Kreuz
stellen, das das Symbol seiner Erlosung ist, der Jude mul} sich
selbst an die Schopfung hingeben, um sie zu erlosen. Der Jude
trennt nicht zwischen der Erldsung der menschlichen Seele und der
durch den Menschen Erlosung heischenden Materie, die er beide
durch jede seiner Handlungen herbeizufithren hat. Fiir den Christen
ist die Erlgsung von Seele und Materie nicht Anliegen des Men-
schen, sondern wesentlich Gnade von Gott her.

Das Judentum verstand also seine Rolle immer als die des
Mittlers zwischen der Schopfung und dem Schopfer. Voraus-
setzung zu dieser Vermittlungstitigkeit war das Gesetz, das als die
auf die Zeitlichkeit angewendete Ordnung des Ewigen verstanden
wurde. Die jiidische Auserwiahlung besteht nach der Meinung der
nachchristlichen jiidischen Theologie in der Gabe des Gesetzes
selbst. Klassisch ist diese Anschauung in der Antwort auf die Frage,
«Was ist der Lohn fiir die Erfullung eines Gebotes» gegeben, die
einfach lautete, «Ein weiteres Gebot». Nach der jiidischen Uber-
lieferung wurde das Gesetz allen Vélkern angeboten, doch alle V6l-
ker zogen es vor, den Weg dieser Welt zu gehen, nur Israel nahm
das ,Joch der Tora‘ auf sich und daher wurde ihm die Tora als
Besitz, aber auch als MaBstab seiner Bewihrung gegeben. Der
Besitz der Tora ist das Hauptmerkmal, das Israel von den tibrigen
Volkern abhebt. Wie sehr der Besitz der Tora der Lohn fiir die Aus-
erwiahlung Israels ist und Israel mit dem gottlichen Gesetzgeber
verbindet, so sehr trennt er es auch von den iibrigen Volkern und
tragt ihm deren Feindschaft ein.

Somit wurde bereits dasjenige Merkmal erwihnt, das die Ge-
schichte des jiidischen Volkes durch die drei Jahrtausende seines

144



Bestandes wesentlich bestimmte. Es ist der Begriff der Auserwih-
lung, der in der Gabe der Tora, des Gesetzes, mit dem Gott sein
Volk ausgezeichnet hatte, besteht. Das Gesetz ist die notwendige
Folge der Auserwihlung Israels. Schon das Bundeszeichen, unter
dem Gott und Abraham ihren gegenseitigen Bund geschlossen
haben, ist ein Gesetz, es ist die Vorschrift der Beschneidung aller
acht Tage alten Knaben. Von dem Tage an, da durch die Erfiillung
der Beschneidungsvorschrift der Bund geschlossen wurde, wurde
der kleine nomadische nordwestsemitische Stammesverband der
Abraham-, Isaak- und Jakobséhne iiber den Ablauf der profanen
(Geschichte erhoben und ihm wurde eine heilsgeschichtliche Auf-
gabe zu Teil, d.h. das Schicksal dieses kleinen Wiisten- und Steppen-
volkes wurde verkniipft mit dem Schicksal der Welt. Die Aufgabe
Israels wurde nicht, ein GroBreich im politischen Sinne zu werden,
aber es wurde sein Segen und seine Pflicht zugleich, alle Krisen,
denen auch die profanen Vélker unterworfen werden, am eigenen
Volkskérper durchzumachen und bis zur Vollendung der Erlosung
am Ende der Tage von sich heraus zu iiberwinden. Was fiir andere
Vélker Ursache zu ihrem Untergang wurde, wurde fiir Israel Ur-
sache und Voraussetzung zu fortgesetztem Bestand, was fir an-
dere Religionen die Keime gefihrlicher Héresien in sich barg, wurde
fiir die jidische Religion die Voraussetzung zur Anpassung ihrer
Eigenart an einen neuen Zeitgeist. Die neuplatonische Philosophie,
die man fast als eine der wichtigsten Religionsformen der Spit-
antike bezeichnen kann, war fiir das Christentum der AnlaBl zu
verschiedenen Irrlehren, im Judentum wurde sie zur Basis, von
der aus das Gesetz neu interpretiert und neu verstanden wurde.
Sie war die Voraussetzung dafiir, die Gesetzesvorschriften der Tora
als den Niederschlag des gottlichen Schopfens und Waltens in der
Natur und im Kosmos zu verstehen, wodurch der gesetzestreue
Mann eo ipso zum Weltbiirger wurde, der sinnvoll im Kosmos lebt,
eben darum, weil er die Gesetze befolgt.

Nach der Vorschrift der Beschneidung folgte Gesetz auf Gesetz
immer dann, wenn sich die iiber dem Volke waltende Hand Gottes
zeigte, immer dann, wenn sich das Volk nur kraft seiner heilsge-
schichtlichen Stellung in der Geschichte behaupten konnte. Die
Befreiung aus Agypten war gekniipft an die Einhaltung der Passah-

145

5 Judaiea, Band 7, 2



Vorschriften. Durch sie sollte sich Israel in allen Jahren seines zeit-
lichen Bestandes der Tatsache erinnern, daB3 «die starke Hand»
des Ewigen es vor der sicheren Vernichtung errettet hatte. Durch
die Erinnerung an das Wirken des Ewigen in seinen Vorschriften
und Festen wurde aber Israel zum Ansto3 allen Vélkern und Men-
schen, die an einem Heriibergreifen der Heilsgeschichte in die ge-
schichtliche Wirklichkeit Anstol nahmen. Um bei der Feier des
Auszugs aus Agypten zu bleiben, bei den Plagen, die Gott iiber
die Agypter verhingt und mit denen er ihren endlichen Starrsinn
bestraft hatte, die die Voraussetzung fiir die Errettung Israels
wurden, so wurden diese schon in der Antike (z.B. Diodor 39 Ph. I.)
als Krankheiten interpretiert, mit denen die Israeliten behaftet
waren und die Agypter durch Ansteckung gefihrdeten und nur aus
diesem Grunde von den Agyptern vertrieben und des Lands ver-
wiesen wurden. Weil fiir all die Zungen, die diese Nachrichten ver-
breiteten und die Geschichtsschreiber, die sie niederschrieben, der
Begriff «Heilsgeschichte» schlechthin keine Realitdt war, milver-
standen sie auf Grund ihres geschichtlichen Bewulltseins das wun-
derbare Eingreifen des Ewigen in die Geschichte. Weil es fiir sie
zu absurd war, deshalb glaubten sie nicht daran. Israel aber glaubte,
da es ihre Vorfahren am eigenen Leibe erfahren hatten, daran und
pflegte diesen Glauben in der jihrlichen Wiederholung des Passah-
Festes. Schon dadurch allein unterschied es sich von der Umwelt.
So entstand das fiir die jiidische Theologie so entscheidende Gebet:
Atta bacharta banu, «Du hast uns auserwihlt», was nicht mehr
und nicht weniger heilt, als daBl Gott Israel zum Zeugen seines
heilsgeschichtlichen Wirkens in der Geschichte erwihlt hat, eine
Tatsache, die ihm MiBlverstehen und Feindschaft von Seiten der
Volker eintrug.

Auf die Wiistenwanderung folgte die Landnahme in Palistina.
Die Fiihrer des Volkes waren Propheten, irdische Wortfiihrer des
gottlichen Konigs. Immer wenn Israel dachte und argumentierte
wie die Volker der Welt, stand es im Gegensatz zu seinen Prophe-
ten. Wenn Israel selbst an seiner heilsgeschichtlichen Stellung An-
stofl nahm, wurde es geziichtigt. Auf die Ziichtigung folgte Besin-
nung, so daf} sich Israel auch Niederlagen zu Siegen kehrten, d.h.
die Niederlagen waren die Voraussetzung zu einem neuen Verstind-

146



nis der Beziehung zwischen dem Volk und seiner heilsgeschicht-
lichen Aufgabe.

Menschlich verstanden, hatte Achan (Josua 7) recht, als er nach
der Besiegung Jerichos der Gottheit geweihtes Gut nicht zerstéren
und verbrennen, sondern sich selbst nutzbar machen wollte. Bei
allen Volkern der Welt wire Achan der Kliigere gewesen, zu dem
alle als zu einem Vorbild aufgeblickt hédtten. Achan wire ein Held
gewesen, der sich Beute im Kampfe erwirbt und sich dann des Voll-
besitzes des eroberten Guts erfreuen kann. Nicht so in Israel. Die
Gottheit selbst hatte Jericho besiegt und nicht das Volk. Was die
Gottheit anriihrt, ist geheiligt. Da erging an ganz Israel der Befehl,
Jericho mit all seinen Einwohnern und seiner Pracht der Gottheit
zu weihen. Achan, der kliigelnde Kaufmann oder Soldat oder, was
er sonst gewesen sein moge, Achan, der jedenfalls zu klug war, als
um daran glauben zu kénnen, dall er nur Handlanger bei der be-
schlossenen Eroberung Jerichos war, dafl er nichts anderes war als
Durchfiihrungsorgan, glaubte sich selbst als Sieger, achtete das
gottliche Gebot gering und brachte somit Unheil und Niederlage
iiber das ganze Volk. Wenn Israel sein will wie die Vélker der Welt,
wenn es wie die Volker der Welt an seiner heilsgeschichtlichen Stel-
lung Anstol nimmt, dann ist seine besondere Stellung iiber Israel
verhingt. Deutlich kommt dies in der Strafrede zum Ausdruck, die
Samuel an die Altesten Israels richtete, denen der Prophet als Wort-
fithrer Gottes zu gering schien, als um auch Herrscher zu sein und
die daher wie die iibrigen Volker nach einem Konig verlangten. Die
gewisse spielbiirgerliche Ruhe, die ein stabiles Konigtum mit sich
bringt, sollte aber Israel zum Verhidngnis werden. Nach den Worten
Samuels sollten ihnen die Konige zur Last werden. Trotz der Herr-
schaft der Konige horten die Propheten nicht zu predigen auf, trotz
der irdischen Konige dringte der gottliche Herrscher durch den
Mund der Propheten und durch den Gang der geschichtlichen Er-
eignisse dem Volk seinen Willen auf.

Es wire eine dankbare Aufgabe, unter dem Aspekt der Heils-
geschichte Israels politische Geschichte darzustellen. Dies wiirde
ein buntes Bild von abwechselnder weltménnischer Klugheit und
sich von der Welt abschliefender gliubiger Hingabe an sein Ge-
schick werden. Als Resultat dieser Untersuchung wiirde heraus-

147



kommen, daf3 Israel nicht dann in Krise war, wenn es die anderen
Volker miflverstanden, sondern nur dann, wenn es sich selbst mif3-
verstand. Jehuda ha-Lewi driickte dies in einem seiner Zionslieder
aus und faflite das Schicksal Israels in dem einen Satz zusammen:
«Mein schoner Name, der fiir mich unendlichste Erbauung ist,
wurde im Munde der anderen zum Gespott». Solange Israel sich
selbst geniigt, solange Israel die Geschichte unter dem Vorzeichen
seiner heilsgeschichtlichen Stellung versteht, ist ihm sein eigener
Name unendlichste Erbauung. Beginnt Israel sich selbst miBzuver-
stehen und will werden «wie die Volker der Welt», dann wird ihm
sein eigener Name zum Anstof}, zum Gegenstand des Witzes und
Spottes, mit dem es sich selbst aufzehrt und allen anderen ein recht
erbarmliches Schauspiel bietet. Diese Menschen werden zu Juden
am Rande, wie sie Joachim Prinz treffend bezeichnete. Juden am
Rande ihres Judentums und am Rande der anderen Volker, denen
sie sich angleichen wollen, weder auf der einen noch auf der anderen
Seite im eigentlichsten Sinn des Wortes zu Hause. Sie stammen
aus Israel und wollen auBlerhalb Israels daheim sein. Diese Klein-
gliubigen, die mit ihren Nivellierungsideen zu allen Zeiten und in
allen Formen die Welt begliicken wollten, werden gerade von den
Anderen, die sie doch selbst allzu gerne sein mogen, bei dem ange-
rufen, was sie wirklich sind, ndmlich bei ihrem eigentlichen Namen
«Juden — Israeliten», als eine paradoxe Erscheinung in der Ge-
schichte, eben weil die Heilsgeschichte fiir menschliche Gehirne
immer ein Paradox sein muf}. Wo soll dieser Jude nun aber Halt
finden, der sich selbst nicht mehr aussondern will, dafiir aber von
einer feindseligen Welt ausgesondert wird, der sich selbst nicht
mehr versteht und trotzdem von der Welt weiterhin miBverstanden
wird? Von Komplexen geplagt, ist er ein ungliicklicher, religiés und
national gebrochener Mensch, der deshalb alle Nivellierungsideen
und Ideologien férdert und sich ihnen an den Hals wirft, weil er
nur in einer nivellisierten Welt und Gesellschaft seine besondere
Stellung aufgeben und in dem Schmelztopf der Assimilation unter-
gehen kann. Daf} dies vielfach das Schicksal des modernen Juden-
tums ist und von vielen nicht gerne gehort und als licherlich ab-
getan wird, dndert nichts daran, daBl es wahr ist. Im Wesen der
‘Wahrheit liegt es, die Unwahrheit zu entlarven. Das ist immer fiir

148



den Entlarvten sehr unangenehm, weil er dann «mit seinem wahren
Gesicht» dastehen mull und zumindestens dem Beschauer nichts
mehr vormachen kann, auch wenn er selbst sich weiterhin weigert,
sich im Spiegel zu besehen. Zeuge der Heilsgeschichte zu sein, ist
wohl keine Annehmlichkeit, wenn man in der Geschichte lebt und
so gerne in ihr aufgehen mochte. Doch die Heilsgeschichte ist stér-
ker als die verschiedenen Fluchtversuche Israels, die immer mil3-
gliickt sind, aber dennoch von neuem versucht werden. So wie
Jonas nicht «aus dem Angesicht des Herrn» nach Tarschisch fliich-
ten konnte, so wie die Natur aufgewiihlt wurde und gegen ihre ge-
wohnliche Ordnung Jonas zuriickbrachte, so kann auch Israel aus
seinem Bunde nicht ausreiBlen, und die Geschichte bringt das «wider-
spenstige Volk» wieder auf seinen Ausgangspunkt zuriick. Die so
Zuriickgetriebenen nannte Jabotinsky treffend die «Trotzjudenn.
DafB3 das eben Gezeigte nicht nur auf die heutige Zeit zutrifft, son-
dern wie ein mathematisches Vorzeichen die Geschicke Israels zu
allen Zeiten bestimmt hat, beweist u. a. ein kleiner viel zu wenig
beachteter Hinweis im 2. Makkabéerbuch. Es ist da vom Hohe-
priester Jason die Rede, der in allem und jedem den Griechen glei-
chen wollte, der das Volk und die Priester dazu verfiihrte, grie-
chische Tracht anzulegen und statt im Tempel sich im Gymnasion
— dem antiken Kaffeehaus — zu treffen, statt zum Ewigen zu
beten, sich iiber zeitliche Dinge zu unterhalten. Es wird dargestellt,
mit welcher Begeisterung Israel bereit war, das problematische Le-
ben seines Bunds und die Gesetze seiner Bundesverpflichtung auf-
zugeben, um mit vollen Ziigen die hellenistische Freiheit in sich
einzusaugen. Israel war seiner besonderen Stellung iiberdriissig ge-
worden — vom menschlichen Standpunkt nur allzu begreiflich,
aber vom Standpunkt der Heilsgeschichte konnte es nur Apostasie
sein. Israel war sich selbst zum Anstofl geworden, seine Auszeich-
nungen achtete es gering, die Primien seines Bundes wurden in
seinen Augen zu Schandmalen, aber dafiir schitzte es hoch die
hellenistischen Auszeichnungen, da doch die von den Anderen ge-
geben wurden, und im Besitz dieser Auszeichnungen glaubte Israel
hoffen zu diirfen, selbst endlich auch ein anderer werden zu kénnen.
Schlicht und einfach fate der Verfasser des 2. Makkabéerbuchs
(4/16) das Ergebnis dieses Buhlens Israels um die Anerkennung

149



von Seiten der Volker der Welt zusammen: « Darum wendete sich
fiir sie das Blatt auch zum Schlimmen. Diejenigen ndmlich, deren
Benehmen sie eifrigst nachahmten, denen sie in allem sich anzu-
gleichen suchten, bekamen sie zu Feinden und Peinigerny».

Noch wihrend der Wiistenwanderung hatte Israel versucht, sein
wesentlichstes Gesetz von dem einen und einzigen nicht in Gestalt
und Form darstellbaren Gott zu umgehen. Das goldene Kalb ist
unser Gott, der uns aus A'gypten herausgefiihrt hat, riefen die
Sohne Israels in ihrer Verzweiflung, als Mose vom Berge Sinai nicht
heruntergestiegen war. Nicht da} sie an einen anderen Gott ge-
glaubt hitten als an den, der Israel aus Agypten herausgefiihrt
hat, nein, sie wollten ihn nur sehen, er sollte die fiinf Sinne anspre-
chen, wie es die Gotter der anderen Volker tun; Israel wollte das
haben, was auch die anderen Viélker haben, sein Besonderes, den
unsichtbaren Gott, der eben in seiner Unergriindlichkeit Grofles
geleistet und Israel aus Agypten herausgefiihrt hat, war es bereit
aufzugeben, insofern er sich in seiner Unergriindlichkeit von heid-
nischen Gottern unterschied. Nicht anders war das Verhalten im
eigenen Lande. Immer wieder hatte Israel versucht, aus seiner be-
sonderen Stellung auszubrechen und statt seinen eigenen Weg zu
gehen, so zu leben wie die Nachbarvolker. In der Bibel heilt es
dann, dal die Dirne Israel ihren gottlichen Brautigam verlassen
hatte, um sich den anderen Go6ttern hinzugeben.

Die grofte Krise des Judentums in der Antike wurde durch die
Zerstorung des Tempels in Jerusalem durch Nebukadnezar ausge-
16st. Alle politischen Voraussetzungen, die bisher das Volk Israel
wenigstens in seinem nationalen Bestande erhalten hatten, wurden
mit einem Schlage abgeschafft, als die Elite der jiidischen Bevol-
kerung 722 v. Chr. durch die Assyrer und in drei aufeinanderfol-
genden Deportationen durch die Babylonier in den Jahren von
606 bis 586 auBer Landes gefiihrt wurde. Das gemeinsame Siedeln
in einem kleinen, aber dennoch geschlossenen Lebensraum, die Ver-
bindung mit der eigenen Erde war in Palistina der sicherste Garant
fiir den Bestand des Judentums, auch wenn es seiner besonderen
Stellung untreu wurde und statt seinen Bundesgott die Gotter der
Nachbarvolker verehrte. Fiir alle Volker, deren innerste Substanz
so durch die Volkerverpflanzungspolitik der Assyrer und Babylonier

150



zerstort wurde, war die Entfernung aus ihrer nationalen Wohnstéitte
gleichbedeutend mit deren nationalen Untergang. Fiir Israel war
es nur die Strafe (nach der Theologie der zeitgenossischen Prophe-
ten) fiir seinen Abfall vom Bundesgott. Die entscheidenste Nieder-
lage in der alten Geschichte Israels wurde zum entscheidenden Sieg,
der Israel die Moglichkeit geben sollte, das orientalische Altertum
zu iiberleben und die Voraussetzungen zu seinem Weiterbestehen
in der hellenistischen Zeit und spédterhin zu schaffen. Israel wurde
unter die Volker zerstreut. Von diesem Zeitpunkt an war seine Tra-
dition, sein Gesetz, das #ullere Zeichen seines Bundes, die einzige
Voraussetzung zur Erhaltung seines nationalen Bestandes. Die kul-
turell-geistigen Einfliisse der Gastvolker, unter denen Israel lebte,
beeinflullten zwar sowohl das Gesetzesverstdndnis als auch die For-
mulierung der meisten gesetzlichen Vorschriften, aber der Einflufl
war so, dall das Gesetz als solches dabei immer mehr in den Vorder-
grund trat. Das Gesetz wurde zum zentralen Anliegen im gesamten
jildischen Denken. Durch das Gesetz unterschied sich Israel von
den andern Volkern und in dem MaBe, wie es sich von den anderen
unterschied, war es einig und geeint iiber alle Lénder seiner Zer-
streuung. Die Grenzen der Gesetze und Rahmengesetze waren die
geistig-religiose Grenze, mit der sich das Judentum in der Diaspora
umgab. Der «Zaun um die Tora» wurde zum einzigen Garant der
Erhaltung des jiidischen Volkstums. Durch das Leben nach den
Gesetzen driickte Israel die Beziehung zu seiner heilsgeschichtlichen
Sendung aus.

So entstand fiir das Judentum ein doppeltes Heimatgefiihl, ein
nicht wirklich-scheinbares, das zu den Lindern selbst, in denen die
Zerstreuten lebten, und ein wirklich-tatsichliches, das zu seiner
Tradition, zu seinen Gesetzen, die es auf geistige Weise mit dem
Lande verbanden, aus dem es als Strafe fiir seinen Abfall gewaltsam
herausgefithrt wurde und in das es wieder zuriickzukehren hoffte.
Somit ist Ghetto sich Abschliefen vor dem Einstromen einer fremd-
volkischen und daher auch wirklich in geistiger Hinsicht fremden
Gegenwirtigkeit und Aktualitdt in das gegenwirtige und aktuelle,
pulsierende Eigenleben seiner Tradition. Das Ghetto wurde zur
Lebensform des exilierten Juden, der Verbindung mit dem Drauf3en
nur sucht, weil er sie braucht und nur in wie weit er sie braucht.

151



Die Zerstreuung unter die Volker der Welt #uBerte sich zwei-
fach. Derjenige Teil des Judentums, der an seiner heilsgeschicht-
lichen Stellung nicht Anstol nahm, nahm das problematische Leben
auf sich, in den Lindern der Vélker im eigentlichsten Sinn des
Wortes nicht daheim zu sein und an den Kulturgiitern der Volker
nur insofern Anteil z1 nehmen, als sie die besondere Stellung Israels
unter den Volkern zu verstehen halfen. Der zweite, numerisch
sicher der grioBere Teil des jiidischen Volkes, nahm nach wie vor
an seiner besonderen Stellung Anstofl, versuchte gar nicht ein
Exilsleben zu fithren, versuchte nicht die neue Heimat als nur
voriibergehend zu empfinden und die neuen Kulturen auf die Vor-
aussetzungen der eigenen Denkweise zu iibertragen, sondern stiirzte
sich kopfiiber in das freie und unproblematische Leben der Gast-
volker, begann sich zu assimilieren. So wurde erst im Exil die Be-
deutung des Gesetzes von einer rein religiosen auch zu einer na-
tionalen erweitert. Wéahrend bis zum Exil Israel eine heilsgeschicht-
liche und geschichtliche Nation zugleich war, wurde es von nun an
zu einer heilsgeschichtlichen Nation in der Geschichte, eine Nation,
die auch als Nation nur durch ihre besondere Beziehung zum Welt-
schopfer weiterleben konnte. Sich bekennen zur Nation wurde in
der Diaspora gleichbedeutend mit Festhalten am Gesetz und wei-
terem Ausbau desselben, mit durch das Befolgen der Gesetze be-
dingtem sich Herausstellen aus der fremden in die eigene Nation.
Daraus ist das Phinomen zu erkldren, dafl ein kleinglaubiges, glau-
bensschwaches und abergliubisches Volk — insofern dessen Glieder
dem Volkstum treu blieben und sich nicht an die Gastvilker assimi-
lierten, im Exil zu einem traditionsverwurzelten, glaubensstarken
und gesetzesverbundenen Volk umgewandelt wurde.

Von der Zerstorung des ersten Tempels an wurde das Gesetz
zum bestimmenden Faktor im jiidischen Leben. Es wurde das
Hauptanliegen des jiidischen Volkes, zu allen Zeiten sein Gesetz
an die Voraussetzungen seiner besonderen Stellung inmitten einer
fremden Umwelt anzupassen. Dadurch wurde Anpassung des Juden-
tums an die Voraussetzung einer neuen Zeit nicht Anpassung an
den Zeitgeist, sondern Polemik gegen denselben. Die Polemik ist
der wichtigste Faktor, der die jiidische Tradition, die Ausdeutung
der Gesetze, verursacht hatte. Nur in der Polemik gegen die Pro-

152



fangeschichte konnte Israel Zeuge der Heilsgeschichte sein. Nur
der Bundesgott Israels JHWH war es, der sich selbst unter dem
Einflul des hellenistischen Synkretismus mit keiner anderen Gott-
heit gleichsetzen lieB, der von seinen Anhiingern forderte, keine
Opfer an die heidnischen Gotter darzubringen, die zum guten ge-
sellschaftlichen Ton in der Spiatantike gehorten. Durch das Nicht-
anerkennen der heidnischen Gotter dulBerte Israel in der hellenisti-
schen Zeit am deutlichsten den gegeniiber dem Ablauf der Profan-
geschichte heilsgeschichtlichen Charakter seiner Polemik. Je gefihr-
licher die Assimilation wurde, desto mehr trat als Polemik dagegen
und gegen die Kulturen, die die Voraussetzung dafiir waren, das
Gesetz in den Vordergrund. Je enger die Maschen des Gesetzes ge-
zogen wurden, um so geborgener war Israel darin vor den Ein-
fliissen einer fremden Umwelt, aber um so mehr war auch Israel
in Polemik gegen diese Umwelt. Die Befolgung jedes einzelnen Ge-
bots trennte Israel von der sozusagen «guten hellenistischen Gesell-
schafty, die als Reaktion darauf mit Feindschaft antwortete. Durch
das Befolgen der Gebote &duBerte Israel seine besondere Stellung
unter den Voélkern, die es daher milverstanden und es wie Tacitus
(Hist. V./8.) als abergldubisch und widerlich abtaten. Schon die Be-
schneidung, das Bundeszeichen selbst, trug denjenigen Juden in
hellenistischer Zeit den Spott ihrer griechischen Umgebung ein,
die wie die Griechen nackt zu den Spielen in den Gymnasien an-
traten. Das Gebot «Du darfst keinen Gott auBer JHWH vereh-
ren», brachte Israel in die schwierigsten Situationen, als despo-
tische Herrscher von allen Vélkern ihrer Reiche gottliche Verehrung
erwarteten. Israels heilsgeschichtliche Stellung, die sich in seiner
Beziehung zu nur dem einen unsichtbaren Gott duflerte, wurde als
Rebellion gegen die geschichtliche Stellung der einzelnen Divi Au-
gusti ausgelegt. Die Reinheitsvorschriften, die Israel den Genuf
von Schweinefleisch verboten, machten Israel zum Gegenstand des
Witzes in der geistsprithenden, weltoffenen hellenistischen Gesell-
schaft. Schon der Seleukidenkonig Antiochus IV. Epiphanes hatte
die Juden gezwungen, unreine Speisen zu essen, und Schweineblut
iiber dem Brandopferaltar ausgegossen, und Philon, der wie schwer-
lich ein zweiter hellenistische Bildung und jiidisches Bewultsein
in sich vereinte, wurde von Kaiser Caligula mit der Frage gequilt,

153



warum nicht der Genull des abscheulich schmeckenden Schaf-
fleisches in der jiidischen Religion verboten, dafiir aber der des
wohlschmeckenden Schweinefleisches erlaubt sei. So setzte sich spot-
telnd die Antike iiber das Judentum hinweg, wihrend dieses durch
weitere Ausdeutung der Gesetze im selben Malle die Beziehung zu
seiner heilsgeschichtlichen Stellung verinnerlichte, wie es seine be-
sondere Situation unter den Vélkern mit dem Vorzeichen der Po-
lemik verstand.

Mit dem babylonischen Exil und dem daraus folgenden Ge-
setzesverstindnisse wurde die Exilssituation geschaffen. Das Exil
ist als Aufgabe dem Judentum gegeben, die es bewiltigen muf8.
Trotz des Lebens im Exil darf es nie vergessen, dall es nur in der
Fremde und nicht daheim auf eigener Erde lebt. So ist auch der
Ausspruch Jehuda ha Levi’s (Kusari III./12.) zu verstehen, der
sich mit dem Wesen des Exils befafit: « Derjenige, der das Exil nur
mit Widerwillen ertrigt, verliert beinahe nicht nur seinen Anteil
an dieser, sondern auch an der kommenden Welt». Aus dem Wider-
willen ergibt sich die vollstindige Aufgabe der Exilssituation, die
Angleichung an das Volk des Gastlandes. Wer am Exil Anstol3
nimmt, nimmt auch Anstofl am Gesetz. Immer koénnen Einzelne
aus Israel die Situation der Polemik aufgeben und mit der Aufgabe
ihres Gesetzes auch ihr Volkstum ablegen. «Denn wer da will, kann
sich ja durch ein Wort seinem Drianger gleichstellen» (Kusari I./
115.). Darin liegt eben die Tragik des jiidischen Schicksals, dall man
glaubt, es so leicht von sich werfen zu kénnen; man brauchte nur
so wie die anderen an seiner besonderen Stellung Anstof3 zu nehmen.
Doch die Krifte der Polemik waren wihrend der gesamten Exils-
zeit noch stirker als die der Assimilation. In seiner préizisen und
einleuchtenden Art faf3te Jehuda ha Levi dies an anderer Stelle in
die Worte (Kusari I1./99.): «Wir sind in Not und die Welt ist in
Ruhe. Die Not, die uns trifft, ist die Ursache fiir die Festigung
unseres Gesetzes». Im Gesetz driickt sich die Polemik gegen den
Zeitgeist aus.

Wenn im 11. Kapitel des Romerbriefs Paulus Israel mit den ab-
geschnittenen Zweigen des edlen Olbaums vergleicht, die, obgleich
abgeschnitten, doch nicht verdorren, sondern aufbewahrt werden,
um am Ende der Zeiten zuriickgepflanzt zu werden, so driickte der

154



Apostel darin dieselbe Uberzeugung an den trotz aller Verfolgungen
und Krisen heilsgeschichtlichen Fortbestand Israels im Exil aus
wie Jehuda ha Levi (Kusari III./11.): «Es sei nicht fern in deinen
Augen, dal wir in unseren urspriinglichen Zustand zuriickkehren,
auch wenn kein einziger von uns mehr iibrig bleiben sollte, so wie
es heillt (Isaias 41/14): ,Fiirchte dich nicht, Wurm Jakobs.© Denn
was bleibt denn von einem Menschen schon iibrig, wenn er gestor-
ben ist? Ein Wurm in seinem Grabe». Jehuda ha Levi’'s Kusari
erinnert auch noch an einer anderen Stelle (IV./23.) an das Olbaum-
gleichnis im Romerbrief. «Die Volker sind die Vorbereitung und
Einleitung zu dem erwarteten Messias, der die Frucht ist und dessen
Frucht sie alle werden, wenn sie ihn anerkennen werden. Dann
wird alles ein Volk werden. Dann werden sie die Wurzel verehren
und preisen, die sie bis dahin verachteten.» Paulus mahnte die
Vélker, die unedlen auf dem edlen Stamme aufgepfropften Aste,
sich nicht iiber die Wurzel, die den ganzen Baum mit Leben spen-
denden Siften versorgt, iiberheben zu wollen.

Nach der Vertreibung der Juden aus Spanien im Jahre 1492
entstand die schon in anderem Zusammenhang angefiihrte Inter-
pretation des Exils, die das Exil des Volkes Israel auf Erden mit
dem Exil «gottlicher Strahlen» in der irdischen Unzuldnglichkeit
verglich. Noch mehr als bisher wurde das Gesetz hervorgehoben.
Das Gesetz als die auf die Zeitlichkeit der Materie angewandte
Ordnung des Ewigen war die Voraussetzung zur Riickfiihrung der
gottlichen Strahlen in ihren gottlichen Ursprung. So war jedes grofle
Ereignis in der jiidischen Geschichte mit einem neuen noch tieferen
Gesetzesverstiandnis verbunden. Bis in die moderne und modernste
Zeit stand das Gesetz im Mittelpunkt des jiidischen Denkens und
Lebens. Als unter dem Einflul des aufklirerischen Liberalismus
das Gesetz aus seiner dominierenden Stellung verdringt wurde,
horte Israel auf, sich durch das Gesetz von seiner Umwelt abzu-
sondern, horte Israel auf, eine sakrale Nation zu sein und versuchte
von neuem im Weltlichen untergehen und aufgehen zu konnen.

Somit begann mit der Entheimatung des west- und mitteleuro-
péischen Judentums aus den Bereichen seiner Tradition das jii-
dische Volk unter den geistigen Giitern, Weltanschauungen und
Stromungen des 19. Jahrhunderts seinen Halt zu suchen. Aus den

155



frommen Messiaserwartungen, dem endzeitlichen Friedensreich mit
seiner unendlichen Gerechtigkeit wurden in den Hirnen der ent-
judeten Juden Phrasen von der Briiderlichkeit der Menschen, libe-
ralen Freiheiten und daraus resultierend Theorien und Ideologien
von der Kraft des Menschen, der durch seine Herrschaft iiber die
Materie eine letzthin gerechte Ordnung aus eigener Kraft herzu-
stellen im Stande sei. Das Ideal des endzeitlichen Friedensreiches
wurde vollstdndig profanisiert.

Die bedeutendste Erscheinung im modernen J udentum ist zwei-
fellos der Zionismus, eine Ideologie, die in folgerichtiger «Verkor-
perung» zum Staate Israel gefiithrt hat. Tatsédchlich hat der Be-
griff « Verkorperung» auch seinen bestimmten und sehr ehrenvollen
Platz in der zionistischen Phraseologie. Leider wird er meistens
nur miB3verstanden. Man versteht hdufig darunter die einer Ideologie
gehorchende und mit viel Idealismus betriebene Verkérperung einer
national-politischen Notwendigkeit, die des Fortbestandes Israels in
einer Welt, aus der Liberalismus und Materialismus nicht mehr
wegzudenken sind. Damit beginnt Israel von neuem neben seiner
heilsgeschichtlichen wieder eine geschichtliche Rolle zu spielen. Wie
die «anderen Volker» ist Israel auch in den Vereinten Nationen ver-
treten. An den internationalen Kongressen der Vilker nehmen auch
Abgeordnete der israelitischen Nation teil. Obwohl Israel auch als
Staat heute sehr bestrebt ist, als eine politische GroBe anerkannt
zu werden, konnte sein Aulenminister am Tage, da Israel in die
Vereinten Nationen aufgenommen wurde, dieser internationalen
Korperschaft keine hohlen Schlagworte bieten, wir es andere Red-
ner vor demselben Forum tun, sondern er verlas die Friedensbot-
schaft des Isaias. Damit hatte er in einer groBen Geste der Welt
gezeigt, was «Verkorperung» wirklich bedeute, was zu bezeugen
Israels vornehmste Aufgabe wire. Es ist aber leider so, dafl man nur
nach auBen zeigt, was man eigentlich verkorpern sollte, dafl man
es aber mit der Durchfithrung dieser Verkorperung geistiger Werte
nicht immer ganz streng nimmt. Heute betrifft den Staat Israel,
was von der vorexilischen Zeit bereits gesagt wurde, dafl Israel
profan werden kann, ohne deshalb als Nation untergehen zu miissen,
daB Israel statt seinen Bundesverpflichtungen nachzukommen, sich
auch den Go6tzen, d.h. den verschiedenen modernen -ismen an den

156



Hals werfen kann. In einem solchen Falle wire aber auch der Staat
Israel keine Verkorperung in dem Sinne, wie sie Moshe Scharet den
Vereinten Nationen in Aussicht stellte.

Aus dem Dargestellten ergibt sich die zwingende SchluBfolge-
rung, daf} die Beziehung zum Gesetz auch in Israel noch bei weitem
nicht geklidrt wurde. Tritt heute tatséichlich das jidische Volk in
eine dritte, nachexilische Epoche ein, dann bedarf es eines neuen
Gesetzesverstindnisses, einer neuen Anwendung des Gesetzes auf
die historische Realitdt, es bedarf der Anwendung der besonderen
israelitischen Nationalitit auf das Allgemeine der anderen Nationen,
der Verkorperung Israels heilsgeschichtlicher Stellung in der Ge-
schichte. Das sind Forderungen, die gestellt werden miissen, weil
durch Israel die Gottheit tausendfdltiges Zeugnis ihres heilsge-
schichtlichen Wirkens gibt; wie schwer es ist, diesen Forderungen
nachzukommen, mufl wohl nicht besonders hervorgehoben werden.

NACHWORT

Bisher wurde versucht, Israels heilsgeschichtliche Situation von
den Voraussetzungen der jiidischen Theologie her zu verstehen.
Haufig wird die Beziehung des Christen zu Israel als dem Gottesvolk
des Alten Bundes, d.h. als dem Gottesvolk des Gesetzes, dadurch
getriibt, daBl er sich iiber die Fortdauer der heilsgeschichtlichen
Stellung Israels nach Christi Kreuzestod mit der Bemerkung hin-
wegsetzt, dall sich Israel durch die Ablehnung Christi sein eigenes
Heil selbst verwirkt habe. DaBl dem nicht so ist, hob schon Paulus
im Romerbrief (11,1ff.) hervor; dadurch, daB Israel durch sein
Gesetz sich diesen Zugang zu Christus verbaut hatte, hatte es den
Weg fiir die Volker der Welt freigemacht. Auch darin liegt die Tra-
gik des jiidischen Schicksals, dal das Judentum solange die Froh-
botschaft der endzeitlichen Erlosung verkiinden mul}, bis den Glie-
dern aller Volker aufler Israel die Moglichkeit gegeben sein wird,
sich zur vollendeten Erlosung als Individuen zu bekennen. Sein
Gesetzesverstindnis zwang Israel als Nation zur Ablehnung eines
messianischen Reiches, das nicht von dieser Welt ist. Israel steht
aber als Nation in dieser Welt, die es als ganze auf die Erscheinung
der endzeitlichen Theophanie des Konigs Messias vorzubereiten hat.

157



Israel als Nation wurde aber, wie im Vergangenen dargestellt wurde,
nur durch seine Beziehung zum Gesetz erhalten. Somit ist die Gabe
des Gesetzes Lohn fiir den Glauben Abrahams und Voraussetzung
zur Ablehnung Christi in Einem, wie sie Voraussetzung zum Be-
stande Israels in der Diaspora und Bedingung fiir den in einem
Akt personlichen Entscheidens und Bewéihrens bestehenden Glau-
bens der Heidenvolker wurde.

Hitte Israel Christus als seinen Konig Messias angenommen, so
wire diese Annahme entweder mit der Errichtung des endzeitlichen
messianischen Friedensreiches identisch geworden, oder es wiren
zumindest die beiden Begriffe Geschichte und Heilsgeschichte zu-
sammengefallen. Im ersten Falle wiire kein Raum fiir die Entschei-
dung der Volker. Das messianische Reich wire eine dermalien iiber-
zeugende Realitdt geworden, daf3 sich ihm niemand und nichts auf
der ganzen Welt hitte entziehen konnen. Im zweiten Falle wire die
Kirche zur Fortsetzung der Synagoge geworden, und das Bekennt-
nis eines Heidenchristen zur Kirche wire identisch mit einem Be-
kenntnis zum messianischen Reiche Israel, das, obwohl messianisch
und heilsgeschichtlich, dennoch auch eine GréBe in der politischen
Geschichte dargestellt hitte. Israel hat Christus abgelehnt, um
einerseits den Volkern den Weg ihrer Entscheidung zum Heil frei
zu halten und andererseits, um den Zusammenfall von Geschichte
und Heilsgeschichte so lange hinauszuschieben, bis durch die Mit-
einbeziehung von Leib und Welt in die Erlosung die Materie keine
Realitdt mehr sein wird, an der es fiir das Judentum gilt, im Gesetz-
lichen seine Beziehung zum Schépfer auszudriicken.

Das Christentum ist oft genug dazu geneigt, das Judentum, die
perfidi Judaei, leichtfertig zu verurteilen, weil es nicht glaubt. Nie-
mand, der den Begriff Glauben wirklich kennt, wird sich zu einer
solchen AuBerung verleiten lassen. Abgesehen von allen Besonder-
heiten, die, wie bereits erwidhnt, auf dieser Welt der Nation Israel
den Zutritt zu Christus verwehren, ist wirklicher Glaube selten an-
zutreffen, dafl kaum jemand berechtigt ist, einen anderen dessen
anzuklagen, wessen er sich selbst schuldig fiithlen sollte. Wire
Glaube identisch mit religiosem Traditionalismus, was er fiir viele
Christen leider geworden ist, so glaubt Israel eben deshalb nicht,
weil es diesen Glauben hat. Heute, da der Antisemitismus leider

158



keine Erscheinung mehr ist, die nur noch der Vergangenheit ange-
hort, muB} jeder Christ, ehe er den Mund iiber jidische Probleme
und Sorgen auftut, sich den Ausspruch des Apostels vergegenwiir-
tigen (Romerbrief 11/17f.): « Wenn einige Zweige abgebrochen sind
und du als wilder Olbaum auf sie eingepfropft und der Wurzel und
der Fettigkeit des edlen Olbaums teilhaftig geworden bist, so er-
hebe dich nicht iiber die Zweige. Erhebst du dich aber, so wisse:
Nicht du tragst die Wurzel, sondern die Wurzel dich».

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Cahiers Sioniens, 4me Année, T. 3, No 12, Décembre 1950: Paul
Démann: Le Peuple Témoin. Louis Bouyer: La Tradition juive et le Chris-
tianisme. Jean Daniélou: Une antique Liturgie judéo-chrétienne. I. D.: Le
Judaisme américain en face d’Israél. Les Idées et les Faits. Les Livres. 5me
Année, No 1. Mars 1951: A. Gelin: Les «Pauvres de Yahve». Renéde Bloch:
Israédlites, Juifs, Hebreux. Paul Démann: Signification de I’Etat d’Israél.
Marina Mannati: La condition juive d’aprés un Roman de Pearl Buck. G.
Vermes: A propos des «Apergus préliminaires sur les manuscrites de la mer
morte» de M. A. Dupont-Sommer, Paul Démann: Dialogue ou controverse ?
L’actualité. Les Livres.

The Jewish Quarterly Review, Vol. XVI, April 1951, No 4: The
Takkanot of Erubin: A study in the development of the Halaka by Prof.
Solomon Zeitlin. Holiness and Glory in the Bible by Prof. Israel Efros. The
historical allusions of chapters IV, XI and XIII of the Palms of Solomon
by M. Aberbach. The Royalist Position concerning the readmission of Jews
to England by Dr. M. Vilensky. Critical Notices. Books received.

UMBSCHAU

Am 2. und 3. Mai tagte in Vevey
die Delegiertenversammlung
des Schweiz. Israelitischen Ge-
meindebundes. Es wurde bei die-
ser Gelegenheit festgestellt, daB die
Juden der Diaspora keinerlei Treue-
verpflichtung gegeniiber dem Staate
Israel haben und daB sie eine poli-
tische Verbundenheit ausschlieflich
mit ihrer Heimat besitzen. 27 Ge-

meinden sind im Gemeindebund zu-
sammengeschlossen. Viele juidische
Familien gehéren keiner judischen
Gemeinde an.

In Basel beging Rabbiner Dr. Weil
die Feier seines 25jahrigen Dienst-
jubildums. In seiner Rede fiihrte
er aus, dafl der Wille zum Judentum
heute stiarker und bewuliter gewor-
den sei denn je, auch wenn bedauer-

159



	Gesetz und Erlösung in der jüdischen Theologie

