
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Gesetz und Erlösung in der jüdischen Theologie

Autor: Schubert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961631

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961631
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Now Christ our Paschal Lamb is slain
The Lamb of God that knows no stain.
Thy captive people are set free,
And crowns of life restored by Thee.

We hymn Thee rising from the grave,
From death returning, strong to save ;

Thine own Right Hand the tyrant chains,
And Paradise for man regains.

GESETZ UND ERLÖSUNG IN DER JÜDISCHEN
THEOLOGIE

von Doz. Dr. KURT SCHUBERT, Wien

Durch das Genießen der verbotenen Frucht vom Baume der
Erkenntnis fügte der erste Mensch, in dem nach einem chassidischen
Wort «alle Seelen in seiner Seele vereinigt waren», nicht nur sich,
seiner Seele, der Gattung Mensch, sondern auch dem ganzen Kosmos
Schaden zu. Er lenkte die im Kosmos wirkenden Kräfte durch seinen
Fall in die durch eben diesen Fall verfluchte Materie, in der sie

gefesselt sind und nur vom Sünder selbst, vom Menschen, durch
seine freiwillige Entscheidung und der daraus folgenden Handlung
zurückgeführt werden können. Auf dieser Einstellung beruhen
sowohl die jüdischen Erlösungsvorstellungen als auch die jüdische
Haltung der Welt und dem Gesetz gegenüber.

Für den Juden gibt es keine Trennung der geistigen und
materiellen Sphäre in bezug auf deren Einwirkung auf den Menschen,
da der Mensch eine Synthese von beiden ist. Daher lehnt es der
Jude ab — wie mir Martin Buber im Gespräch sagte —, mit
einer erlösten Seele auf einer unerlösten Welt in einem unerlösten
Körper zu wohnen. In diesem Satz wurde der jüdische Einwand

136



gegen die christliche Heilsverkündigung mit einer Deutlichkeit
ausgesprochen, wie sie schärfer nicht hätte gefaßt werden können. Er
ist die jüdische Fassung des paulinischen Ausspruchs, daß das
Christentum für die Juden ein Ärgernis sei. Der Jude hielt in
nachchristlicher Zeit nicht nur an dem totalitären Messiasbild fest, wie
es sich schon im Alten Testament stellenweise (z. B. Isaias 2/1 ff.,
ll/6ff., Michäas 4/1 ff.) findet, sondern schmückte es noch weiter
aus und sah im erwarteten Messias den endzeitlichen König, der
seine Herrschaft über alle Völker ausdehnen und ein letzthin
gerechtes Regime führen wird. Am Tage des Messias hört die bis
dahin gültige Ordnung der Dinge auf, wie sie noch unsere Welt,
die unter dem Zeichen des Falles von Mensch und Schöpfung
steht, bestimmt. Diese Vorstellungen wurden, wie die Apokryphen
(z.B. Henoch öl) und die rabbinische Literatur beweisen, so weit
ausgebaut, daß der Antritt der Herrschaft des «Königs Messias»

mit dem endzeitlichen Gericht gleichgesetzt wurde. Niemand kann
leugnen, daß dann nicht auch die Schöpfung in die Heiligung
miteinbezogen werden wird, die nach jüdischer Meinung erst zu diesem

Zeitpunkt auch das Los der Menschen bestimmen wird. Bis dahin
ist die Welt das Feld der Realisierung der menschlichen Sittlichkeit,

die sich in den 613 Geboten der Tora ausdrückt. Die
Glaubensbeziehung des Einzelnen zu Gott ist nach rabbinischer Theologie
eine relative, bestimmt und begrenzt durch das Maß der Frömmigkeit

und Gerechtigkeit, die sich beide als Gesetzmäßigkeit
ausdrücken. Das Gesetz ist schlechthin das Maß aller Dinge, solange
es noch Dinge gibt, die mit irdischen Maßstäben gemessen werden
können. In diesem Sinne ist auch der talmudische Ausspruch aus
dem Munde des Ammoräers1 Raw Josef (b. Nidda 61b.) zu
verstehen, nach dem in der messianischen Zeit die Gesetze aufhören.
Die Tora in der Form der 613 Gebote ist die Anwendung der
göttlichen Ordnung auf die zeitliche Materie, die unter dem Zeichen
des Falles von Mensch und Schöpfung steht. Das Kommen des

Messias aber ist der Ausdruck der Erlösung von den Folgen des
Falls und der Ursünde, daher bedarf die Tora erst von diesem Zeit-

1 Ammoräer «die Sprecher». Terminus technicus für diejenigen Talmudlehrer,

die vom Ende des 2. bis in das 5. Jahrhundert nach Chr. lebten.

137



punkt an nicht mehr des Ausdrucks in Erlaubnis und Verbot, um
weiterhin nunmehr als rein geistige Potenz wirksam zu sein.

Die Hochschätzung des Gesetzes bedingt notwendigerweise auch
eine Hochschätzung des Lebens, das die Voraussetzung zur Erfüllung

der Gesetze gibt, und des Menschen, dessen Aufgabe es ist,
nach den Gesetzen zu leben. Das Verhältnis von Mensch zu Gesetz
einerseits und gesetzestreuem Menschen zur Erlösung andererseits
steht somit in allen Phasen des jüdisch theologischen Denkens im
Mittelpunkt des Interesses. In seinem Kusari, in den Jehuda ha
Lewi das gesamte Wissen seiner Zeit (erste Hälfte des 12. Jhs.)
mit der jüdischen Lehre konfrontierte, sagte er (III. 1) mit einer
Deutlichkeit, die an den späteren Chassidismus2 erinnert: «Der
Gottesdiener muß die Welt und das lange Leben heben, weil diese

für ihn die Voraussetzungen sind, das Leben in der kommenden
Welt zu erwerben». Die Welt ist dem Menschen als eine Aufgabe
gegeben, an der das Maß seiner Bewährung gemessen wird. Der
Maßstab aber für die Umsetzung seines Glaubensverhältnisses in die
Tat sind die Gesetze, deren Aufgabe darin besteht, die Menschen

zu einer richtigen Lebensführung anzuleiten, indem sie die ihnen
innewohnenden Kräfte nicht abtöten, sondern nur in ihre Schranken

weisen (z. B. Kusari I. 115). Somit sind in der jüdischen
Theologie Voraussetzungen gegeben, die das Christentum, das die
«Freiheit der Kinder des Geistes» verkündet, notwendigerweise
ablehnen muß. Das «Liebesverhältnis» zwischen dem Menschen und
seinem Gott kann sich nach paulinischer Auffassung nicht unter
das Joch des Gesetzes beugen und noch weniger nach dessen
Maßstäben gemessen werden. Die bedeutende Stellung, die der Begriff
«Liebe» in der paulinischen Theologie einnimmt, wird in der
jüdischen Theologie von dem Begriff Zedaka beansprucht, den man in
nachchristlicher Zeit als gesetzmäßige Gerechtigkeit verstanden
hat. Dem individualistischen Zug im Christentum steht ein
kollektivistischer im Judentum gegenüber, weil es für das Judentum nur
eine kollektive Erlösung der gesamten Schöpfung gibt, eine Rück-

2 Chassidismus «Frömmigkeit» bezeichnet in der heute geläufigen Form
eine im wesentlichen auf Rabbi Jisrael ben Eliezer Ba'al Schern tow
zurückgehende Bewegung, deren Ziel die Verinnerlichung der jüdischen Religion
war. Jisrael ben Eliezer wurde 1700 in einem Dorfe in Poololien geboren.

138



führung in den Zustand, wie er vor Adams Sündenfall geherrscht
hat. Wo der Christ vom Menschen spricht, denkt der Jude an die
Menschheit.

Daher besteht eine wesentliche und entscheidende Beziehung
zwischen dem gesetzestreuen Menschen, dem Zaddik, und der
Erlösung, die am Ende der Tage durch den König Messias verwirklicht

oder — besser gesagt — abgeschlossen werden wird. Im Alten
Testament wie auch sonst im alten Orient ist das Verhältnis des

Menschen zu Gott und Welt ein selbstverständliches. Der Mensch
hatte ein selbstverständliches Glaubensverhältnis zu Gott, wie es

für ihn auch nicht in Frage stand, tatsächlich zu leben. Als lebendiger

Mensch war er lebendiges Glied in der Schöpfung, die für ihn
genau so lebendig war, wie Gott für ihn eine unbestrittene
Wirklichkeit war, die ihm im Leben gegenübertrat. Die Frage nach
einer Weltenordnung, zu der der Schöpfer in einem vernunftgemäßen

Verhältnis steht, wurde für den Orient erst dann zum
Problem, nachdem er im Hellenismus in Verbindung mit dem
griechischen Geist getreten war. In diese Zeit fallen die ersten
Versuche sowohl des rabbinischen als auch des assimilierten Judentums,

ihr Gesetz, das zu befolgen u. a. auch nationale Notwendigkeit

wurde, im Lichte der neuen Problemstellung zu verstehen,
wodurch sich notwendigerweise infolge der sich herausbildenden

engen Beziehung zwischen Gesetz und Erlösung auch das Messiasbild

entsprechend verschieben mußte. Schon Philon identifizierte die

Naturordnung mit dem Gesetz und stellte die Behauptung auf (De
opificio mundi. Anfang), daß die Welt mit dem Gesetz als auch das

Gesetz mit der Welt im Einklang steht und daß dadurch der
gesetzestreue Mann eo ipso ein Weltbürger sei, weil er seine
Handlungen nach dem Willen der Natur regelt, nach dem auch die ganze
Welt gelenkt wird. Somit tat schon Philon den entscheidenden
Schritt, indem er denjenigen, der nach den Gesetzen lebt, zum
sinnvollen Bewohner des Kosmos und der ihm innewohnenden
Ordnung werden ließ. Die Synthese, die der Hellenismus erforderte, war
gegeben. Der Mensch lebt in der Welt nach dem Gesetze der Väter
und verwirklicht dabei in höchster Sublimierung den Willen der
sinnvoll geordneten Natur. In der kurzen und präzisen Sprache des

rabbinischen Schrifttums hieß die philonische These (Midrasch be-

139



reschith rabba. Par. I.)3: «Gott blickte in die Tora und schuf die
Welt», ein Gedanke, der dann später im Zohar (I. 134a)4 wieder
aufgegriffen und entsprechend dem mystischen Weltbild das

ausgehenden 13. Jhs. in Spanien weiter ausgebaut wurde: «Bei jeder
einzelnen Tat, die der Heilige, gepriesen sei Er, schöpferisch auf
der Welt wirkt, blickt Er in die Tora und schafft sie». In der
aristotelisch beeinflußten Philosophie Jehuda ha Lewi's heißt derselbe
Gedanke (Kusari III. 53.): «Die Handlungen nach dem Gesetz sind
wie die Naturbildungen alle vom Schöpfer bemessen und ihr Maß
ist nicht mit dem Begriffsvermögen von Fleisch und Blut zu
erfassen ».

Das bereits zitierte Hauptwerk der jüdischen Mystik, der Zohar,
erklärte den Vorgang des Falles von Mensch und Schöpfung durch
die beiden in der biblischen Schöpfungsgeschichte angedeuteten
Symbole des Baumes des Lebens und des Baumes der Erkenntnis.
Der ursprünglichen Ordnung entsprechend, sollte die heilige Tora,
die Ordnung der Welten, unter der Herrschaft des Baumes des
Lebens stehen. Durch die Sünde Adams kam sie unter die Herrschaft
des Baumes der Erkenntnis. Im Auseinanderhalten der wahrnehmbaren

Dinge liegt das menschliche Erkennen, daher muß die Tora
das Maß dieses Erkennens sein. Soweit man innerhalb der zohari-
schen und vorzoharischen jüdischen Mystik vom Erlösungsbegriff
überhaupt sprechen kann, liegt hier ein individueller Erlösungsbegriff

vor, wesentlich verschieden aber vom christlichen. Die
Erfüllung der Gesetze blieb nach wie vor die Norm und die
unbedingte Voraussetzung. Neben dem äußeren Wortlaut der Gesetze

fragte aber die jüdische Mystik in erster Linie nach deren Inhalt.
Da dieser aber zugleich der Inhalt der Weltenordnung war, die

3 Midrasch ist ein terminus teehnieus für paraphrasierende Bibelerklärung.

1 Das Buch Zohar «Liehtglanz» ist das Hauptwerk der jüdischen Mystik.
Die jüdische Tradition sieht im Talmudlehrer Rabbi Schim'on bar Jochai
(erste Hälfte des 2. Jahrhunderts nach Chr.) den eigentlichen Verfasser
dieses Werkes. Die kritisch wissenschaftliche Untersuchung der einzelnen
Bestandteile des Buches Zohar ergab mit Sicherheit, daß der Zohar nicht
vor dem Ende des 13. Jahrhunderts und teilweise sogar noch später in Spanien

verfaßt wurde, wenn auch nicht abzuleugnen ist, daß ältere gnostisch-
theosophische Quellen in den Zohar mit verarbeitet wurden.

140



man nach dem Weltbild des Zohar als die Ordnung der sich
offenbarenden und entfaltenden Gottheit verstehen muß, so war tiefes
Verstehen der Gesetze gleichbedeutend mit einer rückläufigen, sich
in die Einheit der Gottheit hin auflösenden Erlösung. Es war keine
Erlösung verbunden mit dem Begriff des Endes der Zeiten,
sondern mit dem des Anfangs und des Urbeginns, von dem die Zeit
ausging. Erst nach der Vertreibung aus Spanien im Jahre der
Entdeckung Amerikas 1492 wurde die messianische Frage nach dem
Friedensreich des endzeitlichen Erlösers in weiten Teilen des Judentums

wieder aufgeworfen. Unter diesen und anderen Einflüssen
bildete sich in der zweiten Hälfte des 16. Jahrhunderts in Safed in
Galiläa eine Kabbalistenschule, als deren Haupt Jizchak Luria
anzusehen ist. Seine Lehre von dem Exil göttlicher Strahlen in der
äußersten Schale der Materie, von einer ursächlichen Vermischung
von Gut und Böse, vom Menschen als dem kraft seines freien Willens

selbst entscheidenden Werkzeug Gottes, das die Aufgabe hat,
die Strahlen aus ihrer Zerstreuung im Bösen wieder zurückzuführen,

erklärte in Einem die Frage nach dem Sinn der Fortdauer des

Exils wie die der Beziehung des Gesetzes zur Erlösung. Die Lehre
Lurias war einerseits für den antomessianischen Rausch der Bewegung

Sabbatai Zwi's wie auch für die Verinnerlichung des Judentums

im Chassidismus die notwendige Voraussetzung. Chajim Vital,
einer der bedeutendsten Schüler Lurias, faßte die Lehre seines
Meisters in die Worte : «Die gefallenen göttlichen Strahlen, die zu ihrem
Ausgangspunkt aufzusteigen streben, können solange nicht allein
aufsteigen, bis daß ihnen ein Helfer beisteht». Wie aus dem
Zusammenhang bei Chajim Vital hervorgeht, ist der Helfer der
gesetzestreue Mensch, der durch die Befolgung des Gesetzes das Reine
aus dem Unreinen, das Unendliche aus dem Endlichen löst und ihm
die Kraft gibt, zu seinem Ursprung zurückzukehren, wodurch er
den wesentlichen ihm zugemessenen Beitrag leistet, die irdische
Verkehrtheit in die Harmonie des messianischen Zeitalters
zurückzuführen. In der Erklärung zu Psalm 84/7 faßte Chajim Vital seine

Anschauung von der messianischen Sendung des gesetzestreuen
Judentums zusammen und sagte: «Das ist das Geheimnis, das über
Israel verhängt wurde, daß es all den 70 Nationen unterworfen
werde, um aus ihnen die Strahlen, die unter sie gefallen sind, her-

141



auszuführen, und so sagten unsere Lehrer gesegneten Angedenkens

: «Wenn auch nur ein Jude unter einer Nation lebt, so ist genug
an ihm, als ob ganz Israel dort dienstbar wäre. Dieser eine Jude
ist stark genug, herauszuführen, was unter diese Nation gefallen
ist». Aus diesem Grunde, um alles hinauszuführen, mußte Israel
in alle vier Windrichtungen zerstreut werden. Im selben
Zusammenhang sagte Vital: «Jede Handlung nach den Gesetzen, die alle
Tage unseres Lebens und auch, wenn wir gestorben sein werden,
vollzogen wird, geschieht nur der erwähnten Sonderung (von Gut
und Böse) wegen und wenn jede Sonderung vollzogen sein wird,
wird der Messias (von selbst) kommen». Durch das Befolgen der
Gebote tritt somit der Mensch als ein in bezug auf die Erlösung
wirkendes, nicht leidendes, passiv aus Gnade empfangendes und
hinnehmendes Glied in den dauernd sich erneuernden Schöpfungsvorgang

hinein.
Nach der erwähnten Lehre besteht alle Aufgabe des Menschen

darin, durch Gesetzesbefolgen und geistige Beziehung zum Handeln

nach den Gesetzen auf die messianische Endzeit hinzuwirken.
Diese Aufgabe ist der eigentliche Zweck, zu dem der Mensch
geschaffen wurde. Die Gottheit bedarf seiner gesetzesmäßigen
Bewährung (Zedaka), um ihre eigenen Kräfte aus der Verbannung
zurückzuführen. Der Mensch ist das göttliche Werkzeug, in dem Gut
und Böse, gottesunmittelbare und erdverhaftete Kräfte zusammenwirken.

Weil die Gesetze seit Philon als der Abklatsch der
göttlichen Ordnung auf dieser sichtbaren Welt verstanden wurden,
kann nur der gesetzestreue Mann der kosmischen Aufgabe des
Menschen im allgemeinen gerecht werden. Darin beruht auch der
jüdische Auserwählungsbegriff. Das jüdische Volk ist dazu
auserwählt, eine engere Beziehung zur Welt und deren Schicksal zu
haben, weil Abraham, der Vater des Glaubens, sein Stammvater
war und weil es vor allen anderen Völkern mit dem Gesetz, d.h.
mit der Anwendung der göttlichen Ordnung, auf diese Welt
ausgezeichnet wurde. Wenn das Christentum die Gottsknechtlieder
des zweiten Isaias auf den leidenden Menschensohn am Kreuze
bezieht, so bezieht sie das Judentum auf das leidende Israel unter den
Völkern. Diese messianische Kraft ist dem Judentum gegeben, weil
in seinem Zentrum das Gesetz steht, dessen außerordentliche Be-

142



deutung am deutlichsten in der Formulierung des Zohar (Einleitung

4b) erkenntlich wird: «Rabbi Schim'on eröffnete seinen Vortrag

mit dem Bibelvers (Is. 51/16): Ich lege meine Worte in deinen
Mund. Wie sehr muß sich Tag und Nacht der Mensch mit dem
Gesetze beschäftigen, damit der Heihge, gesegnet sei er, auf die Stimmen

derer hört, die sich mit dem Gesetze beschäftigen. Aus jedem
einzelnen Worte des Gesetzes, das sich im Munde dessen, der sich
mit dem Gesetze beschäftigt, erneuert, schafft Gott eine neue
Himmelswölbung».

Somit wirkt in den Söhnen Abrahams, Isaaks und Jakobs die

Verantwortung um die gefallene Welt mehr als bei den anderen
Völkern. Das Paradies ist vor dem «Tage des Messias» allen
Völkern verschlossen, der Jude aber ist mit der Mangelhaftigkeit überall

unter allen Völkern schicksalhaft verbunden. Er fühlt sich vor
die Aufgabe gestellt, alle Strahlen der Gottheit, wo immer sie sind,
zurückzuführen. Sei es nun im Exil, oder im heiligen Lande schlechthin,

in der Heimat der Erzväter, im Lande Jakob-Israels, der Jude
ist und bleibt — wenn er Beziehung zu seiner Tradition hat —
weltverbunden und verantwortungsbewußt um die Gottheit und
ihre Welt. Er ist gewohnt, die Schöpfung in all ihrer Unbarmher-
zigkeit und Härte hinzunehmen, in seiner Not die um Form
ringende Schöpfung zu erkennen und das zu tun, was in der Kraft
seines Abrahamsbundes liegt, durch sein Leben nach den Gesetzen
die Erlösung für die Welt zu verdienen. Hier liegt der urtiefe
Unterschied zwischen Judentum und Christentum. Das Judentum
kennt nicht den Entzweibruch des irdischen Aeons rein aus der
Gnade des Schöpfers und Erlösers heraus. Es will nicht Träger einer
messianischen Idee sein, die es zum mehr oder minder überflüssigen
Rahmen für einen Messias macht, an dessen Kommen und Wirken
es keinen tätigen Anteil hat. Es nimmt nicht die Paradoxie einer
Teilerlösung auf sich, die nur für die Seele bestimmt ist, aber Leib
und Kosmos, die nur aus menschlicher Schuld gefallen sind, in
diesem ihrem Gefallensein beläßt. Die jüdischen Messiasvorstellungen
stellen den Menschen mitten hinein in die messianische Verantwortung

um Gott und die Welt. Für den Christen ist das Wesentlichste
geschehen, für den Juden noch ungeschehen. Aus dem Erwirken
desselben schöpft er seine Lebenskraft. Der Jude steht dauernd

143



mitten im Geschehen, an dessen Werden er unmittelbar Anteil hat;
der Christ ist durch den Glauben mit dem Entscheidensten allen
Geschehens, der Erlösungstat Christi, verbunden, die sich bereits
vollzogen hat. Der Jude entscheidet sich nicht primär für das Heil
seiner eigenen Seele, sondern er bestimmt durch sein Handeln die
Harmonie einer Schöpfung, die seiner Entscheidung harrt und nur
auf diese hin geschaffen wurde. Der Glaube des Christen ist die
Befreiung von einer derartigen Tragweite der menschlichen Entscheidung,

er ist die Freiheit in Christo, zu der alle berufen sind, die

mühselig und beladen sind. Der Christ kann sich unter das Kreuz
stellen, das das Symbol seiner Erlösung ist, der Jude muß sich
selbst an die Schöpfung hingeben, um sie zu erlösen. Der Jude
trennt nicht zwischen der Erlösung der menschlichen Seele und der
durch den Menschen Erlösung heischenden Materie, die er beide
durch jede seiner Handlungen herbeizuführen hat. Für den Christen
ist die Erlösung von Seele und Materie nicht Anliegen des

Menschen, sondern wesentlich Gnade von Gott her.
Das Judentum verstand also seine Rolle immer als die des

Mittlers zwischen der Schöpfung und dem Schöpfer. Voraussetzung

zu dieser Vermittlungstätigkeit war das Gesetz, das als die
auf die Zeitlichkeit angewendete Ordnung des Ewigen verstanden
wurde. Die jüdische Auserwählung besteht nach der Meinung der
nachchristlichen jüdischen Theologie in der Gabe des Gesetzes

selbst. Klassisch ist diese Anschauung in der Antwort auf die Frage,
«Was ist der Lohn für die Erfüllung eines Gebotes» gegeben, die
einfach lautete, «Ein weiteres Gebot». Nach der jüdischen
Überlieferung wurde das Gesetz allen Völkern angeboten, doch alle Völker

zogen es vor, den Weg dieser Welt zu gehen, nur Israel nahm
das ,Joch der Tora' auf sich und daher wurde ihm die Tora als

Besitz, aber auch als Maßstab seiner Bewährung gegeben. Der
Besitz der Tora ist das Hauptmerkmal, das Israel von den übrigen
Völkern abhebt. Wie sehr der Besitz der Tora der Lohn für die
Auserwählung Israels ist und Israel mit dem göttlichen Gesetzgeber
verbindet, so sehr trennt er es auch von den übrigen Völkern und
trägt ihm deren Feindschaft ein.

Somit wurde bereits dasjenige Merkmal erwähnt, das die
Geschichte des jüdischen Volkes durch die drei Jahrtausende seines

144



Bestandes wesentlich bestimmte. Es ist der Begriff der Auserwäh-
lung, der in der Gabe der Tora, des Gesetzes, mit dem Gott sein
Volk ausgezeichnet hatte, besteht. Das Gesetz ist die notwendige
Eolge der Auserwählung Israels. Schon das Bundeszeichen, unter
dem Gott und Abraham ihren gegenseitigen Bund geschlossen
haben, ist ein Gesetz, es ist die Vorschrift der Beschneidung aller
acht Tage alten Knaben. Von dem Tage an, da durch die Erfüllung
der Beschneidungsvorschrift der Bund geschlossen wurde, wurde
der kleine nomadische nordwestsemitische Stammesverband der
Abraham-, Isaak- und Jakobsöhne über den Ablauf der profanen
Geschichte erhoben und ihm wurde eine heilsgeschichtliche
Aufgabe zu Teil, d.h. das Schicksal dieses kleinen Wüsten- und Steppenvolkes

wurde verknüpft mit dem Schicksal der Welt. Die Aufgabe
Israels wurde nicht, ein Großreich im politischen Sinne zu werden,
aber es wurde sein Segen und seine Pflicht zugleich, alle Krisen,
denen auch die profanen Völker unterworfen werden, am eigenen
Volkskörper durchzumachen und bis zur Vollendung der Erlösung
am Ende der Tage von sich heraus zu überwinden. Was für andere
Völker Ursache zu ihrem Untergang wurde, wurde für Israel
Ursache und Voraussetzung zu fortgesetztem Bestand, was für
andere Religionen die Keime gefährlicher Häresien in sich barg, wurde
für die jüdische Religion die Voraussetzung zur Anpassung ihrer
Eigenart an einen neuen Zeitgeist. Die neuplatonische Philosophie,
die man fast als eine der wichtigsten Religionsformen der
Spätantike bezeichnen kann, war für das Christentum der Anlaß zu
verschiedenen Irrlehren, im Judentum wurde sie zur Basis, von
der aus das Gesetz neu interpretiert und neu verstanden wurde.
Sie war die Voraussetzung dafür, die GesetzesVorschriften der Tora
als den Niederschlag des göttlichen Schöpfens und Waltens in der
Natur und im Kosmos zu verstehen, wodurch der gesetzestreue
Mann eo ipso zum Weltbürger wurde, der sinnvoll im Kosmos lebt,
eben darum, weil er die Gesetze befolgt.

Nach der Vorschrift der Beschneidung folgte Gesetz auf Gesetz

immer dann, wenn sich die über dem Volke waltende Hand Gottes
zeigte, immer dann, wenn sich das Volk nur kraft seiner
heilsgeschichtlichen Stellung in der Geschichte behaupten konnte. Die
Befreiung aus Ägypten war geknüpft an die Einhaltung der Passah-

145
5 Judaic», Band 7, 2



Vorschriften. Durch sie sollte sich Israel in allen Jahren seines
zeitlichen Bestandes der Tatsache erinnern, daß «die starke Hand»
des Ewigen es vor der sicheren Vernichtung errettet hatte. Durch
die Erinnerung an das Wirken des Ewigen in seinen Vorschriften
und Festen wurde aber Israel zum Anstoß allen Völkern und
Menschen, die an einem Herübergreifen der Heilsgeschichte in die
geschichtliche Wirklichkeit Anstoß nahmen. Um bei der Feier des

Auszugs aus Ägypten zu bleiben, bei den Plagen, die Gott über
die Ägypter verhängt und mit denen er ihren endlichen Starrsinn
bestraft hatte, die die Voraussetzung für die Errettung Israels
wurden, so wurden diese schon in der Antike (z.B. Diodor 39 Ph. I.)
als Krankheiten interpretiert, mit denen die Israeliten behaftet
waren und die Ägypter durch Ansteckung gefährdeten und nur aus
diesem Grunde von den Ägyptern vertrieben und des Lands
verwiesen wurden. Weil für all die Zungen, die diese Nachrichten
verbreiteten und die Geschichtsschreiber, die sie niederschrieben, der
Begriff «Heilsgeschichte» schlechthin keine Realität war,
mißverstanden sie auf Grund ihres geschichtlichen Bewußtseins das
wunderbare Eingreifen des Ewigen in die Geschichte. Weil es für sie

zu absurd war, deshalb glaubten sie nicht daran. Israel aber glaubte,
da es ihre Vorfahren am eigenen Leibe erfahren hatten, daran und
pflegte diesen Glauben in der jährlichen Wiederholung des Passah -
Festes. Schon dadurch allein unterschied es sich von der Umwelt.
So entstand das für die jüdische Theologie so entscheidende Gebet:
Atta bacharta banu, «Du hast uns auserwählt», was nicht mehr
und nicht weniger heißt, als daß Gott Israel zum Zeugen seines

heilsgeschichtlichen Wirkens in der Geschichte erwählt hat, eine
Tatsache, die ihm Mißverstehen und Feindschaft von Seiten der
Völker eintrug.

Auf die Wüstenwanderung folgte die Landnahme in Palästina.
Die Führer des Volkes waren Propheten, irdische Wortführer des

göttlichen Königs. Immer wenn Israel dachte und argumentierte
wie die Völker der Welt, stand es im Gegensatz zu seinen Propheten.

Wenn Israel selbst an seiner heilsgeschichtlichen Stellung
Anstoß nahm, wurde es gezüchtigt. Auf die Züchtigung folgte Besinnung,

so daß sich Israel auch Niederlagen zu Siegen kehrten, d.h.
die Niederlagen waren die Voraussetzung zu einem neuen Verständ-

146



nis der Beziehung zwischen dem Volk und seiner heilsgeschichtlichen

Aufgabe.
Menschlich verstanden, hatte Achan (Josua 7) recht, als er nach

der Besiegung Jerichos der Gottheit geweihtes Gut nicht zerstören
und verbrennen, sondern sich selbst nutzbar machen wollte. Bei
allen Völkern der Welt wäre Achan der Klügere gewesen, zu dem
alle als zu einem Vorbild aufgeblickt hätten. Achan wäre ein Held
gewesen, der sich Beute im Kampfe erwirbt und sich dann des
Vollbesitzes des eroberten Guts erfreuen kann. Nicht so in Israel. Die
Gottheit selbst hatte Jericho besiegt und nicht das Volk. Was die
Gottheit anrührt, ist geheiligt. Da erging an ganz Israel der Befehl,
Jericho mit all seinen Einwohnern und seiner Pracht der Gottheit
zu weihen. Achan, der klügelnde Kaufmann oder Soldat oder, was
er sonst gewesen sein möge, Achan, der jedenfalls zu klug war, als

um daran glauben zu können, daß er nur Handlanger bei der
beschlossenen Eroberung Jerichos war, daß er nichts anderes war als

Durchführungsorgan, glaubte sich selbst als Sieger, achtete das

göttliche Gebot gering und brachte somit Unheil und Niederlage
über das ganze Volk. Wenn Israel sein will wie die Völker der Welt,
wenn es wie die Völker der Welt an seiner heilsgeschichtlichen Stellung

Anstoß nimmt, dann ist seine besondere Stellung über Israel
verhängt. Deutlich kommt dies in der Strafrede zum Ausdruck, die
Samuel an die Ältesten Israels richtete, denen der Prophet als
Wortführer Gottes zu gering schien, als um auch Herrscher zu sein und
die daher wie die übrigen Völker nach einem König verlangten. Die
gewisse spießbürgerliche Ruhe, die ein stabiles Königtum mit sich
bringt, sollte aber Israel zum Verhängnis werden. Nach den Worten
Samuels sollten ihnen die Könige zur Last werden. Trotz der
Herrschaft der Könige hörten die Propheten nicht zu predigen auf, trotz
der irdischen Könige .drängte der göttliche Herrscher durch den
Mund der Propheten und durch den Gang der geschichtlichen
Ereignisse dem Volk seinen Willen auf.

Es wäre eine dankbare Aufgabe, unter dem Aspekt der
Heilsgeschichte Israels politische Geschichte darzustellen. Dies würde
ein buntes Bild von abwechselnder weltmännischer Klugheit und
sich von der Welt abschließender gläubiger Hingabe an sein
Geschick werden. Als Resultat dieser Untersuchung würde heraus-

147



kommen, daß Israel nicht dann in Krise war, wenn es die anderen
Völker mißverstanden, sondern nur dann, wenn es sich selbst
mißverstand. Jehuda ha-Lewi drückte dies in einem seiner Zionslieder
aus und faßte das Schicksal Israels in dem einen Satz zusammen:
«Mein schöner Name, der für mich unendlichste Erbauung ist,
wurde im Munde der anderen zum Gespött». Solange Israel sich
selbst genügt, solange Israel die Geschichte unter dem Vorzeichen
seiner heilsgeschichtlichen Stellung versteht, ist ihm sein eigener
Name unendlichste Erbauung. Beginnt Israel sich selbst mißzuver-
stehen und will werden «wie die Völker der Welt», dann wird ihm
sein eigener Name zum Anstoß, zum Gegenstand des Witzes und
Spottes, mit dem es sich selbst aufzehrt und allen anderen ein recht
erbärmliches Schauspiel bietet. Diese Menschen werden zu Juden
am Rande, wie sie Joachim Prinz treffend bezeichnete. Juden am
Rande ihres Judentums und am Rande der anderen Völker, denen
sie sich angleichen wollen, weder auf der einen noch auf der anderen
Seite im eigentlichsten Sinn des Wortes zu Hause. Sie stammen
aus Israel und wollen außerhalb Israels daheim sein. Diese
Kleingläubigen, die mit ihren Nivellierungsideen zu allen Zeiten und in
allen Formen die Welt beglücken wollten, werden gerade von den
Anderen, die sie doch selbst allzu gerne sein mögen, bei dem
angerufen, was sie wirklich sind, nämlich bei ihrem eigentlichen Namen
«Juden — Israeliten», als eine paradoxe Erscheinung in der
Geschichte, eben weil die Heilsgeschichte für menschliche Gehirne
immer ein Paradox sein muß. Wo soll dieser Jude nun aber Halt
finden, der sich selbst nicht mehr aussondern will, dafür aber von
einer feindseligen Welt ausgesondert wird, der sich selbst nicht
mehr versteht und trotzdem von der Welt weiterhin mißverstanden
wird? Von Komplexen geplagt, ist er ein unglücklicher, religiös und
national gebrochener Mensch, der deshalb alle Nivellierungsideen
und Ideologien fördert und sich ihnen an den Hals wirft, weil er
nur in einer nivellisierten Welt und Gesellschaft seine besondere

Stellung aufgeben und in dem Schmelztopf der Assimilation untergehen

kann. Daß dies vielfach das Schicksal des modernen Judentums

ist und von vielen nicht gerne gehört und als lächerlich
abgetan wird, ändert nichts daran, daß es wahr ist. Im Wesen der
Wahrheit liegt es, die Unwahrheit zu entlarven. Das ist immer für

148



den Entlarvten sehr unangenehm, weil er dann «mit seinem wahren
Gesicht» dastehen muß und zumindestens dem Beschauer nichts
mehr vormachen kann, auch wenn er selbst sich weiterhin weigert,
sich im Spiegel zu besehen. Zeuge der Heilsgeschichte zu sein, ist
wohl keine Annehmlichkeit, wenn man in der Geschichte lebt und
so gerne in ihr aufgehen möchte. Doch die Heilsgeschichte ist stärker

als die verschiedenen Fluchtversuche Israels, die immer
mißglückt sind, aber dennoch von neuem versucht werden. So wie
Jonas nicht «aus dem Angesicht des Herrn» nach Tarschisch flüchten

konnte, so wie die Natur aufgewühlt wurde und gegen ihre
gewöhnliche Ordnung Jonas zurückbrachte, so kann auch Israel aus
seinem Bunde nicht ausreißen, und die Geschichte bringt das

«widerspenstige Volk» wieder auf seinen Ausgangspunkt zurück. Die so

Zurückgetriebenen nannte Jabotinsky treffend die « Trotzjuden».
Daß das eben Gezeigte nicht nur auf die heutige Zeit zutrifft,
sondern wie ein mathematisches Vorzeichen die Geschicke Israels zu
allen Zeiten bestimmt hat, beweist u. a. ein kleiner viel zu wenig
beachteter Hinweis im 2. Makkabäerbuch. Es ist da vom
Hohepriester Jason die Rede, der in allem und jedem den Griechen
gleichen wollte, der das Volk und die Priester dazu verführte,
griechische Tracht anzulegen und statt im Tempel sich im Gymnasion
— dem antiken Kaffeehaus — zu treffen, statt zum Ewigen zu
beten, sich über zeitliche Dinge zu unterhalten. Es wird dargestellt,
mit welcher Begeisterung Israel bereit war, das problematische
Leben seines Bunds und die Gesetze seiner Bundesverpflichtung
aufzugeben, um mit vollen Zügen die hellenistische Freiheit in sich
einzusaugen. Israel war seiner besonderen Stellung überdrüssig
geworden — vom menschlichen Standpunkt nur allzu begreiflich,
aber vom Standpunkt der Heilsgeschichte konnte es nur Apostasie
sein. Israel war sich selbst zum Anstoß geworden, seine Auszeichnungen

achtete es gering, die Prämien seines Bundes wurden in
seinen Augen zu Schandmalen, aber dafür schätzte es hoch die
hellenistischen Auszeichnungen, da doch die von den Anderen
gegeben wurden, und im Besitz dieser Auszeichnungen glaubte Israel
hoffen zu dürfen, selbst endlich auch ein anderer werden zu können.
Schlicht und einfach faßte der Verfasser des 2. Makkabäerbuchs
(4/16) das Ergebnis dieses Buhlens Israels um die Anerkennung

149



von Seiten der Völker der Welt zusammen: «Darum wendete sich
für sie das Blatt auch zum Schlimmen. Diejenigen nämlich, deren
Benehmen sie eifrigst nachahmten, denen sie in allem sich
anzugleichen suchten, bekamen sie zu Feinden und Peinigern».

Noch während der Wüstenwanderung hatte Israel versucht, sein
wesentlichstes Gesetz von dem einen und einzigen nicht in Gestalt
und Form darstellbaren Gott zu umgehen. Das goldene Kalb ist
unser Gott, der uns aus Ägypten herausgeführt hat, riefen die
Söhne Israels in ihrer Verzweiflung, als Mose vom Berge Sinai nicht
heruntergestiegen war. Nicht daß sie an einen anderen Gott
geglaubt hätten als an den, der Israel aus Ägypten herausgeführt
hat, nein, sie wollten ihn nur sehen, er sollte die fünf Sinne ansprechen,

wie es die Götter der anderen Völker tun; Israel wollte das

haben, was auch die anderen Völker haben, sein Besonderes, den
unsichtbaren Gott, der eben in seiner Unergründlichkeit Großes

geleistet und Israel aus Ägypten herausgeführt hat, war es bereit
aufzugeben, insofern er sich in seiner Unergründlichkeit von
heidnischen Göttern unterschied. Nicht anders war das Verhalten im
eigenen Lande. Immer wieder hatte Israel versucht, aus seiner
besonderen Stellung auszubrechen und statt seinen eigenen Weg zu
gehen, so zu leben wie die Nachbarvölker. In der Bibel heißt es

dann, daß die Dirne Israel ihren göttlichen Bräutigam verlassen
hatte, um sich den anderen Göttern hinzugeben.

Die größte Krise des Judentums in der Antike wurde durch die

Zerstörung des Tempels in Jerusalem durch Nebukadnezar ausgelöst.

Alle politischen Voraussetzungen, die bisher das Volk Israel
wenigstens in seinem nationalen Bestände erhalten hatten, wurden
mit einem Schlage abgeschafft, als die Elite der jüdischen
Bevölkerung 722 v. Chr. durch die Assyrer und in drei aufeinanderfolgenden

Deportationen durch die Babylonier in den Jahren von
606 bis 586 außer Landes geführt wurde. Das gemeinsame Siedeln
in einem kleinen, aber dennoch geschlossenen Lebensraum, die
Verbindung mit der eigenen Erde war in Palästina der sicherste Garant
für den Bestand des Judentums, auch wenn es seiner besonderen

Stellung untreu wurde und statt seinen Bundesgott die Götter der
Nachbarvölker verehrte. Für alle Völker, deren innerste Substanz

so durch die Völkerverpflanzungspolitik der Assyrer und Babylonier

150



zerstört wurde, war die Entfernung aus ihrer nationalen Wohnstätte
gleichbedeutend mit deren nationalen Untergang. Für Israel war
es nur die Strafe (nach der Theologie der zeitgenössischen Propheten)

für seinen Abfall vom Bundesgott. Die entscheidenste Niederlage

in der alten Geschichte Israels wurde zum entscheidenden Sieg,
der Israel die Möglichkeit geben sollte, das orientalische Altertum
zu überleben und die Voraussetzungen zu seinem Weiterbestehen
in der hellenistischen Zeit und späterhin zu schaffen. Israel wurde
unter die Völker zerstreut. Von diesem Zeitpunkt an war seine
Tradition, sein Gesetz, das äußere Zeichen seines Bundes, die einzige
Voraussetzung zur Erhaltung seines nationalen Bestandes. Die
kulturell-geistigen Einflüsse der Gastvölker, unter denen Israel lebte,
beeinflußten zwar sowohl das Gesetzesverständnis als auch die
Formulierung der meisten gesetzlichen Vorschriften, aber der Einfluß
war so, daß das Gesetz als solches dabei immer mehr in den Vordergrund

trat. Das Gesetz wurde zum zentralen Anliegen im gesamten
jüdischen Denken. Durch das Gesetz unterschied sich Israel von
den andern Völkern und in dem Maße, wie es sich von den anderen
unterschied, war es einig und geeint über alle Länder seiner
Zerstreuung. Die Grenzen der Gesetze und Rahmengesetze waren die

geistig-religiöse Grenze, mit der sich das Judentum in der Diaspora
umgab. Der «Zaun um die Tora» wurde zum einzigen Garant der

Erhaltung des jüdischen Volkstums. Durch das Leben nach den
Gesetzen drückte Israel die Beziehung zu seiner heilsgeschichtlichen
Sendung aus.

So entstand für das Judentum ein doppeltes Heimatgefühl, ein
nicht wirklich-scheinbares, das zu den Ländern selbst, in denen die
Zerstreuten lebten, und ein wirklich-tatsächliches, das zu seiner

Tradition, zu seinen Gesetzen, die es auf geistige Weise mit dem
Lande verbanden, aus dem es als Strafe für seinen Abfall gewaltsam
herausgeführt wurde und in das es wieder zurückzukehren hoffte.
Somit ist Ghetto sich Abschließen vor dem Einströmen einer
fremdvölkischen und daher auch wirklich in geistiger Hinsicht fremden
Gegenwärtigkeit und Aktualität in das gegenwärtige und aktuelle,
pulsierende Eigenleben seiner Tradition. Das Ghetto wurde zur
Lebensform des exilierten Juden, der Verbindung mit dem Draußen
nur sucht, weil er sie braucht und nur in wie weit er sie braucht.

151



Die Zerstreuung unter die Völker der Welt äußerte sich zweifach.

Derjenige Teil des Judentums, der an seiner heilsgeschichtlichen

Stellung nicht Anstoß nahm, nahm das problematische Leben
auf sich, in den Ländern der Völker im eigentlichsten Sinn des

Wortes nicht daheim zu sein und an den Kulturgütern der Völker
nur insofern Anteil zu nehmen, als sie die besondere Stellung Israels
unter den Völkern zu verstehen halfen. Der zweite, numerisch
sicher der größere Teil des jüdischen Volkes, nahm nach wie vor
an seiner besonderen Stellung Anstoß, versuchte gar nicht ein
Exilsleben zu führen, versuchte nicht die neue Heimat als nur
vorübergehend zu empfinden und die neuen Kulturen auf die
Voraussetzungen der eigenen Denkweise zu übertragen, sondern stürzte
sich kopfüber in das freie und unproblematische Leben der
Gastvölker, begann sich zu assimilieren. So wurde erst im Exil die
Bedeutung des Gesetzes von einer rein religiösen auch zu einer
nationalen erweitert. Während bis zum Exil Israel eine heilsgeschichtliche

und geschichtliche Nation zugleich war, wurde es von nun an
zu einer heilsgeschichtlichen Nation in der Geschichte, eine Nation,
die auch als Nation nur durch ihre besondere Beziehung zum
Weltschöpfer weiterleben konnte. Sich bekennen zur Nation wurde in
der Diaspora gleichbedeutend mit Festhalten am Gesetz und
weiterem Ausbau desselben, mit durch das Befolgen der Gesetze

bedingtem sich Herausstellen aus der fremden in die eigene Nation.
Daraus ist das Phänomen zu erklären, daß ein kleingläubiges,
glaubensschwaches und abergläubisches Volk — insofern dessen Glieder
dem Volkstum treu blieben und sich nicht an die Gastvölker
assimilierten, im Exil zu einem traditionsverwurzelten, glaubensstarken
und gesetzesverbundenen Volk umgewandelt wurde.

Von der Zerstörung des ersten Tempels an wurde das Gesetz

zum bestimmenden Faktor im jüdischen Leben. Es wurde das

Hauptanliegen des jüdischen Volkes, zu allen Zeiten sein Gesetz

an die Voraussetzungen seiner besonderen Stellung inmitten einer
fremden Umwelt anzupassen. Dadurch wurde Anpassung des Judentums

an die Voraussetzung einer neuen Zeit nicht Anpassung an
den Zeitgeist, sondern Polemik gegen denselben. Die Polemik ist
der wichtigste Faktor, der die jüdische Tradition, die Ausdeutung
der Gesetze, verursacht hatte. Nur in der Polemik gegen die Pro-

152



fangeschichte konnte Israel Zeuge der Heilsgeschichte sein. Nur
der Bundesgott Israels JHWH war es, der sich selbst unter dem
Einfluß des hellenistischen Synkretismus mit keiner anderen Gottheit

gleichsetzen ließ, der von seinen Anhängern forderte, keine
Opfer an die heidnischen Götter darzubringen, die zum guten
gesellschaftlichen Ton in der Spätantike gehörten. Durch das Nicht-
anerkennen der heidnischen Götter äußerte Israel in der hellenistischen

Zeit am deutlichsten den gegenüber dem Ablauf der
Profangeschichte heilsgeschichtlichen Charakter seiner Polemik. Je gefährlicher

die Assimilation wurde, desto mehr trat als Polemik dagegen
und gegen die Kulturen, die die Voraussetzung dafür waren, das
Gesetz in den Vordergrund. Je enger die Maschen des Gesetzes

gezogen wurden, um so geborgener war Israel darin vor den
Einflüssen einer fremden Umwelt, aber um so mehr war auch Israel
in Polemik gegen diese Umwelt. Die Befolgung jedes einzelnen
Gebots trennte Israel von der sozusagen «guten hellenistischen
Gesellschaft», die als Reaktion darauf mit Feindschaft antwortete. Durch
das Befolgen der Gebote äußerte Israel seine besondere Stellung
unter den Völkern, die es daher mißverstanden und es wie Tacitus
(Hist. V./8.) als abergläubisch und widerlich abtaten. Schon die
Beschneidung, das Bundeszeichen selbst, trug denjenigen Juden in
hellenistischer Zeit den Spott ihrer griechischen Umgebung ein,
die wie die Griechen nackt zu den Spielen in den Gymnasien
antraten. Das Gebot «Du darfst keinen Gott außer JHWH verehren»,

brachte Israel in die schwierigsten Situationen, als despotische

Herrscher von allen Völkern ihrer Reiche göttliche Verehrung
erwarteten. Israels heilsgeschichtliche Stellung, die sich in seiner

Beziehung zu nur dem einen unsichtbaren Gott äußerte, wurde als
Rebellion gegen die geschichtliche Stellung der einzelnen Divi Au-
gusti ausgelegt. Die Reinheitsvorschriften, die Israel den Genuß

von Schweinefleisch verboten, machten Israel zum Gegenstand des

Witzes in der geistsprühenden, weltoffenen hellenistischen Gesellschaft.

Schon der Seleukidenkönig Antiochus IV. Epiphanes hatte
die Juden gezwungen, unreine Speisen zu essen, und Schweineblut
über dem Brandopferaltar ausgegossen, und Philon, der wie schwerlich

ein zweiter hellenistische Bildung und jüdisches Bewußtsein
in sich vereinte, wurde von Kaiser Caligula mit der Frage gequält,

153



warum nicht der Genuß des abscheulich schmeckenden
Schaffleisches in der jüdischen Religion verboten, dafür aber der des

wohlschmeckenden Schweinefleisches erlaubt sei. So setzte sich
spöttelnd die Antike über das Judentum hinweg, während dieses durch
weitere Ausdeutung der Gesetze im selben Maße die Beziehung zu
seiner heilsgeschichtlichen Stellung verinnerlichte, wie es seine
besondere Situation unter den Völkern mit dem Vorzeichen der
Polemik verstand.

Mit dem babylonischen Exil und dem daraus folgenden
Gesetzesverständnisse wurde die Exilssituation geschaffen. Das Exil
ist als Aufgabe dem Judentum gegeben, die es bewältigen muß.
Trotz des Lebens im Exil darf es nie vergessen, daß es nur in der
Fremde und nicht daheim auf eigener Erde lebt. So ist auch der
Ausspruch Jehuda ha Levi's (Kusari III./12.) zu verstehen, der
sich mit dem Wesen des Exils befaßt: «Derjenige, der das Exil nur
mit Widerwillen erträgt, verliert beinahe nicht nur seinen Anteil
an dieser, sondern auch an der kommenden Welt». Aus dem Widerwillen

ergibt sich die vollständige Aufgabe der Exilssituation, die

Angleichung an das Volk des Gastlandes. Wer am Exil Anstoß
nimmt, nimmt auch Anstoß am Gesetz. Immer können Einzelne
aus Israel die Situation der Polemik aufgeben und mit der Aufgabe
ihres Gesetzes auch ihr Volkstum ablegen. «Denn wer da will, kann
sich ja durch ein Wort seinem Dränger gleichstellen» (Kusari I./
115.). Darin liegt eben die Tragik des jüdischen Schicksals, daß man
glaubt, es so leicht von sich werfen zu können; man brauchte nur
so wie die anderen an seiner besonderen Stellung Anstoß zu nehmen.
Doch die Kräfte der Polemik waren während der gesamten Exilszeit

noch stärker als die der Assimilation. In seiner präzisen und
einleuchtenden Art faßte Jehuda ha Levi dies an anderer Stelle in
die Worte (Kusari II./99.): «Wir sind in Not und die Welt ist in
Ruhe. Die Not, die uns trifft, ist die Ursache für die Festigung
unseres Gesetzes». Im Gesetz drückt sich die Polemik gegen den

Zeitgeist aus.
Wenn im 11. Kapitel des Römerbriefs Paulus Israel mit den

abgeschnittenen Zweigen des edlen Ölbaums vergleicht, die, obgleich
abgeschnitten, doch nicht verdorren, sondern aufbewahrt werden,
um am Ende der Zeiten zurückgepflanzt zu werden, so drückte der

154



Apostel darin dieselbe Überzeugung an den trotz aller Verfolgungen
und Krisen heilsgeschichtlichen Fortbestand Israels im Exil aus
wie Jehuda ha Levi (Kusari III./1L): «Es sei nicht fern in deinen
Augen, daß wir in unseren ursprünglichen Zustand zurückkehren,
auch wenn kein einziger von uns mehr übrig bleiben sollte, so wie
es heißt (Isaias 41/14): ,Fürchte dich nicht, Wurm Jakobs.' Denn
was bleibt denn von einem Menschen schon übrig, wenn er gestorben

ist? Ein Wurm in seinem Grabe». Jehuda ha Levi's Kusari
erinnert auch noch an einer anderen Stelle (IV./23.) an das
Ölbaumgleichnis im Römerbrief. «Die Völker sind die Vorbereitung und
Einleitung zu dem erwarteten Messias, der die Frucht ist und dessen

Frucht sie alle werden, wenn sie ihn anerkennen werden. Dann
wird alles ein Volk werden. Dann werden sie die Wurzel verehren
und preisen, die sie bis dahin verachteten.» Paulus mahnte die
Völker, die unedlen auf dem edlen Stamme aufgepfropften Äste,
sich nicht über die Wurzel, die den ganzen Baum mit Leben
spendenden Säften versorgt, überheben zu wollen.

Nach der Vertreibung der Juden aus Spanien im Jahre 1492

entstand die schon in anderem Zusammenhang angeführte
Interpretation des Exils, die das Exil des Volkes Israel auf Erden mit
dem Exil «göttlicher Strahlen» in der irdischen Unzulänglichkeit
verglich. Noch mehr als bisher wurde das Gesetz hervorgehoben.
Das Gesetz als die auf die Zeitlichkeit der Materie angewandte
Ordnung des Ewigen war die Voraussetzung zur Rückführung der

göttlichen Strahlen in ihren göttlichen Ursprung. So war jedes große
Ereignis in der jüdischen Geschichte mit einem neuen noch tieferen
Gesetzesverständnis verbunden. Bis in die moderne und modernste
Zeit stand das Gesetz im Mittelpunkt des jüdischen Denkens und
Lebens. Als unter dem Einfluß des aufklärerischen Liberalismus
das Gesetz aus seiner dominierenden Stellung verdrängt wurde,
hörte Israel auf, sich durch das Gesetz von seiner Umwelt
abzusondern, hörte Israel auf, eine sakrale Nation zu sein und versuchte
von neuem im Weltlichen untergehen und aufgehen zu können.

Somit begann mit der Entheimatung des west- und mitteleuropäischen

Judentums aus den Bereichen seiner Tradition das
jüdische Volk unter den geistigen Gütern, Weltanschauungen und
Strömungen des 19. Jahrhunderts seinen Halt zu suchen. Aus den

155



frommen Messiaserwartungen, dem endzeitlichen Friedensreich mit
seiner unendlichen Gerechtigkeit wurden in den Hirnen der ent-
judeten Juden Phrasen von der Brüderlichkeit der Menschen,
liberalen Freiheiten und daraus resultierend Theorien und Ideologien
von der Kraft des Menschen, der durch seine Herrschaft über die
Materie eine letzthin gerechte Ordnung aus eigener Kraft
herzustellen im Stande sei. Das Ideal des endzeitlichen Friedensreiches
wurde vollständig profanisiert.

Die bedeutendste Erscheinung im modernen Judentum ist
zweifellos der Zionismus, eine Ideologie, die in folgerichtiger «Verkörperung»

zum Staate Israel geführt hat. Tatsächlich hat der
Begriff «Verkörperung» auch seinen bestimmten und sehr ehrenvohen
Platz in der zionistischen Phraseologie. Leider wird er meistens

nur mißverstanden. Man versteht häufig darunter die einer Ideologie
gehorchende und mit viel Idealismus betriebene Verkörperung einer
national-pohtischen Notwendigkeit, die des Fortbestandes Israels in
einer Welt, aus der Liberalismus und Materialismus nicht mehr
wegzudenken sind. Damit beginnt Israel von neuem neben seiner

heilsgeschichtlichen wieder eine geschichtliche Rolle zu spielen. Wie
die «anderen Völker» ist Israel auch in den Vereinten Nationen
vertreten. An den internationalen Kongressen der Völker nehmen auch

Abgeordnete der israelitischen Nation teil. Obwohl Israel auch als
Staat heute sehr bestrebt ist, als eine politische Größe anerkannt
zu werden, konnte sein Außenminister am Tage, da Israel in die
Vereinten Nationen aufgenommen wurde, dieser internationalen
Körperschaft keine hohlen Schlagworte bieten, wir es andere Redner

vor demselben Forum tun, sondern er verlas die Friedensbotschaft

des Isaias. Damit hatte er in einer großen Geste der Welt
gezeigt, was «Verkörperung» wirklich bedeute, was zu bezeugen
Israels vornehmste Aufgabe wäre. Es ist aber leider so, daß man nur
nach außen zeigt, was man eigentlich verkörpern sollte, daß man
es aber mit der Durchführung dieser Verkörperung geistiger Werte
nicht immer ganz streng nimmt. Heute betrifft den Staat Israel,
was von der vorexilischen Zeit bereits gesagt wurde, daß Israel
profan werden kann, ohne deshalb als Nation untergehen zu müssen,
daß Israel statt seinen Bundesverpflichtungen nachzukommen, sich
auch den Götzen, d.h. den verschiedenen modernen -ismen an den

156



Hals werfen kann. In einem solchen Falle wäre aber auch der Staat
Israel keine Verkörperung in dem Sinne, wie sie Moshe Scharet den
Vereinten Nationen in Aussicht stellte.

Aus dem Dargestellten ergibt sich die zwingende Schlußfolgerung,

daß die Beziehung zum Gesetz auch in Israel noch bei weitem
nicht geklärt wurde. Tritt heute tatsächlich das jüdische Volk in
eine dritte, nachexüische Epoche ein, dann bedarf es eines neuen
GesetzesVerständnisses, einer neuen Anwendung des Gesetzes auf
die historische Realität, es bedarf der Anwendung der besonderen
israelitischen Nationalität auf das Allgemeine der anderen Nationen,
der Verkörperung Israels heilsgeschichtlicher Stellung in der
Geschichte. Das sind Forderungen, die gestellt werden müssen, weil
durch Israel die Gottheit tausendfältiges Zeugnis ihres
heilsgeschichtlichen Wirkens gibt; wie schwer es ist, diesen Forderungen
nachzukommen, muß wohl nicht besonders hervorgehoben werden.

NACHWORT

Bisher wurde versucht, Israels heilsgeschichtliche Situation von
den Voraussetzungen der jüdischen Theologie her zu verstehen.

Häufig wird die Beziehung des Christen zu Israel als dem Gottesvolk
des Alten Bundes, d.h. als dem Gottesvolk des Gesetzes, dadurch
getrübt, daß er sich über die Fortdauer der heilsgeschichtlichen
Stellung Israels nach Christi Kreuzestod mit der Bemerkung
hinwegsetzt, daß sich Israel durch die Ablehnung Christi sein eigenes
Heil selbst verwirkt habe. Daß dem nicht so ist, hob schon Paulus
im Römerbrief (11,Iff.) hervor; dadurch, daß Israel durch sein
Gesetz sich diesen Zugang zu Christus verbaut hatte, hatte es den

Weg für die Völker der Welt freigemacht. Auch darin liegt die Tragik

des jüdischen Schicksals, daß das Judentum solange die
Frohbotschaft der endzeitlichen Erlösung verkünden muß, bis den Gliedern

aller Völker außer Israel die Möglichkeit gegeben sein wird,
sich zur vollendeten Erlösung als Individuen zu bekennen. Sein
Gesetzesverständnis zwang Israel als Nation zur Ablehnung eines
messianischen Reiches, das nicht von dieser Welt ist. Israel steht
aber als Nation in dieser Welt, die es als ganze auf die Erscheinung
der endzeitlichen Theophanie des Königs Messias vorzubereiten hat.

157



Israel als Nation wurde aber, wie im Vergangenen dargestellt wurde,
nur durch seine Beziehung zum Gesetz erhalten. Somit ist die Gabe
des Gesetzes Lohn für den Glauben Abrahams und Voraussetzung
zur Ablehnung Christi in Einem, wie sie Voraussetzung zum
Bestände Israels in der Diaspora und Bedingung für den in einem
Akt persönlichen Entscheidens und Bewährens bestehenden Glaubens

der Heidenvölker wurde.
Hätte Israel Christus als seinen König Messias angenommen, so

wäre diese Annahme entweder mit der Errichtung des endzeitlichen
messianischen Friedensreiches identisch geworden, oder es wären
zumindest die beiden Begriffe Geschichte und Heilsgeschichte
zusammengefallen. Im ersten Falle wäre kein Raum für die Entscheidung

der Völker. Das messianische Reich wäre eine dermaßen
überzeugende Realität geworden, daß sich ihm niemand und nichts auf
der ganzen Welt hätte entziehen können. Im zweiten Falle wäre die
Kirche zur Fortsetzung der Synagoge geworden, und das Bekenntnis

eines Heidenchristen zur Kirche wäre identisch mit einem
Bekenntnis zum messianischen Reiche Israel, das, obwohl messianisch
und heilsgeschichtlich, dennoch auch eine Größe in der politischen
Geschichte dargestellt hätte. Israel hat Christus abgelehnt, um
einerseits den Völkern den Weg ihrer Entscheidung zum Heil frei
zu halten und andererseits, um den Zusammenfall von Geschichte
und Heilsgeschichte so lange hinauszuschieben, bis durch die
Miteinbeziehung von Leib und Welt in die Erlösung die Materie keine
Realität mehr sein wird, an der es für das Judentum gilt, im Gesetzlichen

seine Beziehung zum Schöpfer auszudrücken.
Das Christentum ist oft genug dazu geneigt, das Judentum, die

perfidi Judaei, leichtfertig zu verurteilen, weil es nicht glaubt.
Niemand, der den Begriff Glauben wirklich kennt, wird sich zu einer
solchen Äußerung verleiten lassen. Abgesehen von allen Besonderheiten,

die, wie bereits erwähnt, auf dieser Welt der Nation Israel
den Zutritt zu Christus verwehren, ist wirklicher Glaube selten
anzutreffen, daß kaum jemand berechtigt ist, einen anderen dessen

anzuklagen, wessen er sich selbst schuldig fühlen sollte. Wäre
Glaube identisch mit religiösem Traditionalismus, was er für viele
Christen leider geworden ist, so glaubt Israel eben deshalb nicht,
weil es diesen Glauben hat. Heute, da der Antisemitismus leider

158



keine Erscheinung mehr ist, die nur noch der Vergangenheit angehört,

muß jeder Christ, ehe er den Mund über jüdische Probleme
und Sorgen auftut, sich den Ausspruch des Apostels vergegenwärtigen

(Römerbrief 11/17f.): «Wenn einige Zweige abgebrochen sind
und du als wilder Ölbaum auf sie eingepfropft und der Wurzel und
der Fettigkeit des edlen Ölbaums teilhaftig geworden bist, so
erhebe dich nicht über die Zweige. Erhebst du dich aber, so wisse:
Nicht du trägst die Wurzel, sondern die Wurzel dich».

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Cahiers Sioniens, 4me Année, T. 3, No 12, Décembre 1950: Paul
Démann: Le Peuple Témoin. Louis Bouyer: La Tradition juive et le
Christianisme. Jean Daniélou: Une antique Liturgie judéo-chrétienne. I. D. : Le
Judaisme américain en face d'Israël. Les Idées et les Faits. Les Livres. 5me
Année, No 1. Mars 1951: A. Qelin: Les «Pauvres de Yahve». Renée Bloch:
Israélites, Juifs, Hebreux. Paul Démann: Signification de l'Etat d'Israël.
Marina Mannati: La condition juive d'après un Roman de Pearl Buck. G.

Vermes: A propos des «Aperçus préliminaires sur les manuscrites de la mer
morte» de M. A. Dupont-Sommer. Paul Démann: Dialogue ou controverse?
L'actualité. Les Livres.

The Jewish Quarterly Review, Vol. XVI, April 1951, No 4: The
Takkanot of Erubin: A study in the development of the Halaka by Prof.
Solomon Zeitlin. Holiness and Glory in the Bible by Prof. Israel Efros. The
historical allusions of chapters IV, XI and XIII of the Palms of Solomon
by M. Aberbach. The Royalist Position concerning the readmission of Jews
to England by Dr. M. Vilensky. Critical Notices. Books received.

UMSCHAU

Am 2. und 3. Mai tagte in Vevey
die Delegiertenversammlung
des Schweiz. Israelitischen
Gemeindebundes. Es wurde bei dieser

Gelegenheit festgestellt, daß die
Juden der Diaspora keinerlei
Treueverpflichtung gegenüber dem Staate
Israel haben und daß sie eine
politische Verbundenheit ausschließlich
mit ihrer Heimat besitzen. 27 Ge¬

meinden sind im Gemeindebund
zusammengeschlossen. Viele jüdische
Familien gehören keiner jüdischen
Gemeinde an.

In Basel beging Rabbiner Dr. Weil
die Feier seines 25jährigen Dienst-
jubiläums. In seiner Rede führte
er aus, daß der Wille zum Judentum
heute stärker und bewußter geworden

sei denn je, auch wenn bedauer-

159


	Gesetz und Erlösung in der jüdischen Theologie

