Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Der neue Heilsexodus bei Paulus
Autor: Sahlin, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961630

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DER NEUE HEILSEXODUS BEI PAULUS

von Privatdozent HARALD SAHLIN, Orebro, Schweden

Die Befreiung aus Agypten durch das wunderbare Eingreifen
Gottes erschien dem Judentum in alttestamentlicher Zeit immer
mehr als die grofle Heilstat Gottes, durch die Gott gerade Israel
zu seinem Eigentumsvolk auserwiihlt hatte. Mehrere Psalmen, wie
z.B. der 78., der 105. und der 114., zeugen von der im tiefsten
Sinne epochemachenden Bedeutung, die dieses geschichtliche Er-
eignis fiir Israel hatte. Weil Gott durch diese Heilstat einen so méch-
tigen Beweis dafiir gegeben hatte, daB er die Erlosung Israels
wollte, wurde es fiir das Judentum natiirlich, in der heiligen Aus-
zugsgeschichte zugleich eine Garantie dafiir zu sehen, dal Gott
immer noch sein auserwihltes Volk erlosen wollte. Bewullt oder
unbewuf3t kam man dazu, sich das grofle, eschatologische Heil durch
den Messias nach dem Muster des geschichtlichen Exodus unter
Mose vorzustellen. Ein grandioser Niederschlag dieser Vorstellung
begegnet uns im Buche Jesaja, Kap. 35 und 40ff.; diese méichtigen
Prophezeiungen sind zum groBen Teil als Variationen des Exodus-
Motivs anzusprechen. '

Das Spatjudentum hat sich immer mehr in die Vorstellung vom
eschatologischen Heil als von einem Gegenstiick in vergréBertem
Mafstabe zum geschichtlichen Exodus hineingelebt. Dazu hat sicher
die Ausgestaltung beigetragen, die das Ritual fiir das jiidische Pe-
sachfest allméhlich erhielt. Jenes Fest, das anfanglich einen viel-
seitigen Charakter gehabt hatte, hatte sich immer mehr um ein
einziges Motiv konzentriert, nimlich um den Auszug aus Agypten.
Dieses geschichtliche Ereignis wurde bei jeder neuen Pesachfeier
wiedererlebt, und zwar nicht blof als ein Akt der Erinnerung, son-
dern vielmehr als etwas auf das neue, noch groflere Heil der Zu-
kunft Hinzielendes.

Diese typologische Entsprechung zwischen dem Auszug aus
Agypten und dem messianischen Heil kommt in der rabbinischen
Literatur hiufig zum Ausdruck. Eine fest geprigte Formel, die in
verschiedenen Zusammenhingen begegnet, lautet: « Wie der erste

121



Erloser (d.h. Mose), so auch der letzte Erloser (d.h. der Messias)»!.
Vom Messias meinte man mit anderen Worten, er werde die Taten
des Mose wiederholen. U. a. werde er neue Plagen iiber die Be-
driicker Israels senden, er werde aufs neue Wasser aus dem Felsen
hervorbringen und ein neues Manna-Wunder vollbringen. Wie die
Befreiung aus Agypten werde auch die endgiiltige Erlésung zur Pe-
sach-Zeit geschehen?. Die Rabbiner glaubten berechtigt zu sein,
die Parallelen zwischen dem ersten und dem letzten Erloser sogar
bis in Einzelheiten zu ziehen, die uns als wenig wesentlich erschei-
nen. Den Ausgangspunkt fiir diese Parallelisierung zwischen Mose
und dem Messias fand man in Deut. 18:15 und 18, wo Gott zu
Mose spricht: « Einen Propheten wie dich werde ich ihnen aus der
Mitte ihrer Briider erstehen lassen» — eine Aussage, die schon friih
auf den Messias bezogen wurde?. »

Die typologische Entsprechung zwischen dem geschichtlichen
Exodus und dem messianischen Heil, mit welcher somit das Spit-
judentum rechnete, bildet in der Tat eine Grundanschauung auch
im Neuen Testament, und zwar in einem weit groBeren Ausmalfle,
als wir uns im allgemeinen vorstellen. Dal dies wirklich der Fall
ist, davon kann man sich schon durch einen schnellen Blick in das
erste und das letzte Buch des N.T. iiberzeugen. Im Maltthdusevan-
gelium wird Jesus weithin als der neue Mose dargestellt, gemiB
den soeben erwihnten Stellen Deut. 18:15 und 18. Die beiden
ersten Kapitel bei Matthdus entsprechen zum groBen Teil spétjiidi-
schen Legenden von der Geburt und Kindheit des Moses%. Die
Bergpredigt ist das neue Gesetz, das der neue Mose von dem Berge
der Gottesoffenbarung gibt. Die zehn Wundertaten, die in Kap. 8—9
geschildert werden, entsprechen den zehn Plagen iiber Agypten,
freilich in antithetischer Weise: anstelle von Strafgerichten iiber

1 Belegstellen bei Strack-Billerbeck I, S. 86; Theol. Wérterbuch IV, S.
864, Anm. 140 (Joach. Jeremias). — Der Artikel des letzteren iiber Mose,
ebenda S. 852—878, ist iiberhaupt ganz besonders wichtig und aufschlu3-
reich.

2 Vgl. z.B. Str.-Bill. I, S. 85; Joach. Jeremias, Die Abendmahlsworte
Jesu, 2. Aufl. (1949), S. 101f.

3 Vgl. K. Bornhéuser, Das Wirken des Christus durch Taten und Worte,
passim. ' :
¢ Vgl. Joach. Jeremias, Theol. Worterbuch IV, S. 874f.

122



die Bedriicker Israels handelt es sich hier um Heilstaten an dem
Gottesvolk selbst. Ferner zerfillt bekanntlich das Matthdusevan-
gelium in fiinf klar abgegrenzte Teile (Kap. 1—7; 8—10; 11—18;
19—25 und 26—28), deren Anzahl den fiinf Biichern Mose ent-
spricht. Diese kurzen Andeutungen mégen geniigen. — In der Offen-
barung Johanmis finden sich ebenfalls mehrere handgreifliche Exo-
dus-Parallelen. In Kap. 15 entspricht «das gliserne Meer» (V. 2)
dem Roten Meer, und diejenigen, die an dem Ufer stehen und das
Lied Mosis und des Lammes singen, entsprechen den Kindern
Israels, die nach dem Durchzug durch das Meer den Gesang der
Erlosung von Ex. 15 singen?®. Die sieben Schalen des Zornes Gottes
von Offb. 16 bilden ein Gegenstiick zu den Plagen Agyptens. Noch
andere Parallelen konnten erwihnt werdenS®,

Daf} die Exodus-Typologie fiir die Evangelisten nicht eine rein
zuféllige Ubereinstimmung, deren sie auch hétten entraten konnen,
sondern vielmehr etwas ganz Wesentliches gewesen ist, erweist sich
aus ihrer Anwendung der Jesaja-Prophezeiung «Bereitet den Weg
dem Herrny, die in allen vier Evangelien dazu dient, die Bedeutung
des Tadufers als des Vorldufers zu erkliren und zu charakterisieren.
Diese Prophezeiung spricht ja gerade vom neuen, eschatologischen
Exodus. Jener wird jetzt vom Taufer eingeleitet, um dann vom
Messias vollbracht zu werden.

Das Gesagte diirfte geniigend zeigen, daB eine typologische Ent-
sprechung zwischen dem geschichtlichen Exodus und dem messiani-
schen Heil unter den Juden zur Zeit Jesu nicht nur eine allgemein
angenommene Vorstellung war, sondern sogar als eine apriorische
Voraussetzung im theologischen Denken galt. Die Exodus-Typo-
logie war mit anderen Worten von dogmatischem Charakter. Es
ist folglich nur ganz natiirlich, daB wir demselben Gedankengang
auch bei Paulus begegnen. Fiir ihn ist die Exodus-Typologie von
ganz fundamentaler Bedeutung gewesen. Davon werden die fol-
genden Seiten handeln.

5 Vgl. ebenda, S. 876.
¢ Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Formel «der ist und der war
und der kommt», Offb. 1:4 und 8. Sie bezieht sich ndmlich auf das ?I:TIN

N 'IWR von Ex. 3:14, «ich bin der ich bin», das Offenbarungswort Gotte
aus dem brennenden Busch.

123



In den Briefen des Paulus finden sich im ganzen etwa}vierzig
Hinweise oder Anspielungen auf die Exodus-Geschichte. Von diesen
werden hier nur einige Hauptstellen behandelt werden. In erster
Linie wenden wir uns 1 Kor. 10 zu.

Die ersten fiinfzehn Verse dieses Kapitels bilden eine Auslegung
der Auszugserzihlung. Paulus erinnert an den Durchzug durch das
Rote Meer, an das Manna-Wunder und das Wasser, das aus dem
Felsen hervorgebracht wurde, und endlich an einige Beispiele von
Abfall und Abgotterei wihrend der Wiistenwanderung. Wenn Paulus
dariiber spricht, so geschieht es nicht, um ganz allgemein Beispiele
aus der heiligen Geschichte zum erbaulichen Zweck zu verwenden,
sondern die Exodus-Erzéhlung ist von unmittelbarer Bedeutung
fur die Generation des Paulus. Er schreibt, V. 6: «Diese Dinge aber
sind als Vorbilder fiir uns geschehen...», und V. 11: «Dies aber
widerfubr jenen als Exempel; geschrieben aber wurde es zur War-
nung fiir uns, denen das Ende der Welt nahe bevorsteht». Um zu
verstehen, wie Paulus in dieser Weise die Exodus-Erzahlung auf
seine eigene Zeit typologisch anwenden kann, mégen wir uns an
die judische Pesachfeier erinnern. Das Pesach wurde vornehmlich
zur Erinnerung an den Auszug aus Agypten gefeiert. Es wurden
dabei bittere Kriauter zum Gedenken an die bittere Knechtschaft
in Agypten gegessen und ungesiuertes Brot zum Gedenken an die
eilige Flucht davon. Jene Erinnerungsmahlzeit wollte besagen, daB
die Fest-Teilnehmer mit der Exodus-Generation selbst eins wurden.
Es heil3t an einer Stelle im Pesach-Ritual: «In jedem Geschlecht
ist der Mensch verpflichtet, sich vorzustellen, er selbst sei aus Agyp-
ten gezogen. Denn es heiflt (Ex. 13:8): ,Und du sollst das deinem
Sohn an jenem Tage erkliren und sagen: um dessen willen, was der
Herr fiir mich getan hat, als ich aus Agypten zog. Nicht nur unsere
Viter hat Gott erlost, sondern auch uns. Denn es heiit (Deut. 6:23):
,Und uns hat er von dort weggefiihrt, um uns in das Land zu brin-
gen, das er unsern Vitern zugeschworen hat‘. Deswegen sind wir
verpflichtet zu danken, zu preisen, zu loben und zu verherrlichen
den, der uns all diese Wunder getan und uns aus der Knechtschaft
in die Freiheit gefiihrt hat...»?. So weit das Pesach-Ritual. Es

? Zitiert nach E. D. Goldschmidt, Die Pessach-Haggada (Schocken-
Bicherei 54, Berlin 1937), S. 65f.

124



wird also hier stark betont, dafl die Pesach-feiernde Generation
selbst die Befreiung aus Agypten miterlebt hat. Deshalb ist es fiir
Paulus ganz naheliegend, die Exodus-Erzihlung so zu beurteilen
und anzuwenden, dal sie im Grunde von seiner eigenen Genera-
tion handelt; sie ist «zur Warnung fiir uns» aufgezeichnet worden.

Schon als Jude hat sich also Paulus gewissermaflen als der Exo-
dus-Generation angehérig empfinden miissen. Noch viel stéirker hat
er aber das als Christ tun miissen. Wullte er sich doch dem neuen
eschatologischen Exodus unter Jesus-Messias angehorig. Und jener
neue Exodus des Heils sollte ja in jeder Hinsicht dem alten, ge-
schichtlichen Exodus entsprechen, freilich nach einem gréBeren
Mafistabe und auf vertiefte Weise. Der typologische Vergleich muf}
daher wiederum antithetisch sein: der neue Exodus ist in jeder
Hinsicht dem alten weit iiberlegen. (Ein derartiger antithetischer
Vergleich wird bekanntlich im Hebrierbrief zwischen Jesus als dem
Hohenpriester des neuen Bundes und dem Hohenpriester des alten
Bundes durchgefiihrt.) — Paulus schreibt, 1. Kor. 10:1f.: «Unsre
Viter waren alle unter der Wolke und zogen alle durch das Meer
und wurden alle auf Mose getauft in der Wolke und im Meer». Es
scheint, als ob es dem Paulus vorgeschwebt habe, gegen diese
«Taufe auf Mose» eine andere und bessere aufzustellen, nimlich die
Taufe auf Christus. Das tut er indessen nicht, sondern sein Gedanke
geht statt dessen zu der gottlichen Speise und dem gottlichen Trank
der Wiistenzeit iiber, d.h. zu dem Manna vom Himmel und dem
Wasser, das aus dem Felsen hervorgebracht wurde. Diese Speise
und dieser Trank dienen als typologische Entsprechungen zu den
Abendmahlselementen. Nach einem lingeren Exkurs iiber die Ab-
falle der Wiistengeneration, V. 5—15, geht Paulus dazu iiber, vom
Abendmahl zu sprechen, V. 16ff. Der Gedankengang von der Taufe
auf Mose, den Paulus in den ersten Versen des Kapitels eingeschla-
gen hatte, wird also hier nicht weiterverfolgt. Um die Fortsetzung
desselben zu finden, miissen wir uns einem ganz anderen Zusammen-
hang zuwenden. — Zunéchst wollen wir indessen eine andere Stelle
im ersten Korinther-Brief betrachten.

1. Kor. 5:6—8 schreibt Paulus: « Willt ihr nicht, daf} ein wenig
Sauerteig den ganzen Teig durchsiuert? Schaffet den alten Sauer-
teig hinweg, damit ihr ein neuer Teig seid, wie ihr ja frei von

125



Sauerteig seid; denn als unser Pesachlamm ist Christus geopfert
worden. Darum lasset uns das Fest begehen nicht mit altem Sauer-
teig der Bosheit und Schlechtigkeit, sondern mit ungeséiuertem Brot
der Lauterkeit und Wahrheit». Paulus spielt hier deutlich auf die
Pesachfeier an. Das Wegschaffen von allem, was als Sauerteig be-
zeichnet werden konnte, und die Opferung des Pesachlammes ge-
horten zu den Hauptmomenten des Festes. Das erstgenannte Mo-
ment wird nun von Paulus ganz kiihn so angewendet, dal} der
Sauerteig alles dasjenige représentiert, was dem «alten Menschen»
angehort; die Christen sind als solche selbst «ungesduert» und
miissen daher von allem «Sauerteig» frei sein. Was wiederum das
Pesachlamm betrifft, meint Paulus, daf3 Christus das wahre Pesach-
lamm fiir die Christen ist — ein Giedanke, der auch deutlich im
Johannesevangelium vorliegt. — Die zitierte Stelle zeigt ferner, dafl
Paulus sich die ganze Lage der Christen als ein einziges, wahres
Pesachfest vorstellt. Das wahre Pesachlamm ist einmal fiir alle
geschlachtet worden, und die Christen sind als solche grundsétzlich
«ungesduert» und von jedem entheiligenden Sauerteig frei. Der Ge-
danke vom Christenleben als von einem bestéindigen Pesachfest ist
ebenfalls biblisch. Der Zweck des Befehles Gottes an Mose, die Kin-
der Israel aus Agypten zu fiihren, war ja, daB sie Pesach halten soll-
ten; es hei3t, Ex. 3:12: «Dies sei dir das Zeichen, daf3 ich es bin,
der dich gesandt hat: wenn du das Volk aus Agypten fiihrst, werdet
ihr an diesem Berge Gott verehren». Wie aber dieses Pesachfest,
dessen Einsetzung Ex. 12 geschildert wird, der unmaittelbare Zweck
des Auszugs ist, so ist diese gottesdienstliche Feier im Grunde auch
der duperste Zweck. Deshalb hilt Josua Pesach, sobald er Israel iiber
den Jordan in das verheiBlene Land gefiihrt hat, Jos. 5; und die
Reformation des Konigs Josia wird durch ein groBes «Pesachfest
des Herrn» manifestiert, 2. Kon. 23:21ff. Bisweilen wird dieser
ideale Gottesdienst nicht als ein Pesachfest ausgestaltet, sondern
als das damit gedanklich eng verwandte Laubhiittenfest. Somit ist
der groBe Gottesdienst bei der Weihe des salomonischen Tempels
ein Laubhiittenfest (vgl. 1. Kon. 8, besonders V. 2), und dasselbe
gilt fiir die neue Tempelweihe, die Neh. 8 geschildert wird, sowie
auch fiir den eschatologischen Gottesdienst von Sach. 14:16ff. Wenn
aber Ezechiel den idealen Tempel und dessen Kultus schildert,

126



Ez. 40—48, hat er die Pesachfeier im Sinn; das geht unter anderem
daraus hervor, daf} seine groBe Tempelvision nach 40:1 «im Anfang
des Jahres, am zehnten Tag» eintritt, d.h. aber gerade an dem Tag,
wo nach Ex. 2:1f. das Pesach beginnt. Der Gedanke von der
idealen Pesachfeier begegnet uns auch im Neuen Testament, vor
allem Hebr. 12:18ff. und in den beiden letzten Kapiteln der Offen-
barung Johannis. An der erstgenannten Stelle wird die Kirche
Christi als das typologische Gegenstiick von Zion geschildert, dem
Ziel der Wiistenwanderung des Gottesvolkes; wihrend Israel bild-
lich gesprochen am Sinai stehen geblieben ist, hat das wahre Gottes-
volk virtuell gesehen das himmlische Jerusalem mit der ewigen
Gottesdienstfeier erreicht. In den beiden SchluB3kapiteln der Offen-
barung wird derselbe Gedanke teilweise etwas anders ausgefiihrt.
Auch hier wird das himmlische Jerusalem, das zugleich mit dem
Paradies identisch ist, als das Endziel des neuen Heilsexodus ge-
dacht. Das Pesachfest ist in die Hochzeit des Lammes umge-
wandelt.

Die beiden Stellen aus dem ersten Korintherbrief, die oben be-
handelt wurden, beweisen, dafl Paulus die Situation der Christen
als einen neuen Exodus betrachtet, das typologische Gegenstiick
des Auszuges aus Agypten. Wenn wir jetzt die Frage stellen: Wel-
ches Geschehnis bildet den eigentlichen Ausgangspunkt dieses neuen
Exodus und entspricht also dem Aufbruch aus Agypten?, kann die
Antwort nur die sein: der Tod und die Auferstehung des Christus.
Deutlich tritt dies Rom. 6 zum Vorschein. Es heil3t dort, V. 3f.:
«Willt ihr nicht, dal wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft
wurden, auf seinen Tod getauft worden sind? Wir sind also durch
die Taufe auf seinen Tod mit ihm begraben worden, damit, wie
Christus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten aufer-
weckt worden ist, so auch wir in einem neuen Leben wandeln». Die
Situation des Christen ist also vollig von dem Tod und der Auf-
erstehung des Christus abhéngig. Die zitierte Stelle zeigt aber zu-
gleich, dal die Taufe das Mittel ist, durch das der Mensch sich Tod
und Auferstehung Christi aneignet. Um diesen Gedankengang ver-
stehen zu konnen, miissen wir uns zuerst klar machen, welchen
Sinn die Taufe nach jiidischer Anschauung hatte.

Es diirfte zweckmifBig sein, zunéchst diese Frage zu stellen:

127



Was wollte Johannes der Tdufer mit seiner Taufe? Es hei3t von
ihm: er «verkiindigte eine Taufe der Umkehr zur Vergebung der
Stiinden» (Mark. 1:4; Luk. 3:3). Diejenigen, die sich dem Tauchbad
unterzogen, wurden nach seiner Meinung ihres alten siindigen Le-
bens ledig und stiegen als neue, gerechte Menschen aus dem Wasser
heraus. Selbstverstindlich wirkte das Wasser nicht sozusagen ma-
gisch, sondern dieses Tauchbad war ein «Zeichen» in echt bibli-
schem Sinn. Es ist folglich auch nicht rein symbolisch, sondern hat
am ehesten den Charakter eines Sakraments. — Der Tédufer ver-
kiindete diese Taufe der Umkehr deshalb, weil er wullte, dal3 er der
Vorlaufer des Messias war. Seine heilige Aufgabe war, «dem Herrn
ein bereitetes Volk zu schaffen» (Luk. 1:17). Nur ein gerechtes Volk
wiirde dem Messias begegnen kénnen. Israel war aber kein gerechtes
Volk. Sie waren zwar dullerlich gesehen S6hne Abrahams, zeigten
aber keine solche Gerechtigkeit, wie sie Abrahams-S6hnen geziemt
(vgl. Matth. 3:7—10; Luk. 3:7—14). Deshalb war ernsthafte Bulle
vonnoten. Das ist es, was der Tdufer verkiindet — und zwar nicht
nur durch Worte, sondern auch durch die Tat: indem er die sakra-
mentale Taufe der Umkehr zur Vergebung der Siinden verrichtete.

Woher hat denn der Taufer die Idee zu dieser Taufe bekommen ?
Sicher wire es sowohl unnotig als auch unrichtig, auBerjiidische
Einfliisse vorauszusetzen, etwa seitens der Mandéer. Die Taufe des
Tédufers fullt ganz und gar auf der Ideenwelt des Alten Testaments
und diirfte auf folgende Weise zu verstehen sein. Als Gott durch
seinen Diener Mose Israel aus Agypten rief, um es zu seinem Bundes-
volk zu machen, muBte Israel durch das Meer gehen, um nach dem
Sinai zu gelangen, wo der Bund geschlossen werden konnte. So
wurde Israel «im Meere auf Mose getauft», wie Paulus sagt, 1. Kor.
10:2. Diese Taufe bedeutete, dafl alles heidnische Wesen beseitigt
wurde; alles Derartige blieb auf dem westlichen Ufer liegen oder
sank mit den Agyptern ins Meer. Das Israel, das aus dem Meere
heraufstieg, war ein gereinigtes Volk, wiirdig, in den Bund Gottes
aufgenommen zu werden. Es heillt in einer rabbinischen Aussage:
«Als Israel das Gesetz am Sinai empfing, war es wie ein neugebo-
renes Kind, einen Tag alt». Israel konnte also jetzt ein neues Leben
beginnen. — Die Zeit der Wiistenwanderung nach dem Sinai-Bund
war dann freilich voll von Siinde und Abfall (vgl. wiederum 1. Kor.

128



10:5—15), galt aber dennoch gewissermallen als die ideale Zeit,
die Zeit der Gottesnihe, wo Gott selber sein Volk durch die Wolken-
und Feuersidule fithrte und wo er in der Stiftshiitte anwesend war.

Was der Taufer mit seiner Taufe bezweckt, ist eine sakramen-
tale Erneuerung des gerechten Volkes der Wiistenzeit. Er will den
neuen Heilsexodus unter Leitung des Messias vorbereiten. Deshalb
tritt er in der Wiiste auf und ruft das Volk zu sich in die Wiiste.
Dort muBl der neue Exodus anfangen. Die Taufe selbst bedeutet
symbolisch einen neuen Durchzug durch das Meer, wodurch Israel
aufs neue von seinem heidnischen Wesen, von seinen Siinden gerei-
nigt und zu wahren Abrahams-Séhnen verwandelt werden soll, die
wiirdig sind, den Messias zu empfangen, der jetzt kommt. — Die
Taufe war, ganz wie der Durchzug durch das Meer, ein kollektiver
Akt; es war eine groB3e Anzahl von Leuten — nach Mark. 1:5 «das
ganze judische Land und alle Bewohner von Jerusalem» — die sich
taufen lieBen. Was die Taufe an sich betrifft, miissen wir uns nicht
vorstellen, dall der Taufer personlich jeden Einzelnen mit Wasser
besprengte, sondern es ging so zu, dafl die Leute auf Befehl des
Taufers in das Wasser hinunterstiegen und dann auf der anderen
Seite wieder heraufstiegen — genau wie die Kinder Israel auf Befehl
des Mose durch das Meer zogen.

Die Taufe des Tdufers war demgemill eine sakramentale Er-
neuerung des alten Exodus und zugleich die Einleitung des neuen
Heilsexodus. Damit ist das prophetische Wort des Jesaja: « Horet
die Stimme des Rufenden in der Wiiste: bereitet den Weg dem Herrn»
in Erfiillung gegangen — freilich in der Form des «Zeichensy»; die
ganze Verkiindigung und Tétigkeit des Téaufers zielt auf den star-
keren hin, der da kommen sollte, und ist an sich nur ein typologi-
sches Vorbild dessen, was geschehen soll8.

Ehe wir auf die christliche Taufe eingehen, miissen wir uns zuerst
mit der jidischen Proselytentaufe beschiftigen. — Wenn ein Nicht-

8 Meine hier dargelegte Auffassung von der Taufe des Tédufers ist — das
mul} zugegeben werden — eine Interpretation, fiir die ein Bewets im strengen
Sinn wohl nicht gefithrt werden kann. Vgl. auch meine «Studien zum dritten
Kapitel des Lukasevangeliums», S. 111—125, und Joach. Jeremias, Der
Ursprung der Johannestaufe, Zeitschr. f. die neutestamentl. Wissenschaft 28
(1929), S. 312—320.

129

4 Judaica, Band 7, 2



jude zum Judentum iibertreten wollte — was in neutestamentlicher
Zeit, ziemlich gewOhnlich gewesen zu sein scheint —, war es nicht
damit genug, dafl er den jiidischen Glauben annahm, sondern es
waren auch gewisse sozusagen kirchenrechtliche Mafnahmen er-
forderlich, und zwar diese drei: Beschneidung, Proselytentaufe und
ein Opfer im Tempel Jerusalems. Die Beschneidung war ja seit der
Zeit Abrahams das Bundeszeichen Israels. Folglich war sie selbst-
verstandlich eine unnachgebliche Bedingung fiir denjenigen, der ein
Proselyt werden wollte. Was ferner die Proselytentaufe® betrifft,
findet sich ihr Hintergrund wiederum in der Exodus-Typologie. Es
war nicht damit genug, daB3 der Nicht-Jude durch die Beschneidung
wie ein Jude geworden war; er mullte auch auf symbolisch-sakra-
mentale Weise in die Erwahlungsgeschichte des Gottesvolkes ein-
gehen: er muBlte gleich Israel aus Agypten herausgehen und durch
das Meer ziehen, um dann in den Bund Gottes aufgenommen zu
werden. Die Proselytentaufe vertritt dabei den Durchzug durch
das Meer als Voraussetzung des Biindnisses am Sinai. Der Grund-
gedanke in bezug auf die Proselytentaufe ist folglich ganz dieselbe
wie derjenige fiir die Taufe des Tadufers. Der Proselyt, der die Pro-
selytentaufe genommen hatte, konnte danach das Pesach feiern
wie die anderen und dabei auch in die Worte einstimmen, daf3 «wir»
alle in Agypten gewesen und durch das Meer gegangen sind. Er ist
also nunmehr in das Gottesvolk wirklich eingegliedert. Und das
kam in dem Opfer zum Ausdruck, das der Proselyt im Tempel
verrichten sollte.

Fir dieses Eingegliedertwerden in das Gottesvolk wurde ein
ganz besonderer Ausdruck verwendet: man sagte «unter die Fliigel
der Schekina gefiihrt werden». Die Schekina, d.h. die heilige An-
wesenheit Gottes, ist ein in der Theologie des Spitjudentums wich-
tiger Begriff. Israel befand sich, als das Eigentumsvolk Gottes,
«unter den Fliigeln der Schekina», d.h. in der Sphire der Heiligkeit.
Ein Nicht-Jude, der durch die Proselytentaufe in das Gottesvolk
eingegliedert wird, wird dadurch auch in diesen Heiligkeitsstand
— «unter die Fliigel der Schekina» — eingefiihrt. Den Hintergrund

9 Zur Proselytentaufe vgl. zuletzt Joach. Jeremias, Proselytentaufe und
N. T., Theolog. Zeitschr. (Basel) 1949, S. 418—428.

130



dieses Ausdruckes bildet die Wiistenzeit, wo die «Schekina» Gottes
in der Wolkensédule iiber dem Zelt der Offenbarung und iiber der
ganzen Gemeinde Israels ruhte. In spétjiidischer Zeit war die Vor-
stellung ausgebildet worden, daf3 die Gemeinde Israels wihrend der
Wi istenzeit bestindig von allen Seiten von Wolken umgeben oder
in eine einzige grole Wolke gleichsam eingebettet war. Es heif3t z. B.
an einer Stelle in Pesiqta: «Fir welches Volk habe ich das Meer
gespalten? Welchem Volk habe ich das Manna gegeben?... Welches
Volk habe ich mit der Wolke der Herrlichkeit umschlossen ¢» Diese
spatjidische Vorstellung erklirt, wie Paulus von einer «7aufe» in
der Wolke reden kann; er sagt an der schon zitierten Stelle 1. Kor.
10:1f.: «Unsre Viter waren alle unter der Wolke. .. ; alle wurden
in der Wolke auf Mose getauft».

Von groBer Bedeutung ist ferner, dal die Proselyten-Beschnei-
dung zusammen mit der Taufe als eine neue Geburt betrachtet
wurde. Indem ein Nicht-Jude als Proselyt in das Gottesvolk ein-
gegliedert wurde, begann er ein neues Leben, ndmlich ein Leben
im Stand der Heiligkeit. Eine in spétjidischer Zeit gewohnliche
Ausdrucksweise lautet deshalb: « Wer Proselyt wird, ist wie ein neu-
geborenes Kind». Wir werden an die oben zitierte rabbinische Aus-
sage erinnert: «Als Israel am Sinai das Gesetz empfang, war es wie
ein neugeborenes Kind, einen Tag alt». Ebenso wurden wahrschein-
lich diejenigen, die mit der Taufe des Taufers getauft worden
waren, als ein neugeborenes, heiliges Volk betrachtet. Der Gedanke
von einer neuen Geburt in und mit der Taufe war dem Spéatjuden-
tum wohlvertraut. Er begegnet uns bekanntlich auch im Neuen
Testament in bezug auf die christliche Taufe, zu der wir jetzt iiber-
gehen.

Paulus bietet uns nirgendwo eine klare Darstellung des Sinnes
der christlichen Taufe. Aus den beiden oben zitierten Stellen 1. Kor.
10:1f. und Rém. 6:3f. konnen wir uns indessen ein Bild dessen
machen, was Paulus meint. — Jesus Christus ist der neue Mose,
der den neuen Exodus des Heils durchfiithrt. Der Ausgangspunkt
dieser Heilstat des Christus besteht in seinem Tod und seiner Auf-
erstehung. T'od und Auferstehung Christi bedeuten also fiir die Kirche,
was der Durchzug durch das Meer fir Israel bedeulet. Sowie der jii-
dische Proselyt durch Beschneidung und Proselytentaufe in das

131



Gottesvolk eingegliedert und der Heilstat Gottes, die in dem Exo-
dus-Geschehnis tiberhaupt, vor allem aber im Durchzug durch das
Meer zu erkennen ist, teilhaftig wird, so wird der christliche Proselyt,
also wer sich zum Christen taufen l48t, durch die Taufe der Heilstat
Christi, d. h. seines Todes und seiner Auferstehung, teilhaftig. So-
wie der jiidische Proselyt durch die Proselytentaufe mit der Exodus-
Generation eins wird, so wird der Christ durch die Taufe eins mit
Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung. Dies ist es, was
Paulus so ausdriickt (Rém. 6: 3—5): «Oder willt ihr nicht, da@}
wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod
getauft worden sind? Wir sind also durch die Taufe auf seinen Tod
mit ihm begraben worden, damit, wie Christus durch die Herrlich-
keit des Vaters von den Toten auferweckt worden ist, so auch wir
in einem neuen Leben wandeln. Denn wenn wir mit der Ahnlichkeit
seines Todes verwachsen sind, so werden wir es auch mit der seiner
Auferstehung sein». Die Formulierung an sich von V. 3: «Oder
willt ihr nicht. . .», zeigt, daBl Paulus hier nur auf den Adressaten
wohlbekannte Dinge hinweist. Eine nidhere Entwicklung des Sinnes
der christlichen Taufe hat natiirlich zum Katechumenenunterricht
gehort. Deshalb hat Paulus es hier nicht fiir notig gehalten, das
Wesen der Taufe niher zu entwickeln — wie iibrigens auch nicht
1. Kor. 10, wo es sonst so nahe gelegen hétte.

Wer in und mit der christlichen Taufe «mit Christus gestorben
und auferstanden ist», ist mithin «in Christus»; er ist — virtuell
gesehen — in den Korper Christi eingegliedert worden. In der pau-
linischen Formel «in Christo sein» ist folglich eigentlich nicht eine
Art Christus-Mystik zu finden, sondern es handelt sich um eine
rein objektive Tatsache, nimlich darum, dafl ein Mensch durch
die Taufe mit Christus «verwachsen» ist (vgl. Rém. 6:5). Dies ist
offenbar fiir Paulus eine objektive Realitit gewesen, in derselben
Art und in gleich hohem MafBe, wie es fiir das Judentum eine objek-
tive Realitit war, dafl der Proselyt durch Beschneidung und Pro-
selytentaufe in die Exodus-Generation aufgenommen worden und
ihres Heils teilhaftig war.

Und ferner: so wie der jiidische Proselyt «unter die Fliigel der
Schekina gefiihrt» und so in die Sphire der Heiligkeit versetzt, d.h.
heilig wird, so wird der Christ durch die Taufe «heilig»; er gehort

132



nunmehr dem wahren Gottesvolk an. Diese Heiligkeit ist also rein
prinzipieller Natur, keineswegs ohne weiteres eine praktisch be-
tatigte Heiligkeit. Wenn Paulus die Christen «heilig» nennt, meint
er damit nicht, dal} sie tatsichlich ein ethisch qualifiziertes Leben
fithren, sondern nur, dafl sie in und mit der Taufe dem Korper
Christi angehdren. — Andrerseits ist es ganz selbstverstandlich,
daf} diese prinzipielle Heiligkeit sich auch in einem heiligen Wandel
betiatigen sollte. Deshalb geht Paulus — sicher nach jiidischem
Vorbild — gerne zur Parinese iiber, sobald er an die Taufe denkt.
Charakteristischerweise finden wir sowohl Rom. 6 als 1. Kor. 10 in
unmittelbarer Ankniipfung an die Erwdhnung der Taufe solche
Paridnesen. Der Gedankengang ist kurz folgender: weil ihr durch
die Taufe heilig seid, mii3t ihr auch heilig leben. Oder, um an 1. Kor.
5:6—8 anzukniipfen: weil die Christen die neue Exodus-Genera-
tion bilden und eo ipso auch «ungesduert» sind, miissen sie den
alten «Sauerteig» griindlich wegschaffen ; sie sollen, wie es Rom.6:4
heillt, «in einem neuen Leben wandeln». Vgl. ferner noch Rom.
6:22f,

Wie schon erwihnt, wurde die christliche Taufe in der dltesten
Kirche als eine neue Geburt, oder — was damit vollig synonym
ist — als eine neue Schépfung betrachtet. Vgl. Tit. 3:5; Joh.
3:3—8; 2. Kor. 5:7; Gal. 6:15 und andere Stellen. Auf entspre-
chende Weise wurde auch, wie ebenfalls erwiahnt wurde, sowohl
die Taufe Israels im Meer wie die Proselytentaufe als eine neue
Geburt betrachtet. Auch in diesem Punkt liegt mithin in der Theo-
logie der #ltesten Kirche der Gedanke vom neuen Exodus des
Heils vor.

Bisher haben wir uns mit der Taufe beschiaftigt. Wir gehen jetzt
zum Abendmahl iiber. Bekanntlich scheint das Abendmahl bei Pau-
lus eine erstaunlich unbedeutende Rolle zu spielen. Wahrend die
Taufe in den paulinischen Briefen weithin deutlich im Hintergrund
der Gedanken steht, wenn sie auch nicht ausdriicklich erwihnt
wird, wird dagegen das Abendmahl nur in zwei Zusammenhingen
— 1. Kor. 10:16—21 und 11:20ff. — zur Sprache gebracht.

Die liturgische und theologische Stellung des Abendmabhls in der
Urkirche ist immer noch sehr unklar. Eine Schwierigkeit liegt schon
im Ausgangspunkt: war das letzte Mahl des Herrn eine wirkliche

133



Pesach-Mahlzeit, wie es die drei Synoptiker meinen, oder wurde es,
wie das Johannesevangelium die Sache darstellt, schon am Tage
vorher gehalten? Diese Frage ist lebhaft diskutiert worden. Vor
kurzem hat Joachim Jeremias energisch behauptet, das letzte Mahl
Jesu sei eine Pesach-Mahlzeit gewesenl®. Das vierte Evangelium
habe die Uberlieferung umgestaltet, um Jesus als das wahre Pesach-
Lamm darstellen zu kénnen, das gleichzeitig mit dem Pesach-Opfer
der Juden geschlachtet wird. — Der Unterschied ist im Grunde
wenig wesentlich. Entscheidend ist, dal Jesus jedenfalls als das
wahre, endgiiltige Pesach-Opfer dasteht. Die Einsetzungsworte: das
ist mein Leib, das ist mein Blut, kniipfen deutlich genug an das
judische Pesach-Ritual an. Die Verteilung des Brotes und des Wei-
nes besagt, dal die Kommunikanten der versthnenden Kraft des
Opfertodes Jesu teilhaftig werden. |
Es diirfte also das natiirlichste sein, das christliche Abendmahl
als eine Fortsetzung der jiidischen Pesachfeier zu betrachten. Chri-
stus ist unser Pesach-Lamm, und wir, seine Kirche, leben in einer
bestdndigen Pesachfeier; vgl. 1. Kor. 5:7f. Es besteht mithin ein
tiefer innerer Zusammenhang zwischen unserm Abendmahl und
dem jiidischen Pesach. Auch das Abendmahl ist somit ein Glied der
Exodus-Typologie. Und jetzt konnen wir die Relation zwischen
Taufe und Abendmahl besser verstehen. Die Taufe bedeutet den
eigentlichen Antritt des Heilsexodus unter Christus. Sie bedeutet
die Eingliederung in den Korper Christi. Folglich ist die Taufe,
ebenso wie die jiidische Beschneidung, ein einmaliger Akt: durch
die Taufe wird der Getaufte ein fiir allemal der Heilstat Christi
teilhaftig und in Lebensgemeinschaft mit Christus gesetzt. Das
Abendmahl wiederum entspricht dem jiidischen Pesach-Mahl. Es
bedeutet eine Aktualisierung des Todes und der Auferstehung des
Herrn und eo ipso auch eine Erneuerung seiner Heilstat: unsere
Generation, wir selbst werden dieser seiner Heilstat teilhaftig. Zu-
gleich zielt aber das Abendmahl — ebenso wie das Pesachmahl —
auf die Zukunft, auf die Parusie des Herrn (vgl. 1. Kor. 11:26:
«...bis er kommt») und auf das Endziel des Heils, das eschatolo-
gische Ziel, das der neue Exodus des Heils einmal erreichen wird.

10 Die Abendmahlsworte Jesu?, S. 18fF.

134



Das Abendmahl ist mithin die Wegzehrung der neuen Exodus-
Wanderer, bis sie das Ziel erreichen, und lift sich insofern mit dem
Manna und dem Felsenwasser der alten Exodus-Generation typo-
logisch zusammenstellen (vgl. 1. Kor. 10:3f., 16f.). Folglich gehort
es zum Wesen des Abendmahls, dal es bestindig wiederholt wird,
ebenso wie das Pesach der Juden; freilich nicht nur einmal jihr-
lich, sondern oft: lebt doch die Kirche bestindig im Zeichen des
wahren Pesach. Sie feiert ein ewiges Pesachfest — ein Gedanke,
den wir schon bei Paulus angedeutet (1. Kor.5:7f.) und im He-
bréierbrief und in der Offenbarung Johannis niher entwickelt fan-
den (Hebr. 12 und Offb. 21f.).

So haben wir also gesehen, dafl der Gedanke vom neuen Exodus
des Heils den eigentlichen Grund der paulinischen und iiberhaupt
der urkirchlichen Theologie bildet. Das Neue Testament als Ganzes
ist eigentlich eine groBe typologische Parallele zu der alttestament-
lichen Auszugsgeschichte, der groBen Heilstat Gottes an seinem
auserwihlten Volk. Auf diesem typologischen Hintergrund sind unter
anderem und vor allem die Taufe und das Abendmahl zu betrach-
ten, so wie diese beiden Sakramente von Paulus entwickelt werden.
Nur so kommt ihr reicher Inhalt und Sinn zu ihrem Recht.

Die oben entwickelte Exodus-Typologie ist wohl, aufs Ganze
gesehen, dem aktuellen BewuBltsein der Kirche verlorengegangen.
Es gibt jedoch vereinzelte Beispiele dafiir, daB3 diese méchtige Ty-
pologie immer noch eine lebendige Realitét ist. Als ein solches Bei-
spiel moge zuletzt das schone englische Osterlied von J. M. Neale
(eigentlich eine Bearbeitung des lateinischen Hymnus Ad cenam
Agni providi vom siebenten Jahrhundert) zitiert werden:

The Lamb’s high banquet we await
In snow-white robes of royal state;
And now, the Red Sea’s channel past,
To Christ, our Prince, we sing at last.

Protected in the Paschal night
From the destroying Angel’s might,
In triumph went the ransom’d free
From Pharaoh’s cruel tyranny.

135



Now Christ our Paschal Lamb is slain
The Lamb of God that knows no stain.
Thy captive people are set free,

And crowns of life restored by Thee.

We hymn Thee rising from the grave,
From death returning, strong to save;
Thine own Right Hand the tyrant chains,
And Paradise for man regains.

GESETZ UND ERLOSUNG IN DER JUDISCHEN
THEOLOGIE

von Doz. Dr. KURT SCHUBERT, Wien

Durch das Genielen der verbotenen Frucht vom Baume der Er-
kenntnis fiigte der erste Mensch, in dem nach einem chassidischen .
Wort «alle Seelen in seiner Seele vereinigt waren», nicht nur sich,
seiner Seele, der Gattung Mensch, sondern auch dem ganzen Kosmos
Schaden zu. Er lenkte die im Kosmos wirkenden Krifte durch seinen
Fall in die durch eben diesen Fall verfluchte Materie, in der sie
gefesselt sind und nur vom Siinder selbst, vom Menschen, durch
seine freiwillige Entscheidung und der daraus folgenden Handlung
zuriickgefithrt werden kénnen. Auf dieser Einstellung beruhen so-
wohl die jiidischen Erlosungsvorstellungen als auch die jiidische
Haltung der Welt und dem Gesetz gegeniiber.

Fiir den Juden gibt es keine Trennung der geistigen und mate-
riellen Sphire in bezug auf deren Einwirkung auf den Menschen,
da der Mensch eine Synthese von beiden ist. Daher lehnt es der
Jude ab — wie mir Martin Buber im Gesprich sagte —, mit
einer erlésten Seele auf einer unerlésten Welt in einem unerlésten
Korper zu wohnen. In diesem Satz wurde der jiidische Einwand

136



	Der neue Heilsexodus bei Paulus

