
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Der neue Heilsexodus bei Paulus

Autor: Sahlin, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961630

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961630
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER NEUE HEILSEXODUS BEI PAULUS

von Privatdozent HARALD SAHLIN, Örebro, Schweden

Die Befreiung aus Ägypten durch das wunderbare Eingreifen
Gottes erschien dem Judentum in alttestamentlicher Zeit immer
mehr als die große Heilstat Gottes, durch die Gott gerade Israel
zu seinem Eigentumsvolk auserwählt hatte. Mehrere Psalmen, wie
z.B. der 78., der 105. und der 114., zeugen von der im tiefsten
Sinne epochemachenden Bedeutung, die dieses geschichtliche
Ereignis für Israel hatte. Weil Gott durch diese Heilstat einen so mächtigen

Beweis dafür gegeben hatte, daß er die Erlösung Israels
wollte, wurde es für das Judentum natürlich, in der heiligen
Auszugsgeschichte zugleich eine Garantie dafür zu sehen, daß Gott
immer noch sein auserwähltes Volk erlösen wollte. Bewußt oder
unbewußt kam man dazu, sich das große, eschatologische Heil durch
den Messias nach dem Muster des geschichtlichen Exodus unter
Mose vorzustellen. Ein grandioser Niederschlag dieser Vorstellung
begegnet uns im Buche Jesaja, Kap. 35 und 40ff. ; diese mächtigen
Prophezeiungen sind zum großen Teil als Variationen des Exodus-
Motivs anzusprechen.

Das Spätjudentum hat sich immer mehr in die Vorstellung vom
eschatologischen Heil als von einem Gegenstück in vergrößertem
Maßstabe zum geschichtlichen Exodus hineingelebt. Dazu hat sicher
die Ausgestaltung beigetragen, die das Bitual für das jüdische Pe-
sachfest allmählich erhielt. Jenes Fest, das anfänglich einen
vielseitigen Charakter gehabt hatte, hatte sich immer mehr um ein
einziges Motiv konzentriert, nämlich um den Auszug aus Ägypten.
Dieses geschichtliche Ereignis wurde bei jeder neuen Pesachfeier
wiedererlebt, und zwar nicht bloß als ein Akt der Erinnerung,
sondern vielmehr als etwas auf das neue, noch größere Heil der
Zukunft Hinzielendes.

Diese typologische Entsprechung zwischen dem Auszug aus
Ägypten und dem messianischen Heil kommt in der rabbinischen
Literatur häufig zum Ausdruck. Eine fest geprägte Formel, die in
verschiedenen Zusammenhängen begegnet, lautet: «Wie der erste

121



Erlöser (d.h. Mose), so auch der letzte Erlöser (d.h. der Messias)»1.
Vom Messias meinte man mit anderen Worten, er werde die Taten
des Mose wiederholen. U. a. werde er neue Plagen über die
Bedrücker Israels senden, er werde aufs neue Wasser aus dem Felsen

hervorbringen und ein neues Manna-Wunder vollbringen. Wie die
Befreiung aus Ägypten werde auch die endgültige Erlösung zur Pe-
sach-Zeit geschehen2. Die Rabbiner glaubten berechtigt zu sein,
die Parallelen zwischen dem ersten und dem letzten Erlöser sogar
bis in Einzelheiten zu ziehen, die uns als wenig wesentlich erscheinen.

Den Ausgangspunkt für diese Parallelisierung zwischen Mose
und dem Messias fand man in Deut. 18:15 und 18, wo Gott zu
Mose spricht: «Einen Propheten wie dich werde ich ihnen aus der
Mitte ihrer Brüder erstehen lassen» — eine Aussage, die schon früh
auf den Messias bezogen wurde3.

Die typologische Entsprechung zwischen dem geschichtlichen
Exodus und dem messianischen Heil, mit welcher somit das

Spätjudentum rechnete, bildet in der Tat eine Grundanschauung auch
im Neuen Testament, und zwar in einem weit größeren Ausmaße,
als wir uns im allgemeinen vorstellen. Daß dies wirklich der Fall
ist, davon kann man sich schon durch einen schnellen Blick in das
erste und das letzte Buch des N.T. überzeugen. Im Matthäusevangelium

wird Jesus weithin als der neue Mose dargestellt, gemäß
den soeben erwähnten Stellen Deut. 18:15 und 18. Die beiden
ersten Kapitel bei Matthäus entsprechen zum großen Teil spätjüdi-
schen Legenden von der Geburt und Kindheit des Moses4. Die
Bergpredigt ist das neue Gesetz, das der neue Mose von dem Berge
der Gottesoffenbarung gibt. Die zehn Wundertaten, die in Kap. 8—9
geschildert werden, entsprechen den zehn Plagen über Ägypten,
freilich in antithetischer Weise: anstelle von Strafgerichten über

1 Belegstellen bei Strack-Billerbeck I, S. 86; Theol. Wörterbuch IV, S.

864, Anm. 140 (Joach. Jeremias). — Der Artikel des letzteren über Mose,
ebenda S. 852—878, ist überhaupt ganz besonders wichtig und aufschlußreich.

2 Vgl. z.B. Str.-Bill. I, S. 85; Joach. Jeremias, Die Abendmahlsworte
Jesu, 2. Aufl. (1949), S. lOlf.

3 Vgl. K. Bornhäuser, Das Wirken des Christus durch Taten und Worte,
passim.

4 Vgl. Joach. Jeremias, Theol. Wörterbuch IV, S. 874f.

122



die Bedrücker Israels handelt es sich hier um Heilstaten an dem
Gottesvolk selbst. Ferner zerfällt bekanntlich das Matthäusevangelium

in fünf klar abgegrenzte Teile (Kap. 1—7; 8—10; 11—-18;
19—25 und 26—28), deren Anzahl den fünf Büchern Mose
entspricht. Diese kurzen Andeutungen mögen genügen. — In der
Offenbarung Johannis finden sich ebenfalls mehrere handgreifliche
Exodus-Parallelen. In Kap. 15 entspricht «das gläserne Meer»(V. 2)
dem Roten Meer, und diejenigen, die an dem Ufer stehen und das
Lied Mosis und des Lammes singen, entsprechen den Kindern
Israels, die nach dem Durchzug durch das Meer den Gesang der
Erlösung von Ex. 15 singen5. Die sieben Schalen des Zornes Gottes
von Offb. 16 bilden ein Gegenstück zu den Plagen Ägyptens. Noch
andere Parallelen könnten erwähnt werden6.

Daß die Exodus-Typologie für die Evangelisten nicht eine rein
zufällige Übereinstimmung, deren sie auch hätten entraten können,
sondern vielmehr etwas ganz Wesentliches gewesen ist, erweist sich

aus ihrer Anwendung der Jesaja-Prophezeiung «Bereitet den Weg
dem Herrn», die in allen vier Evangelien dazu dient, die Bedeutung
des Täufers als des Vorläufers zu erklären und zu charakterisieren.
Diese Prophezeiung spricht ja gerade vom neuen, eschatologischen
Exodus. Jener wird jetzt vom Täufer eingeleitet, um dann vom
Messias vollbracht zu werden.

Das Gesagte dürfte genügend zeigen, daß eine typologische
Entsprechung zwischen dem geschichtlichen Exodus und dem messiani-
schen Heil unter den Juden zur Zeit Jesu nicht nur eine allgemein
angenommene Vorstellung war, sondern sogar als eine apriorische
Voraussetzung im theologischen Denken galt. Die Exodus-Typologie

war mit anderen Worten von dogmatischem Charakter. Es
ist folglich nur ganz natürlich, daß wir demselben Gedankengang
auch bei Paulus begegnen. Für ihn ist die Exodus-Typologie von
ganz fundamentaler Bedeutung gewesen. Davon werden die
folgenden Seiten handeln.

5 Vgl. ebenda, S. 876.
6 Wichtig ist in diesem Zusammenhang die Formel «der ist und der war

und der kommt», Offb. 1:4 und 8. Sie bezieht sich nämlich auf das tlVTR

rrnx UPS von Ex. 3:14, «ich bin der ich bin», das Offenbarungswort Gotte

aus dem brennenden Busch.

123



In den Briefen des Paulus finden sich im ganzen etwa^ vierzig
Hinweise oder Anspielungen auf die Exodus-Geschichte. Von diesen
werden hier nur einige Hauptstellen behandelt werden. In erster
Linie wenden wir uns 1 Kor. 10 zu.

Die ersten fünfzehn Verse dieses Kapitels bilden eine Auslegung
der Auszugserzählung. Paulus erinnert an den Durchzug durch das
Rote Meer, an das Manna-Wunder und das Wasser, das aus dem
Felsen hervorgebracht wurde, und endlich an einige Beispiele von
Abfall und Abgötterei während der Wüstenwanderung. Wenn Paulus
darüber spricht, so geschieht es nicht, um ganz allgemein Beispiele
aus der heiligen Geschichte zum erbaulichen Zweck zu verwenden,
sondern die Exodus-Erzählung ist von unmittelbarer Bedeutung
für die Generation des Paulus. Er schreibt, V. 6: «Diese Dinge aber
sind als Vorbilder für uns geschehen... », und V. 11: «Dies aber
widerfuhr jenen als Exempel; geschrieben aber wurde es zur Warnung

für uns, denen das Ende der Welt nahe bevorsteht». Um zu
verstehen, wie Paulus in dieser Weise die Exodus-Erzählung auf
seine eigene Zeit typologisch anwenden kann, mögen wir uns an
die jüdische Pesachfeier erinnern. Das Pesach wurde vornehmlich
zur Erinnerung an den Auszug aus Ägypten gefeiert. Es wurden
dabei bittere Kräuter zum Gedenken an die bittere Knechtschaft
in Ägypten gegessen und ungesäuertes Brot zum Gedenken an die
eilige Flucht davon. Jene Erinnerungsmahlzeit wollte besagen, daß
die Fest-Teilnehmer mit der Exodus-Generation selbst eins wurden.
Es heißt an einer Stelle im Pesach-Ritual : «In jedem Geschlecht
ist der Mensch verpflichtet, sich vorzustellen, er selbst sei aus Ägypten

gezogen. Denn es heißt (Ex. 13:8): ,Und du sollst das deinem
Sohn an jenem Tage erklären und sagen : um dessen willen, was der
Herr für mich getan hat, als ich aus Ägypten zog.' Nicht nur unsere
Väter hat Gott erlöst, sondern auch uns. Denn es heißt (Deut. 6:23) :

,Und uns hat er von dort weggeführt, um uns in das Land zu bringen,

das er unsern Vätern zugeschworen hat'. Deswegen sind wir
verpflichtet zu danken, zu preisen, zu loben und zu verherrlichen
den, der uns all diese Wunder getan und uns aus der Knechtschaft
in die Freiheit geführt hat...»7. So weit das Pesach-Ritual. Es

7 Zitiert nach E. D. Goldschmidt, Die Pessach-Haggada (Schocken-
Bücherei 54, Berlin 1937), S. 65f.

124



wird also hier stark betont, daß die Pesach-feiernde Generation
selbst die Befreiung aus Ägypten miterlebt hat. Deshalb ist es für
Paulus ganz naheliegend, die Exodus-Erzählung so zu beurteilen
und anzuwenden, daß sie im Grunde von seiner eigenen Generation

handelt; sie ist «zur Warnung für uns» aufgezeichnet worden.
Schon als Jude hat sich also Paulus gewissermaßen als der

Exodus-Generation angehörig empfinden müssen. Noch viel stärker hat
er aber das als Christ tun müssen. Wußte er sich doch dem neuen
eschatologischen Exodus unter Jesus-Messias angehörig. Und jener
neue Exodus des Heils sollte ja in jeder Hinsicht dem alten,
geschichtlichen Exodus entsprechen, freilich nach einem größeren
Maßstabe und auf vertiefte Weise. Der typologische Vergleich muß
daher wiederum antithetisch sein: der neue Exodus ist in jeder
Hinsicht dem alten weit überlegen. (Ein derartiger antithetischer
Vergleich wird bekanntlich im Hebräerbrief zwischen Jesus als dem

Hohenpriester des neuen Bundes und dem Hohenpriester des alten
Bundes durchgeführt.) — Paulus schreibt, 1. Kor. 10:1 f.: «Unsre
Väter waren alle unter der Wolke und zogen alle durch das Meer
und wurden alle auf Mose getauft in der Wolke und im Meer». Es
scheint, als ob es dem Paulus vorgeschwebt habe, gegen diese
«Taufe auf Mose» eine andere und bessere aufzustellen, nämlich die
Taufe auf Christus. Das tut er indessen nicht, sondern sein Gedanke

geht statt dessen zu der göttlichen Speise und dem göttlichen Trank
der Wüstenzeit über, d.h. zu dem Manna vom Himmel und dem
Wasser, das aus dem Felsen hervorgebracht wurde. Diese Speise
und dieser Trank dienen als typologische Entsprechungen zu den
Abendmahlselementen. Nach einem längeren Exkurs über die
Abfälle der Wüstengeneration, V. 5—15, geht Paulus dazu über, vom
Abendmahl zu sprechen, V. 16ff. Der Gedankengang von der Taufe
auf Mose, den Paulus in den ersten Versen des Kapitels eingeschlagen

hatte, wird also hier nicht weiterverfolgt. Um die Fortsetzung
desselben zu finden, müssen wir uns einem ganz anderen Zusammenhang

zuwenden. — Zunächst wollen wir indessen eine andere Stelle
im ersten Korinther-Brief betrachten.

1. Kor. 5:6—8 schreibt Paulus: «Wißt ihr nicht, daß ein wenig
Sauerteig den ganzen Teig durchsäuert? Schaffet den alten Sauerteig

hinweg, damit ihr ein neuer Teig seid, wie ihr ja frei von

125



Sauerteig seid; denn als unser Pesachlamm ist Christus geopfert
worden. Darum lasset uns das Fest begehen nicht mit altem Sauerteig

der Bosheit und Schlechtigkeit, sondern mit ungesäuertem Brot
der Lauterkeit und Wahrheit». Paulus spielt hier deutlich auf die
Pesachfeier an. Das Wegschaffen von allem, was als Sauerteig
bezeichnet werden konnte, und die Opferung des Pesachlammes
gehörten zu den Hauptmomenten des Festes. Das erstgenannte
Moment wird nun von Paulus ganz kühn so angewendet, daß der

Sauerteig alles dasjenige repräsentiert, was dem «alten Menschen»

angehört; die Christen sind als solche selbst «ungesäuert» und
müssen daher von allem «Sauerteig» frei sein. Was wiederum das
Pesachlamm betrifft, meint Paulus, daß Christus das wahre Pesachlamm

für die Christen ist — ein Gedanke, der auch deutlich im
Johannesevangelium vorhegt. — Die zitierte Stelle zeigt ferner, daß
Paulus sich die ganze Lage der Christen als ein einziges, wahres
Pesachfest vorstellt. Das wahre Pesachlamm ist einmal für alle
geschlachtet worden, und die Christen sind als solche grundsätzlich
«ungesäuert» und von jedem entheiligenden Sauerteig frei. Der
Gedanke vom Christenleben als von einem beständigen Pesachfest ist
ebenfalls biblisch. Der Zweck des Befehles Gottes an Mose, die Kinder

Israel aus Ägypten zu führen, war ja, daß sie Pesach halten
sollten; es heißt, Ex. 3 :12: «Dies sei dir das Zeichen, daß ich es bin,
der dich gesandt hat: wenn du das Volk aus Ägypten führst, werdet
ihr an diesem Berge Gott verehren». Wie aber dieses Pesachfest,
dessen Einsetzung Ex. 12 geschildert wird, der unmittelbare Zweck
des Auszugs ist, so ist diese gottesdienstliche Feier im Grunde auch
der äußerste Zweck. Deshalb hält Josua Pesach, sobald er Israel über
den Jordan in das verheißene Land geführt hat, Jos. 5; und die
Reformation des Königs Josia wird durch ein großes «Pesachfest
des Herrn» manifestiert, 2. Kön. 23:21 ff. Bisweilen wird dieser
ideale Gottesdienst nicht als ein Pesachfest ausgestaltet, sondern
als das damit gedanklich eng verwandte Laubhüttenfest. Somit ist
der große Gottesdienst bei der Weihe des salomonischen Tempels
ein Laubhüttenfest (vgl. 1. Kön. 8, besonders V. 2), und dasselbe

gilt für die neue Tempelweihe, die Neh. 8 geschildert wird, sowie
auch für den eschatologischen Gottesdienst von Sach. 14:16 ff. Wenn
aber Ezechiel den idealen Tempel und dessen Kultus schildert,

126



Ez. 40—48, hat er die Pesachfeier im Sinn; das geht unter anderem
daraus hervor, daß seine große Tempelvision nach 40:1 «im Anfang
des Jahres, am zehnten Tag» eintritt, d.h. aber gerade an dem Tag,
wo nach Ex. 2:lf. das Pesach beginnt. Der Gedanke von der
idealen Pesachfeier begegnet uns auch im Neuen Testament, vor
allem Hebr. 12:18 ff. und in den beiden letzten Kapiteln der
Offenbarung Johannis. An der erstgenannten Stelle wird die Kirche
Christi als das typologische Gegenstück von Zion geschildert, dem
Ziel der Wüstenwanderung des Gottesvolkes; während Israel bildlich

gesprochen am Sinai stehen geblieben ist, hat das wahre Gottesvolk

virtuell gesehen das himmlische Jerusalem mit der ewigen
Gottesdienstfeier erreicht. In den beiden Schlußkapiteln der
Offenbarung wird derselbe Gedanke teilweise etwas anders ausgeführt.
Auch hier wird das himmlische Jerusalem, das zugleich mit dem
Paradies identisch ist, als das Endziel des neuen Heilsexodus
gedacht. Das Pesachfest ist in die Hochzeit des Lammes
umgewandelt.

Die beiden Stellen aus dem ersten Korintherbrief, die oben
behandelt wurden, beweisen, daß Paulus die Situation der Christen
als einen neuen Exodus betrachtet, das typologische Gegenstück
des Auszuges aus Ägypten. Wenn wir jetzt die Frage stellen : Welches

Geschehnis bildet den eigentlichen Ausgangspunkt dieses neuen
Exodus und entspricht also dem Aufbruch aus Ägypten?, kann die
Antwort nur die sein: der Tod und die Auferstehung des Christus.
Deutlich tritt dies Rom. 6 zum Vorschein. Es heißt dort, V. 3f. :

«Wißt ihr nicht, daß wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft
wurden, auf seinen Tod getauft worden sind? Wir sind also durch
die Taufe auf seinen Tod mit ihm begraben worden, damit, wie
Christus durch die Herrlichkeit des Vaters von den Toten aufer-
weckt worden ist, so auch wir in einem neuen Leben wandeln ». Die
Situation des Christen ist also völlig von dem Tod und der
Auferstehung des Christus abhängig. Die zitierte Stelle zeigt aber
zugleich, daß die Taufe das Mittel ist, durch das der Mensch sich Tod
und Auferstehung Christi aneignet. Um diesen Gedankengang
verstehen zu können, müssen wir uns zuerst klar machen, welchen
Sinn die Taufe nach jüdischer Anschauung hatte.

Es dürfte zweckmäßig sein, zunächst diese Frage zu stellen:

127



Was wollte Johannes der Täufer mit seiner Taufe? Es heißt von
ihm: er «verkündigte eine Taufe der Umkehr zur Vergebung der
Sünden» (Mark. 1:4; Luk. 3:3). Diejenigen, die sich dem Tauchbad
unterzogen, wurden nach seiner Meinung ihres alten sündigen
Lebens ledig und stiegen als neue, gerechte Menschen aus dem Wasser
heraus. Selbstverständlich wirkte das Wasser nicht sozusagen
magisch, sondern dieses Tauchbad war ein «Zeichen» in echt
biblischem Sinn. Es ist folglich auch nicht rein symbolisch, sondern hat
am ehesten den Charakter eines Sakraments. — Der Täufer
verkündete diese Taufe der Umkehr deshalb, weil er wußte, daß er der
Vorläufer des Messias war. Seine heilige Aufgabe war, «dem Herrn
ein bereitetes Volk zu schaffen» (Luk. 1:17). Nur ein gerechtes Volk
würde dem Messias begegnen können. Israel war aber kein gerechtes
Volk. Sie waren zwar äußerlich gesehen Söhne Abrahams, zeigten
aber keine solche Gerechtigkeit, wie sie Abrahams-Söhnen geziemt
(vgl. Matth. 3:7—10; Luk. 3:7—14). Deshalb war ernsthafte Buße
vonnöten. Das ist es, was der Täufer verkündet — und zwar nicht
nur durch Worte, sondern auch durch die Tat : indem er die
sakramentale Taufe der Umkehr zur Vergebung der Sünden verrichtete.

Woher hat denn der Täufer die Idee zu dieser Taufe bekommen?
Sicher wäre es sowohl unnötig als auch unrichtig, außerjüdische
Einflüsse vorauszusetzen, etwa seitens der Mandäer. Die Taufe des

Täufers fußt ganz und gar auf der Ideenwelt des Alten Testaments
und dürfte auf folgende Weise zu verstehen sein. Als Gott durch
seinen Diener Mose Israel aus Ägypten rief, um es zu seinem Bundesvolk

zu machen, mußte Israel durch das Meer gehen, um nach dem
Sinai zu gelangen, wo der Bund geschlossen werden konnte. So

wurde Israel «im Meere auf Mose getauft», wie Paulus sagt, 1. Kor.
10:2. Diese Taufe bedeutete, daß alles heidnische Wesen beseitigt
wurde; alles Derartige blieb auf dem westlichen Ufer liegen oder
sank mit den Ägyptern ins Meer. Das Israel, das aus dem Meere

heraufstieg, war ein gereinigtes Volk, würdig, in den Bund Gottes
aufgenommen zu werden. Es heißt in einer rabbinischen Aussage:
«Als Israel das Gesetz am Sinai empfing, war es wie ein neugeborenes

Kind, einen Tag alt». Israel konnte also jetzt ein neues Leben
beginnen. — Die Zeit der Wüstenwanderung nach dem Sinai-Bund
war dann freilich voll von Sünde und Abfall (vgl. wiederum 1. Kor.

128



10:5—15), galt aber dennoch gewissermaßen als die ideale Zeit,
die Zeit der Gottesnähe, wo Gott selber sein Volk durch die Wolken-
und Feuersäule führte und wo er in der Stiftshütte anwesend war.

Was der Täufer mit seiner Taufe bezweckt, ist eine sakramentale

Erneuerung des gerechten Volkes der Wüstenzeit. Er will den

neuen Heilsexodus unter Leitung des Messias vorbereiten. Deshalb

tritt er in der Wüste auf und ruft das Volk zu sich in die Wüste.
Dort muß der neue Exodus anfangen. Die Taufe selbst bedeutet
symbolisch einen neuen Durchzug durch das Meer, wodurch Israel
aufs neue von seinem heidnischen Wesen, von seinen Sünden gereinigt

und zu wahren Abrahams-Söhnen verwandelt werden soll, die

würdig sind, den Messias zu empfangen, der jetzt kommt. — Die
Taufe war, ganz wie der Durchzug durch das Meer, ein kollektiver

Akt; es war eine große Anzahl von Leuten — nach Mark. 1:5 «das

ganze jüdische Land und alle Bewohner von Jerusalem» — die sich
taufen ließen. Was die Taufe an sich betrifft, müssen wir uns nicht
vorstellen, daß der Täufer persönlich jeden Einzelnen mit Wasser

besprengte, sondern es ging so zu, daß die Leute auf Befehl des

Täufers in das Wasser hinunterstiegen und dann auf der anderen
Seite wieder heraufstiegen — genau wie die Kinder Israel auf Befehl
des Mose durch das Meer zogen.

Die Taufe des Täufers war demgemäß eine sakramentale

Erneuerung des alten Exodus und zugleich die Einleitung des neuen
Heilsexodus. Damit ist das prophetische Wort des Jesaja: «Höret
die Stimme des Rufenden in der Wüste : bereitet den Weg dem Herrn»
in Erfüllung gegangen —• freilich in der Form des «Zeichens»; die

ganze Verkündigung und Tätigkeit des Täufers zielt auf den
stärkeren hin, der da kommen sollte, und ist an sich nur ein typologi-
sches Vorbild dessen, was geschehen soll8.

Ehe wir auf die christliche Taufe eingehen, müssen wir uns zuerst
mit der jüdischen Proselytentaufe beschäftigen. — Wenn ein Nicht-

8 Meine hier dargelegte Auffassung von der Taufe des Täufers ist — das
muß zugegeben werden — eine Interpretation, für die ein Beweis im strengen
Sinn wohl nicht geführt werden kann. Vgl. auch meine «Studien zum dritten
Kapitel des Lukasevangeliums», S. 111—125, und Joach. Jeremias, Der
Ursprung der Johannestaufe, Zeitschr. f. die neutestamentl. Wissenschaft 28

<1929), S. 312—320.

129
4 Judaica, Band 7, 2



jude zum Judentum übertreten wollte — was in neutestamentliclier
Zeit ziemlich gewöhnlich gewesen zu sein scheint —, war es nicht
damit genug, daß er den jüdischen Glauben annahm, sondern es

waren auch gewisse sozusagen kirchenrechtliche Maßnahmen
erforderlich, und zwar diese drei : Beschneidung, Proselytentaufe und
ein Opfer im Tempel Jerusalems. Die Beschneidung war ja seit der
Zeit Abrahams das Bundeszeichen Israels. Folglich war sie

selbstverständlich eine unnachgebliche Bedingung für denjenigen, der ein
Proselyt werden wollte. Was ferner die Proselytentaufe9 betrifft,
findet sich ihr Hintergrund wiederum in der Exodus-Typologie. Es

war nicht damit genug, daß der Nicht-Jude durch die Beschneidung
wie ein Jude geworden war; er mußte auch auf symbolisch-sakramentale

Weise in die Erwählungsgeschichte des Gottesvolkes
eingehen : er mußte gleich Israel aus Ägypten herausgehen und durch
das Meer ziehen, um dann in den Bund Gottes aufgenommen zu
werden. Die Proselytentaufe vertritt dabei den Durchzug durch
das Meer als Voraussetzung des Bündnisses am Sinai. Der
Grundgedanke in bezug auf die Proselytentaufe ist folglich ganz dieselbe
wie derjenige für die Taufe des Täufers. Der Proselyt, der die
Proselytentaufe genommen hatte, konnte danach das Pesach feiern
wie die anderen und dabei auch in die Worte einstimmen, daß «wir»
alle in Ägypten gewesen und durch das Meer gegangen sind. Er ist
also nunmehr in das Gottesvolk wirklich eingegliedert. Und das
kam in dem Opfer zum Ausdruck, das der Proselyt im Tempel
verrichten sollte.

Für dieses Eingegliedertwerden in das Gottesvolk wurde ein

ganz besonderer Ausdruck verwendet: man sagte «unter die Flügel
der Schekina geführt werden». Die Schekina, d.h. die heilige
Anwesenheit Gottes, ist ein in der Theologie des Spätjudentums wichtiger

Begriff. Israel befand sich, als das Eigentumsvolk Gottes,
«unter den Flügeln der Schekina», d.h. in der Sphäre der Heiligkeit.
Ein Nicht-Jude, der durch die Proselytentaufe in das Gottesvolk
eingegliedert wird, wird dadurch auch in diesen Heiligkeitsstand
— «unter die Flügel der Schekina» — eingeführt. Den Hintergrund

9 Zur Proselytentaufe vgl. zuletzt Joach. Jeremias, Proselytentaufe und
N. T., Theolog. Zeitschr. (Basel) 1949, S. 418—428.

130



dieses Ausdruckes bildet die Wüstenzeit, wo die «Schekina» Gottes
in der Wolkensäule über dem Zelt der Offenbarung und über der

ganzen Gemeinde Israels ruhte. In spätjüdischer Zeit war die
Vorstellung ausgebildet worden, daß die Gemeinde Israels während der
Wüstenzeit beständig von allen Seiten von Wolken umgeben oder
in eine einzige große Wolke gleichsam eingebettet war. Es heißt z. B.
an einer Stelle in Pesiqta: «Für welches Volk habe ich das Meer

gespalten? Welchem Volk habe ich das Manna gegeben?... Welches
Volk habe ich mit der Wolke der Herrlichkeit umschlossen? » Diese

spätjüdische Vorstellung erklärt, wie Paulus von einer «Taufe» in
der Wolke reden kann; er sagt an der schon zitierten Stelle 1. Kor.
10:1 f.: «Unsre Väter waren alle unter der Wolke. ; alle wurden
in der Wolke auf Mose getauft».

Von großer Bedeutung ist ferner, daß die Proselyten-Beschnei-
dung zusammen mit der Taufe als eine neue Geburt betrachtet
wurde. Indem ein Nicht-Jude als Proselyt in das Gottesvolk
eingegliedert wurde, begann er ein neues Leben, nämlich ein Leben
im Stand der Heiligkeit. Eine in spätjüdischer Zeit gewöhnliche
Ausdrucksweise lautet deshalb : «Wer Proselyt wird, ist wie ein
neugeborenes Kind». Wir werden an die oben zitierte rabbinische Aussage

erinnert: «Als Israel am Sinai das Gesetz empfang, war es wie
ein neugeborenes Kind, einen Tag alt». Ebenso wurden wahrscheinlich

diejenigen, die mit der Taufe des Täufers getauft worden

waren, als ein neugeborenes, heiliges Volk betrachtet. Der Gedanke

von einer neuen Geburt in und mit der Taufe war dem Spätjuden-
tum wohlvertraut. Er begegnet uns bekanntlich auch im Neuen
Testament in bezug auf die christliche Taufe, zu der wir jetzt
übergehen.

Paulus bietet uns nirgendwo eine klare Darstellung des Sinnes
der christlichen Taufe. Aus den beiden oben zitierten Stellen 1. Kor.
10:1 f. und Rom. 6:3f. können wir uns indessen ein Bild dessen

machen, was Paulus meint. — Jesus Christus ist der neue Mose,
der den neuen Exodus des Heils durchführt. Der Ausgangspunkt
dieser Heilstat des Christus besteht in seinem Tod und seiner
Auferstehung. Tod und Auferstehung Christi bedeuten also für die Kirche,
was der Durchzug durch das Meer für Israel bedeutet. Sowie der
jüdische Proselyt durch Beschneidung und Proselytentaufe in das

131



Gottesvolk eingegliedert und der Heilstat Gottes, die in dem
Exodus-Geschehnis überhaupt, vor allem aber im Durchzug durch das
Meer zu erkennen ist, teilhaftig wird, so wird der christliche Proselyt,
also wer sich zum Christen taufen läßt, durch die Taufe der Heilstat
Christi, d. h. seines Todes und seiner Auferstehung, teilhaftig.
Sowie der jüdische Proselyt durch die Proselytentaufe mit der Exodus -

Generation eins wird, so wird der Christ durch die Taufe eins mit
Christus in seinem Tod und seiner Auferstehung. Dies ist es, was
Paulus so ausdrückt (Rom. 6: 3—5): «Oder wißt ihr nicht, daß
wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, auf seinen Tod
getauft worden sind? Wir sind also durch die Taufe auf seinen Tod
mit ihm begraben worden, damit, wie Christus durch die Herrlichkeit

des Vaters von den Toten auferweckt worden ist, so auch wir
in einem neuen Leben wandeln. Denn wenn wir mit der Ähnlichkeit
seines Todes verwachsen sind, so werden wir es auch mit der seiner

Auferstehung sein». Die Formulierung an sich von V. 3: «Oder
wißt ihr nicht... », zeigt, daß Paulus hier nur auf den Adressaten
wohlbekannte Dinge hinweist. Eine nähere Entwicklung des Sinnes
der christlichen Taufe hat natürlich zum Katechumenenunterricht
gehört. Deshalb hat Paulus es hier nicht für nötig gehalten, das
Wesen der Taufe näher zu entwickeln — wie übrigens auch nicht
1. Kor. 10, wo es sonst so nahe gelegen hätte.

Wer in und mit der christlichen Taufe «mit Christus gestorben
und auferstanden ist», ist mithin «in Christus»; er ist — virtuell
gesehen — in den Körper Christi eingegliedert worden. In der pau-
linischen Formel «in Christo sein» ist folglich eigentlich nicht eine
Art Christus-Mystik zu finden, sondern es handelt sich um eine
rein objektive Tatsache, nämlich darum, daß ein Mensch durch
die Taufe mit Christus «verwachsen» ist (vgl. Rom. 6:5). Dies ist
offenbar für Paulus eine objektive Realität gewesen, in derselben
Art und in gleich hohem Maße, wie es für das Judentum eine objektive

Realität war, daß der Proselyt durch Beschneidung und
Proselytentaufe in die Exodus-Generation aufgenommen worden und
ihres Heils teilhaftig war.

Und ferner: so wie der jüdische Proselyt «unter die Flügel der
Schekina geführt» und so in die Sphäre der Heiligkeit versetzt, d.h.
heilig wird, so wird der Christ durch die Taufe «heilig»; er gehört

132



nunmehr dem wahren Gottesvolk an. Diese Heiligkeit ist also rein
prinzipieller Natur, keineswegs ohne weiteres eine praktisch
betätigte Heiligkeit. Wenn Paulus die Christen «heilig» nennt, meint
er damit nicht, daß sie tatsächlich ein ethisch qualifiziertes Leben
führen, sondern nur, daß sie in und mit der Taufe dem Körper
Christi angehören. — Andrerseits ist es ganz selbstverständlich,
daß diese prinzipielle Heiligkeit sich auch in einem heiligen Wandel
betätigen sollte. Deshalb geht Paulus — sicher nach jüdischem
Vorbild — gerne zur Paränese über, sobald er an die Taufe denkt.
Charakteristischerweise finden wir sowohl Rom. 6 als 1. Kor. 10 in
unmittelbarer Anknüpfung an die Erwähnung der Taufe solche
Paränesen. Der Gedankengang ist kurz folgender: weil ihr durch
die Taufe heilig seid, müßt ihr auch heilig leben. Oder, um an 1. Kor.
5:6—8 anzuknüpfen: weil die Christen die neue Exodus-Generation

bilden und eo ipso auch «ungesäuert» sind, müssen sie den
alten «Sauerteig» gründlich wegschaffen; sie sollen, wie es Röm.6:4
heißt, «in einem neuen Leben wandeln». Vgl. ferner noch Rom.
6:22f.

Wie schon erwähnt, wurde die christliche Taufe in der ältesten
Kirche als eine neue Geburt, oder — was damit völlig synonym
ist — als eine neue Schöpfung betrachtet. Vgl. Tit. 3:5; Joh.
3:3—8; 2. Kor. 5:7; Gal. 6:15 und andere Stellen. Auf entsprechende

Weise wurde auch, wie ebenfalls erwähnt wurde, sowohl
die Taufe Israels im Meer wie die Proselytentaufe als eine neue
Geburt betrachtet. Auch in diesem Punkt liegt mithin in der Theologie

der ältesten Kirche der Gedanke vom neuen Exodus des

Heils vor.
Bisher haben wir uns mit der Taufe beschäftigt. Wir gehen jetzt

zum Abendmahl über. Bekanntlich scheint das Abendmahl bei Paulus

eine erstaunlich unbedeutende Rolle zu spielen. Während die
Taufe in den paulinischen Briefen weithin deutlich im Hintergrund
der Gedanken steht, wenn sie auch nicht ausdrücklich erwähnt
wird, wird dagegen das Abendmahl nur in zwei Zusammenhängen
— l.Kor. 10:16—21 und 11:20ff. — zur Sprache gebracht.

Die liturgische und theologische Stellung des Abendmahls in der
Urkirche ist immer noch sehr unklar. Eine Schwierigkeit liegt schon
im Ausgangspunkt: war das letzte Mahl des Herrn eine wirkliche

133



Pesach-Mahlzeit, wie es die drei Synoptiker meinen, oder wurde es,
wie das Johannesevangelium die Sache darstellt, schon am Tage
vorher gehalten? Diese Frage ist lebhaft diskutiert worden. Vor
kurzem hat Joachim Jeremias energisch behauptet, das letzte Mahl
Jesu sei eine Pesach-Mahlzeit gewesen10. Das vierte Evangelium
habe die Überlieferung umgestaltet, um Jesus als das wahre Pesach-
Lamm darstellen zu können, das gleichzeitig mit dem Pesach-Opfer
der Juden geschlachtet wird. — Der Unterschied ist im Grunde
wenig wesentlich. Entscheidend ist, daß Jesus jedenfalls als das

wahre, endgültige Pesach-Opfer dasteht. Die Einsetzungsworte : das

ist mein Leib, das ist mein Blut, knüpfen deutlich genug an das

jüdische Pesach-Ritual an. Die Verteilung des Brotes und des Weines

besagt, daß die Kommunikanten der versöhnenden Kraft des

Opfertodes Jesu teilhaftig werden.
Es dürfte also das natürlichste sein, das christliche Abendmahl

als eine Fortsetzung der jüdischen Pesachfeier zu betrachten. Christus

ist unser Pesach-Lamm, und wir, seine Kirche, leben in einer
beständigen Pesachfeier; vgl. 1. Kor. 5:7f. Es besteht mithin ein
tiefer innerer Zusammenhang zwischen unserm Abendmahl und
dem jüdischen Pesach. Auch das Abendmahl ist somit ein Glied der
Exodus-Typologie. Und jetzt können wir die Relation zwischen
Taufe und Abendmahl besser verstehen. Die Taufe bedeutet den

eigentlichen Antritt des Heilsexodus unter Christus. Sie bedeutet
die Eingliederung in den Körper Christi. Folglich ist die Taufe,
ebenso wie die jüdische Beschneidung, ein einmaliger Akt: durch
die Taufe wird der Getaufte ein für allemal der Heilstat Christi
teilhaftig und in Lebensgemeinschaft mit Christus gesetzt. Das
Abendmahl wiederum entspricht dem jüdischen Pesach-Mahl. Es
bedeutet eine Aktualisierung des Todes und der Auferstehung des

Herrn und eo ipso auch eine Erneuerung seiner Heilstat: unsere
Generation, wir selbst werden dieser seiner Heilstat teilhaftig.
Zugleich zielt aber das Abendmahl — ebenso wie das Pesachmahl —
auf die Zukunft, auf die Parusie des Herrn (vgl. 1. Kor. 11:26:
«... bis er kommt») und auf das Endziel des Heils, das eschatolo-
gische Ziel, das der neue Exodus des Heils einmal erreichen wird.

10 Die Abendmahlsworte Jesu2, S. 18 ff.

134



Das Abendmahl ist mithin die Wegzehrung der neuen Exodus-
Wanderer, bis sie das Ziel erreichen, und läßt sich insofern mit dem
Manna und dem Eelsenwasser der alten Exodus-Generation typo-
logisch zusammenstellen (vgl. 1. Kor. 10:3f., 16f.). Folglich gehört
es zum Wesen des Abendmahls, daß es beständig wiederholt wird,
ebenso wie das Pesach der Juden; freilich nicht nur einmal jährlich,

sondern oft: lebt doch die Kirche beständig im Zeichen des

wahren Pesach. Sie feiert ein ewiges Pesachfest — ein Gedanke,
den wir schon bei Paulus angedeutet (1. Kor. 5:7f.) und im
Hebräerbrief und in der Offenbarung Johannis näher entwickelt fanden

(Hebr. 12 und Offb. 21 f.).
So haben wir also gesehen, daß der Gedanke vom neuen Exodus

des Heils den eigentlichen Grund der paulinischen und überhaupt
der urkirchlichen Theologie bildet. Das Neue Testament als Ganzes

ist eigentlich eine große typologische Parallele zu der alttestament-
lichen Auszugsgeschichte, der großen Heilstat Gottes an seinem
auserwählten Volk. Auf diesem typologischen Hintergrund sind unter
anderem und vor allem die Taufe und das Abendmahl zu betrachten,

so wie diese beiden Sakramente von Paulus entwickelt werden.
Nur so kommt ihr reicher Inhalt und Sinn zu ihrem Recht.

Die oben entwickelte Exodus-Typologie ist wohl, aufs Ganze

gesehen, dem aktuellen Bewußtsein der Kirche verlorengegangen.
Es gibt jedoch vereinzelte Beispiele dafür, daß diese mächtige
Typologie immer noch eine lebendige Realität ist. Als ein solches
Beispiel möge zuletzt das schöne englische Osterlied von J. M, Neale

(eigentlich eine Bearbeitung des lateinischen Hymnus Ad cenam

Agni providi vom siebenten Jahrhundert) zitiert werden:

The Lamb's high banquet we await
In snow-white robes of royal state ;

And now, the Red Sea's channel past,
To Christ, our Prince, we sing at last.

Protected in the Paschal night
From the destroying Angel's might,
In triumph went the ransom'd free
From Pharaoh's cruel tyranny.

135



Now Christ our Paschal Lamb is slain
The Lamb of God that knows no stain.
Thy captive people are set free,
And crowns of life restored by Thee.

We hymn Thee rising from the grave,
From death returning, strong to save ;

Thine own Right Hand the tyrant chains,
And Paradise for man regains.

GESETZ UND ERLÖSUNG IN DER JÜDISCHEN
THEOLOGIE

von Doz. Dr. KURT SCHUBERT, Wien

Durch das Genießen der verbotenen Frucht vom Baume der
Erkenntnis fügte der erste Mensch, in dem nach einem chassidischen
Wort «alle Seelen in seiner Seele vereinigt waren», nicht nur sich,
seiner Seele, der Gattung Mensch, sondern auch dem ganzen Kosmos
Schaden zu. Er lenkte die im Kosmos wirkenden Kräfte durch seinen
Fall in die durch eben diesen Fall verfluchte Materie, in der sie

gefesselt sind und nur vom Sünder selbst, vom Menschen, durch
seine freiwillige Entscheidung und der daraus folgenden Handlung
zurückgeführt werden können. Auf dieser Einstellung beruhen
sowohl die jüdischen Erlösungsvorstellungen als auch die jüdische
Haltung der Welt und dem Gesetz gegenüber.

Für den Juden gibt es keine Trennung der geistigen und
materiellen Sphäre in bezug auf deren Einwirkung auf den Menschen,
da der Mensch eine Synthese von beiden ist. Daher lehnt es der
Jude ab — wie mir Martin Buber im Gespräch sagte —, mit
einer erlösten Seele auf einer unerlösten Welt in einem unerlösten
Körper zu wohnen. In diesem Satz wurde der jüdische Einwand

136


	Der neue Heilsexodus bei Paulus

