
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Zum jüdischen Hintergrund der Johannestaufe

Autor: Michaelis, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ZUM JÜDISCHEN HINTERGRUND
DER JOHANNESTAUFE

von Prof. Dr. WILHELM MICHAELIS, Bern

Daß die Johannestaufe nicht aus außerjüdischen, sondern höchstens

aus jüdischen Voraussetzungen erwachsen sein kann, darüber
herrscht heute weithin Übereinstimmung. Wie jedoch dieser
jüdische Hintergrund der Johannestaufe des Näheren zu bestimmen
sei, darüber gehen die Meinungen in verschiedener Hinsicht
auseinander. Es ist nun nicht die Aufgabe des vorliegenden Aufsatzes,
diese Frage in ihrem ganzen Umfang aufzurollen. Vielmehr soll nur
zu einigen wichtigeren in der neueren Literatur vorgetragenen Thesen

Stellung genommen werden. Es geschieht dies jedoch in der
Hoffnung, daß sich auch so ein Beitrag zur Klärung ergebe.

I. Sakramentale oder symbolische Auffassung der
Johannestaufe

Auf eine sehr originelle Weise hat sich der schwedische Gelehrte
Harald Sahlin in seiner Arbeit über Luk. 31 zu den die Johannestaufe

betreffenden Fragen geäußert, und zwar besonders in dem

Kapitel ,,Johannes-Taufe, Proselytentaufe und christliche Taufe"
(S. 111-125). Schon in dem den Hauptteil seiner Schrift bildenden
Kommentar zu Luk. 3 (S. 7—94) hat er selbstverständlich vielfach
Gelegenheit, Einzelfragen zu untersuchen. Erwähnt sei, daß er
S. 15ff. im Rahmen der Interpretation von Luk. 3,3 energisch
betont, daß es sich bei der Johannestaufe lediglich um eine „symbolische

Reinigung von den Sünden" (S. 17) gehandelt haben könne;
die „rein sakramentale.. .Auffassung der Taufe" dagegen sei nur
„ein fatales Mißverständnis" (S. 15). Es ergibt sich ihm dies daraus,
daß der Luk. 3,3 stehende Ausdruck aphesis Immartion ursprüng-

1 Harald Sahlin, Studien zum dritten Kapitel des Lukasevangeliums
Uppsala Universitets Arsskrift 1949: 2) Uppsala-Leipzig (1949). Zitiert

als: Luk. 3.

1 Judaica, Band 7, 2

81



lieh nicht Sündenvergebung von Seiten Gottes, sondern „vielmehr
,das Ablegen der Sünden' seitens der Menschen selbst" (S. 15) meine.
Dieses „Ablegen der Sünden" entspreche ganz und gar dem, was
auch die Propheten schon gefordert hätten (als Beispiel wird S. 16

Jes. 1,16ff. angeführt), und Johannes der Täufer erweise sich somit
mit dieser Forderung „als ein wahrhafter Israelit, in engster
Verbindung zur Gedankenwelt des Alten Testaments stehend" (S. 18),

nur daß „sein Bußruf durch die Verknüpfung mit dem symbolisch
sinnvollen Tauchbad noch weit ernsthafter und eindringlicher"
gewesen sei, besaß er doch als „der messianische Vorläufer und
Wegbereiter" einen Auftrag von einer viel unmittelbareren Beziehung
auf die messianische Heilszeit (S. 17).

Was ist von dieser Einschätzung der Johannestaufe und vor
allem von dieser Auffassung des Ausdrucks aphesis hamartion zu
halten Für die nähere Begründung verweist Sahlin auf sein größeres
Werk über Luk. lf.2, in dem er S. 293—296 (vgl. auch S. 385f.)
diese These bereits mit Bezug auf Luk. 1,77, wo der Ausdruck ebenfalls

vorkommt, vertreten hat. Insofern Luk. 1,77 Sondergut ist und
aus der in Luk. lf. benutzten Sonderüberlieferung stammen wird,
während Luk. 3,3 in Mark. 1,4 seine Parallele und Vorlage hat, müßte
der Sprachgebrauch in Luk. 1,77 und 3,3 nicht notwendig einheitlich

sein. Im Sinne Sahlins wäre es freilich nicht, auf diese Möglichkeit

hinzuweisen. Denn er ist gerade der Meinung, Lukas habe in
seinem Evangelium (von 1,5 an) und in seiner Apostelgeschichte
(bis 15,35) eine ältere, von ihm als protolukanisch bezeichnete
Schrift verarbeitet. Diese sei bis Luk. 3,7a hebräisch, von da ab
aramäisch gehalten gewesen; Lukas habe sie übersetzt, ergänzt und
fortgeführt. Diese Auffassung von der Entstehung der lukanischen
Schriften wird sich nun zwar nicht halten lassen3. Sie erklärt es

2 Harald Sahlin, Der Messias und das Gottesvolk. Studien zur protoluka-
nisehen Theologie Acta Seminarii Neotestamentici Upsaliensis XII),
Uppsala (1945). Zitiert als: Messias und Gottesvolk.

3 Vgl. meine Besprechung des in Anm. 2 genannten Werkes in : Revue
des Travaux sur Iß Nouveau Testament publiés à Uppsala et à Lund 1945—
1948 Symbolae Biblicae Upsalienses 11), Lund-K0benhavn (1948) S.

5—21 sowie die Bemerkungen von Werner Georg Kümmel in seinem
Bericht „Das Urchristentum" in: Theol. Rundschau. Neue Folge. 18. Jahrg.
(1950) S. 17f.

82



aber, daß für Sahlin in Luk. 1,77 und 3,3 selbstverständlich
derselbe Sprachgebrauch vorliegt und daß er Mark. 1,4 in keiner Weise
einbezieht. Zwar ist auch er der Meinung, daß Lukas bei aphesis
hamartion an Sündenvergebung gedacht habe (Messias und Gottesvolk

S. 295; Luk. 3 S. 15); er betont aber, daß dies nicht der
ursprüngliche Sinn des Ausdrucks gewesen sei. Im protolukanischen
Text sei „das Ablassen vom sündigen Wesen", „der radikale Bruch
mit der bisherigen sündigen Art" gemeint gewesen, mithin „der
echt jüdische Gedanke, daß die Ankunft des Messias eine radikale
Umkehr des Messias-erwartenden Volkes zur Voraussetzung" habe
(Messias und Gottesvolk S. 294).

Sahlin beweist diese Behauptung, für die er nur ganz wenige
Vorgänger zu nennen vermag (ebenda S. 294 Anm. 3), auf folgende
Weise. Erstens meint er: „warum sollte nicht aphesis den aktivischen

Sinn ,das Ablegen einer Sache' annehmen können?" Zweitens
macht er darauf aufmerksam, daß aphesis hamartion christlicher,
aber nicht jüdischer Sprachgebrauch sei; denn in der Bedeutung
„Vergebung" stehe das in der Septuaginta mehrfach vorkommende
aphesis nur Lev. 16,26 (ebenda S. 295 Anm. 1). Drittens finde sich
hesir (Hiph'il von sur) in den beiden vergleichbaren Stellen Jes.

1,26; 27,9, und eben dieses hebräische Verbum habe vermutlich im
protolukanischen Text von Luk. 1,77; 3,3 gestanden (ebenda S. 295
und Anm. 2; Luk. 3 S. 18).

Dem ist nun aber Folgendes entgegenzuhalten. Ob das Substantiv

aphesis auch „das Ablegen einer Sache" bezeichnen kann, wird
vor allem davon abhängen, ob das Verbum aphienai „eine Sache

ablegen" bedeuten kann. Nun heißt aphienai ohne Zweifel sehr

häufig und auch in der Septuaginta „loslassen", „fahren lassen"

usw.; es entspricht in dieser Bedeutung hinniach (heniach), 'äzab

usw. Jedoch geht es hierbei niemals darum, daß der Mensch die
Sünde fahren läßt, nicht mehr sündigt; vielmehr, sobald es sich um
das Verhältnis zur Sünde handelt, hat aphienai stets (aktivisch und
passivisch) die Bedeutung „erlassen", „vergeben" (es entspricht
Salach, näsä' u. a.). Ganz überwiegend ist hierbei Gott der, der
vergibt (Ausnahmen Gen. 50,17; Sir. 28,2; vgl. 1. Makk. 13,39). Die
Seltenheit des Substantivs aphesis in der Bedeutung „Vergebung"
ist in der Septuaginta also bei weitem aufgewogen durch den häu-

83



figen Gebrauch des Verbums aphienai in der Bedeutung „vergeben".
Dies müßte für Sahlin um so mehr ins Gewicht fallen, als er als
hebräische Vorlage von aphesis Luk. 1,77; 3,3 gerade eine verbale
Wendung annimmt. Keinesfalls dürfte man sagen, „Sündenvergebung"

sei „ein christlicher Begriff, der hier, in vorchristlicher Zeit,
nicht am Platze" sei (Luk. 3 S. 15). Auch Johannes dem Täufer
kann dieser Begriff nicht fremd gewesen sein. Allerdings fehlt im
Alten Testament der Gedanke, daß der Mensch seinerseits seine
Sünden ablegen solle, nicht. Mit Recht weist Sahlin auf Jes. 1,16;
27,9 hin; es ließe sich auch etwa an Ez. 23,8; 45,9; Prov. 9,6; 28,13
erinnern. Aber in keinem dieser Fälle hat die Septuaginta aphieimi
gewählt4.

Es Hegt nahe, auch noch die sonstigen Belegstellen für aphesis
im lukanischen Werk (wenigstens bis Apgsch. 15,35) zu prüfen.
Der Ausdruck findet sich außer Luk. 1,77; 3,3 auch noch 4,18;
24,47 und Apgsch. 2,38; 5,31; 10,43; 13,38 (und 26,18). Sahlin
erwähnt Luk. 24,47; Apgsch. 2,38; 5,31 (zusammen mit Apgsch.
3,17; 8,22) nur als Beleg dafür, daß das auf den Messias wartende
Volk Umkehr nötig habe (Messias und Gottesvolk S. 294 Anm. 2).
In seiner Arbeit über Luk. 3 geht er dann aHerdings auf Apgsch.
5,31 näher ein (S. 16 Anm. 1; sonst vgl. nur noch S. 123f.). Auch
die andern Stellen sind aber instruktiv. In Luk. 4,18 handelt es sich

um das Zitat aus Jes. 61,1 samt der Einschaltung aus Jes. 58,6.
In beiden FäHen — und zwar nur hier im Neuen Testament —
heißt aphesis „Befreiung" (aus dem Gefängnis); doch wird Rudolf
Bultmann5 Recht haben, daß die Bedeutung „Vergebung", die
sonst im Neuen Testament die übfiche ist, auch hierbei „wenigstens
mitgemeint" sei, und zwar würde es sich hierbei deutlich nicht um
„Ablegen der Sünden" von Seiten der Menschen, sondern um „Vef-

4 Sahlin beruft sich (Messias und Gottesvolk S. 294 Anm. 2) dafür, daß
nach jüdischer Überzeugung zur Buße auch „das Ablassen von der Sünde"
gehöre, auf Hermann L. Strack und Paul Bülerbeck, Kommentar zum Neuen
Testament aus Talmud und Midrasch. Erster Band, München (1922) S.170).
Die Beobachtung ist daher nicht unwichtig, daß die rabbinischen Belege
ehendaS. 170f.zumTeil gerade Prov. 28,13 anführen, wo 'äzab gebraucht ist.

6 Artikel aphienai usw. in: Theol. Wörterbuch zum Neuen Testament.
Band I. Stuttgart (1933) S. 508.

84



gebung der Sünden" durch Gott handeln. Dies gibt sogar Sahlin

zu, wenn er Luk. 3 S. 107 die Stelle auf das priesterliche Amt
Christi bezieht mit der Begründung: „denn der Priester teilt
Sündenvergebung mit". Die Stellen Luk. 24,47 und Apgsch. 13,38,
unter sich verwandt, sind einerseits, insofern es auch um die
Verkündigung der aphesis geht, mit Luk. 4,18 zusammenzustellen,
andererseits aber auch mit Apgsch. 2,38. Diese Stelle aber zeigt
wiederum, daß es sich nicht um das künftige Ablassen von den Sünden
handelt, sondern um die Beseitigung der Sünden der Vergangenheit,

die nicht schon dadurch beseitigt werden, daß man künftig
nicht mehr zu sündigen sich vornimmt, sondern nur dadurch, daß

Gott sie vergibt. Deutlich ist das sodann Apgsch. 5,31, indem es

hier von Gott heißt, daß er Israel metanoia und aphesis hamartion
„gebe". Sahlin, der, wie erwähnt, mit dieser Stelle sich befaßt,
sieht sich genötigt, anzunehmen, daß der protolukanische Text
gelautet habe: „damit Israel sich bekehre und die Sünden ablege".
Für die zweite Wendung habe Lukas den ihm geläufigen Ausdruck
aphesis hamartion Sündenvergebung) einsetzen wollen und
gefunden, daß dazu „gebe" gut passe, und so sei schließlich der jetzige
völlig unprotolukanische Wortlaut entstanden. Daß dies nur ein
Ausweichen vor der sehr unmißverständlichen Aussage Apgsch. 5,31
ist, zeigt nicht zuletzt die Stelle Apgsch. 10,43, an der (ebenso wie
in 26,18) ganz eindeutig von einem „Empfangen" der aphesis
hamartion gesprochen wird.

Fassen wir alle bisherigen Beobachtungen zusammen, so ergibt
sich, daß Sahlin den Beweis nicht hat erbringen können, daß die
Johannestaufe dem „Ablegen der Sünden" von Seiten der Täuflinge

habe dienen sollen und daß sie somit keinen sakramentalen
Charakter besessen haben könne6. Der Unterschied gegenüber dem

jüdischen Verständnis von Sünde und Umkehr ist bei Johannes
dem Täufer größer, als Sahlin wahr haben will.

6 Was für die aphesis hamartion gilt, gilt auch für die metanonia, während

Sahlin zum Ergebnis kommt: „Die teschuhah — metanoia war ein Akt
seitens des Menschen, nicht Gottes" (Messias und Gottesvolk S.295 Anm. 2).

85



II. Die Johannestaufe als kollektive Neugeburt Israels

Fast noch weittragender ist Sahlins These, in der Johannestaufe
gehe es darum, „daß das messianische Volk geboren wird" (Luk. 3

S. 114), wobei diese Taufe „als eine kollektive Neugeburt zu
verstehen ist, durch die ein gerechtes Volk geboren wird, das bereit
ist, den Messias zu empfangen" (S. 118). Es erhebt sich die Frage,
ob diese These besser begründet ist als die vorher behandelte.

Schon bei der Kommentierung von Luk. 3,21 (S. 59ff.) sucht
Sahlin den Nachweis zu führen, daß es sich bei der Johannestaufe
um einen „kollektiven Vorgang" gehandelt habe. Was versteht er
darunter? Auch in seiner ersten Arbeit über Luk. lf. hat er
verschiedentlich die große Bedeutung hervorgehoben, die das Denken
in kollektiven Vorstellungen für die damalige Zeit gehabt hat, und
hat in Zusammenhang damit auch auf das charakteristische
Nebeneinander und fast Ineinander von kollektiven und individuellen
Vorstellungen hingewiesen. Es sind das ohne Zweifel sehr wichtige
und durchaus berechtigte Fragestellungen. Wenn Sahlin nun auch
die Johannestaufe als kollektiven Vorgang aufgefaßt wissen will, so

hegt hierbei allerdings eine besondere Betrachtungsweise vor. Er
geht aus von der in der Tat recht auffälligen Satzkonstruktion
am Anfang von Luk. 3,21. Indem hier nicht der Inf.Praes. bap-
tizesthai, sondern der Inf.Aor. baptisthenai stehe, könne nicht „an
eine vielleicht längere Zeitspanne", in der „die Menschen, einer
nach dem andern in beständiger Folge, das Tauchbad nahmen",
also nicht an „eine lange Reihe individueller Tauchbäder" gedacht
sein (Luk. 3 S. 59). Sahlin zieht daher den Schluß: „Es ist von
einem punktuellen, nicht einem durativen Geschehen die Rede.
Zu übersetzen ist: ,Als das ganze Volk das Tauchbad genommen
hatte'. Der Aorist impliziert, daß das ganze Volk das Tauchbad

gleichzeitig unternahm; es handelt sich also um einen großen
kollektiven Vorgang. In gleiche Richtung weist auch der
Ausdruck hapanta ton laon. Das ist ein kollektiver Begriff und nicht
dasselbe wie etwa ,alle die einzelnen Menschen'" (S. 60).

Die Formulierung Sahlins an dieser Stelle macht es nicht ganz
deutlich, ob er meint, daß die Taufe überhaupt nur bei einer
einzigen Gelegenheit, nur an einem einzigen bestimmten Tage statt-

86



gefunden habe, eben an dem, von dem Lukas erzählt und an dem
auch Jesus sich der Taufe unterzog. Tatsächlich meint er es aber
so. Schon bei der Erklärung von 3,7a äußert er sich dahin, daß die
Taufe zwar „zweifellos von Anbeginn an im Gesichtskreis des
Johannes" gelegen habe; aber zunächst sei er lediglich als Verkündiger

aufgetreten, und erst dann, als seine Hörer verstanden hätten,
um was es sich handele, habe er sie zur Taufe veranlaßt (S. 24).
Dasselbe ergibt sich aus Sahlins Auslegung von 3,16, indem die
dortige Wendung „ich taufe" besagen soll: „ich stehe im Begriff,
zum Tauchbad zu führen; d. h. die Taufe ist noch nicht geschehen,
sondern unmittelbar bevorstehend" (S. 46). Der Zeitpunkt, auf den
das Wort 3,16 abzielt, wäre nach Meinung von Sahlin in 3,21 also
erreicht. Damit stimmt überein, daß er für die protolukanische
Vorlage von 3,21 einen Satz etwa des Inhalts annimmt: „So führte
nun Johannes das ganze Volk zum Tauchbad"; dieser Satz sei von
Lukas in seine Fassung von 3,21 eingearbeitet worden (vgl. S.

59.63). Sahlin meint also tatsächlich, nur ein einziges Mal sei es zur
Johannestaufe gekommen, und bei dieser, in 3,21 gemeinten
Gelegenheit habe sich ihr das ganze Volk unterzogen (vgl. auch S. 111

Anm. 1 den Hinweis auf das panethnei Sap. Sal. 19,8).
Es ist auch in diesem Fall deutlich, wie stark Sahlins Auffassung

von der Entstehung der lukanischen Schriften und sein Verständnis

einzelner lukanischer Aussagen zusammenhängen. Denn an sich

ergeben die Darstellungen von Mark., Matth, und vor allem auch
Joh. ohne Zweifel, daß Johannes der Täufer während eines

längeren Zeitraums seine Tauftätigkeit ausgeübt hat, was zugleich
(bei der üblichen, von Sahlin nicht geteilten Beurteilung der
synoptischen Frage) bedeutet, daß, wenn Lukas bei seiner Schilderung
des Wirkens des Täufers von Mark, und der ihm mit Matth,
gemeinsamen Quelle abhängig war, es auch bei ihm nicht anders
gedacht sein kann. Das heißt: in 3,21 wird allerdings gemeint sein,
daß damals, als Jesus sich der Taufe unterzog, auch Volk anwesend

war, das sich ebenfalls der Taufe unterzog, und der Eingang von
3,21 wird gerade dies unterstreichen wollen, daß es sich bei der
Taufe Jesu nicht um einen isolierten Vorgang gehandelt habe und
die Bedeutung dieses Geschehens in kollektive Zusammenhänge
einzuordnen sei. Es kann aber mit 3,21 nicht gemeint sein, daß

87



überhaupt nur damals eine Taufe stattgefunden habe. Der Wortlaut

gibt auch keine sichere Auskunft darüber, wie die durch den

Eingang festgehaltene Gleichzeitigkeit zwischen der Taufe des Volkes

und der Taufe Jesu des Näheren zu denken sei. Er schließt aber
die Möglichkeit auch nicht aus, daß die damals Anwesenden sich
dem Taufakt in kleineren Gruppen oder gar einzeln, „einer nach
dem andern", unterzogen.

Für den, der Sahlins Auffassung von der Entstehung des Luk.-
Evangeliums nicht zu teilen vermag, wird daraufhin auch seine

Interpretation von Luk. 3,21 bereits einigermaßen erschüttert sein.
Es soll jedoch noch gefragt werden, ob diese Interpretation in sich
selbst ganz ohne Schwierigkeiten ist. Da ist zunächst zu sagen, daß
der Ausdruck hapas ho laos (das ganze Volk) in der Tat wohl nicht
dasselbe sein wird wie „alle die einzelnen Menschen". Das heißt:
es wird bei diesem Ausdruck nicht so sehr daran gedacht sein, daß
das Volk sich aus vielen Einzelnen zusammensetzte. Daß der
Ausdruck aber ausgesprochenermaßen als kollektiver Begriff gedacht
sei, davon wird man nicht ausgehen dürfen. Die Belege allein in
den lukanischen Schriften sind zahlreich genug, aus denen sich
ergibt, daß eben dieser Ausdruck die Gesamtheit der jeweils
Anwesenden meint (Luk. 8,47; 9,13; 11,53; 18,43 u. ö.). Um einen
kollektiven Begriff handelt es sich freilich in der Ankündigung Luk.
1,17, Johannes der Täufer solle einst „dem Herrn ein wohl bereitetes

Volk zurichten", und mit dieser Aussage stellt Sahlin denn
auch Luk. 3,21 zusammen (S. 64.114; vgl. auch S. 22 Anm. 1 seinen
Hinweis auf Apgsch. 13,24). Aber Lukas meint nicht, daß eben
das 1,17 erwähnte „Volk" im Augenblick von 3,21 bei Johannes
versammelt gewesen sei! Nicht überflüssig ist ferner die Überlegung,

wie es denn technisch überhaupt vorzustellen sein soll, daß
eine im Sinne Sahlins jedenfalls zahlenmäßig sehr bedeutende —
man möchte fast meinen: eine eigentüch unübersehbare — Menge
Volkes gleichzeitig sich hätte der Taufe unterziehen sollen. Sahlin
ist allerdings der Meinung, daß die Johannestaufe nicht im Jordan
stattgefunden habe; „erst nachträglich" sei die Tauftätigkeit des

Johannes „in der christlichen Tradition mit dem Jordan in Verbindung

gesetzt worden" (S. 13). Aber auch bei einer anderen Vorstellung

über den Taufort bleibt die gleiche Schwierigkeit bestehen.

88



Daran ändert sich auch nichts durch die Annahme Sahlins, Johannes
habe die Taufe nicht persönlich vollzogen, sondern das Volk nur
aufgefordert, seinerseits das Tauchbad zu nehmen7.

Auf der anderen Seite ist klar, daß, wenn nach Sahlins Meinung
das Volk sich nur bei dieser einen Gelegenheit kollektiv der Taufe
unterzogen und damals gleichzeitig auch Jesus die Taufe auf sich

genommen hat, sich auf diese Weise mit einer Einseitigkeit wie bei
keiner anderen Erklärung der Gedanke heraushebt, daß der Sinn
der Johannestaufe schlechterdings nicht unabhängig davon
festgestellt werden kann, daß sie gleichzeitig Taufe Jesu gewesen ist.
Jedoch: dieser Vorzug allein beweist noch nicht, daß Sahlin mit
allen seinen Aufstellungen im Recht sein müßte. Vielmehr ist es
sehr bezeichnend, daß es ihm letztlich doch nicht gelingt, die Frage,
wie denn der Zusammenhang zwischen Taufe des Volkes und Taufe
Jesu zu denken sei, klar zu entwickeln.

Im Anschluß an seine Kommentierung von Luk. 3 bietet er zwei

Kapitel: ,,Der Sinn der Taufe Jesu nach Proto-Lukas" (S. 94—110)
und „Johannes-Taufe, Proselytentaufe und christliche Taufe" (S.

111—125). Es überrascht nicht, daß in diesen beiden Kapiteln weithin

parallele Deutungen geboten werden. So heißt es etwa, daß die
Jesus gebührenden Titel „Gottes Sohn", „Menschensohn" und
„Davids Sohn" alle drei „sowohl individuellen als auch kollektiven
Sinn" besessen hätten (S. 97; der Nachweis für den zuletzt genannten

Titel steht allerdings auf etwas schwachen Eüßen). Sahlin setzt
diese Titel sodann in Parallele zu dem prophetischen, priesterlichen

und königlichen Amt des Messias (S. 94ff„ 109f.) und
versucht — nicht ohne exegetische Gewaltsamkeiten — den Nachweis,
daß die Taufe Jesu als „Weihe zu diesen verschiedenen Ämtern"
aufzufassen sei (S. 101). Besonders wichtig ist ihm, daß, da die
Taube als Sinnbild der Gemeinde Israel zu gelten habe, das
Herabkommen der Taube Luk. 3,22 bedeuten müsse, „daß das Symbol
Israels seine Wohnung in Jesus nimmt, daß Jesus mithin zum
verkörperten Israel verwandelt wird". Dies besagt für Sahlin dann
„mit anderen Worten, daß Jesus zum Menschensohn, dem
Repräsentanten des ,Volkes der Heiligen des Höchsten', geweiht wird"

7 Vgl. hierzu Abschnitt V.

89



(S. 103). Er präzisiert sodann: „Was hier geschieht, ist aber im
Grunde gesehen nicht, daß Jesus in Israel eingegliedert wird,
sondern umgekehrt, daß Israel sich in der Person Jesu verkörpert"
(S. 104). Entsprechend heißt es von dem Wortlaut der Himmelsstimme

Luk. 3,22, daß, wenn Jesus hier „zum Sohn Gottes
erhoben" werde und auch dieser Begriff „gleichzeitig individuellen
und kollektiven Sinn" habe, der Vorgang dies bedeute, „daß das

neue Israel, durch den Messias repräsentiert, konstituiert wird"
(S. 105; vgl. auch S. 106: „das Konstituieren des wahren Israel,
das durch die Person Jesu repräsentiert ist").

Sahlin hat in seinem Kapitel über die Taufe Jesu noch sehr viel
mehr Kombinationen, als vorstehend erwähnt sind, vereinigt. Man
wird zugeben können, daß es sich oftmals um sehr geistreiche
Kombinationen handelt. Andererseits hegen die Schwächen seiner
Beweisführung mitunter sehr deutlich zu Tage. Es kann und braucht
das hier nicht näher dargelegt zu werden. Es sei nur darauf
verwiesen, daß die Verwertung der Gleichzeitigkeit von
individueller und kollektiver Geltung bei Sahlin aufs engste zusammenhängt

mit der von ihm behaupteten Gleichzeitigkeit der
Taufe Jesu und der des Volkes, die ihrerseits sich uns jedoch als
recht fragwürdig herausgestellt hatte. Es ist klar, daß es gegenüber
einer Taufe Jesu, die nicht in der von Sahlin angenommenen
vollkommenen Gleichzeitigkeit mit der Taufe des Volkes stehen würde,
erheblich schwerer sein müßte, zu behaupten, in der Taufe Jesu
vollziehe sich die Konstituierung des neuen Israel. Ja in diesem
Fall würde die Taufe Jesu, wenn sie wirklich die genannte Bedeutung

gehabt haben sollte, eher in einen Gegensatz zu der
ausgedehnten Tauftätigkeit des Täufers geraten, mindestens würde sie
ziemlich beziehungslos für sich allein stehen, und es wäre die Frage
kaum zu beantworten, wie denn die sonstigen, bei anderen Gelegenheiten

vor und nach der Taufe Jesu vollzogenen Taufen in jene
Konstituierung des neuen Israel in der Taufe Jesu eingeschlossen
zu denken seien. Andererseits hängt, wenn Sahlin die in seinem

Kapitel über die Taufe Jesu erreichten Ergebnisse nun auch für
das Kapitel über die Johannestaufe beibehält und also die
Johannestaufe überhaupt als Konstituierung des messianischen Volkes
deutet, auch hierbei alles davon ab, daß er unter Johannestaufe

90



nur jenen einen „großen kollektiven Vorgang" versteht, den er —
zu Unrecht, wie wir gesehen hatten — aus Luk. 3,21 erschlossen hat.

Im übrigen wird in dem Kapitel über die Johannestaufe ein
Gedanke beherrschend, der in dem Kapitel über die Taufe Jesu
noch nicht einen so starken Ton getragen hat. Zwar hat es schon
dort bei der Behandlung der Himmelsstimme geheißen: „Die
Erhebung Jesu zum Sohn Gottes durch die göttliche Adoption
bedeutet mithin, daß das neue Israel, durch den Messias repräsentiert,

konstituiert wird" (S. 105), und schon dort wird der Satz
„Hier geschieht eine neue Schöpfung" (S. 105) dahin variiert, daß
dies auch als „neue Geburt" aufgefaßt werden könne. Aber in dem
Kapitel über die Johannestaufe gewinnt der Gedanke, daß in der
Johannestaufe „das messianische Volk geboren wird" (S. 114),
alsbald ein erhöhtes Gewicht.

Zunächst lehnt Sahlin die Anschauung ab, die Johannestaufe
sei „ein typologisches Gegenstück zur Sintflut" (S. 111 f. und schon
S. 102). Sodann grenzt er die Johannestaufe gegenüber der Pro-
selytentaufe ab: „Es besteht eine wesentliche Verschiedenartigkeit
zwischen den beiden. Die Proselytentaufe war ein individueller Akt
und hatte einen ebenso rituell-rechtlichen als religiös-ethischen
Sinn. Die Johannes-Taufe dagegen war einerseits ein kollektiver
Akt und hatte andrerseits ein rein religiös-ethisches Ziel" (S. 112).
Immerhin — so möchte man einwenden — hätte nichts gehindert,
die Proselytentaufe auch einmal als „Massentaufe" (S. 111) zu
vollziehen, und eine Eingliederung in ein Kollektiv bedeutete sie auch.
Sahlin stellt fest, die Johannestaufe sei somit „als ein wahrhaftiges
Novum in der Geschichte des Spätjudentums zu betrachten" (S.

112f.); allerdings besitze sie im Alten Testament und im Spätjuden-
tum Anknüpfungspunkte (S. 113). Besonders wichtig ist ihm hierbei
die Vorstellung vom Tauchbad der Wüstengeneration (vgl.
Abschnitt III); diese Taufe habe Johannes „jetzt typologisch wiederholen"

wollen (S. 113). Jedoch: „dies ist nur die äußere, formellere
Seite der Sache. Ihrem inneren Sinne nach bedeutet die Johannes-
Taufe, daß das messianische Volk geboren wird" (S. 114).

Wie beweist Sahlin das? Er erwähnt zunächst, daß ja auch die
christliche Taufe in einer Reihe neutestamentlicher Stellen als eine

neue Geburt betrachtet werde (S. 114), und verweist darauf, daß

91



das Gleiche auch von der Proselytentaufe gelte (S. 115). Mithin
habe man ,,a priori allen Anlaß, dasselbe auch für die Johannes-
Taufe vorauszusetzen" (S. 110). Allerdings fährt er fort: „Zwar
läßt sich ein klarer Beleg einer solchen Auffassung der Johannes-
Taufe schwerlich finden; es gibt aber Einiges, das mehr oder weniger
deutlich daraufhinweist". Er nennt Jes. 66,7 ff. als Zeugnis dafür,
daß „Geburt" nach jüdischer Auffassung keineswegs nur als
individueller Akt, sondern auch kollektiv gedacht sein könne, wie denn

ja auch Ez. 37 von einer kollektiven „Re-Generation Israels" die
Rede sei und aus Ez. 36,26f. sich ohnehin „eine enge sachliche
Parallele zur Johannes-Taufe" ergebe (S. 116). „Vor allem scheint
aber der Gedanke von einer kollektiven Neugeburt dem Täufer
selbst vorzuschweben". Dies wird aus Luk. 3,8 erschlossen:,,,Kinder
erwecken'... bedeutet ja ungefähr ,in die Welt bringen', ,gebären' "
(S. 116 f. „Eine Art Bestätigung" ergebe dann die Himmelsstimme

Luk. 3,22, für die Sahlin den vollständigen Wortlaut von
Ps. 2,7 als ursprünglich annimmt (S. 117). Somit sei es „mehr als

wahrscheinlich", daß die Johannes-Taufe „als eine kollektive
Neugeburt zu verstehen" sei bzw. wenn nach den Ergebnissen des

vorangehenden Kapitels Jesus durch seine Taufe zum „Menschensohn"

geworden sei und „Menschensohn" ein kollektiver Begriff
sei, so könne „folglich gewissermaßen gesagt werden, daß, indem
Jesus getauft wird, ,das Volk der Heiligen des Höchsten' ,geboren'
wird. Seine Taufe, d. h. Neugeburt, hat also gleichzeitig
individuellen und kollektiven Sinn" (S. 118). Sahlin versucht seine These
noch mit anderen Hinweisen zu stützen; vorstehende Wiedergabe
wird aber das Wichtigste zusammenfassen.

Es ist deutlich, daß hier die gleiche fatale, weil methodisch
undisziplinierte Verwertung der Gleichzeitigkeit von individueller und
kollektiver Geltung am Werke ist wie im vorangehenden Kapitel.
Es war auch bereits gesagt, daß die unerläßliche Voraussetzung für
diese Argumentation Sahlins, nämlich die Gleichzeitigkeit zwischen
Taufe Jesu und Taufe des Volkes, durchaus fragwürdig ist. Es zeigt
sich aber weiterhin, wie diese Kombinationen nur um den Preis
einer Nivellierung an sich getrennt zu haltender Aussagen
überhaupt möglich sind. Zur Heranziehung von Luk. 3,8 wäre zu sagen:
die Erklärung des Ausdrucks „Kinder erwecken" bei Sahlin ist

92



sicher textgemäßer als die Erklärung von Lohmeyer, nach der
„erwecken" eigentlich „errichten" bedeuten und in Luk. 3,8 Par. das

Bild eines Baues vorhegen soll8. Aber: handelt es sich um die
Vorstellung einer kollektiven Neugeburt? Über die näheren
Umstände einer Verwirklichung der Luk. 3,8 angedeuteten Möglichkeit
wird doch gar nichts gesagt; insofern kann auch an eine über einen
längeren Zeitraum sich erstreckende Eingliederung vieler Einzelner
in die Abrahamskindschaft gedacht sein. Ferner: handelt es sich
in Luk. 3,8 überhaupt um eine Neugeburt? Dies würde doch
voraussetzen, daß — im Bilde geblieben — die „Steine" bereits eine

Kindschaftsbeziehung zu Abraham gehabt haben müßten. Es ist
aber ja das genaue Gegenteil gemeint; die vom Täufer Angeredeten,
die bisherigen Abrahamskinder, haben ganz sicher nicht zu diesen
Steinen gehört. Daß bei Luk. 3,8 an die Johannestaufe als die
Gelegenheit der Erweckung dieser Steine gedacht sei, behauptet Sahlin
nicht; dies käme ja auch nur dann in Betracht, wenn Predigt und
Tauftätigkeit des Johannes nachweislich und grundsätzlich über
Israel hinausgegriffen hätten. Luk. 3,8 beweist also wohl nicht das,

was es nach Sahlin beweisen soll.
Aber auch seine Verwertung von Luk. 3,22 ist anzufechten.

Selbst wenn bei der Himmelsstimme der Wortlaut, der Ps. 2,7
vollständig zitiert, ursprünglich sein sollte, würde sich der Satz
„heute habe ich dich geboren" doch auf eine Adoption beziehen.
So sieht es ja auch Sahlin an (S. 105). Geburt (bzw. Zeugung) ist
hier also im uneigentlichen Sinn gemeint; der Ausdruck zielt auf
Adoption. Wenn Sahlin diese Adoption dann als „neue Schöpfung"
(S. 105) und diese wiederum als „neue Geburt" (S. 106) bezeichnet,
so kann er sich für diese weitere Variation zwar mit Recht auf die
häufige Synonymität von „gebären" und „schaffen" berufen. Aber:
der Begriff der „neuen Geburt", der sich dabei ergibt, liegt
selbstverständlich auf einer anderen Ebene als der Begriff der Geburt,
der hinter der Adoptionsaussage Ps. 2,7; Luk. 3,22 steht. In beiden
Fällen handelt es sich zwar um Bilder; doch haben sie einen
verschiedenen Ausgangspunkt. Man wird sie daher nicht vermengen

8 Ernst Lohmeyer, Das Urchristentum. L.Buch: Johannes der Täufer.
Göttingen (1932) S. 90.

93



dürfen. Ps. 2,7 ist gemeint: gerade nicht Geburt, sondern Adoption.

Was aber Sahlin für seine Deutung der Johannestaufe als
kollektive Neugeburt benötigt, wäre: eine zweite, neue, bildhaft
gemeinte Geburt, aber keine Adoption. Luk. 3,22 vermag demnach
den Gedanken nicht zu belegen, daß Jesu Taufe seine „Neugeburt"
(S. 118) gewesen sei, und es ergibt sich von hier daher auch keine
Unterstützung der These, die Johannestaufe überhaupt habe die

Bedeutung speziell einer Neugeburt gehabt.
Die Stellen über die christliche Taufe (S. 114) belegen zwar die

Vorstellung einer neuen Geburt. Ob man diese aber auch auf die
Johannestaufe übertragen darf, das muß zweifelhaft sein. Um eine

Eingliederung handelt es sich in der christlichen Taufe allerdings;
damit hat Sahlin Recht (S. 120). Ein kollektiver Vorgang in dem
Sinn, wie Sahlin dies von der Johannestaufe annimmt, ist die
christliche Taufe jedoch nicht. Daß die Proselytentaufe gerade
in ihrer Eigenschaft als Taufe als neue Geburt gegolten hätte (S.

115), das ist zu bestreiten (vgl. Abschnitt IV). Mithin ist die
Vorstellung von der Johannestaufe als kollektiver Neugeburt Israels
in der Form, in der Sahlin sie vorträgt, nur eine unsichere
Hypothese.

III. Die Taufe der Wüstengeneration

Es war erwähnt, daß Sahlin auch „die Vorstellung von der Taufe
Israels in der Wolke und im Meer" (S. 113) einbezieht. Er mißt
dieser Vorstellung eine große Bedeutung bei: es sei „sehr
wahrscheinlich, daß der Täufer gerade in der ,Taufe' im Roten Meer
ein Geschehnis von durchgreifender Bedeutung für Israel sah. Diese
Taufe will er jetzt typologisch wiederholen" (S. 113). Wäre dies

richtig, so wäre die vielumstrittene Frage, was Johannes dazu
bewogen hat, zu taufen, beantwortet. Aber: ist diese Antwort haltbar?

Sahlin nimmt auf Joachim Jeremias Bezug, der als Erster
ausführlich auf die Vorstellung von einer Taufe der Wüstengeneration
hingewiesen hat9. Jeremias knüpft dabei an l.Kor. 10, lf. an: hier

9 In seinem Aufsatz: Der Ursprung der Johannestaufe, in: Zeitschr. f.
d. neutest. Wissenschaft, 28» Band (1929) S. 312—320 (die Seitenzahlen in
meinem Abschnitt III beziehen sich auf diesen Aufsatz). Jeremias hat sich

94



werde „die Wüstengeneration als Typus der messianischen
Heilsgemeinde geschildert", und zwar diene sie dem Apostel Paulus „im
Zusammenhang des Textes als warnendes Beispiel: auch die
Wüstengeneration besaß ein Taufsakrament und entging doch nicht
dem Verderben" (S. 314). Das tertium comparationis müsse darin
hegen, „daß die Israeliten von der Wolke und vom Meer eingehüllt

wurden, wie der Täufling beim Untertauchen vom Wasser

,eingehüllt' wird" (S. 314). Diese Vorstellung von der Einhüllung
der Wüstengeneration durch die Wolkensäule und die Wogen des

Schilfmeeres finde sich nun, wie Jeremias betont, im Alten Testament

noch nicht; sie sei aber aus alter Midrasch-Überlieferung zu
belegen (S. 315f.), und von dieser sei dann offensichtlich auch Paulus

an der genannten Stelle abhängig. Im weiteren Verlauf seiner

Ausführungen geht Jeremias auf die Schwierigkeiten ein, die sich
für die Schriftgelehrten ergeben mußten, als sie einen Schriftbeweis
für das Proselytentauchbad beibringen sollten. Sie hatten von dem
Grundsatz auszugehen, „daß die Aufnahme der Proselyten in
derselben Weise zu erfolgen habe, in der Israel auf der Wüstenwanderung

in den Sinaibund aufgenommen worden sei" (S. 316). Daß
auch die Wüstengeneration ein Tauchbad genommen haben müsse,
bewies man schließlich mit Hilfe von Ex. 24,8; denn dort war
erwähnt, daß Mose das Volk mit Blut besprengt habe, und andererseits

galt der Satz, daß es keine Besprengung gebe ohne vorheriges
Tauchbad (S. 317). Diese Begründung der Proselytentaufe mit der
Taufe der Väter auf der Wüstenwanderung sei, so führt Jeremias
weiter aus, Ende des 1. Jahrh.n.Chr. bereits allgemein
anerkannt gewesen. Ihre Anfänge reichten somit in ältere Zeit
zurück, und ohne Zweifel gehöre auch die l.Kor. 10,1 f. erwähnte
Vorstellung von einer Taufe der Wüstengeneration in die Bemühungen
hinein, der Proselytentaufe die fehlende biblische Grundlage zu
verschaffen. Diese Vorstellung sei mithin „ein rabbinisches Theo-
logumenon, das uns zufällig nicht anderweit aufbewahrt worden"
sei (S. 318), das aber, wenn Paulus es verwende, „mit großer Wahr¬

seither mehrmals in gleicher Weise geäußert, zuletzt in seinem Aufsatz:
Proselytentaufe und Neues Testament, in: Theol. Zeitschrift 5. Jahrg. (1949)
S. 418—428, bes. S. 428.

95



scheinlichkeit" dem rabbinischen Traditionsstoff zuzuweisen sei,
über den der Apostel vor seiner Bekehrung im Jahre 33 n. Chr.
verfügt habe. Dies bedeute aber, daß dieser Schriftbeweis für die
Proselytentaufe bereits in den Tagen Johannes des Täufers

vertreten worden sein müsse. Daraus ergibt sich für Jeremias
einmal, daß die Proselytentaufe damals schon als Initiationsritus

gegolten hat, zweitens aber, daß Johannes dem Täufer der
Gedanke nicht fern hegen mußte, „die messianische Heilsgemeinde
in derselben Weise auf das Heil zu rüsten, wie seinerzeit die Väter
in der Wüste auf den Heilsempfang gerüstet worden waren — durch
die Taufe" (S. 320).

Diese zunächst so zwingend wirkende Beweisführung enthält
nun aber eine ganze Reihe von Unsicherheitsfaktoren, und zwar
schon von ihrer Voraussetzung her. Der Gedanke, daß die Israeliten
„in der Wolke und im Meer" (l.Kor. 10,2) eine Taufe empfangen
haben, setzt in der Tat als tertium comparationis voraus, daß sie

von der Wolke und vom Meer „eingehüllt" waren. Jedoch: diese

Analogie gilt deutlich nur in einem mehr allgemeinen Sinn. Denn
die Schwierigkeit, die darin besteht, daß die Israeliten nach den
alttestamentlichen Angaben ja gerade „auf dem Trockenen" (Ex.
14,16.22.29 u. ö.) durch das Meer hindurchgezogen sind, wird durch
den Hinweis auf die Midrasch-Überlieferung, wonach sich im Meer
Gewölbetunnel oder schlauchartige Durchgänge gebildet hätten,
nicht behoben. Auch durch diese Tunnel oder Schläuche wären
die Israeliten ja „auf dem Trockenen" gegangen, und auch im
Midrasch würde die Vorstellung, daß die Israeliten beim Durchzug
durchs Meer ringsum von Wasser umgeben waren, nur in sehr
vager Form eine Analogie dazu sein, daß „der Täufling beim
Untertauchen vom Wasser .eingehüllt' " und dabei immerhin naß wird.
Das heißt aber, daß Paulus keineswegs die Vorstellung von
Gewölbetunneln o. ä. gekannt oder geteilt zu haben braucht; auch
die alttestamentliche Darstellung selbst kann ihm durchaus die
notwendige allgemeine Analogie bereitgestellt haben. Ein Ähnliches

gilt aber auch von der Taufe „in der Wolke". Auch hier bedarf es

des Hinweises darauf, daß die Wüstengeneration nach der Midrasch-
Überlieferung von den vier Seiten, von oben und unten von
verschiedenen Wolken umgeben und also „eingehüllt" gewesen sei,

96



nicht. Denn es kommt nun noch hinzu, daß Paulus von „der
Wolke" in der Einzahl spricht, daß er auch wohl nur an die
einmalige Punktion denkt, die die Wolke im Zeitpunkt von Ex.
14,20 auszuführen gehabt hat10, und daß außerdem in Ps. 105,39;
Sap.Sal. 10,17; 19,7 Aussagen vorhegen, die von einem Bedecktwerden

durch die Wolke sprechen und die notwendige Analogie
bereits hefern11.

Das bisherige Ergebnis ist, daß kein Zusammenhang zwischen
l.Kor. 10,1 f. und der von Jeremias herangezogenen alten Midrasch-
Überheferung zu bestehen braucht. Diese ihrerseits ist nicht als

Beleg für ein Tauchbad der Wüstengeneration oder auch nur für
ihr völliges Eingehühtsein von Wolke und Meer gedacht (Jeremias
behauptet dies auch nicht). Es ist allzu deuthch, daß sich ihr
Interesse nur darauf richtet, zu erklären, wie es möghch gewesen sei,
daß die Israehten das Meer haben durchschreiten können, ohne naß

zu werden, und wie vollkommen der Schutz durch die Wolke
gewesen sei. Es ist aber immerhin wichtig festzuhalten, daß da, wo
diese Midrasch-Überlieferung begegnet (bald nach 100 n. Chr.;
vgl. Jeremias S. 315), sie nicht als Beleg für eine Taufe der
Wüstengeneration, nicht als Schriftbeweis für die Proselytentaufe gilt.
Das ist um so bemerkenswerter, als es, wie Jeremias mit Recht
ausführt, die Schriftgelehrten große Mühe gekostet hat, einen
Schriftbeweis für das Tauchbad der Wüstengeneration ausfindig
zu machen. Der Grund, warum sie nicht auf Wolke und Meer
gegriffen haben, kann ja nicht allein darin gelegen haben, daß man
eine Schriftstelle nötig hatte, die, wie das auf Ex. 24,8 zutraf, in
unmittelbarem Zusammenhang mit der Bundschließung am Sinai
stand. Mithin muß man doch wohl den Schluß ziehen, daß man
Anfang des 2. Jahrh. n. Chr. ein „rabbinisches Theologumenon",
das „die Vorstellung einer Taufe der Wüstengeneration in der Wolke
und im Meer" enthielt, gar nicht gekannt hat.

Denn es ist nun auch nicht möghch, daß uns dieses Theolo-

10 Vgl. Leonhard Goppelt, Typos. Die typologische Deutung des Alten
Testaments im Neuen. Gütersloh (1939) S. 174 Anm. 4.

11 Auch Jean Héring, La première épître de saint Paul aux Corinthiens
Commentaire du Nouveau Testament VII). Neuchâtel-Paris (1949) S. 78

hält diese Belege für ausreichend.

97
2 Judaica, Band 7, 2



gumenon nur „zufällig nicht anderweit aufbewahrt worden ist"
(S. 318). Vielmehr: wenn man in der Zeit, in der man auf Ex. 24,8
(und versuchsweise auch auf Ex. 19,10) als Schriftbeweis verfiel,
auf die Möglichkeit überhaupt nicht gekommen ist, eine Taufe
in der Wolke und im Meer zu rekonstruieren, so hat diese Annahme
den Schriftgelehrten offenbar wirklich nicht nahe gelegen. Dann
aber kann sie ihnen auch in früherer Zeit, in der Zeit des l.Kor.
oder gar noch früher, falls man damals bereits nach einem Schriftbeweis

für die Proselytentaufe gefahndet haben sollte, nicht nahe
gelegen haben. Mit Recht macht Werner Georg Kümmel gegen die
Annahme von Jeremias, Paulus habe sich l.Kor. 10,1 f. auf einen
älteren Schriftbeweis für die Proselytentaufe gestützt, dies geltend,
„daß die rabbinische Tradition, die gerade um einen solchen Schriftbeweis

in Verlegenheit war, daran keine Erinnerung erhalten hat"12.
Der Ausweg, den Jeremias andeutet (S. 319), Paulus habe dieses

Theologumenon in der Zeit vor seiner Bekehrung vielleicht selbst
formuliert, und deswegen habe man in rabbinischen Kreisen diesen
Schriftbeweis eines später zum Christentum Übergetretenen nicht
überliefert, wäre dann allenfalls erwägenswert, wenn feststehen
würde, daß man schon in der Zeit vor 33 n. Chr. nach dem Schriftbeweis

für die Proselytentaufe hat suchen müssen. Mit Hilfe von
l.Kor. 10, lf. ließe sich dies jedenfalls nicht beweisen, und auch
sonst wird der Beweis schwer fallen, daß die Proselytentaufe als
Initiationsritus ein so hohes Alter gehabt hat (vgl. Abschnitt IV).

Es kommt nun noch hinzu, daß Paulus ja gar nicht bloß von
einer Taufe, sondern l.Kor. 10,3f. auch von einem Abendmahl der
Wüstengeneration spricht. Darauf geht Jeremias überhaupt nicht
ein. Dabei ist dies Nebeneinander von Taufe und Abendmahl ein
wichtiges Charakteristikum der paulinischen Ausführungen l.Kor.
10,1—4. Daß eine Betrachtungsweise, bei der der Wüstengeneration

sowohl eine Taufe wie ein Abendmahl zugeschrieben werden,
erst dem Christen Paulus möglich gewesen sein kann, das liegt
auf der Hand. Doch besagt dies noch nicht, daß auch die beiden

12 In dem von ihm bearbeiteten Anhang zur 4. Aufl. von Hans Lietz-
mann, An die Korinther I, II Handbuch zum Neuen Testament 9).
Tübingen (1949) S. 181.

98



Teile seiner Doppelaussage je für sich gänzlich ohne jüdische
Voraussetzungen gewesen sein müssten. Daß Paulus allerdings die
Vorstellung von einer Taufe der Wüstengeneration bereits
vorgefunden haben und durch sie dazu angeregt worden sein sollte, eine
zweite, auf ein Abendmahl sich beziehende Aussage zuzufügen,
diese Möglichkeit scheidet aus, wenn es an Anhaltspunkten dafür
fehlt, daß die Schriftgelehrten die Anschauung von einer Taufe
der Wüstengeneration damals schon ausgebildet hatten. Es wäre
aber denkbar, daß der Weg umgekehrt verlaufen ist, daß Paulus
also von der Vorstellung eines Abendmahls der Wüstengeneration
zur Anschauung einer Taufe der Wüstengeneration fortgeschritten

ist. Nicht daß der Gedanke eines Abendmahls der
Wüstengeneration ihm als rabbinisches Theologumenon hätte gegeben
sein können! Aber die einzelnen Bestandteile seiner Abendmahlsaussage,

der Hinweis auf das Manna und der auf das Wasser
aus dem Felsen, waren bereits Gegenstand der jüdischen eschato-

logischen Erwartung. Daß der Mannasegen und das Wasserwunder
sich am Ende der Tage wiederholen würden, war allgemeine
Überzeugung, und so wäre es nicht verwunderlich, wenn dem Apostel
die Parallelität zwischen Speise und Trank beim Herrenmahl einerseits

und Manna und Wasser aus dem Felsen andererseits, schon
bevor er 1.Kor. 10 schrieb, ein geläufiger Gedanke war. Auf jeden
Fall, ob nun die Vorstellung vom Abendmahl oder die von der
Taufe der Wüstengeneration für ihn das Primäre war, sollte er
nach unserem früheren Ergebnis in der Lage gewesen sein, die
Vorstellung von einem Tauchbad der Wüstengeneration selbständig
zu gewinnen, das heißt: auf Grund allein der Aussagen des Alten
Testaments (und der apokryphen Sapientia Salomonis, mit der er
auch sonst Vertrautheit zeigt) und ohne Zuhilfenahme spätjüdi-
scher Anschauungen. Dies wiederum bedeutet dann, daß solche,
wenn sie „nicht anderweit aufbewahrt" sind, auch nicht aus l.Kor.
10,1 f. erschlossen werden dürfen.

Weder vermag l.Kor. 10, Iff. also zu beweisen, daß die Prose-
lytentaufe schon vor Paulus als Initiationsritus gegolten hat, noch
auch ergibt sich aus dieser Stelle, daß die Vorstellung von derTaufe
der Wüstengeneration ein so altes rabbinisches Theologumenon war,
daß Johannes der Täufer durch dies Theologumenon auf den Ge-

99



danken gebracht worden sein könnte, die messianische Heilsgemeinde

durch eine Taufe auf den Heilsempfang zu rüsten13.

IV. Das Alter der Proselytentaufe als Aufnahmeritus

Wenn man davon ausgehen darf, daß die Unerläßlichkeit der
Proselytentaufe als Aufnahmeritus erst dann als gesichert gelten
konnte, wenn für sie ein Schriftbeweis gefunden war, dann ergibt
sich aus dem in Abschnitt III Dargelegten, daß dies nachweislich
erst nach der Zeit der Fall gewesen sein kann, in die wir durch
die Überlieferung von rabbinischen Diskussionen über die
Möglichkeit eines solchen Schriftbeweises geführt werden, das heißt:
erst in der Zeit nach Ende des 1. Jahrh. n. Chr. Die paulinische
Stelle l.Kor. 10, lf. kann jedenfalls kein Recht zu einer früheren
Ansetzung geben. Doch kommen für die vorhegende Frage auch
noch andere Überlegungen in Betracht. Ich selbst bin in einem Aufsatz

über „Die jüdische Proselytentaufe und die Tauflehre des

Neuen Testaments"14 dafür eingetreten, daß die Proselytentaufe
erst in der 2. Hälfte des 1. Jahrh. n. Chr. und zwar mehr gegen
Ende hin den Charakter als selbständiger Aufnahmeritus erhalten
hat und daß sie deshalb schon aus zeithchen Gründen keinen Einfluß

auf Johannes den Täufer und die Tauflehre des Neuen Testaments

überhaupt gehabt haben kann. Dieser Auffassung ist
Joachim Jeremias entgegengetreten15, und so ist es meine Aufgabe,
seine Gegengründe, soweit er sie nennt (er begnügt sich in seinem
Aufsatz mit „je einer kurzen Ausführung" zu drei von mir
verwandten Argumenten) zu prüfen und meine Datierung zu
verteidigen.

13 Dies gilt auch gegenüber Rudolf Meyer, Der Prophet aus Galiläa.
Leipzig (1940), der —unter Berufung auf Jeremias — ebenfalls S. 102. 116.
158 Anm. 62 von dem „Dogma von der Taufe der Wüstengeneration"
ausgeht, aber stärker als Jeremias den Unterschied heraushebt, daß dies Dogma
zunächst nur Schriftbeweis für die Proselytentaufe gewesen sei und erst
dann, „erst sekundär" (S. 158 Anm. 62) nach dem Schema der Entsprechung

von Urzeit und Endzeit zur Vorstellung von einer endzeitlichen Taufe
geführt habe.

14 In: Kirchenblatt für die reformierte Schweiz. 105. Jahrg. (1949) S.
17—20. 34—38.

100



a) Das Tauchbad der Proselytinnen und sein Verhältnis zum
Tauchbad der Proselyten

Jeremias geht davon aus, daß für Proselytinnen ,,das Tauchbad

,von Anfang an' ,allgemein als der eigentliche Konversionsakt
gegolten'" habe (S. 421). Er zitiert damit eine Formulierung von
Strack-Billerbeck16 und präzisiert dieses „von Anfang an" dann
noch: „seit seiner Einführung, d. h. seit dem 1. vorchr. Jahrh."
(S. 422). Gerade diese Präzisierung, die das, was Jeremias meint,
sehr deutlich zum Ausdruck bringt, weckt nun aber die Frage,
wie es denn eigentlich vor Einführung des Tauchbades beim Übertritt

von Proselytinnen gehalten worden sein mag. Die Einführung
des Tauchbades ist doch nicht mit den ersten Übertritten von
Proselytinnen zusammengefallen, und der Übertritt von Proselytinnen

ist schon gar nicht der Anlaß zur Einführung des Tauchbades

gewesen. Vielmehr ist dies Tauchbad gegen Ende des 1. Jahrh.
v. Chr. eingeführt worden, weil sich damals im Unterschied zur
vorangegangenen Zeit die Überzeugung herausgebildet hatte, daß
Heiden levitisch unrein seien (Jeremias S. 419; mein Aufsatz S.

18f.). Aber Proselytinnen und darunter solche, die nicht als
Ehefrauen zusammen mit ihren Männern, sondern selbständig
übertraten, hat es auch vor Einführung des Tauchbades gegeben. Man
kann nun doch den mit der Einführung des Tauchbades geschaffenen

Wandel schlechterdings nicht dahin kennzeichnen, daß die

Proselytinnen vor Einführung des Tauchbades ohne eigentlichen
Konversionsakt und erst nach Einführung des Tauchbades mit
Hilfe eines eigentlichen Konversionsaktes, der eben im Tauchbad
bestanden habe, übergetreten seien. Vielmehr ist klar, daß der
Wechsel nur darin bestanden haben kann, daß, während vorher
Proselyten durch die Beschneidung und Proselytinnen ohne
Beschneidung übergetreten waren, nunmehr für beide Gruppen ihrer
levitischen Unreinheit wegen zusätzlich ein Tauchbad für
erforderlich erachtet wurde. War aber damit das Tauchbad für die
Proselytinnen „der eigentliche Konversionsakt" geworden? Vielleicht

15 In dem in Anm. 9 bereits genannten Aufsatz : Proselytentaufe und
Neues Testament.

16 Das in Anm. 4 genannte Werk S. 105.

101



dient es der Schärfe der Fragestellung, wenn man so fragt: war das
Tauchbad für die Proselytinnen damit zu einem der Beschneidung

gleichwertigen Konversionsakt geworden? Die Antwort
muß lauten, daß das nur dann hätte der Fall sein können, wenn
das Tauchbad entweder bei den Proselytinnen einen anderen älteren
Konversionsakt, der mit der Einführung des Tauchbades dann
fallengelassen worden wäre, abgelöst hätte oder wenn das Tauchbad
speziell als Konversionsakt für Proselytinnen geschaffen worden
wäre. Da keine dieser beiden Möglichkeiten zutrifft, kann das Tauchbad

nicht ohne weiteres „seit seiner Einführung" als „der eigentliche

Konversionsakt" für Proselytinnen gegolten haben17.

Man muß offenbar stärker differenzieren, als es Jeremias und
schon Strack-Billerbeck getan haben. Auch die Beurteilung des

Tauchbades der Proselytinnen muß einem gewissen Wandel
unterworfen gewesen sein. Der „im Laufe des 1. nachchristl. Jahrhunderts"

erfolgte „Wandel in der Wertschätzung der Proselytentaufe ' '

der Männer, daß nämlich „anfänglich die Beschneidung der
entscheidende Akt war, durch den der Übertritt perfekt wurde", während

dann „das erste Tauchbad des Proselyten allmählich mehr
und mehr selbständigen Charakter neben der Beschneidung"
bekam (Strack-Billerbeck S. 102), dieser Wandel wird seine Entsprechung

in einer langsamen Änderung der Bewertung der Prosely-
tinnentaufe gehabt haben. Anfänglich war sie nur Reinigungsbad;
zu diesem Zweck war sie ja auch geschaffen worden. Später wurde
sie Konversionsakt, vielleicht oder wahrscheinlich, gerade weil in
diesem Fall die Beschneidung fortfiel, früher als das Tauchbad
für Proselyten. Die Überlegung wird zu Recht bestehen, daß
gerade die Rücksicht auf die zahlreichen Proselytinnen ein wichtiges
Motiv bei der zunehmenden Bewertung des Tauchbades als Kon-

17 In die Zeit, in der die Beschneidung der Proselyten und das Tauchbad

der Proselytinnen gleichmäßig als Konversionsakt galten, führt die
hülelitische Formulierung Tos. Pes. 7,13: „Wer sich von der Vorhaut scheidet,

der ist wie einer, der sich vom Grabe scheidet, gleichviel, ob er ein
Nicht-Israelit ist, der sich hat beschneiden lassen, oder eine (heidnische(
Sklavin, die das Tauchbad genommen hat". Aber: um welche Zeit handelt
es sich hierbei? Etwa sicher um die Zeit Ende des 1. Jahrh. v. Chr.? Doch
schwerlich

102



versionsakt gewesen sein wird. Immerhin fällt auf, daß in den
rabbinischen Diskussionen über die Proselytentaufe das Argument,
bei den Proselytinnen habe das Tauchbad ja bereits die Rolle des

eigentlichen Konversionsaktes zu versehen, sich nicht findet, wie
es auch auffallen kann, daß die Bemühung um einen Schriftbeweis
für das Tauchbad der Proselytinnen nicht stärker hervortritt (z.B.
Ex. 2,5; Sota 12b; vgl. Megilla 13a). Anscheinend hat sich die
Entwicklung, die das Tauchbad der Proselytinnen zum eigentlichen
Konversionsakt werden ließ, mehr in der Stille vollzogen.

Gerade wenn jedoch damit zu rechnen ist, daß das Tauchbad der
Proselytinnen nicht ohne Einfluß auf die Bewertung der Proselytentaufe

als Konversionsakt gewesen ist, muß Entscheidendes davon
abhängen, ob das Tauchbad der Proselytinnen von Anfang an ein
Konversionsakt im eigentlichen Sinn, ein der Beschneidung
gleichwertiger Konversionsakt gewesen ist oder nicht. Hat es sich seinerseits

erst im Laufe der Zeit zu einem Konversionsakt entwickelt, so

bedeutet das auch hinsichtlich der parallelen Entwicklung des Tauchbades

der Proselyten ein retardierendes Element. Wird dagegen
davon ausgegangen, daß das Tauchbad der Proselytinnen nie etwas
anderes gewesen ist als „der eigentliche Konversionsakt", dann ist
es fast unvermeidlich, daß mit einer beschleunigten Entwicklung
des Tauchbades der Proselyten zum Konversionsakt gerechnet wird.
Dies ist bei Jeremias denn auch zu beobachten.

Er bestreitet zwar nicht, daß „für den männlichen Proselyten"
„zur Zeit der Einführung des Proselytentauchbades das Schwergewicht

gewiß zunächst auf der Beschneidung als dem eigentlichen
Übertrittsakt" gelegen hat (S. 422). „Dennoch", so meint er, „ist
auch für den männlichen Proselyten das Tauchbad von allem
Anfang an mehr als das erste der zu seinen künftigen Pflichten
gehörenden rituellen Tauchbäder gewesen" (S. 422f.). In gewisser
Hinsicht ist das natürlich richtig, und ich hatte seinerzeit selbst
auch geschrieben: „Es war dies sein erstes Tauchbad, das er nahm.
Es mochte daher für ihn eine bestimmte Bedeutung und Feierlichkeit

besitzen, und er mochte sich ihm nicht ohne innere Bewegung
unterziehen" (mein Aufsatz S. 18). Jeremias meint aber mehr als

nur dies. Die erhöhte Bedeutung, die dem Tauchbad des Proselyten

zugekommen sein soll, gehe bereits daraus hervor, „daß es sich

103



im Ritus durch die Anwesenheit von Zeugen von allen
Reinigungstauchbädern unterschied" (S. 423). Hier ist Jeremias zu fragen,
woher er denn weiß, daß „von allem Anfang an" beim ersten
Tauchbad des Proselyten Zeugen zugegen gewesen sind. Die rab-
binischen Texte, die zu nennen wären, geben doch nicht ohne
weiteres Auskunft über das Ritual Ende des 1. vorchristlichen Jahrh.,
und aus der Stelle Orac. Sib. IV 165ff., die Jeremias auf das Pro-
selytentauchbad bezieht (wie mir scheint, zu Unrecht; vgl.
Abschnitt V), kann er kaum den Eindruck entnehmen, daß bei dem
dort angegebenen Verfahren Zeugen nötig gewesen wären.

Jeremias ist der Meinung, daß das Tauchbad des Proselyten
„erst den Übertritt endgültig" gemacht habe (S. 423). Gleich die
älteste Nachricht, die das Proselytentauchbad bezeuge, nämlich Pe-
sachim 8,8, spreche dies deutlich aus. Denn hier ergebe sich: „das
Tauchbad ist also erst der Akt, durch den der Proselyt Glied der
jüdischen Gemeinde wird und alle Rechte und Pflichten eines Israeliten

— z. B. das Recht zur Teilnahme am Passamahl — erhält"
(S. 423). Hierzu ist zu sagen, daß, wenn der Grund zur Einführung
des Tauchbades darin gelegen hat, daß der Heide als levitisch
unrein galt, der Proselyt selbstverständlich erst das Tauchbad
genommen haben mußte, ehe er in alle Rechte und Pflichten eines

Israeliten eintreten konnte. In diesem Sinn setzte in der Tat erst
das Tauchbad den Übertritt in Kraft. Doch ergab sich dies einfach
aus der Voraussetzung der Unreinheit der Heiden, war aber nicht
darin begründet, daß das Tauchbad damals schon ein Konversionsakt

oder gar wichtiger als die Beschneidung gewesen wäre18. Es

18 Leider verschiebt Jeremias die Frage, ob die genannte Unterscheidung

auf die Proselytentaufe anwendbar sei, im Folgenden dann durch das
Zitat aus Emil Schürer, Geschichte des jüdischen Volkes im Zeitalter Jesu
Christi. 4. Aufl. III. Band. Leipzig (1905) S. 185 dahin, daß diese
Unterscheidung als solche bereits unangemessen sei. Wenn Schürer a.a.O. zur
Unterscheidung von levitischem Reinigungsbad und „Taufe" geschrieben
hatte: „Leider weiß jedoch niemand anzugeben, worin denn der Unterschied

bestehen soll. Er besteht auch wirklich nur im deutschen Ausdruck"
(vgl. auch Alfred Bertholet, Die Stellung der Israeliten und der Juden zu
den Fremden. Freiburg i. Br. und Leipzig [1896] S. 325), so war das keine
fördernde Bemerkung. Zwischen levitischem Reinigungsbad und
Initiationsritus (darum, ob das Tauchbad in diesem Sinn „Taufe" war, ging es

104



besteht daher auch kein Anlaß, es mit Jeremias als „sehr fraglich"
anzusehen, „ob die Unterscheidung" „zwischen levitischem Tauchbad

und Initiationsritus auf das Proselytentauchbad, selbst in dessen

Anfangszeit, anwendbar ist" (S. 423). Das soll doch wohl heißen,
daß Jeremias dazu neigt, unter Preisgabe dieser Unterscheidung
das Proselytentauchbad schon in seiner Anfangszeit für ein levi-
tisches Tauchbad, das es ja unbestreitbar gewesen ist, und einen
Initiationsritus in einem zu halten. Da aber weder sein Hinweis
auf die Anwesenheit von Zeugen stichhaltig ist noch auch der Hinweis

auf Pes. 8,8, wird.es doch ratsamer sein, den genannten
Unterschied grundsätzlich festzuhalten19 und festzustellen, daß Jeremias

in seiner ersten Ausführung den Beweis nicht erbracht hat,
daß die Proselytentaufe schon zur Zeit Johannes des Täufers
Aufnahmeritus gewesen sein müsse.

b) Die allgemeine Anerkennung der Proselytentaufe als Aufnahme¬
ritus und die Leichenunreinheit der Heiden

Dafür, daß die allgemeine Anerkennung der Proselytentaufe
als neben der Beschneidung gleichberechtigter Aufnahmeritus erst
in das frühe 2. Jahrh. zu verlegen sei (mein Aufsatz S. 36), hatte
ich mich auf die Jebamot 46 a berichtete, um 90 n. Chr. erfolgte
Diskussion zwischen Rabbi Eli'ezer ben Hyrkanos und Rabbi Je-
hoschua' ben Chananja berufen. Jeremias hält dem entgegen, daß
es bei dieser Diskussion um ein rein dialektisches Wortgefecht ge-

auch damals) besteht zunächst ein deutlicher Unterschied. Man kann
nur darüber streiten, wie diese Unterscheidung im Fall der Proselytentaufe
anzuwenden sei, ob in ihr Beides ineinanderliege und von wann ab dies der
Fall sei.

19 Man kann sich das auch daran klarmachen, daß (bis zum Jahr 70 n.
Chr.) zum Übertritt eines Heiden auch noch die Opferdarbringung im Tempel
gehörte. Es ist völlig begreiflich, wenn Ker. 2,1 die Meinung überliefert ist :

„Ein Proselyt ist ein der Sühne Ermangelnder, bis Blut für ihn gesprengt
ist" (vgl. Strack-Billerbeck S. 107). Obwohl man daraufhin auch von der
Opferdarbringung sagen kann, daß sie den Übertritt erst endgültig mache,
wird doch niemand daraus den Schluß ziehen wollen, mithin sei sie selbst
ein Konversionsakt gewesen. Vgl. auch Jeremias, Ursprung der Johannestaufe

S. 313 (die Opferdarbringung als bloßer „Nebenakt").

105



gangen sei, das keinen Rückschluß auf die tatsächlichen Verhältnisse

in Brauch und Lehre erlaube (S. 424). Ich hatte freilich auch
schon betont, daß Rabbi Jehoschua' seine Gegenthese, ein Proselyt
sei der, der das Tauchbad genommen habe, auch wenn er nicht
beschnitten sei, ,,nur um des Diskutierens willen, nur um die These
seines Gegners zu widerlegen, in dieser zugespitzten Form
vorgebracht habe". Jeremias ist nun der Meinung, daß die ganze
Diskussion einschließlich des Votums des Rabbi Eli'ezer, der erklärt
hatte, daß ein Heide schon nach der Beschneidung als übergetreten
gelte, auch wenn das Tauchbad fehle, lediglich ein typisch rabbini-
sches jeu d'esprit gewesen sei. Richtig daran ist, daß damals nicht
etwa die Bedeutung der Beschneidung ernsthaft in Zweifel gezogen
und daß auch nicht die Abschaffung des Proselytentauchbades
irgendwie erwogen worden sein kann. Aber die Frage, ob das Tauchbad

neben der Beschneidung ebenfalls als Aufnahmeritus zu gelten
habe oder nicht, ist doch offenbar nicht nur aus Freude am Disputieren

aufgeworfen worden, wie offenbar auch die gleichzeitige
Bemühung um einen Schriftbeweis für die Proselytentaufe nicht nur
eine Erprobung exegetischen Scharfsinns gewesen ist. Vielmehr hat
man den deutlichen Eindruck: davon, ob es gelang, einen Schriftbeweis

für die Proselytentaufe zu finden (und zwar selbstverständlich

nicht für ihre längst allgemein anerkannte Notwendigkeit als

Reinigungsbad, sondern für ihre Bewertung als Aufnahmeritus, der
gleichwertig neben der Beschneidung stand oder gar noch wichtiger

war als diese), hing es ab, ob sie künftig allgemein — das heißt:
auch für die, die sich bisher ablehnend verhalten hatten — als
Aufnahmeritus gelten konnte. Somit scheint die Diskussion zwischen
Rabbi Eli'ezer und Rabbi Jehoschua' eben doch in eine Zeit zu
führen, in der das Proselytentauchbad noch nicht allgemein als
Aufnahmeritus galt. Ende des 1. Jahrh. n. Chr. hat sich die
Entwicklung zur allgemeinen Anerkennung der Proselytentaufe als
Aufnahmeritus somit erst angebahnt.

In seinem Aufsatz über den Ursprung der Johannestaufe (vgl.
Anm. 9) weist Jeremias nun allerdings darauf hin, daß die ältere
Halacha einerseits aus dem Wortlaut des Alten Testaments die
religionsgesetzlichen Normen für die Gestaltung von Leben,
Rechtsprechung und Kultus zu erheben und andererseits „bereits fest-

106



stehende Sitten, Bräuche und Traditionen nachträglich aus
der Schrift" zu begründen hatte, und er fährt dann fort: „Der
zweite Fall lag bei der Proselytenaufnahme vor. Da es nämlich
für diesen Ritus keine ausdrückliche Vorschrift im Alten Testament
gibt, mußte er nachträglich aus der Schrift begründet werden"
(S. 316). So unzweifelhaft es sich bei der halachischen Behandlung
der Proselytenaufnahme nicht um den erstgenannten Fall einer
unmittelbaren Übernahme und Interpretation des im Alten Testament

Gebotenen gehandelt haben kann, so sehr ist nun doch zu
fragen, wieweit der zweite Fall einer nachträglichen Ableitung aus
der Schrift wirklich zutraf. Die von Jeremias gewählte Formulierung
präjudiziert doch wohl etwas stark, wenn sie ausschließlich
„bereits feststehende Sitten, Bräuche und Traditionen" nennt und
damit zugleich unterstellt, daß auch die Bewertung des Tauchbades
als Aufnahmeritus bereits festgestanden haben müsse, als nach
einem Schriftbeweis für sie gesucht wurde. Es kann doch die
Möglichkeit nicht grundsätzlich ausgeschlossen sein, daß oftmals (und
so auch bei der Bewertung des Proselytentauchbades als Aufnahmeritus)

Sitten, Bräuche und Traditionen erst in der Bildung begriffen
waren, sich also zunächst noch nicht allgemein durchgesetzt hatten
und man sich von der Suche nach einem Schriftbeweis gerade das
entscheidende Wort versprach. Vor allem: auch wenn es sich in
diesem Fall um die nachträgliche Rechtfertigung eines bereits
eingebürgerten Brauches gehandelt haben sollte, so wäre damit
darüber noch gar nichts ausgesagt, seit wann dieser Brauch denn
feststand. Der Umstand allein, daß man sich Ende des 1. Jahrh.
n. Chr. um einen Schriftbeweis für die Proselytentaufe bemüht hat,
dürfte keineswegs eine Stütze abgeben für die Vermutung, die
Proselytentaufe habe schon in den Tagen Johannes des Täufers als
Aufnahmeritus gegolten20.

20 Es ist freilich zu beachten, daß Jeremias seine Ausführungen über die
Aufgabe der älteren Halacha nicht aus Anlaß der Diskussion zwischen Rabbi
Eli'ezer und Rabbi Jehoschua' in Jeb. 46a macht, sondern als Einleitung
zu seiner Heranziehung der Äußerung von Rabbi Jehuda I. in Ker. 9a, die
über ein Jahrhundert später liegt. Damals freilich war das Proselytentauch-
bad längst Aufnahmeritus. Allerdings machte auch der Schriftbeweis in
dieser Zeit keine Mühe mehr, indem sofort Ex. 24,8 genannt werden konnte.

107



Nun macht Jeremias freilich im Anschluß an seine Stellungnahme

zu Jeb. 46a ein Argument geltend, mit dessen Hilfe er
beweisen will, „daß der selbständige Charakter des Proselytentauch-
bades" „in neutestamentlicher Zeit"21 „höchstwahrscheinlich schon
erreicht" war (S. 425). Er glaubt, die Stelle Pes. 8,8 gebe
„höchstwahrscheinlich einen Anhalt dafür, wann sich die hillelitische
Ansicht in praxi durchgesetzt hat, derzufolge das Tauchbad der
,Hauptakt bei der Konversion' war" (S. 424). Indem nämlich „nach
Pes. 8,8 die Schammaiten das Tauchbad des übertretenden Pro-
selyten noch am gleichen Tage auf die Beschneidung folgenließen",
schrieben sie „den Heiden einen geringeren Grad von Unreinheit
zu als ihre Opponenten, die Hilleliten, die zwischen Beschneidung
und Tauchbad einen Zwischenraum von 7 Tagen forderten, weil
sie den Heiden dem durch eine Leiche Verunreinigten gleichsetzten,
der (nach Num. 19,llff.) 7 Tage bis zu seiner endgültigen Reinigung

zu warten hat" (S. 424). Jeremias nimmt sodann das Tos.
Pes. 7,13 erzählte Beispiel von (heidnischen) Soldaten und (Tor-)
Wächtern, die am 14. Nisan das Tauchbad nahmen und am Abend
am Passamahl teilnahmen, als Beweis dafür, „daß wir mit Pes. 8,8
in einer Zeit stehen, in der die ältere schammaitische Auffassung,
die den Heiden nur einen leichteren Grad der Unreinheit zuschrieb,
die Praxis bestimmte" (S. 425). Diese Beurteilung von Pes. 8,8

Außerdem ist das Problem, um das es in Ker. 9a geht, ganz deutlich dies,
wie es nach der Zerstörung des Tempels mit der Opferdarbringung des Pro-
selyten zu halten sei (in diesem Sinne ist die Stelle bei Strack-Billerbeck
S. 107f. angeführt). Es ist kein Zweifel, daß im Unterschied zu Ker. 9a,
wo ein längst fertiger Schriftbeweis für den dreigeteilten Ritus bei der
Aufnahme eines Proselyten (Beschneidung, Tauchbad, Opferdarbringung)
geboten wird, die Stelle Jeb. 46a in eine noch in Fluß befindliche Diskussion
hineinführt, in der es einmal speziell um das Proselytentauchbad bzw. um
das Verhältnis zwischen Beschneidung und Tauchbad ging und in der außerdem

erst nach einigem Tasten, indem auch Ex. 19,10 erwogen wurde,
schließlich Ex. 24,8 als Schriftbeweis für genügend erachtet wurde. Es
ginge daher nicht an, auch für das Verständnis der Diskussion Jeb. 46a davon
auszugehen, hier müsse es sich um einen Schriftbeweis für bereits Feststehendes

handeln.
21 „In neutestamentlicher Zeit" ist eine etwas allgemeine Formulierung

in einem Fall, in dem die Festlegung auf ein Jahrzehnt dringend erwünscht
sein muß. Um sie bemüht sich Jeremias dann freilich anderwärts.

108



wird — auch ohne Einbeziehung von Tos. Pes. 7,13 — zu Recht
bestehen: es handelt sich um die Zeit, in der die Hilleliten ihre
strengere Auffassung gegenüber der älteren Auffassung der Scham-
maiten erst durchsetzen mußten. Welche Zeit war das aber?

Jeremias gewinnt einen „Anhalt für die Datierung" dadurch,
daß er zunächst darauf hinweist, „daß die Vorschriften über die
Unreinheit der Heiden im 1. vor- und nachchr. Jahrh. einer
fortgesetzten Verschärfung verfielen, wobei die Hilleliten die Treibenden

waren" (S. 425). Damit ist ein, zunächst noch etwas weit
gespannter zeitlicher Rahmen gegeben, innerhalb dessen Jeremias
nun versuchen muß, näher zu bestimmen, an welchem Punkt Pes.

8,8 einzuordnen ist bzw. wann noch die schammaitische Auffassung
die herrschende war und von wann ab die hillelitische siegte. Einmal

macht er geltend: daß die hillelitische „Ansicht, derzufolge der
Heide leichenunrein war, sich noch zur Zeit des Tempelbestandes
durchgesetzt hat, geht daraus hervor, daß vor 70 n. Chr. Heiden
und Leichenunreine im Tempelritual gleichgestellt waren: beide

Kategorien durften den Außenvorhof des Tempels nicht
überschreiten" (S. 425 mit Berufung auf Kelim 1,8). Daß in, Kel. 1,8
die Heiden durch die Aufzählung zusammen mit Leichenunreinen
in aller Form und im Sinn der hillelitischen These als leichenunrein
bezeichnet werden sollten, das kann man jedoch durchaus bezweifeln.

Denn in Kel. 1,8 heißt es unmittelbar vorher, daß männliche
und weibliche Flußbehaftete, Menstruierende und Wöchnerinnen
den äußeren Vorhof nicht betreten dürften, während schon nach
Lev. 12.15 sowie Kel. 1,5 und anderen Zeugnissen die Genannten
nicht den genau gleichen Grad von Unreinheit besaßen und daher
bei Aufzählungen auch in jeweils immer wieder verschiedenen
Beziehungen zu anderen Gruppen von Unreinen stehen konnten. Es
ist daher möglich, daß Heiden und Leichenunreine zusammen
genannt wären, ohne daß dies bedeuten müßte, daß sie im Grade
der Unreinheit einander absolut gleichstanden. Eine letzte Sicherheit

darüber, daß die Heiden in der Zeit vor 70 n. Chr. allgemein
als leichenunrein gegolten hätten, dürfte aus Kel. 1,8 sich demnach
nicht ergeben. Selbst wenn die Stelle aber doch in diesem Sinn
zu verstehen sein sollte, wäre damit vorerst nur dies belegt, daß
die aus Pes. 8,8 zu erkennende hillelitische Anschauung, nach der

109



die Heiden als leichenunrein zu gelten hätten und mithin erst
7 Tage nach ihrer Beschneidung das Tauchbad nehmen dürften,
sich in der Zeit vor 70 bereits durchgesetzt hatte. Daß das Tauchbad
des Proselyten gleichberechtigter Initiationsritus oder gar „Hauptakt

bei der Konversion" war, das vermag die Stelle, für sich allein
genommen, niemals zu beweisen. Sie beleuchtet, wenn Jeremias
sie richtig auslegt, lediglich einen bestimmten und zwar den
abschließenden Abschnitt in der Entwicklung des Urteils über den
Grad der Unreinheit der Heiden und damit zugleich den Wandel
in der Frage, wieviel Zeit zwischen Beschneidung und Tauchbad
liegen müsse. Dies ist aber eine andere Frage als die, ob das
Tauchbad Aufnahmeritus war oder nicht.

Jeremias bringt nun außer dem Hinweis auf Kel. 1,8 noch eine
weitere Beobachtung, aus der sich „mit einiger Wahrscheinlichkeit"
ergeben soll, „wann sich die Ansicht der Hilleliten durchgesetzt
hat" (S. 425). Er schreibt: „Übereinstimmende Angaben des Neuen
Testaments und des Josephus lassen erkennen, daß schon in neu-
testamentlicher Zeit die Wohnungen der in Palästina lebenden
Heiden als mit Leichenunreinheit verunreinigt galten". Er stellt
daraufhin fest: „die hillelitische Ansicht hatte sich damals also
schon in der Praxis durchgesetzt". Er folgert weiter: „Da Pes. 8,8
in einer Zeit spielt, in der die Praxis der schammaitischen
Auffassung folgte, gehört diese Stelle in frühere Zeit" (das heißt: in
eine Zeit vor der vorher erwähnten neutestamentlichen Zeit, in
der die hillelitische Ansicht bereits durchgedrungen war). Damit
aber ist für Jeremias der Abschluß seiner Beweisführung gegeben:

„In neutestamentlicher Zeit war der selbständige Charakter
des Proselytentauchbades gegen den Widerstand der Schammaiten
höchstwahrscheinlich schon erreicht" (S. 425).

Auch hier wäre zu betonen, daß selbst mit der Feststellung, daß
sich das hillelitische Urteil über die Leichenunreinheit heidnischer
Wohnungen „in neutestamentlicher Zeit" tatsächlich bereits
durchgesetzt hätte, rein gar nicht gewonnen wäre für die eigentlich zur
Verhandlung stehende Frage, ob das Tauchbad des Proselyten schon
damals — und das müßte genauer heißen: schon vor Johannes
dem Täufer — als Aufnahmeritus gegolten hat. Jedoch: was ist
es überhaupt mit der von Jeremias ins Feld geführten Leichen-

110



Unreinheit heidnischer Wohnungen in Palästina? Er verweist einmal
auf Josephus, Antiquitates 18,94 und bemerkt, daß dieser Beleg
sich auf die Zeit vor 37 n. Chr. beziehe. An dieser Stelle wird
erzählt, daß das hohepriesterliche Gewand, bevor Vitellius es bei
seinem Jerusalemer Aufenthalt Passa 37 wieder den Priestern zur
Aufbewahrung im Tempel übergeben ließ, viele Jahrzehnte
hindurch, schon unter Herodes d. Gr. und Archelaus und dann unter
den Römern, in der Burg Antonia verwahrt worden war. Auch der
römische Kommandant hatte es jeweils 7 Tage vor einem Fest
herausgegeben; es war gereinigt worden (hagnistheisa), und wenn
der Hohepriester es beim Fest getragen hatte, war es wieder
zurückgebracht worden. Streng genommen müßte dies seit dem Jahr
6 n. Chr., seit dem Beginn der römischen Herrschaft über Judäa
so gehalten worden sein. Dann hätten also schon damals die

Wohnungen der Heiden als leichenunrein gegolten? Jedoch: wenn auch
nicht erwartet werden dürfte, daß Josephus etwas Genaueres über
den Grad der Verunreinigung des Gewandes sagen würde, so genügt
doch andererseits seine Angabe „sieben Tage jeweils vor einem
Fest" noch nicht, um an die siebentägige Reinigungsfrist bei
Leichenunreinheit zu denken. Es ist auch möglich, daß die Zeitangabe
damit zusammenhängt, daß der Hohepriester, wie dies durch Joma
1,1 für das Versöhnungsfest bestimmt wird, eine siebentägige
Vorbereitungszeit zu absolvieren hatte. Vielleicht ist das Gewand übrigens

auch zur Zeit der Herodeer, als die Burg Antonia noch nicht
in heidnischem Besitz war, stets gereinigt worden, ehe der
Hohepriester es anlegte.

Aus dem Neuen Testament führt Jeremias Joh. 18,28 und in
zweiter Linie Matth. 8,8 an. In der Tat würde ja Matth. 8,8 nicht
eindeutig und ausschließlich dahin zu verstehen sein, daß der Hauptmann

von Kapernaum Jesus davor bewahren wollte, sich durch
das Betreten seines Hauses zu verunreinigen. In Joh. 18,28
dagegen geht es eindeutig darum, daß das Betreten des römischen
Prätoriums in Jerusalem die jüdischen Ankläger Jesu unrein machen
würde. Daß dabei (und auch bei Josephus, Ant. 18,94) gerade an
Leichenunreinheit gedacht sei, belegt Jeremias mit einem Hinweis
auf die Ausführungen von Strack-Billerbeck zu Joh. 18,2822. Dort

22 Das in Anm. 4 angegebene Werk Band II (1924) S. 838f.

111



wird mit Berufung vor allem auf Ohalot 18,7 gezeigt, daß
heidnische Wohnungen in Palästina deswegen als leichenunrein galten,
weil die Befürchtung bestand, daß Fehlgeburten darin begraben
sein könnten. Daß diese Ansicht freilich schon für die Zeit des

Todes Jesu als verbindlich angenommen werden darf, das ist damit,
daß Rabbi Eli'ezer (um 90 n. Chr.) für sie als Autor genannt wird,
noch nicht erwiesen. Vor allem aber ist deutlich, daß die Wohnungen

von Heiden nach dieser Überlieferung nicht deswegen schon
als leichenunrein galten, weil Heiden darin wohnten und die Heiden
als solche als leichenunrein angesehen worden wären. Vielmehr war
der alleinige Grund der Verdacht auf Verunreinigung durch eine
im Hause vergrabene Leiche. Nur auf dem Umweg über diese
Annahme wäre also der Gedanke zu erreichen, daß die Heiden,
weil sie in diesen Wohnungen lebten, von vornherein als leichen-
unrein zu gelten hätten. In Ohalot 18,7 wird dieser Gedanke aber
nicht geäußert, und auch hinter Kel. 1,8 wird man ihn nicht mit
Sicherheit vermuten dürfen.

Somit können weder Josephus, Ant. 18,94 noch Joh. 18,28;
Matth. 8,8 einen hinreichenden Grund für die Annahme bilden, in
der Zeit, von der diese Stellen sprechen, hätten die Heiden allgemein
als leichenunrein gegolten, und bereits in dieser Zeit hätte die
hillelitische Auffassung von der Unreinheit der Heiden die scham-
maitische völlig verdrängt. Es kann sich mithin von hier aus auch
kein Anhaltspunkt dafür ergeben, in welcher Zeit Pes. 8,8 spielt.
Gänzlich ohne Einfluß aber sind alle diese Stellen auf die Frage,
von wann ab das Proselytentauchbad als selbständiger Aufnahme-
ritus gegolten hat. Sie berühren das Tauchbad der Proselyten nur
in seiner Eigenschaft als Reinigungsbad.

c) Proselytentaufe und Sündenvergebung

Was Jeremias in seiner dritten Ausführung (S. 426f.) behandelt,

ist nicht mehr die Frage nach dem Alter des Proselytentauch-
bades als Aufnahmeritus, sondern die Frage, „ob das Proselytentauchbad

etwas mit Sündenvergebung zu tun hatte" (S. 426). Auch
diese Frage ist aber sehr wichtig; denn die Antwort entscheidet

112



darüber, ob in dieser Hinsicht eine Übereinstimmung zwischen Pro-
selytentaufe und Johannestaufe besteht oder ein Unterschied.

Ich hatte betont, das Proselytentauchbad habe „es in der ganzen
Zeit seiner Entwicklung so wenig wie die andern jüdischen Tauchbäder

mit der Sündenvergebung zu tun gehabt, sondern lediglich
mit der Wiedererlangung der levitischen Reinheit" (mein Aufsatz
S. 37). Jeremias bestreitet dies. Er weist zunächst hin auf den häufig
wiederholten Satz: „der Proselyt gleicht bei seinem Übertritt einem
eben geborenen Kinde" (z. B. Jeb. 48b) und betont, dieser Satz
habe ursprünglich religiösen Sinn gehabt und besagt, „daß Gott
dem Proselyten (beim Übertritt) alle seine Sünden vergebe". Selbst
wenn man diese Interpretation von Jeremias als richtig unterstellt
(unbestritten ist sie ja nicht), so muß man doch fragen, wo denn
hierbei vom Tauchbad die Rede ist. Was nötig wäre, wären doch
Belegstellen dafür, daß das Tauchbad und nicht der Übertritt
als solcher es mit Sündenvergebung zu tun hatte. Den gleichen
Einwand muß man auch erheben, wenn Jeremias auf die zahlreichen

inschriftlichen Belege für Namensänderungen von Proselyten
und Proselytinnen hinweist, deren einige nachweislich in die Zeit
vor 70 n. Chr. gehören (S. 426f.). Er meint: „Offensichtlich sollen
diese Namensänderungen zum Ausdruck bringen, daß der Proselyt
ein Neophyt ist, ein ,eben geborenes Kind', eine ,neue Kreatur',
daß er ,als ein neues Geschöpf aus Beschneidung und Taufe
hervorging'" (S. 427). Mit dem letzten Satz zitiert Jeremias eine
Formulierung von Georg Rosen bzw. Friedrich Rosen oder Georg
Bertram23, die jedoch ihrerseits gar nicht darauf berechnet ist, die

Frage, um die es Jeremias gehen sollte, ob nämlich gerade das

Proselytentauchbad etwas mit Sündenvergebung zu tun hatte, zu
klären. Es wäre daher schon notwendig gewesen, statt mit einem
solchen Zitat mit Hilfe antiker jüdischer Aussagen selbst die Frage
zur Entscheidung zu bringen. Nun wird Jeremias ja vielleicht der

Meinung sein, die Belege für Namensänderungen von Proselytinnen
zeigten ja zur Genüge, daß dem Tauchbad die Wirkung
zugeschrieben wurde, aus einer Heidin ein neues Geschöpf zu machen.

23 Georg Rosen, Juden und Phönizier. Neu bearbeitet und erweitert von
Friedrich Rosen und Georg Bertram. Tübingen (1929) S. 62.

113
3 Judaica, Band 7, 2



Demgegenüber ist aber doch darauf hinzuweisen, daß es einen
wesentlichen Unterschied ausmacht, ob diese Wirkung dem Tauchbad
als solchem oder dem Übertritt zugeschrieben wurde. Bis zum
Beweis des Gegenteils wird man zunächst damit rechnen müssen,
daß es der Übertritt war, dessen Tragweite in den
Namensänderungen zum Ausdruck gebracht werden sollte.

Nun hat Jeremias allerdings noch einen weiteren Beleg
vorzubringen. Er weist nämlich darauf hin, daß der Satz Pes. 8,8: „Wer
sich von der Vorhaut scheidet, der ist wie einer, der sich vom
Grabe scheidet", mit dem die Hilleliten ihre Forderung begründeten,

daß der Proselyt erst 7 Tage nach der Beschneidung das

Tauchbad nehmen dürfe, ursprünglich,,höchstwahrscheinlich' ' etwas

ganz Anderes besagt habe. „Sich vom Grabe scheiden" sei nämlich

„als Bezeichnung für levitische Unreinheit ohne jede
Analogie"; außerdem bezeichne das Wort für „Grab" (qäbär) auch den
Mutterschoß. Ursprünglich habe der Satz einmal besagt, „daß der

Proselyt wie einer sei, der aus dem Grabe auferstehe" bzw. „wie
einer, der eben geboren wurde" (S. 427). Das ist nun eine sehr
interessante These. Man fragt sich allerdings, ob Pes. 8,8, wenn dort
dieser ältere Sinn längst zurückgetreten ist, dann so alt sein kann,
wie Jeremias meint, nämlich älter als die Zeit, in die Josephus,
Ant. 18,94; Joh. 18,28; Matth. 8,8 führen (S. 425). Vor allem aber
ist einzuwenden, daß man die Wendung „sich von der Vorhaut
scheiden" nun doch beim besten Willen nicht auf das Tauchbad
beziehen kann. Sie bezieht sich doch ganz eindeutig auf die
Beschneidung! Wenn Jeremias im Anschluß an seine Bemerkungen
zu Pes. 8,8 fragt: „Kann man angesichts dieses Tatbestandes wirklich

sagen, daß die Proselytentaufe nichts mit Sündenvergebung
uz tun hatte!" (S. 427), so muß man mit der Gegenfrage antworten:
„Kann man angesichts dieses Tatbestandes wirklich sagen, daß die
Proselytentaufe etwas mit Sündenvergebung zu tun hatte?"

Die rabbinisehen und inschriftlichen Belege, die Jeremias
beibringt, leisten den Dienst also nicht, den er sich von ihnen
verspricht. Nun erwähnt er freilich auch noch „einen außerrabbini-
schen Beleg aus der Zeit um 80 n. Chr.", nämlich Orac. Sib. IV
165ff. (S. 426). Doch ist gerade bei ihm sehr zweifelhaft, ob er sich

überhaupt auf die Proselytentaufe bezieht (vgl. Abschnitt V). Alles

114



in allem wird es daher ratsam sein, die Frage, ob das Proselyten-
tauchbad etwas mit Sündenvergebung zu tun hatte, nicht zu
bejahen.

Überblicken wir das in diesem Abschnitt IV Ausgeführte, so

zeigt sich, daß Jeremias den Nachweis nicht hat liefern können,
daß die Proselytentaufe als selbständiger Aufnahmeritus so alt
gewesen ist, daß sie Johannes dem Täufer als Vorbild hätte dienen
können.

V. Oracula Sibyllina IV 165ff. und anderes

In Abschnitt IV war bereits auf Orac. Sib. IV 165ff. Bezug
genommen worden. Diese Stelle wird gern als Beleg für die
Proselytentaufe beansprucht und dabei in verschiedener Hinsicht
ausgewertet. Einmal wird mit ihr bewiesen, daß die Proselytentaufe
es eben doch mit Sündenvergebung zu tun gehabt habe (so Jeremias

S. 426). Zum andern gilt sie als wichtiges Zeugnis dafür, daß
die Proselytentaufe in der Zeit um 80 n. Chr. bereits in hohem
Maße eine selbständige Bedeutung erlangt haben müsse, insofern
sie und nicht die Beschneidung den Heiden als Rettung vor dem

Untergang angepriesen werde. Bezieht sich die Stelle jedoch wirklich

auf die Proselytentaufe?

Sie lautet24 :

162 „Ach, ihr armen Sterblichen, ändert dies und bringt nicht zu
jeglichem Zorne

163 den großen Gott, sondern fahren lassend

164 die Schwerter und den Jammer und Männermord und die
Freveltaten

165 badet den ganzen Leib in immerwährenden Flüssen,

166 und die Hände zum Himmel ausstreckend bittet um
Vergebung

167 für die bisherigen Taten und sühnt mit Lobpreisungen
24 Nach der Übersetzung von Friedrich Blaß in: E. Kautzseh, Die

Apokryphen und Pseudepigraphen des Alten Testaments. 2. Band. Tübingen
(1900) S. 204, aber mit der Zeilenzählung der Ausgabe des griechischen
Textes von Fr. Geffcken, Die Oracula Sibyllina. Leipzig (1902).

115



die bittere Gottlosigkeit! So wird es Gott gereuen,
und er wird euch nicht verderben; er wird seinen Zorn
wiederum stillen..."

Das Buch IV gehört zu den jüdischen Bestandteilen der Orac.
Sib. Als Abfassungszeit gilt die Zeit nach 70 oder um 80 n. Chr.
Es handelt sich um einen letzten Apell an die Heiden angesichts
des nahenden Weltendes. Die Heiden werden aufgefordert, den

ganzen Leib in ständig fließenden Flüssen zu baden. Jeremias (S.

426 Anm. 38) meint, die Aoristform lousasthe (badet) in Zeile 165

zeige, „daß an ein einmaliges Bad gedacht sei", und er schließt
daraus: „Deshalb kann die Stelle nicht auf die Bäder der jüdischen
Täufersekten bezogen werden". Diese Beobachtung ist nun aber
nicht ganz stichhaltig. Der Aorist bezeichnet nicht notwendig das

Einmaüge, sondern im Gegensatz zum Durativen (Praesens) das

Momentane; an Wiederholbarkeit ist hierbei nicht gedacht, sie ist
aber auch nicht ausgeschlossen25. Es ist gemeint: „Vollzieht das

Bad!" oder „Entschließt euch dazu, den Leib zu baden!" Dem
Wortlaut kann daher nicht mit Sicherheit entnommen werden,
daß es sich um ein einmaliges Bad handeln müsse, dies um so

weniger, als in Zeile 166 (aiteisthe, bittet) und auch in Zeile 167 (hilas-
kesthe, sühnt) ein Imp. Praes. steht, zwischen den Tempora also

überhaupt nicht scharf unterschieden wird26. Es ist daher durchaus

25 Vgl. Friedrich Blaß, Grammatik des neutestamentlichen Griechisch,
bearbeitet von Albert Debrunner. 7. Aufl. Göttingen (1943) §§ 318. 335—337.
Auch für Sahlins Interpretation von Luk. 3,21 (vgl. Abschnitt II) ist dies

zu bedenken.
26 Die Überlieferung von aiteisthe ist einmütig; dagegen ist neben hilas -

kesthe auch der Aor. iasasthe (heilet) überliefert. — In Zeile 167 hat Blaß
seiner Übersetzung „wird es gereuen" die Lesart hexei metanoian zugrundegelegt.

Es ist auch dosei metanoian (wird Umkehr geben) überliefert, und
Geffcken S. 101 hat dosei in seine Textrekonstruktion übernommen. Der
Gedanke, daß Gott Umkehr schenken werde, wäre eine gute Parallele zu der
entsprechenden Erklärung des Begriffes „Umkehrtaufe" Mark. 1,4; Luk.3,3
u. ö. Es ist etwas merkwürdig, daß Sahlin (vgl. Anm. 1), der bei der
Johannestaufe so stark die Aktivität der Täuflinge betont (vgl. Abschnitt I),
S. 16 Anm. 2 die Stelle Orac. Sib. IV 162ff. mit der Lesart dosei metanoian
zitiert. Vgl. auch S. 84 meine Bemerkungen zu Sahlins Umdeutung von
Apgsch. 5,31.

116



möglich, daß im Hintergrund doch „die Bäder der jüdischen
Täufersekten" stehen und nicht die Proselytentaufe mit ihrer Einmaligkeit.

Im übrigen wäre nicht einmal das sicher, daß überhaupt an
einen jüdischen Ritus gedacht ist. Damit allein, daß Orac. Sib.IV
aus jüdischen Kreisen stammt, wäre dies ja noch nicht gegeben.
Es könnte in einem jüdischen Text, der sich an Heiden wendet,
gerade „an heidnische Waschungsriten angeknüpft sein" (mein Aufsatz

S. 35). Sollte dies jedoch nicht zutreffen, so würde es völhg
genügen, an eine Anknüpfung an Jes. 1,16 zu denken27, zumal die

Septuaginta dort ebenfalls lousasthe bietet. An die Proselytentaufe

zu denken, hegt jedenfalls in keiner Weise nahe. Bei der
Proselytentaufe wären, wenn sie, wie Jeremias meint, als
Aufnahmeritus älter wäre als Orac. Sib.IV, Zeugen nötig (vgl. S. 104).
Die Proselytentaufe hatte auch nicht unbedingt „in immerwährenden

Flüssen" stattzufinden. Bei einer Proselytentaufe war es ferner
schwerlich Sitte, die Hände zum Himmel (es aithera Zeile 166)
auszustrecken. Schheßhch: eine Proselytentaufe ohne vorangegangene
Beschneidung war gar nicht denkbar; auch in der Zeit, in der die

Proselytentaufe längst Aufnahmeritus und sogar „Hauptakt bei
der Konversion" war, fehlte doch die Beschneidung nicht. Es geht
nicht an, aus Orac. Sib. IV 165 und Epiktet, Diss. II, 9, 19ff.
(vgl. meinen Aufsatz S. 35) eine „Praxis der auf Beschneidung
verzichtenden, aber das Tauchbad verlangenden Hellenisten" zu
rekonstruieren28. Wo von einem Verzicht auf die Beschneidung
einmal die Rede ist (z. B. Josephus, Ant. 20,41; Vita 113), handelt es

sich nicht darum, daß man sich an ihrer Stelle mit einem Tauchbad

zufrieden gegeben hätte (es wurde in diesen Fähen vielmehr
auch auf das Tauchbad verzichtet, und es fand überhaupt kein
eigentlicher Übertritt statt).

Ethelbert Stauffer erwähnt in seinen Ausführungen über die
Johannestaufe29 Orac. Sib. IV 165ff. ebenfalls, bezieht die Stelle
aber nicht auf die Proselytentaufe. Wichtig ist sie ihm nur, weil

27 Geffcken verweist in seiner Ausgabe auf diese Stelle.
28 So Ernst von Dobschütz in seinem Artikel: Proselyten, in: Realen-

cyclopädie für prot. Theologie und Kirche. 3. Aufl. Band XVI (1905) S. 119.
29 Die Theologie des Neuen Testaments. 5. Aufl. Gütersloh (1948) S. 7.

117



auch in ihr wie in Mark. 1,5 „von einem gesprochenen Bußgebet"
die Rede sei (diese Interpretation von Mark. 1,5 ist freilich nicht
völlig sicher). Dagegen schreibt Stauffer zur Bezeichnung der
Johannestaufe als „Bußtaufe": „Sie rückt damit in die unmittelbare
Nähe eines Taufbrauchs, der in einer etwa gleichzeitigen Schrift
jüdischen Ursprungs vorausgesetzt ist und demzufolge wohl in den

apokalyptischen Kreisen um jene Schrift verbreitet war". Stauffer
denkt an die Vita Adae et Evae. Den Inhalt der Kap. 4ff.
gibt er dann folgendermaßen wieder: „Der Bußfertige steigt bis

an den Hals ins Jordanwasser hinab und harrt dort in stummer
Buße vor Gottes Angesicht, bis daß der Himmel ihm gnädig werde".
In dieser Fassung scheint sich in der Tat wenn auch keine unmittelbare,

so doch eine gewisse „Nähe" zu den neutestamentlichen
Berichten über die Johannestaufe zu ergeben. Sieht man sich jedoch
den Text selbst an, so ändert sich das Bild wesentlich. Es wird
in ihm geschildert, wie Adam und Eva nach der Vertreibung aus
dem Paradies lange Zeit bekümmert und hungrig umherirren mußten.

Schließlich habe Adam zu Eva gesagt30: ,Laß uns große Buße

tun; vielleicht vergibt uns Gott der Herr, erbarmt sich unser und
weist uns etwas zu, davon wir leben können!' Und Eva sprach zu
Adam: ,Mein Herr, sage mir: was ist Buße, und wie soll ich Buße
tun? Daß wir uns nicht eine Anstrengung auferlegen, die wir nicht
aushalten können, und dann der Herr unsere Bitte nicht erhört
und sein Antlitz von uns wendet, weil wir unser Versprechen nicht
erfüllt haben!' Und Adam sprach zu Eva: ,Du kannst nicht soviel
tun wie ich; aber tue soviel, als sich mit deiner Gesundheit
verträgt. Ich will 40 Tage fastend verbringen. Du aber mache dich
auf und geh zum Tigris, nimm einen Stein und stelle dich darauf
ins Wasser bis an den Hals, da, wo es am tiefsten ist. Und keine
Rede gehe aus deinem Munde hervor; denn wir sind unwürdig, den
Herrn zu bitten... Und du bleibe im Wasser des Flusses 37 Tage
lang stehen. Ich aber will im Wasser des Jordan 40 Tage verbringen.

Vielleicht erbarmt sich dann Gott der Herr unser' ". Im
Folgenden wird dann erzählt, wie Eva infolge einer Versuchung durch
den Satan die Probe nicht durchhält und das Wasser vorzeitig,
schon am 18. Tage, verläßt und welche Folgen sich daraus ergeben.

30Nachder Übersetzung von C. Fuchs bei Kautzsch (vgl.Anm.24) S.512ff.

118



Deutlich ist, daß der Begriff „Buße", der hier zugrundehegt,
nichts mit der metanoia zu tun hat, die die Johannestaufe schenkt.
Es handelt sich um Buße im Sinne asketischer Anstrengung. Ferner
geht es nicht um ein rasches Tauchbad, sondern um ein 37 bzw.
40 Tage anhaltendes Stehen im Wasser. Endlich ist neben dem
Jordan auch der Tigris genannt, und da das Interesse der Erzählung

auf dem liegt, was Eva später im Tigris widerfährt, wird schon
in dem Bußprogramm, das Adam ihr entwickelt, der Jordan sogar
nur mehr nebenbei erwähnt. Die Verwandtschaft mit der Johannestaufe

ist also wirklich nicht sehr groß!
Völhg recht hat Stauffer jedoch, wenn er als „Neues und

Eigentümliches" der Johannestaufe hervorhebt: „Hier tritt ein Taufender
auf, der an andern die Taufe vollzieht, hier zum ersten Mal. Die
alten und neuen Baptismen, die damals im Judentum Brauch waren,
vollzog ein jeder für seine eigene Person". Auch für die Proselyten-
taufe würde gelten, daß sie Selbsttaufe gewesen ist (vgl. meinen
Aufsatz S. 37f.) und sich auch darin von der Johannestaufe
unterschied. Jeremias dagegen sieht darin gerade eine „Verwandtschaft"
zwischen Proselytentaufe und Johannestaufe, „daß sich die Pro-
selytentaufe dadurch von sämtlichen anderen jüdischen Tauchbädern

unterscheidet, daß der Täufling sie nicht ,für sich allein'
vollzieht" (S. 427). Er denkt hierbei offensichtlich an die „Anwesenheit

von Zeugen" (S. 423). Jedoch: es ist etwas völlig anderes,
ob es sich wie bei der Proselytentaufe um eine Selbsttaufe, obschon

um eine solche vor Zeugen, handelt oder wie bei der Johannestaufe
um ein Getauftwerden durch einen Täufer.

Es ist nun allerdings auch bestritten worden, daß Johannes als
Täufer bei dem Taufakt eigenhändig mitgewirkt habe. Auch Sahlin
vertritt die Meinung, Johannes sei „nur ,der Veranlasser zum Tauchbad'

gewesen", und eben dies bedeute „seine Bezeichnung als
,Täufer"'31. Es fragt sich jedoch, ob diese Bezeichnung damit richtig
erklärt ist bzw. ob sich in diesem Fall eine solche Bezeichnung
überhaupt herausgebildet haben würde, und es fragt sich vor allem,
ob die sonstigen Argumente von Sahlin wirklich stichhaltig sind32.

31 In dem in Anm. 1 genannten Werk S. 131.
32 Sahlin widmet dieser Frage einen besonderen Exkurs (S. 130—133).

Er hat sicher Recht damit, daß täbal in der Regel intransitiv „untertauchen",

119



Immerhin ist auch er der Auffassung, daß Johannes, selbst wenn
er die Täuflinge nicht persönlich untergetaucht haben sollte, doch
nicht etwa bloß als „Taufzeuge" zu fungieren hatte; auch er hält
diesen Unterschied gegenüber der Proselytentaufe ausdrücklich fest
(S. 23).

Daß Mark. 1,4; Luk. 3,3; Apgsch. 10,37; 13,24 gesagt wird, daß
Johannes seine Taufe „verkündigt" habe, diese in der Tat auffällige

Wendung wird man nicht dahin verstehen dürfen, er habe nur
„verkündigt, daß die Leute das Tauchbad der Umkehr nehmen
müssen"33, aber nicht selbst getauft (vgl. z. B. Apgsch. 19,4).
Vielmehr wird mit dieser Wendung zum Ausdruck gebracht sein sollen
die Einheit, die zwischen seiner Verkündigung und seiner Taufe
bestanden hat. Je stärker daher der alttestamentliche und nicht so
sehr jüdisch-zeitgenössische Hintergrund seiner Predigt erkannt
wird, desto deutlicher wird sich auch der alttestamentliche
Hintergrund seiner Taufe herausheben. Vor allem Ez. 36,25f.,
aber auch Jes. 4,3f.; Sach. 13,1 werden für Johannes vermutlich
eine viel verpflichtendere Weisung gewesen sein als alle zeitgenössischen

Theologumena zusammen.

also „selbst untertauchen" heißt (wie 2. Kön. 5,14) und griechischem bap-
tizesthai entspricht, während das Hiph'il hitbil „jemanden untertauchen
lassen" heißt (vgl. auch meinen Aufsatz 8. 38) und griechischem baptizein
entspricht. Damit ist jedoch nicht bestritten, daß baptizein auch transitiv
„untertauchen" und das Passiv baptizesthai entsprechend „untergetaucht
werden" und nicht nur „selbst untertauchen" heißen kann. Wenn imNeuen
Testament das Passiv gegenüber dem Aktiv vorherrscht, so ist das schon
an sich bedeutsam. Außerdem ist die Zahl der Stellen nicht gering, an denen
unbestreitbar die passive Bedeutung „getauft werden" vorliegt. Auch das
Medium, z.B. Apgsch. 22,16, kann „sich untertauchen lassen" bedeuten
vgl. Blaß-Debrunner (vgl. Anm. 25) § 317. Auch für die lukanischen Schriften
trifft das zu. Sahlin kann nur deswegen anders urteilen, weil er in Luk. 3,7 ;
7,30 das „von ihm", „durch ihn" als nicht protolukaniseh bezeichnet und
ausscheidet und weil er in Apgsch. 8,38 annimmt, die protolukanische
Fassung habe nur berichtet, daß Philippus und der Eunuch vom Wagen
herabgestiegen seien, nicht aber, daß sie auch beide ins Wasser gestiegen seien.

33 So Sahlin S. 131, Anm. 4.

120


	Zum jüdischen Hintergrund der Johannestaufe

