Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 7 (1951)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

REZENSIONEN

JoacHIM ScHOEPS: Goitheit und Menscheit. Die groBen Religionsstifter und

ihre Lehren. Steingruben Verlag Stuttgart. 196 Seiten. Ganzleinen
DM 8.20.

Das Buch ist aus Vorlesungen entstanden, die der Verfasser an der Uni-
versitét Erlangen gehalten hat. Den Verfasser leitete das Anliegen, die
groflen Religionsstifter Moses, Jesus, Marcion, Mani, Muhammed, Zara-
thustra, Buddha, Laotse und Konfucius und ihre Lehren vom Standpunkt
der vergleichenden Religionsgeschichte darzustellen. Man kann dies auf
zweierlei Weise tun: entweder geht man von dem Standpunkt aus, dafl die
christliche Religion allen anderen Religionen als die absolute Wahrheit ge-
geniiber steht und vollzieht von da aus die Auseinandersetzung mit den an-
deren Religionen ; oder man sieht in der Religionsgeschichte eine Geschichte
Gottes mit den Menschen eine Erlosungsgeschichte, der die Menschheit und
die einzelnen Menschen aus der Gebundenheit an die bloBe sinnliche Natur,
an sein bloB naturhaftes Bedurfen und Streben erhebt in die Gemeinschaft
mit Gott und zur Freiheit des Geistes iiber die Welt und die stumpfe Tat-
sichlichkeit des Daseins. Der Verfasser hat unverkennbar den zweiten Weg
gewihlt. Zwar will er keine neuen Erkenntnisse vermitteln, auch keine neuen
Forschungsergebnisse, aber seine Absicht, in das Verstédndnis der verschie-
denen Religionen einzufiihren, ist ihm dank seiner gediegenen Sachkenntnis
und einer lebendigen Darstellung verbunden mit feinem Einfithlungsver-
mogen gut gelungen. Mit sicherer Hand hat er das Wichtige und Bezeich-
nende jeder der Religionen und ihrer Stifter ausgewihlt und so fir den,
der sich in das weite Gebiet der Religionsgeschichte einfithren lassen will,
eine iibersichtliche Darstellung gegeben. Was dies Buch aber von anderen
Biichern dieser Art unterscheidet, ist die abweichende Art zu sehen und zu
urteilen. Dadurch regt der Verfasser zu immer neuen Fragen an. Er wagt
es, der heute aufbrechenden Lebensfrage der christlichen Religion nach dem
Recht ihres Absolutheitsanspruches offen ins Auge zu sehen und lidBt die
ganze Schwere des hier vorliegenden Problems zwischen den Zeilen immer
wieder aufleuchten. So wird man durch dies Buch in heilsamer Weise aus
unberechtigten Sicherheiten aufgeriittelt; man sieht sich gezwungen, Fik-
tionen aufzugeben, wenn sie einem noch so lieb gewesen sind. Und man fragt
sich, ob die Betrachtungsweise des Verfassers, der in den nichtchristlichen
Religionsstiftern Persénlichkeiten sieht, die den an sie Glaubigen einen Heils-
weg erdffnet haben, wie er fernéstlicher Seinserfahrung und Weltauffassung
entspricht, nicht zum mindesten ihr Recht hat neben der anderen apolo-
getischen, die wir eingangs ihrem Wesen nach umschrieben haben. Welch
ein Licht fallt von seiner Darstellung der verschiedenen Eschatologien auf
dies heute doch begreiflicherweise wiederaufgebrochene Problem! Freilich
fiir empfindliche Leser sind solche Ausfithrungen schwer lesbar; sie setzen

65

5 Judaica, Band 7, 1



die innere Bereitschaft des Lesers voraus, einmal ganz anderen als den
vielleicht gewohnten Gedankengéngen zu folgen. Wer jedoch in seinem Bibel-
glauben tief verwurzelt ist, wird auch die Antwort auf die durch den Ver-
fasser aufgeworfenen Fragen aus seinem Glauben herausfinden und nach
einer inneren Auseinandersetzung mit den Gedanken des Verfassers nicht
blo dankbar eine Bereicherung seines Wissens feststellen, sondern auch
eine Kliarung und Festigung im christlichen Gedanken- und Glaubensgut.
Ein besonderes Wort sei noch der Darstellung des Moses hier gewidmet.
Schon in dem Absatz tiber die Religionsstifter wird die Eigenart des Moses
klar herausgestellt. Mosis Stiftung ist Erfiillung des geschichtlichen Auf-
trages seines Gottes. Sein Erlebnis pflanzt sich fort als Gehorsam. Er selbst
wird nie zum Gegenstand religiéser Verehrung wie alle anderen Religions-
stifter. Es ist fiir ihn charakteristisch, da3 er sich — so fiihrt der Verfasser
aus — in keine der geldufigen Kategorien einreihen 1aB3t, weder als Koénig,
noch als Heerfiihrer, Staatsmann, Priester, inspirierter Seher oder Medizin-
mann. Er hat von allen diesen Kategorien etwas, aber keine reicht aus, um
seine Stellung verstédndlich zu machen. Am ehesten kann man ihn als Ver-
kiinder des Gotteswillens im sozialen, politischen und kultischen Leben,
im Ruf zum Auszug aus Agypten und zum heiligen Krieg und in den Ge-
fahren der Wiistenwanderung ansehen. Und wenn er auch die Gottesoffen-
barung vermittelte, so bedeutet er selbst als Mittler nichts; wichtig ist nur
das von ihm Vermittelte. Allein dies Vermittelte tragt auch nie den Charak-
ter abschlieBender und endgiiltiger Mitteilung iiber Gottes Wesen und Tun,
sondern es wies mit Entschiedenheit in die Zukunft. Die spéteren Propheten
haben sich als Fortsetzer des Stifters gefiihlt, die den Schutt fortréumen
sollten, der sich in Jahrhunderten iiber seine Botschaft gelagert hatte. Aber
weder sie noch die Kénige oder sonst wer haben aus der Gestalt des Stifters
einen Heiligen gemacht oder ein Heiligenbild errichtet oder einen Reliquien-
kult eingerichtet. Mit Heldenverehrung hat die Gestalt des Mosese auch
nichts zu tun. Denn unter die Erfolge des Moses mischen sich immer wieder
MiBerfolge. Und der Tod des Moses ist die Abberufung des Dieners Gottes
gerade in dem Augenblick, wo er nach menschlichem Ermessen am notwen-
digsten gewesen wire. Ganz besonders wertvoll ist die Wiirdigung der Be-
deutung des Dekaloges vom religionsgeschichtlichen Standpunkt aus. Das
erste Gebot wird als der ewig unzeitgemifBBe Appell, der Aufruf Gottes an
Israel und an die ganze Welt gewertet, dal sie sich fiir ihn und nur fiir ihn
entscheiden soll. Das zweite Gebot ist die Forderung auf Verzicht jeder an-
schaulichen Darstellung, das Verlangen bildloser Anbetung Gottes im Geist.
Wenn der Verfasser allerdings in diesem Zusammenhang den Satz schreibt:
»Darum gibt es in der Synagoge keine Bilder und keinen kiinstlerischen
Kult*, so ist dieser Satz durch die neusten Ausgrabungen und Forschungen
widerlegt und es wire zu wiinschen, daf er bei einer Neuauflage getilgt wiirde.
Das dritte Gebot wird verstanden als Verbot aller Zauberei und Magie. Es
hebt Israel heraus aus der ganzen antiken Welt der Religionen des alten

66



Orients. Das vierte Gebot beinhaltet die starkste und segensreichste Er-
innerung an die Tat des Moses in der ganzen Menschheit, die Erinnerung
an den Ruhetag. Die sechs Gebote der zweiten Tafel regeln das Verhalten
der Menschen untereinander und sind die anerkannte Grundlage fiir das Zu-
sammenleben der Menschen iberhaupt geworden. Dieser Dekalog ist von
den beiden anderen Offenbarungsreligionen als oberste Richtschnur tiber-
nommen worden. Am Schlull dieser Wiirdigung des Dekaloges hebt der Ver-
fasser noch -hervor, dafl das Religiose in der Griindung des Moses stets dem
Volkischen tubergeordnet blieb. Fein wird dann noch in einem Abschnitt
.-Moses als Lehrer des jiidischen Glaubens‘‘ die eigenartige Stellung des
Moses im SelbstbewuBtsein des judischen Glaubens herausgearbeitet und
gegen die Stellung Christi im Glauben der ihn bekennenden Kirche abge-
grenzt. Wertvoll sind auch die Worte iiber die Demut des Moses und iiber
seinen Tod. Gerade aus diesen Ausfithrungen kann man manches mitnehmen
zum Nachdenken und zur rechten Gestaltung der Arbeit der Judenmission.

Dafl dem Buch ein Verzeichnis von Erklarungen fiir Fachausdriicke bei-
gegeben ist, wird besonders dankbar der zu schétzen wissen, der sich durch
dies Buch zum ersten Mal in diesen Stoff einfithren laBt. Die Ausstattung
des Buches ist vornehm und ansprechend.

Hallstatt, Oberdosterreich Hellmuth Bergmann

RoBERT BRUNNER: Tobias, Vater und Sohn. ZeitgemiafBe Betrachtungen

zZu einem verbo_rgénen Buch der Bibel. Zwingli Verlag Ziirich. Preis
Fr. 4.50.

Das kleine Biichlein ist in der Tat eine tiefschiirfende Darbietung von
zeitgemiflen Betrachtungen an der Hand des apokryphen Buches der Hei-
ligen ' Schrift Tobias. Was der Verfasser, der durch seine Berufsarbeit wie
wenige dazu berufen ist, zu dem Juden als Menschen, zum Geheimnis des
Judischen Schicksals und seinem goéttlichen Sinn zu sagen hat, ist in unserer
Zeit wirklich des Beherzigens wert, wo die Siinde des Antisemitismus eine
so ernste Gefahr fur die gesamte Menschheit darstellt. Viele gut beobachtete
Zuge des judischen Wesens erhebt der Verfasser an den Gestalten dieses
alten Buches Tobias, und man kann nur wiinschen, daf3 diese Tiefenschau
in das Herz des guten Juden vielen verantwortungsbewuf3ten Menschen zu-
ganglich werden méchte. Ich stehe nicht an zu sagen, daB ich keine so gerecht
urteilende Wertung des jidischen Menschen gelesen habe, so frei von der
seelenvergiftenden Propaganda unseres sich am bachhantischen Taumel der
Ideen berauschenden Jahrhunderts, so tief mit dem Auge einer sich vor Gott
dem Herrn der Geschichte verantwortlich wissenden Liebe gesehen. Schon
die ersten Sitze des kleinen Biichleins beweisen die einzig richtige und fir
anstindige Menschen einzig moégliche Einstellung: ,,Die Welt hitte gerade
in den letzten zehn bis zwanzig Jahren erkennen und wissen miissen, daf

67



auch der Jude — was immer er Besonderes sein mag — fiirs erste einmal ein
Mensch ist*‘. Es ist wirklich tief ergreifend, wie der Verfasser das Gewissen
noch urteilsfahiger Menschen aufzurufen versteht durch eine ebenso ge-
schichtlich tiefgriindige als gldubig christliche Analyse des jiidischen Schick-
sals in der Geschichte, wie herzbewegend er das Bild des jungen aufbrechen-
den Tobias zu schildern wei3, nur begleitet von seinem Hiindlein, das teure
Vaterhaus hinter ihm, wie er die Sorge und den Kummer der Eltern, die
daheim bleiben und warten, darstellt, wie tréstend und aufrichtend er von
der géttlichen Fithrung im Leben der Familie Tobias spricht, wie er es her-
aushebt, daf3 die Art und Weise, wie Tobias und seine Frau Hanna ihre fa-
miliiren Sorgen und ihr h#usliches Leid im Vertrauen auf Gott zu tragen
wissen, einfach menschlich groB ist, und wie er gelegentlich fast nur so im
Voriibergehen, aber gerade darum umso iiberzeugender festhalt, da ein Jude,
wenn er noch so arm ist, doch immer das Bediirfnis hat, abzugeben, um nicht
nur zu empfangen, das alles ist nicht nur dem Leben wahrheitsgetreu ab-
gelauscht, sondern wir miissen es dem Verfasser aufrichtigen Dank wissen,
dafl er das gerade heute gesagt hat. Schlielich kann nicht verschwiegen wer-
den, daB das Biichlein aus gldubig neutestamentlicher Sicht heraus ge-
schrieben ist. Ohne sich auch nur an einer Stelle in schwierige theologische
Gedankenginge zu verlieren, leuchtet die urchristliche Hoffnung der Lésung
der Judenfrage aus den Worten des Verfassers ebenso auf wie Notwendig-
keit und Recht der Judenmission fiir die Gemeinde Christi gerade und erst
recht heute. Moge das Biichlein, das in schlichter, einem jeden verstédnd-
lichen Sprache geschrieben ist, den Dienst ausrichten diirfen, zu dem es der
Verfasser geschrieben hat: mége es helfen diirfen zu einer wahrhaft christ-
lichen Schau des judischen Volkes und seines Schicksals im Geiste des
Gleichnisses vom barmherzigen Samariter! '

Hallstatt, Oberdsterreich Hellmuth Bergmann

Marriy NOTH: Uberlieferungsgeschichte des Pentateuch. W. Kohlhammer
Verlag, Stuttgart, 1948. 228 S. (Vgl. auch vom selben Verfasser:
Geschichte Israels. Gottingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1950).

Mit diesem Werk legt der Bonner Alttestamentler eine Fortsetzung seiner
,»Uberlieferungsgeschichtlichen Studien‘, die sich mit der deuteronomisti-
schen und chronistischen Geschichtsschreibung befaBt hatten, vor. Es ist
in gewissern Sinne offenbar als quellenkritische Vorarbeit zu seiner Ge-
schichte Israels* gedacht. Aber zu dieser Aufgabe einer neuen Sichtung der
Quellen, die der Historiker geleistet haben muf}, wenn er die Anfiinge der
Geschichte Israels darstellen will, hinzu hat es der Verfasser unternommen,
Werden und Wachstum- der Pentateuchiiberlieferung tiberhaupt zu erfor-
schen und so weit wie méglich darzustellen.

Dabei bleibt Noth gerade dort nicht stehen, wo die Forschung frither
Halt machte, bei der Herausschidlung der einzelnen Quellenschriften, son-

68



dern fragt weiter nach der Herkunft des diesen Quellenschriften zugrunde
liegenden Stoffes und zwar vor allem desjenigen, der in der nach ihm vom
Jahwisten und Elohisten benutzten schriftlich oder miindlich wiberlieferten
»»gemeinsamen Grundlage‘’ enthalten war. Nur in einem ersten einleitenden
Teil umreillt er in Kiirze seine Stellung zur Literarkritik. Er bewegt sich
dabei in der Hauptsache in der traditionellen Anschauung, die den Stoff
des Pentateuch auf vier Quellenschriften verteilt. Wie er aber schon in seinen
uberlieferungsgeschichtlichen Studien dargelegt -hatte, bildete das Deutero-
nomium (abgesehen von einigen Stiicken in 5. Mose 31—34) nach ihm ur-
springlich nicht einen Bestandteil des Pentateuch, sondern den Anfang des
umfassenden deuteronomistischen Geschichtswerkes. So bleiben noch die
drei Quellen J (Jahwist), E (Elohist) und P (Priesterkodex). Da P, der seine
Darstellung mit dem Tode des Mose abschlofl, fiir den Aufri des Pentateuch
den Rahmen bildete, in den J und E eingearbeitet worden ist, sind uns nach
Noth die Uberlieferungen J und T, die iiber den Tod des Mose hinaus-
griffen, verloren gegangen. Als Entstehungszeit glaubt Noth die davidisch-
salomonische Zeit wahrscheinlich machen zu koénnen, wobei er J entgegen
der sonstigen Annahme eher jiinger als E sein 148t.

Die Entstehung des uspriinglichen Traditionsgutes fallt demnach in die
Zeit zwischen der Landnahme und dem Beginn der Staatenbildung. Wie ist
es aber dazu gekommen? Noth fiihrt die These G. von Rads (siehe: das
formgeschichtliche Problem des Hexateuchs) durch, daf ,,bestimmte, kul-
tisch verwurzelte und bekenntnismiBig formulierte Glaubenssiitze die Wur-
zeln waren, aus denen der méchtige Baum des Pentateuch mit der Zeit er-
wachsen ist. Das erste und wichtigste dieser Grundthemen ist das ,,Ur-
bekenntnis‘“ Israels von der ,,Herausfiihrung aus Agypten‘‘. Dieser Glau-
benssatz habe zur Ausfiilhrung in erzdhlender Form geradezu gedringt,
und die Erzdahlung davon sei zum ,,Kristallisationskern der gesamten Penta-
teucherzdhlung‘ geworden. Das zweite bekenntnishafte Thema, das Noth
im Anschlufl an von Rad herausarbeitet, ist das der ,,Hineinfithrung in das
paléstinische Kulturland, das bei der Ablieferung der Erstlinge der Feld-
frichte an den Heiligtiimern des Landes seinen ,,Sitz im Leben‘’ hatte.
Auch dieses Thema ist erzéhlerisch ausgefiihrt worden, naturgeméf3 bei den
verschiedenen Stémmen je auf eigene Weise, aber nur die Uberlieferung
der mittelpaldstinischen Stémme ist auf uns gekommen. Als drittes Thema,
folgt die VerheiBung von Kulturlandbesitz und Nachkommenschaft an die
Erzviter. Geschichtlich falt Noth im AnschluB an Alt (siehe: der Gott der
Viter) die Patriarchen als Stifter lokal gebundener Sippenkulte auf. Da-
durch, daB3 die Gotter oder dann vielmehr der Gott der Viter mit dem Gott,
der Israel aus Agypten gefiihrt hatte, gleichgesetzt wurde, trat die Uber-
lieferung uiber sie in Zusammenhang mit den schon genannten Grundthemen,
wie tiber die weiteren: ,,Fiihrung in der Wiiste* und ,,Offenbarung am Sinai®,
welch letzteres im jahrlichen Fest der BundesschlieBung am zentralen Hei-
ligtum kultisch verankert war.

69



Um diesen Grundbestand an. Themenerzihlungen gruppierte sich im Lauf
der Zeit mancherlei Erzdhlungsstoff, so um die ,,Herausfiihrung aus Agyp-
ten‘‘ die Berichte tiber die dgyptischen Plagen und die Passahfeier, um die
»»Hineinfiihrung in das Kulturland®, die Sichonerzidhlung, die Baal-Peor-
Geschichte und die von Bileam. Eine reiche Ausgestaltung hat das Thema
»mHErzviter' gefunden, indem sich an die ﬁberlieferung von Jakob in Sichem
diejenige von Jakob im Ostjordanland anschlof und dann in Siudpalistina
Isaak und Abraham mit einbezogen wurden. Die ,,Fiithrung in der Wiiste‘
wurde durch Erzdhlungen, wie Gott bei Hunger und Durst und angesichts
von Feinden geholfen hat, mit den Berichten, die vom murrenden Volk
reden und schlieBlich mit denen iiber Kaleb und die Begegnung des Mose
mit seinem midianitischen Schwiegervater am ,,Gottesberg*® veranschau-
licht. An die ,,Offenbarung am Sinai‘‘ schloB sich die Geschichte vom gol-
denen Kalb. ‘ ‘

Viel Sorgfalt und Scharfsinn verwendet Noth auf die Traditionen iiber
die einzelnen Gestalten des Pentateuch, wobei er sich bemiiht, herauszu-
stellen, in welchen Geschichten diese Personen beheimatet sind. Bei Mose
kommt er dabei zu dem auffallenden Ergebnis, daB der einzige Ansatzpunkt
der Tradition, bei dem allein wir auf ein sicheres geschichtliches Urdatum
stoBen, die Uberlieferung vom Mosegrab im Tal gegeniiber von Beth-Peor
(Dt. 34,6) sei. _ ,

Nach dieser Analyse stellt Noth dar, wie er sich das Zusammenwachsen
der Themen und Einzeliiberlieferungen denkt. Die Verkniipfung geschah
vielfach durch Genealogien und Itinerare. Es ist damit klar, daB diesen
Verbindungsstiicken keine Bedeutung fir die Friihgeschichte Israels zu-
kommt, ja daB iiberhaupt keine Friihgeschichte geschrieben werden kann,
die sich mit Israel vor der Landnahme beschiftigt. Es ist nur folgerichtug,
wenn Noth seine Geschichte Israels mit der Umschreibung der Wohnsitze
der Stamme im Kulturland beginnt, dann nur retrospektiv die Landnahme
der Stdmme erdrtert, um erst nach einem weitern Kapitel iiber den Zwolf-
stdmmebund unter dem Titel: ,,Die Traditionen des sakralen Zwolfstdmme-
bundes* auf die Befreiung aus Agypten, die Erzviiter und den Sinaibund zu
sprechen zu kommen, wihrend das Thema ,,Fiihrung in der Wiiste* ganz
ausfallt.

Es ist zweifellos sehr wertvoll, da8 Noth in so umfassender Weise die
Frage nach dem Werden der Pentateuchiiberlieferung aufgeworfen hat. Sein
Buch vermittelt eine Fiille von Einzelbeobachtungen und Anregungen fiir
die weitere Forschung. Fruchtbar wird vor allem das weitere Uberdenken
seiner Hauptthese sein, da3 das Werden des Pentateuchs letzten Endes nur
aus dem Kultus des alten Israel zu verstehen ist. Wenn das der Fall ist,
dann ist der Pentateuch in strengerm Sinn, als es bisher geschehen ist, als
Zeugnis des Glaubens Israels zu werten. Zweifellos wird sich diese These,
auch abgesehen von der Gestalt, die ihr Noth gegeben hat, fiir die Aus-
legung, wie fir den kirchlichen Gebrauch der Mosebiicher als wertvoll er-

70



weisen. Ob sie sich in der Form Noths halten 1aBt, ist allerdings fraglich.,
Es ist doch viel wahrscheinlicher, daB jene bekenntnishaften, aber doch
irgendwie abstrakten Glaubenssitze, die Noth als Grundthemen ansieht, die
lebendige, konkrete Pentateucherzdhlung schon voraussetzen, als daB sich
diese aus den Bekenntnisformeln heraus gebildet haben. Und wenn auch
der Pentateuch wesentlich als Glaubenszeugnis zu werten ist, so braucht
das ja nicht auszuschlieBen, da8 die Uberlieferung weit mehr an geschicht-
lichen Daten festgehalten hat, als Noth annimmt. Wenn er glaubt feststellen
zu miissen, daB Mose nicht in den Kerninhalt eines der Pentateuchthemen
gehore, und fir ihn als historische Gestalt nur eine duBerst bescheidene,
kaum faBbare Rolle iibrig bleibt, so wirkt sich darin doch wohl der falsche
Ansatzpunkt Noths, die Pentateuchiiberlieferung grundsitzlich nicht als
Geschichte, sondern als Glaubensbekenntnis verstehen zu wollen, aus und
1Bt ihm keinen Raum, das Wirken einzelner Fiihrergestalten zu sehen und
zu wiirdigen. Bezeichnenderweise fiihlt er sich denn auch sichtlich von der
Frage bedringt, wie es denn zur Einheit Israels und zu dem israelitischen
GemeindebewulBtsein gekommen ist, das nach ihm die Voraussetzung des
Werdens der iiberlieferten Pentateucherzéhlung bildet, wozu hinzuzufiigen
ist, daB fir uns die Frage noch brennender ist, die bei ihm ebenfalls keine
Antwort findet, woher denn der Glaube Israels kommt. — Durch diese Be-
denken soll nun aber die Bedeutung von Noths Werk, dem seine intime
Kenntnis der Landschaft wie der Archiologie Palédstinas eine besondere
Note verleiht, keineswegs in Frage gestellt werden. Es zwingt uns wie kaum
ein anderes Buch durch seine neuen Fragestellungen zu lebhafter Ausein-
andersetzung, die zu tieferem Verstehen der ersten Biicher des Alten Testa-
mentes fiithren wird. Und sein Programm wird bestehen bleiben: den Penta-
teuch besser und tiefer als Entfaltung des Glaubens Israels zu verstehen.

H. Wildberger

JEAN-Louls LEUBA: L institution et I’événement. Les deux modes de 'ouvre
de Dieu selon le Nouveau Testament, leur différence, leur unité. 141 S.
brosch. Fr. 6.50. Delachaux et Niestlé. 1950.

Seit den Tagen des Neuen Testamentes bis auf den heutigen Tag geht
durch die christliche Kirche die Spannung zwischen fester Einrichtung
(¢Amt», institution) und freiem Wirken Gottes (Geist, événement). Dal}
diese Dualitéat in der Kirche frith vorhanden war, suchte Karl Holl heraus-
zustellen; daf eine Dualitit in der Christologie der Urkirche da war,
suchte Lohmeyer zu zeigen. Die vorliegende Dissertation des Pfarrers der
franzoésischen protestantischen Gemeinde von Basel fiihrt die Ansédtze der
beiden genannten Forscher weiter. In drei groBlen Abschnitten sucht er zu
zeigen, dafl Gott sich sowohl bei Jesus wie bei den Aposteln wie bei der
Kirche bindet an feste Einrichtungen und vorgezeichnete Bahnen. Aber

71



Gott durchbricht auch immer wieder durch das freie Walten seines Geistes
solche festen Bindungen. Und schlieBlich fiigt beides — feste Einrichtung
und geistgewirktes Ereignis — sich zur Einheit.

Bei Jesus sind institutionell die Titel «Messias» und «Sohn Davids». Damit
wird Jesus gestellt in die alttestamentlich-davidische Linie. Dem entspricht
die Beziehung der Botschaft auf Israel. Daneben aber geht die ereignishafte
Linie einher, die durch die Wiirdetitel «Menschensohn» und «Kyrios» bezeich-
net wird. Ihr entspricht der Universalismus der Botschaft. Beide Linien
sind eschatologisch ausgerichtet und finden ihre Einheit in dem Bekenntnis
«Kyrios Christos».

Den Apostolat als feste Einrichtung sieht der Verfasser im Kreise der
Zwolf verwirklicht, den Apostolat als Ereignis dagegen in Paulus. Beide
Apostolate griinden im erhéhten Christus. Die Berufung des Paulus durch-
bricht die hierarchisch-institutionelle Form der jerusalemischen Urgemeinde.
Es gibt aber auch da eine Einheit, indem die Zwolf und Paulus sich gegen-
seitig anerkennen.

Die institutionelle urchristliche Kirche sieht der Verfasser verwirklicht
im Judenchristentum, die «pneumatische» dagegen im Heidenchristentum
der paulinischen Gemeinden. Der Unterschied zeigt sich in der Art ihrer
Entstehung und im Verhéltnis zu Israel. Die judenchristliche Gemeinde ist
hierarchisch-zentralistisch, die heidenchristliche dagegen kongregationali-
stisch aufgebaut. Doch zeigt sich auch in diesem dritten Problemkreis eine
letzte Einheit.

Diese paar Angaben iliber den Inhalt kénnen nur einen schwachen
Begriff von dem reichen gedanklichen Gehalt der Schrift geben. Eine Fiille
von Problemen ist scharfsinnig gesichtet und sehr klar dargestellt worden.
Ein heller Intellekt ist hier am Werke, dem der Blick fiir die grolen Linien
gegeben ist. Man moéchte jedoch vermuten, daB3 die eigentliche Stérke des
Verfassers die Systematik und nicht die Exegese und Historie ist. Die
Rechnung geht liberall etwas zu glatt auf! Wie das Vorwort, aber auch die
Arbeit selber es zeigt, sind das treibende Motiv und die Fragestellung dieser
Arbeit ekklesiologisch. So gewil man nun keine Ekklesiologie ohne Christo-
logie treiben kann, so ist dennoch die Frage, ob man gut tut, eine ekklesio-
logische Fragestellung auf die Christologie zu iibertragen. Ist es z.B. berech-
tigt, den Wirdetitel «Menschensohn» fiir das «événement» in Anspruch zu
nehmen? Kann man das — im Blick auf Daniel und die spétjiidische Apo-
kalyptik? Wie steht es weiter mit der durch Wrede gestellten Frage in
bezug auf den Menschensohn? Unbefriedigend ist ferner die Behandlung,
die dem Titel «Sohn Gottes» zukommt. Mit welchem Recht wird er der
institutionellen Seite zugewiesen? Weder das Alte Testament noch das
Spiatjudentum nennt die Heilspersonlichkeit «Sohn Gottess. Hat sich Jesus
iiberhaupt so genannt? Wenn ja, dann wirde gerade diese Tatsache das
«wvénement» gegenitber Altem Testament und Spétjudentum bedeuten;
dann miiBBte aber nicht nur die vom Verf. gebotene Exegese von Mk 14,62

2



neu gefaft werden. Wenn sich aber Jesus nicht «Sohn Gottes» nannte, dann
wire dieser Titel ihm von der (hellenistischen) Urgemeinde beigelegt worden ;
das wire dann aber ein «événement» der Kirche, das sich christologisch
ausgewirkt hiatte! Endlich ist zu fragen, ob sich die Evangelisten des Unter-
schiedes in den verschiedenen Wiurdetiteln Jesu bewuflt waren oder nicht.
Auch hier sollte die historische und kritische Frage gestellt werden.

Es lassen sich dhnliche Fragen in bezug auf den Apostolat stellen. Was
ware der Apostolat der Zwolf ohne das Pfingstereignis? Es kommt dazu,
daB3 es nach der Apostelgeschichte in der paldstinischen Urgemeinde zahl-
reiche Propheten gibt. Anderseits la8t sich nicht leugnen, dafl nach Paulus
gerade der Hl. Geist es ist, der feste Ordnungen schafft in den Gemeinden.

Es besteht die Gefahr, dall bei dieser abstrakt-rationalen Art der Be-
trachtungsweise Dinge auseinandergehalten werden, die nur ineinander und
miteinander gesehen werden koénnen; dafl das auseinandergerissen wird,
was im NT zusammengehort, aber im Verlaufe der Kirchengeschichte aus-
einandergerissen wurde.

Diese Fragen zeigen, wie anregend die Studie von Leuba ist. Sie wird in
den kommenden Gesprichen iiber die Christologie, den Apostel- und Kirchen-
begriff einen wichtigen Platz beanspruchen diirfen. Dabei ist festzuhalten,
daB die Existenz des Kanons uns in keiner Weise von der Diskussion der
religionsgeschichtlichen, historischen und traditionsgeschichtlichen Fragen
dispensieren kann.

Bern. Hans Bietenhard

JoserH KLAUSNER: Von Jesus zu Paulus, The Jewish Publishing House Ltd.
Jerusalem. 1950. 575 S. Ubertragung aus dem Hebriischen von Dr.
Friedrich Thieberger. ‘

Wer ein Leben Jesu schreibt, der fuhlt sich, aus Grinden der inneren
Logik, meist gedringt, ein Werk tuber Paulus folgen zu lassen. Das war
schon bei Ernest Renan so, mit dem eigentlich die moderne Leben-Jesu-
Forschung beginnt, und nunmehr hat auch Joseph Klausner, als erster
judischer Historiker, den bedeutungsvollen Schritt «von Jesus zu Paulus»
gewagt. Klausner hat die hebraische Originalfassung dieses Buches, das
sein berithmtes Werk «Jesus von Nazareth» fortfithrt und ergénzt,
schon 1939 beendet, aber erst zehn Jahre spiter konnte Dr. Friedrich
Thieberger seine ausgezeichnete deutsche Ubersetzung abschlieBen, die jetzt
in besonders schoner Ausstattung als ein Standard-Werk jidischer Ge-
schichtsschreibung, vor uns liegt.

Thieberger sendet dem Buche ein Vorwort voraus, das etwas tuiber die
gewandelte politische und damit auch geistige Situation des Judentums
aussagt, die gerade heute das Gespriach um Paulus, den eigentlichen Griinder
der christlichen Kirche, nétig und méglich macht:

73



- -«Das Judentumy, schreibt der Ubersetzer, «ist heute in seiner geistigen
und nationalen Sicherheit frei genug die.Jahrhunderte lang begreiflicher-
weise gemiedene Diskussion iiber den Paulinismus zu wagen, denn nur das
von Paulus begriindete Christentum. hat die jiidische Geschichte zu einer
so unerhorten Mértyrergeschichte gemacht.»

Klausner zeigt auf, daBl dem Phariséier Saul aus Tarsus, der in Jerusalem
als «ein gewisser Schiiler» zu FuBen des Rabban Gamaliel sa3, nichts ferner
lag, als der Widersacher seines Volkes zu werden. Paulus empfand sich
selbst bis an sein Lebensende als Jude, hielt sich zumeist selbst an das
Toragesetz in seinem privaten Leben, zédhlte die Tage nach dem jiidischen
Kalender und verkiindete seine Theologie ¢zundchst den Juden und (nur).
auch den Griechem. Ja, er nahm mehrmals freiwillig die 39 Geillelhiebe
der jiidischen Obrigkeit auf sich, obwohl er dieser ‘Ketzerbestrafung als
romischer Burger, der er war, hitte entgehen koénnen. Aber Paulus, als
Pharisier-Schiiler, anerkannte die rabbinische Jurisdiktion aus freien
Stiicken. :

" Es ist die Tragik des Paulus, daf3 seine antinomistische Religionsauffas-
sung naturgemifl aus dem tuberlieferten Judentum hinausfithrte und —
durchsetzt mit heidnischen Elementen des Hellenismus — zur Bildung einer
neuen Religion und Kirche fiihrte, die das Judentum blutig bekidmpfte.

Deshalb sieht sich der jidische Historiker Joseph ‘Klausner, Professor
an der hebriischen Universitit in Jerusalem, auch gendétigt, ein «Vorwort
des Verfassers zu seiner Rechtfertigung» zu schreiben, in welchem er klar
legt, daB er als jiidischer Forscher einen anderen Zugang zu dem
Pharisderschiiler Saul hat, als die christlichen Theologen, die iiber den
Apostel Paulus schrieben. 7

Aber bei aller sachlichen und national-religis bedingten Kritik, klingt
Klausners Werk in der SchluBbetrachtung «Was bedeutet Paulus den Juden ?»
in den schénen und verséhnlichen Satz aus, «dall es das grolle Verdienst des
Paulus (ist), daB durch ihn die heidnische Welt, zugleich mit vielen selt-
samen und absonderlichen Phantastereien, die jidische Bibel als Unterbau
und Grundlage einer Religion auch fiir die anderen Vélker aufgenommen
hat. In diesem Sinne — und nur in diesem groflen und tiefen Sinne — war
auch Paulus das, was Maimonides Jesus zugute hélt: Ein Wegbereiter
fiir den Ko6nig Messias.»

Aber zwischen Jesus und Paulus klafft ein elementarer Unterschied.
Klausner beginnt seine breiten und umfassenden Darlegungen, die nur
manchmal durch allzu héiufige Wiederholungen ermiiden, mit einem Worte
von Julius Wellhausen, dem klassischen Bibelkritiker: «Jesus war kein
Christ — er war Jude». Dasselbe kann man an sich auch noch von Paulus
sagen, und doch ist das Judentum des Paulus, wie Klausner nachweist, von
ganz anderer Art, als das des Jesus von Nazareth.

Dieser war ein palistinaensischer Jude, der ausschlieflich aus den
Quellen der judischen Tradition gespeist, sich nur gesendet fiihlte zu den

74



«verlorenen Schafen aus dem Hause Israel» und seinen Schiilern verbot auf
der Heiden StraBle zu gehen». Das Gesetz war fiir ihn unvergénglicher als
Himmel und Erde und er fiihlte sich gesandt, «Es zu erfiillen, nicht aber es
aufzulésen». ;

Ganz anders Paulus. Er war ein typischer Diaspora-Jude, der zwar
in Jerusalem die Lehre der Viater hebridisch und aramaiisch studierte, aber
unbewuBt tief erfillt war vom hellenistischen Geist seiner Umwelt. In seiner
Vaterstadt Tarsus in Cilicien und spéater auf seinen ausgedehnten Missions-
reisen, lebte Paulus vorwiegend unter Heiden und an sie assimilierte Galuth-
juden. Ein Mann, der so griechisch schreibt wie Paulus — und seine «Briefe»
bezeugen das — war unwillkiirlich von hellenistischem Zeitgeist erfaf3t. In
seiner Aereopag-Rede, von der die Apostelgeschichte erzihlt, (neben den
neutestamentlichen «Briefen» natiirlich die Hauptquelle fiir Klausner, wie fiir
Jjeden Paulus-Forscher) zitierte Paulus vor den Athenern sogar griechische
Dichter, was im Munde des schlichten gallildischen Zimmermannes wohl
undenkbar gewesen wiire.

Um Paulus so als ein Mischprodukt jlidischer und griechischer Bildungs-
welten sichtbar zu machen, holt Klausner weit aus und gibt im ersten Teil
seines Buches ein breit angelegtes Zeit- und Weltbild der Epoche des Paulus.
Das hellenistische Diasporajudentum wird hier einerseits geschildert, und
andererseits die nazarenische Urgemeinde in Jerusalem um Petrus und
Jakobus, den Bruder Jesu, die spiter in so entscheidenden Gegensatz zu
Paulus gerieten, da sie ein gesetzestreues Judentum mit dem Messias glau-
ben, an Jesus verbanden, wihrend Paulus das Ende des Gesetzes verkiindete.
(Es ist bedauerlich, daB3 bei Darstellung dieses Fragenkomplexes das grund-
legende neue Werk von H. .J. Schoeps, Theologie und Geschichte des Juden-
christentums, keine Beriuicksichtigung mehr erfuhr).

Erst im zweiten Teil des Buches, dem wesentlichsten, gibt Klausner dann
eine Biographie des Paulus und eine Darstellung der paulinischen Theologie.
Im biographischen Teil bietet Klausner manches Neue. So gibt er der Uber-
zeugung Ausdruck, daB3 Paulus den Jesus von Nazareth doch noch person-
lich gekannt haben miite, was von der traditionellen Auffassung abweicht.
Meisterhaft, wie schon in «Jesus von Nazareth» versteht Prof. Klausner es,
wenig bekanntes talmudisches Material seiner flissigen und leicht
lesbaren Darstellung einzufiigen.

Was aber die psychologische Durchleuchtung des so iiberaus komplexen
Charakters des Paulus anlangt, bleibt uns Klausner Manches schuldig. Das
Motorische im Leben des Paulus was offenbar seine Leiden am Gesetz, das
er nur als «Ol Hamizwah» (Joch des Gesetzes) und nie als «Simcha
schel Mizwah» (Freude am Gesetz) erfuhr. Hinzu kommt sein Recht-
fertigungsdrang, der mit einem tiefen Minderwertigkeitskomplex verbunden
war, dem er nur durch Ausléschen der eigenen Personlichkeit begegnen
konnte, in dem er sich mit der himmlischen Lichtgestalt, die er vor Damas-
kus in einem epileptischen Anfall gesehen hatte, durch den «Glauben» und

75



einen (halb hellenistischen) Mysterienkult identifizierte. Endlich ist das
tiefe Unbehagen in der Tradition zu erwéhnen und die Lust am Paradox,
welch letztere Paulus mit Jesus gemeinsam hat.

Diese so wichtigen psychologischen Momente erfahren bei Klausner
nicht dieselbe eingehende Beleuchtung, die der Autor dem historischen
Detail zuteil werden 1aBt. Aber vielleicht liegt hierin sogar ein Vorzug des
Buches, das sich stets eng im Rahmen des Historisch-Beweisbaren hilt,
und oft lieber auf eine geschlossene Darstellung verzichtet, als die Phantasie
und Intuition zur Ausfillung historischer Liicken herbeizurufen.

Einleitend gibt uns Prof. Klausner einen Einblick in seine Werkstatt
und berichtet, dafl er bereits im Jahre 1907 bei Beginn seiner Arbeit an
seinem so beriuhmt gewordenen Jesus-Buche erkannt hat, daf} diesem ein
Paulus-Buch zu folgen habe, denn Jesus wire nur einer der vielen tragisch
gescheiterten messianischen Schwéirmer im Judentum geblieben, wenn nicht
Paulus, der «Heidenapostel» den Glauben an ihn zu einer Weltreligion
umgestaltet hitte. Jahrzehntelang arbeitete Prof. Klausner an diesem
Lebenswerke, das «Von Jesus zu Paulus» fithren sollte, und er hatte bereits
ein gewaltiges Material gesammelt, als am 24. August 1929 Araber in das
stille Gelehrtenhaus in Jerusalem-Talpioth eindrangen, und sinnlos zer-
fetzten und verwiisteten, was der emsige Forscher gesammelt hatte.

«Nur wer ein Kind, die Freude und Hoffnung vieler Jahre, verloren hat,
kann meinen Schmerz ermessen...» klagt Klausner im Vorwort seines
Paulus-Buches, das er als ein groBes Trotzdem, trotz der geistfeindlichen
Zerstorungswut arabischer Eindringlinge, in weiterer zehnjéhriger Arbeit
fertigstellte.

Klausner hat mit diesem Werke einen entscheidenden Beitrag zur
Erkenntnis des verhéngnisvollsten Ereignisses in der jidischen Geschichte
geleistet, das zugleich ein weltgeschichtliches Ereignis von unabsehbaren
Folgen wurde: Die Loslésung des jungen Christentums vom
jidischen Mutterboden. Der Mann, der dieses geistige Ereignis herauf-
beschwor, war der Pharisder Saul aus Tarsus, der auf dem Wege von Jeru-
salem nach Damskus von einem der schirfsten Gegner des Nazarenertums
zum Apostel Paulus, dem Schoépfer der christlichen Kirche und Theologie,
wurde.

Nur ein judischer Forscher wie Prof. Joseph Klausner konnte die Per-
sonlichkeit des Paulus aus den Tiefen seiner jlidischen Herkunft, erfassen
und — von innen her — deuten.

Das Buch wird Juden und Christen gleichermaBen, die Personlichkeit
des Paulus, seine Lehre und seine Zeit vergegenwirtigen, und stellt einen
Markstein dar, auf dem Wege gegenseitigen Verstidndnisses zwischen Juden-
tum und Christentum, im gemeinsamen Ringen um die Erkenntnis histo-
rischer und ewiger Wahrheit. ‘

Jerusalem Schalom Ben Chorin.

76



	Rezensionen

