
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Joachim Schoeps : Gottheit und Menscheit. Die großen Religionsstifter und
ihre Lehren. Steingrüben Verlag Stuttgart. 196 Seiten. Ganzleinen
DM 8.20.

Das Buch ist aus Vorlesungen entstanden, die der Verfasser an der
Universität Erlangen gehalten hat. Den Verfasser leitete das Anliegen, die
großen Religionsstifter Moses, Jesus, Marcion, Mani, Muhammed, Zara-
thustra, Buddha, Laotse und Konfucius und ihre Lehren vom Standpunkt
der vergleichenden Religionsgeschiehte darzustellen. Man kann dies auf
zweierlei Weise tun: entweder geht man von dem Standpunkt aus, daß die
christliche Religion allen anderen Religionen als die absolute Wahrheit
gegenüber steht und vollzieht von da aus die Auseinandersetzung mit den
anderen Religionen ; oder man sieht in der Religionsgeschichte eine Geschichte
Gottes mit den Menschen eine Erlösungsgeschichte, der die Menschheit und
die einzelnen Menschen aus der Gebundenheit an die bloße sinnliche Natur,
an sein bloß naturhaftes Bedürfen und Streben erhebt in die Gemeinschaft
mit Gott und zur Freiheit des Geistes über die Welt und die stumpfe
Tatsächlichkeit des Daseins. Der Verfasser hat unverkennbar den zweiten Weg
gewählt. Zwar will er keine neuen Erkenntnisse vermitteln, auch keine neuen
Forschungsergebnisse, aber seine Absicht, in das Verständnis der verschiedenen

Religionen einzuführen, ist ihm dank seiner gediegenen Sachkenntnis
und einer lebendigen Darstellung verbunden mit feinem Einfühlungsvermögen

gut gelungen. Mit sicherer Hand hat er das Wichtige und Bezeichnende

jeder der Religionen und ihrer Stifter ausgewählt und so für den,
der sich in das weite Gebiet der Religionsgeschichte einführen lassen will,
eine übersichtliche Darstellung gegeben. Was dies Buch aber von anderen
Büchern dieser Art unterscheidet, ist die abweichende Art zu sehen und zu
urteilen. Dadurch regt der Verfasser zu immer neuen Fragen an. Er wagt
es, der heute aufbrechenden Lebensfrage der christlichen Religion nach dem
Recht ihres Absolutheitsanspruches offen ins Auge zu sehen und läßt die

ganze Schwere des hier vorliegenden Problems zwischen den Zeilen immer
wieder aufleuchten. So wird man durch dies Buch in heilsamer Weise aus
unberechtigten Sicherheiten aufgerüttelt; man sieht sich gezwungen,
Fiktionen aufzugeben, wenn sie einem noch so lieb gewesen sind. Und man fragt
sieh, ob die Betrachtungsweise des Verfassers, der in den nichtchristlichen
Religionsstiftern Persönlichkeiten sieht, die den an sie Gläubigen einen Heilsweg

eröffnet haben, wie er fernöstlicher Seinserfahrung und Weltauffassung
entspricht, nicht zum mindesten ihr Recht hat neben der anderen
apologetischen, die wir eingangs ihrem Wesen nach umschrieben haben. Welch
ein Licht fällt von seiner Darstellung der verschiedenen Eschatologien auf
dies heute doch begreiflicherweise wiederaufgebrochene Problem! Freilich
für empfindliche Leser sind solche Ausführungen schwer lesbar; sie setzen

65
5 Judaica, Band 7, 1



die innere Bereitschaft des Lesers voraus, einmal ganz anderen als den
vielleicht gewohnten Gedankengängen zu folgen. Wer jedoch in seinem
Bibelglauben tief verwurzelt ist, wird auch die Antwort auf die durch den
Verfasser aufgeworfenen Fragen aus seinem Glauben herausfinden und nach
einer inneren Auseinandersetzung mit den Gedanken des Verfassers nicht
bloß dankbar eine Bereicherung seines Wissens feststellen, sondern auch
eine Klärung und Festigung im christlichen Gedanken- und Glaubensgut.
Ein besonderes Wort sei noch der Darstellung des Moses hier gewidmet.
Schon in dem Absatz über die Religionsstifter wird die Eigenart des Moses
klar herausgestellt. Mosis Stiftung ist Erfüllung des geschichtlichen
Auftrages seines Gottes. Sein Erlebnis pflanzt sich fort als Gehorsam. Er selbst
wird nie zum Gegenstand religiöser Verehrung wie alle anderen Religionsstifter.

Es ist für ihn charakteristisch, daß er sich — so führt der Verfasser
aus — in keine der geläufigen Kategorien einreihen läßt, weder als König,
noch als Heerführer, Staatsmann, Priester, inspirierter Seher oder Medizinmann.

Er hat von allen diesen Kategorien etwas, aber keine reicht aus, um
seine Stellung verständlich zu machen. Am ehesten kann man ihn als
Verkünder des Gotteswillens im sozialen, politischen und kultischen Leben,
im Ruf zum Auszug aus Ägypten und zum heiligen Krieg und in den
Gefahren der Wüstenwanderung ansehen. Und wenn er auch die Gottesoffenbarung

vermittelte, so bedeutet er selbst als Mittler nichts; wichtig ist nur
das von ihm Vermittelte. Allein dies Vermittelte trägt auch nie den Charakter

abschließender und endgültiger Mitteilung über Gottes Wesen und Tun,
sondern es wies mit Entschiedenheit in die Zukunft. Die späteren Propheten
haben sich als Fortsetzer des Stifters gefühlt, die den Schutt forträumen
sollten, der sich in Jahrhunderten über seine Botschaft gelagert hatte. Aber
weder sie noch die Könige oder sonst wer haben aus der Gestalt des Stifters
einen Heiligen gemacht oder ein Heiligenbild errichtet oder einen Reliquien-
kult eingerichtet. Mit Heldenverehrung hat die Gestalt des Mosese auch
nichts zu tun. Denn unter die Erfolge des Moses mischen sich immer wieder
Mißerfolge. Und der Tod des Moses ist die Abberufung des Dieners Gottes
gerade in dem Augenblick, wo er nach menschlichem Ermessen am notwendigsten

gewesen wäre. Ganz besonders wertvoll ist die Würdigung der
Bedeutung des Dekaloges vom religionsgeschichtlichen Standpunkt aus. Das
erste Gebot wird als der ewig unzeitgemäße Appell, der Aufruf Gottes an
Israel und an die ganze Welt gewertet, daß sie sich für ihn und nur für ihn
entscheiden soll. Das zweite Gebot ist die Forderung auf Verzicht jeder
anschaulichen Darstellung, das Verlangen bildloser Anbetung Gottes im Geist.
Wenn der Verfasser allerdings in diesem Zusammenhang den Satz schreibt :

„Darum gibt es in der Synagoge keine Bilder und keinen künstlerischen
Kult", so ist dieser Satz durch die neusten Ausgrabungen und Forschungen
widerlegt und es wäre zu wünschen, daß er bei einer Neuauflage getilgt würde.
Das dritte Gebot wird verstanden als Verbot aller Zauberei und Magie. Es
hebt Israel heraus aus der ganzen antiken Welt der Religionen des alten

66



Orients. Das vierte Gebot beinhaltet die stärkste und segensreichste
Erinnerung an die Tat des Moses in der ganzen Menschheit, die Erinnerung
an den Ruhetag. Die sechs Gebote der zweiten Tafel regeln das Verhalten
der Menschen untereinander und sind die anerkannte Grundlage für das
Zusammenleben der Menschen überhaupt geworden. Dieser Dekalog ist von
den beiden anderen Offenbarungsreligionen als oberste Richtschnur
übernommen worden. Am Schluß dieser Würdigung des Dekaloges hebt der
Verfasser noch hervor, daß das Religiöse in der Gründung des Moses stets dem
Völkischen übergeordnet blieb. Fein wird dann noch in einem Abschnitt
„Moses als Lehrer des jüdischen Glaubens" die eigenartige Stellung des
Moses im Selbstbewußtsein des jüdischen Glaubens herausgearbeitet und
gegen die Stellung Christi im Glauben der ihn bekennenden Kirche
abgegrenzt. Wertvoll sind auch die Worte über die Demut des Moses und über
seinen Tod. Gerade aus diesen Ausführungen kann man manches mitnehmen
zum Nachdenken und zur rechten Gestaltung der Arbeit der Judenmission.

Daß dem Buch ein Verzeichnis von Erklärungen für Fachausdrücke
beigegeben ist, wird besonders dankbar der zu sehätzen wissen, der sich durch
dies Buch zum ersten Mal in diesen Stoff einführen läßt. Die Ausstattung
des Buches ist vornehm und ansprechend.

Hallstatt, Oberösterreich Hellmuth Bergmann

Robert Brunner: Tobias, Vater und Sohn. Zeitgemäße Betrachtungen
zu einem verborgenen Buch der Bibel. Zwingli Verlag Zürich. Preis
Fr. 4.50.

Das kleine Büchlein ist in der Tat eine tiefschürfende Darbietung von
zeitgemäßen Betrachtungen an der Hand des apokryphen Buches der
Heiligen Schrift Tobias. Was der Verfasser, der durch seine Berufsarbeit wie
wenige dazu berufen ist, zu dem Juden als Menschen, zum Geheimnis des

jüdischen Schicksals und seinem göttlichen Sinn zu sagen hat, ist in unserer
Zeit wirklich des Beherzigens wert, wo die Sünde des Antisemitismus eine
so ernste Gefahr für die gesamte Menschheit darstellt. Viele gut beobachtete
Züge des jüdischen Wesens erhebt der Verfasser an den Gestalten dieses
alten Buches Tobias, und man kann nur wünschen, daß diese Tiefenschau
in das Herz des guten Juden vielen verantwortungsbewußten Menschen
zugänglich werden möchte. Ich stehe nicht an zu sagen, daß ich keine so gerecht
irrteilende Wertung des jüdischen Menschen gelesen habe, so frei von der
seelenvergiftenden Propaganda unseres sich am bachhantischen Taumel der
Ideen berauschenden Jahrhunderts, so tief mit dem Auge einer sich vor Gott
dem Herrn der Geschichte verantwortlich wissenden Liebe gesehen. Schon
die ersten Sätze des kleinen Büchleins beweisen die einzig richtige und für
anständige Menschen einzig mögliche Einstellung: „Die Welt hätte gerade
in den letzten zehn bis zwanzig Jahren erkennen und wissen müssen, daß

67



auch der Jude — was immer er Besonderes sein mag — fürs erste einmal ein
Mensch ist". Es ist wirklich tief ergreifend, wie der Verfasser das Gewissen
noch urteilsfähiger Menschen aufzurufen versteht durch eine ebenso
geschichtlich tiefgründige als gläubig christliche Analyse des jüdischen Schicksals

in der Geschichte, wie herzbewegend er das Bild des jungen aufbrechenden

Tobias zu schildern weiß, nur begleitet von seinem Hündlein, das teure
Vaterhaus hinter ihm, wie er die Sorge und den Kummer der Eltern, die
daheim bleiben und warten, darstellt, wie tröstend und aufrichtend er von
der göttlichen Führung im Leben der Familie Tobias spricht, wie er es

heraushebt, daß die Art und Weise, wie Tobias und seine Frau Hanna ihre
familiären Sorgen und ihr häusliches Leid im Vertrauen auf Gott zu tragen
wissen, einfach menschlich groß ist, und wie er gelegentlieh fast nur so im
Vorübergehen, aber gerade darum umso überzeugender festhält, daß ein Jude,
wenn er noch so arm ist, doch immer das Bedürfnis hat, abzugeben, um nicht
nur zu empfangen, das alles ist nicht nur dem Leben wahrheitsgetreu
abgelauscht, sondern wir müssen es dem Verfasser aufrichtigen Dank wissen,
daß er das gerade heute gesagt hat. Schließlich kann nicht verschwiegen werden,

daß das Büchlein aus gläubig neutestamentlicher Sicht heraus
geschrieben ist. Ohne sich auch nur an einer Stelle in schwierige theologische
Gedankengänge zu verlieren, leuchtet die urchristliche Hoffnung der Lösung
der Judenfrage aus den Worten des Verfassers ebenso auf wie Notwendigkeit

und Recht der Judenmission für die Gemeinde Christi gerade und erst
recht heute. Möge das Büchlein, das in schlichter, einem jeden verständlichen

Sprache geschrieben ist, den Dienst ausrichten dürfen, zu dem es der
Verfasser geschrieben hat: möge es helfen dürfen zu einer wahrhaft christlichen

Schau des jüdischen Volkes und seines Schicksals im Geiste des
Gleichnisses vom barmherzigen Samariter!

Hallstatt, Oberösterreich Hellmuth Bergmann

Martin Noth: Überlieferungsgeschichte des Pentateuch. W. Kohlhammer
Verlag, Stuttgart, 1948. 228 S. (Vgl. auch vom selben Verfasser:
Geschichte Israels. Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1950).

Mit diesem Werk legt der Bonner Alttestamentier eine Fortsetzung seiner
„Überlieferungsgeschiehtlichen Studien", die sich mit der deuteronomisti-
schen und chronistischen Geschichtsschreibung befaßt hatten, vor. Es ist
in gewissem Sinne offenbar als quellenkritische Vorarbeit zu seiner
Geschichte Israels" gedacht. Aber zu dieser Aufgabe einer neuen Sichtung der
Quellen, die der Historiker geleistet haben muß, wenn er die Anfänge der
Geschichte Israels darstellen will, hinzu hat es der Verfasser unternommen,
Werden und Wachstum der Pentateuchüberlieferung überhaupt zu
erforschen und so weit wie möglich darzustellen.

Dabei bleibt Noth gerade dort nicht stehen, wo die Forschung früher
Halt machte, bei der Herausschälung der einzelnen Quellenschriften, son-

68



dem fragt weiter nach der Herkunft des diesen Quellenschriften zugrunde
liegenden Stoffes und zwar vor allem desjenigen, der in der nach ihm vom
Jahwisten und Elohisten benutzten schriftlich oder mündlich überlieferten
„gemeinsamen Grundlage" enthalten war. Nur in einem ersten einleitenden
Teil umreißt er in Kürze seine Stellung zur Literarkritik. Er bewegt sich
dabei in der Hauptsache in der traditionellen Anschauung, die den Stoff
des Pentateuch auf vier Quellenschriften verteilt. Wie er aber schon in seinen
überlieferungsgeschichtlichen Studien dargelegt hatte, bildete das Deutero-
nomium (abgesehen von einigen Stücken in 5. Mose 31—34) nach ihm
ursprünglich nicht einen Bestandteil des Pentateuch, sondern den Anfang des
umfassenden deuteronomistischen Geschichtswerkes. So bleiben noch die
drei Quellen J (Jahwist), E (Elohist) und P (Priesterkodex). Da P, der seine

Darstellung mit dem Tode des Mose abschloß, für den Aufriß des Pentateuch
den Rahmen bildete, in den J und E eingearbeitet worden ist, sind uns nach
Noth die Überlieferungen J und T, die über den Tod des Mose hinaus-
griffen, verloren gegangen. Als Entstehungszeit glaubt Noth die davidisch-
salomonische Zeit wahrscheinlich machen zu können, wobei er J entgegen
der sonstigen Annahme eher jünger als E sein läßt.

Die Entstehung des usprünglichen Traditionsgutes fällt demnach in die
Zeit zwischen der Landnahme und dem Beginn der Staatenbildung. Wie ist
es aber dazu gekommen? Noth führt die These G. von Rads (siehe: das

formgeschichtliche Problem des Hexateuchs) durch, daß „bestimmte,
kultisch verwurzelte und bekenntnismäßig formulierte Glaubenssätze die Wurzeln

waren, aus denen der mächtige Baum des Pentateuch mit der Zeit
erwachsen ist". Das erste und wichtigste dieser Grundthemen ist das ,,Ur-
bekenntnis" Israels von der „Herausführung aus Ägypten". Dieser
Glaubenssatz habe zur Ausführung in erzählender Form geradezu gedrängt,
und die Erzählung davon sei zum „Kristallisationskern der gesamten Penta-
teucherzählung" geworden. Das zweite bekenntnishafte Thema, das Noth
im Anschluß an von Rad herausarbeitet, ist das der „Hineinführung in das

palästinische Kulturland", das bei der Ablieferung der Erstlinge der Feld-
friichte an den Heiligtümern des Landes seinen „Sitz im Leben" hatte.
Auch dieses Thema ist erzählerisch ausgeführt worden, naturgemäß bei den
verschiedenen Stämmen je auf eigene Weise, aber nur die Überlieferung
der mittelpalästinischen Stämme ist auf uns gekommen. Als drittes Thema
folgt die Verheißung von Kulturlandbesitz und Nachkommenschaft an die
Erzväter. Geschichtlich faßt Noth im Anschluß an Alt (siehe: der Gott der
Väter) die Patriarchen als Stifter lokal gebundener Sippenkulte auf.
Dadurch, daß die Götter oder dann vielmehr der Gott der Väter mit dem Gott,
der Israel aus Ägypten geführt hatte, gleichgesetzt wurde, trat die
Überlieferung über sie in Zusammenhang mit den schon genannten Grundthemen,
wie über die weiteren: „Führung in der Wüste" und „Offenbarung am Sinai",
welch letzteres im jährlichen Fest der Bundesschließung am zentralen
Heiligtum kultisch verankert war.

69



Um diesen Grundbestand an Themenerzählungen gruppierte sich im Lauf
der Zeit mancherlei Erzählungsstoff, so Uta die „Herausführung aus Ägypten"

die Berichte über die ägyptischen Plagen und die Passahfeier, um die
„Hineinführung in das Kulturland", die Sichonerzählung, die Baal-Peor-
Geschichte und die von Bileam. Eine reiche Ausgestaltung hat das Thema
„Erzväter" gefunden, indem sich an die Überlieferung von Jakob in Sichern
diejenige von Jakob im Ostjordanland anschloß und dann in Südpalästina
Isaak und Abraham mit einbezogen wurden. Die „Führung in der Wüste"
wurde durch Erzählungen, wie Gott bei Hunger und Durst und angesichts
von Feinden geholfen hat, mit den Berichten, die vom murrenden Volk
reden und schließlich mit denen über Kaleb und die Begegnung des Mose

mit seinem midianitischen Schwiegervater am „Gottesberg" veranschaulicht.

An die „Offenbarung am Sinai" schloß sich die Geschichte vom
goldenen Kalb.

Viel Sorgfalt und Scharfsinn verwendet Noth auf die Traditionen über
die einzelnen Gestalten des Pentateuch, wobei er sich bemüht, herauszustellen,

in welchen Geschichten diese Personen beheimatet sind. Bei Mose
kommt er dabei zu dem auffallenden Ergebnis, daß der einzige Ansatzpunkt
der Tradition, bei dem allein wir auf ein sicheres geschichtliches Urdatum
stoßen, die Überlieferung vom Mosegrab im Tal gegenüber von Beth-Peor
(Dt. 34,6) sei.

Nach dieser Analyse stellt Noth dar, wie er sieh das Zusammenwachsen
der Themen und Einzelüberlieferungen denkt. Die Verknüpfung geschah
vielfach durch Genealogien und Itinerare. Es ist damit klar, daß diesen
Verbindungsstücken keine Bedeutung für die Frühgeschichte Israels
zukommt, ja daß überhaupt keine Frühgeschichte geschrieben werden kann,
die sieh mit Israel vor der Landnahme beschäftigt. Es ist nur folgerichtug,
wenn Noth seine Geschichte Israels mit der Umschreibung der Wohnsitze
der Stämme im Kulturland beginnt, dann nur retrospektiv die Landnahme
der Stämme erörtert, um erst nach einem weitern Kapitel über den
Zwölfstämmebund unter dem Titel : „Die Traditionen des sakralen Zwölfstämmebundes"

auf die Befreiung aus Ägypten, die Erzväter und den Sinaibund zu
sprechen zu kommen, während das Thema „Führung in der Wüste" ganz
ausfällt.

Es ist zweifellos sehr wertvoll, daß Noth in so umfassender Weise die
Frage nach dem Werden der Pentateuchüberlieferung aufgeworfen hat. Sein
Buch vermittelt eine Fülle von Einzelbeobachtungen und Anregungen für
die weitere Forschung. Fruchtbar wird vor allem das weitere Überdenken
seiner Hauptthese sein, daß das Werden des Pentateuchs letzten Endes nur
aus dem Kultus des alten Israel zu verstehen ist. Wenn das der Fall ist,
dann ist der Pentateuch in strengerm Sinn, als es bisher geschehen ist, als

Zeugnis des Glaubens Israels zu werten. Zweifellos wird sieh diese These,
auch abgesehen von der Gestalt, die ihr Noth gegeben hat, für die
Auslegung, wie für den kirchlichen Gebrauch der Mosebücher als wertvoll er-

70



weisen. Ob sie sieh in der Form Noths halten läßt, ist allerdings fraglich..
Es ist doch viel wahrscheinlicher, daß jene bekenntnishaften, aber doch
irgendwie abstrakten Glaubenssätze, die Noth als Grundthemen ansieht, die
lebendige, konkrete Pentateucherzählung schon voraussetzen, als daß sich
diese aus den Bekenntnisformeln heraus gebildet haben. Und wenn auch
der Pentateuch wesentlich als Glaubenszeugnis zu werten ist, so braucht
das ja nicht auszuschließen, daß die Überlieferung weit mehr an geschichtlichen

Daten festgehalten hat, als Noth annimmt. Wenn er glaubt feststellen
zu müssen, daß Mose nicht in den Kerninhalt eines der Pentateuchthemen
gehöre, und für ihn als historische Gestalt nur eine äußerst bescheidene,
kaum faßbare Rolle übrig bleibt, so wirkt sich darin doch wohl der falsche
Ansatzpunkt Noths, die Pentateuchtiberlieferung grundsätzlich nicht als
Geschichte, sondern als Glaubensbekenntnis verstehen zu wollen, aus und
läßt ihm keinen Raum, das Wirken einzelner Führergestalten zu sehen und
zu würdigen. Bezeichnenderweise fühlt er sich denn auch sichtlich von der
Frage bedrängt, wie es denn zur Einheit Israels und zu dem israelitischen
Gemeindebewußtsein gekommen ist, das nach ihm die Voraussetzung des
Werdens der überlieferten Pentateucherzählung bildet, wozu hinzuzufügen
ist, daß für uns die Frage noch brennender ist, die bei ihm ebenfalls keine
Antwort findet, woher denn der Glaube Israels kommt. — Durch diese
Bedenken soll nun aber die Bedeutung von Noths Werk, dem seine intime
Kenntnis der Landschaft wie der Archäologie Palästinas eine besondere
Note verleiht, keineswegs in Frage gestellt werden. Es zwingt uns wie kaum
ein anderes Buch durch seine neuen Fragestellungen zu lebhafter
Auseinandersetzung, die zu tieferem Verstehen der ersten Bücher des Alten
Testamentes führen wird. Und sein Programm wird bestehen bleiben: den Pentateuch

besser und tiefer als Entfaltung des Glaubens Israels zu verstehen.

H. Wildberger

Jean-Louis Leuba: L'institution et l'événement. Les deux modes de l'ouvre
de Dieu selon le Nouveau Testament, leur différence, leur unité. 141 S.

brosch. Fr. 6.50. Delachaux et Niestlé. 1950.

Seit den Tagen des Neuen Testamentes bis auf den heutigen Tag geht
durch die christliche Kirche die Spannung zwischen fester Einrichtung
(«Amt», institution) und freiem Wirken Gottes (Geist, événement). Daß
diese Dualität in der Kirche früh vorhanden war, suchte Karl Holl
herauszustellen; daß eine Dualität in der Christologie der Urkirche da war,
suchte Lohmeyer zu zeigen. Die vorliegende Dissertation des Pfarrers der
französischen protestantischen Gemeinde von Basel führt die Ansätze der
beiden genannten Forscher weiter. In drei großen Abschnitten sucht er zu
zeigen, daß Gott sich sowohl bei Jesus wie bei den Aposteln wie bei der
Kirche bindet an feste Einrichtungen und vorgezeichnete Bahnen. Aber

71



Gott durchbricht auch immer wieder durch das freie Walten seines Geistes
solche festen Bindungen. Und schließlich fügt beides — feste Einrichtung
und geistgewirktes Ereignis — sich zur Einheit.

Bei Jesus sind institutionell die Titel «Messias» und «Sohn Davids». Damit
wird Jesus gestellt in die alttestamentlich-davidische Linie. Dem entspricht
die Beziehung der Botschaft auf Israel. Daneben aber geht die ereignishafte
Linie einher, die durch die Würdetitel «Menschensohn» und «Kyrios» bezeichnet

wird. Ihr entspricht der Universalismus der Botschaft. Beide Linien
sind eschatologisch ausgerichtet und finden ihre Einheit in dem Bekenntnis
«Kyrios Christos».

Den Apostolat als feste Einrichtung sieht der Verfasser im Kreise der
Zwölf verwirklicht, den Apostolat als Ereignis dagegen in Paulus. Beide
Apostolate gründen im erhöhten Christus. Die Berufung des Paulus durchbricht

die hierarchisch-institutionelle Form der jerusalemischen Urgemeinde.
Es gibt aber auch da eine Einheit, indem die Zwölf und Paulus sich gegenseitig

anerkennen.
Die institutionelle urchristliche Kirche sieht der Verfasser verwirklicht

im Judenchristentum, die «pneumatische» dagegen im Heidenchristentum
der paulinisehen Gemeinden. Der Unterschied zeigt sich in der Art ihrer
Entstehung und im Verhältnis zu Israel. Die judenchristliche Gemeinde ist
hierarchisch-zentralistisch, die heidenehristliche dagegen kongregationali-
stisch aufgebaut. Doch zeigt sich auch in diesem dritten Problemkreis eine
letzte Einheit.

Diese paar Angaben über den Inhalt können nur einen schwachen
Begriff von dem reichen gedanklichen Gehalt der Schrift geben. Eine Fülle
von Problemen ist scharfsinnig gesichtet und sehr klar dargestellt worden.
Ein heller Intellekt ist hier am Werke, dem der Blick für die großen Linien
gegeben ist. Man möchte jedoch vermuten, daß die eigentliche Stärke des
Verfassers die Systematik und nicht die Exegese und Historie ist. Die
Rechnung geht überall etwas zu glatt auf! Wie das Vorwort, aber auch die
Arbeit selber es zeigt, sind das treibende Motiv und die Fragestellung dieser
Arbeit ekklesiologisch. So gewiß man nun keine Ekklesiologie ohne Christo-
logie treiben kann, so ist dennoch die Frage, ob man gut tut, eine ekklesio-
logische Fragestellung auf die Christologie zu übertragen. Ist es z. B. berechtigt,

den Würdetitel «Menschensohn» für das «événement» in Anspruch zu
nehmen? Kann man das — im Blick auf Daniel und die spätjüdische Apo-
kalyptik? Wie steht es weiter mit der durch Wrede gestellten Frage in
bezug auf den Menschensohn? Unbefriedigend ist ferner die Behandlung,
die dem Titel «Sohn Gottes» zukommt. Mit welchem Recht wird er der
institutionellen Seite zugewiesen? Weder das Alte Testament noch das

Spätjudentum nennt die Heilspersönlichkeit «Sohn Gottes». Hat sich Jesus

überhaupt so genannt? Wenn ja, dann würde gerade diese Tatsache das
«événement» gegenüber Altem Testament und Spätjudentum bedeuten;
dann müßte aber nicht nur die vom Verf. gebotene Exegese von Mk 14,62

72



neu gefaßt werden. Wenn sich aber Jesus nicht «Sohn Gottes» nannte, dann
wäre dieser Titel ihm von der (hellenistischen) Urgemeinde beigelegt worden ;

das wäre dann aber ein «événement» der Kirche, das sich christologisch
ausgewirkt hätte Endlich ist zu fragen, ob sich die Evangelisten des
Unterschiedes in den verschiedenen Würdetiteln Jesu bewußt waren oder nicht.
Auch hier sollte die historische und kritische Frage gestellt werden.

Es lassen sich ähnliche Fragen in bezug auf den Apostolat stellen. Was
wäre der Apostolat der Zwölf ohne das Pfingstereignis Es kommt dazu,
daß es nach der Apostelgeschichte in der palästinischen Urgemeinde
zahlreiche Propheten gibt. Anderseits läßt sich nicht leugnen, daß nach Paulus
gerade der Hl. Geist es ist, der feste Ordnungen schafft in den Gemeinden.

Es besteht die Gefahr, daß bei dieser abstrakt-rationalen Art der
Betrachtungsweise Dinge auseinandergehalten werden, die nur ineinander und
miteinander gesehen werden können; daß das auseinandergerissen wird,
was im NT zusammengehört., aber im Verlaufe der Kirchengeschichte
auseinandergerissen wurde.

Diese Fragen zeigen, wie anregend die Studie von Leuba ist. Sie wird in
den kommenden Gesprächen über die Christologie, den Apostel- und Kirchenbegriff

einen wichtigen Platz beanspruchen dürfen. Dabei ist festzuhalten,
daß die Existenz des Kanons uns in keiner Weise von der Diskussion der
religionsgeschichtlichen, historischen und traditionsgeschichtlichen Fragen
dispensieren kann.

Bern. Hans Bietenhard

Joseph Klausneb: Von Jesus zu Paulus, The Jewish Publishing House Ltd.
Jerusalem. 1950. 575 S. Ubertragimg aus dem Hebräischen von Dr.
Friedrich Thieberger.

Wer ein Leben Jesu schreibt, der fühlt sich, aus Gründen der inneren
Logik, meist gedrängt, ein Werk über Paulus folgen zu lassen. Das war
schon bei Ernest Renan so, mit dem eigentlich die moderne Leben-Jesu-
Forschung beginnt, und nunmehr hat auch Joseph Klausner, als erster
jüdischer Historiker, den bedeutungsvollen Schritt «von Jesus zu Paulus»
gewagt. Klausner hat die hebräische Originalfassung dieses Buches, das
sein berühmtes Werk «Jesus von Nazareth» fortführt und ergänzt,
schon 1939 beendet, aber erst zehn Jahre später konnte Dr. Friedrich
Thieberger seine ausgezeichnete deutsche Übersetzung abschließen, die jetzt
in besonders schöner Ausstattung als ein Standard-Werk jüdischer
Geschichtsschreibung, vor uns liegt.

Thieberger sendet dem Buche ein Vorwort voraus, das etwas über die
gewandelte politische und damit auch geistige Situation des Judentums
aussagt, die gerade heute das Gespräch um Paulus, den eigentlichen Gründer
der christlichen Kirche, nötig und möglich macht:

73



«Das Judentum», schreibt der Übersetzer, «ist heute in seiner geistigen
und nationalen Sicherheit frei genug die Jahrhunderte lang begreiflicherweise

gemiedene Diskussion über den Paulinismus zu wagen, denn nur das
von Paulus begründete Christentum hat die jüdische Geschichte zu einer
so unerhörten Märtyrergeschichte gemacht.»

Klausner zeigt auf, daß dem Pharisäer Saul aus Tarsus, der in Jerusalem
als «ein gewisser Schüler» zu Füßen des Rabban Gamaliel saß, nichts ferner
lag, als der Widersacher seines Volkes zu werden. Paulus empfand sich
selbst bis an sein Lebensende als Jude, hielt sich zumeist selbst an das
Toragesetz in seinem privaten Leben, zählte die Tage nach dem jüdischen
Kalender und verkündete seine Theologie «zunächst den Juden und (nur)
auch den Griechen». Ja, er nahm mehrmals freiwillig die 39 Geißelhiebe
der jüdischen Obrigkeit auf sieh, obwohl er dieser Ketzerbestrafung als
römischer Bürger, der er war, hätte entgehen können. Aber Paulus, als
Pharisäer-Schüler, anerkannte die rabbinische Jurisdiktion aus freien
Stücken.

Es ist die Tragik des Paulus, daß seine antinomistische Religionsauffassung

naturgemäß aus dem überlieferten Judentum hinausführte und —
durchsetzt mit heidnischen Elementen des Hellenismus— zur Bildung einer
neuen Religion und Kirche führte, die das Judentum blutig bekämpfte.

Deshalb sieht sich der jüdische Historiker Joseph Klausner, Professor
an der hebräischen Universität in Jerusalem, auch genötigt, ein «Vorwort
des Verfassers zu seiner Rechtfertigung» zu schreiben, in welchem er klar
legt, daß er als jüdischer Forscher einen anderen Zugang zu dem
Pharisäerschüler Saul hat, als die christlichen Theologen, die über den
Apostel Paulus schrieben.

Aber bei aller sachlichen und national-religiös bedingten Kritik, klingt
Klausners Werk in der Schlußbetrachtimg «Was bedeutet Paulus den Juden?»
in den schönen und versöhnlichen Satz aus, «daß es das große Verdienst des
Paulus (ist), daß durch ihn die heidnische Welt, zugleich mit vielen
seltsamen und absonderlichen Phantastereien, die jüdische Bibel als Unterbau
und Grundlage einer Religion auch für die anderen Völker aufgenommen
hat. In diesem Sinne — und nur in diesem großen und tiefen Sinne — war
auch Paulus das, was Maimonides Jesus zugute hält: Ein Wegbereiter
für den König Messias.»

Aber zwischen Jesus und Paulus klafft ein elementarer Unterschied.
Klausner beginnt seine breiten und umfassenden Darlegungen, die nur
manchmal durch allzu häufige Wiederholungen ermüden, mit einem Worte
von Julius Wellhausen, dem klassischen Bibelkritiker: «Jesus war kein
Christ — er war Jude». Dasselbe kann man an sich auch noch von Paulus
sagen, und doch ist das Judentum des Paulus, wie Klausner nachweist, von
ganz anderer Art, als das des Jesus von Nazareth.

Dieser war ein palästinaensischer Jude, der ausschließlich aus den
Quellen der jüdischen Tradition gespeist, sich nur gesendet fühlte zu den

74



«verlorenen Schafen aus dem Hause Israel» und seinen Schülern verbot «auf
der Heiden Straße zu gehen». Das Gesetz war für ihn unvergänglicher als
Himmel und Erde und er fühlte sich gesandt, «Es zu erfüllen, nicht aber es

aufzulösen».
Ganz anders Paulus. Er war ein typischer Diaspora-Jude, der zwar

in Jerusalem die Lehre der Väter hebräisch und aramäisch studierte, aber
unbewußt tief erfüllt war vom hellenistischen Geist seiner Umwelt. In seiner
Vaterstadt Tarsus in Cilicien und später auf seinen ausgedehnten Missionsreisen,

lebte Paulus vorwiegend unter Heiden und an sie assimilierte Galuth-
juden. Ein Mann, der so griechisch schreibt wie Paulus — und seine «Briefe»

bezeugen das — war unwillkürlich von hellenistischem Zeitgeist erfaßt. In
seiner Aereopag-Rede, von der die Apostelgeschichte erzählt, (neben den
neutestamentlichen «Briefen» natürlich die Hauptquelle für Klausner, wie für
jeden Paulus-Forscher) zitierte Paulus vor den Athenern sogar griechische
Dichter, was im Munde des schlichten galliläischen Zimmermannes wohl
undenkbar gewesen wäre.

Um Paulus so als ein Mischprodukt jüdischer und griechischer Bildungswelten

sichtbar zu machen, holt Klausner weit aus und gibt im ersten Teil
seines Buches ein breit angelegtes Zeit- und Weltbild der Epoche des Paulus.
Das hellenistische Diasporajudentum wird hier einerseits geschildert, und
andererseits die nazarenische Urgemeinde in Jerusalem um Petrus und
Jakobus, den Bruder Jesu, die später in so entscheidenden Gegensatz zu
Paulus gerieten, da sie ein gesetzestreues Judentum mit dem Messias glauben,

an Jesus verbanden, während Paulus das Ende des Gesetzes verkündete.
(Es ist bedauerlich, daß bei Darstellung dieses Fragenkomplexes das
grundlegende neue Werk von H. J. Schoeps, Theologie und Geschichte des
Judenchristentums, keine Berücksichtigung mehr erfuhr).

Erst im zweiten Teil des Buches, dem wesentlichsten, gibt Klausner dann
eine Biographie des Paulus und eine Darstellung der paulinischen Theologie.
Im biographischen Teil bietet Klausner manches Neue. So gibt er der
Uberzeugung Ausdruck, daß Paulus den Jesus von Nazareth doch noch persönlich

gekannt haben müßte, was von der traditionellen Auffassung abweicht.
Meisterhaft, wie schon in «Jesus von Nazareth» versteht Prof. Klausner es,
wenig bekanntes talmudisches Material seiner flüssigen und leicht
lesbaren Darstellung einzufügen.

Was aber die psychologische Durchleuchtung des so überaus komplexen
Charakters des Paulus anlangt, bleibt uns Klausner Manches schuldig. Das
Motorische im Leben des Paulus was offenbar seine Leiden am Gesetz, das

er nur als «Ol Hamizwah» (Joch des Gesetzes) und nie als «Simcha
schel Mizwah» (Freude am Gesetz) erfuhr. Hinzu kommt sein
Rechtfertigungsdrang, der mit einem tiefen Minderwertigkeitskomplex verbunden
war, dem er nur durch Auslöschen der eigenen Persönlichkeit begegnen
konnte, in dem er sich mit der himmlischen Lichtgestalt, die er vor Damaskus

in einem epileptischen Anfall gesehen hatte, durch den «Glauben» und

75



einen (halb hellenistischen) Mysterienkult identifizierte. Endlich ist das
tiefe Unbehagen in der Tradition zu erwähnen und die Lust am Paradox,
welch letztere Paulus mit Jesus gemeinsam hat.

Diese so wichtigen psychologischen Momente erfahren bei Klausner
nicht dieselbe eingehende Beleuchtung, die der Autor dem historischen
Detail zuteil werden läßt. Aber vielleicht liegt hierin sogar ein Vorzug des
Buches, das sich stets eng im Rahmen des Historisch-Beweisbaren hält,
und oft lieber auf eine geschlossene Darstellung verzichtet, als die Phantasie
und Intuition zur Ausfüllung historischer Lücken herbeizurufen.

Einleitend gibt uns Prof. Klausner einen Einblick in seine Werkstatt
und berichtet, daß er bereits im Jahre 1907 bei Beginn seiner Arbeit an
seinem so berühmt gewordenen Jesus-Buche erkannt hat, daß diesem ein
Paulus-Buch zu folgen habe, denn Jesus wäre nur einer der vielen tragisch
gescheiterten messianischen Schwärmer im Judentum geblieben, wenn nicht
Paulus, der «Heidenapostel» den Glauben an ihn zu einer Weltreligion
umgestaltet hätte. Jahrzehntelang arbeitete Prof. Klausner an diesem
Lebenswerke, das «Von Jesus zu Paulus» führen sollte, und er hatte bereits
ein gewaltiges Material gesammelt, als am 24. August 1929 Araber in das
stille Gelehrtenhaus in Jerusalem-Talpioth eindrangen, und sinnlos
zerfetzten und verwüsteten, was der emsige Forscher gesammelt hatte.

«Nur wer ein Kind, die Freude und Hoffnung vieler Jahre, verloren hat,
kann meinen Schmerz ermessen. .» klagt Klausner im Vorwort seines
Paulus-Buches, das er als ein großes Trotzdem, trotz der geistfeindlichen
Zerstörungswut arabischer Eindringlinge, in weiterer zehnjähriger Arbeit
fertigstellte.

Klausner hat mit diesem Werke einen entscheidenden Beitrag zur
Erkenntnis des verhängnisvollsten Ereignisses in der jüdischen Geschichte
geleistet, das zugleich ein weltgeschichtliches Ereignis von unabsehbaren
Folgen wurde: Die Loslösung des jungen Christentums vom
jüdischen Mutterboden. Der Mann, der dieses geistige Ereignis
heraufbeschwor, war der Pharisäer Saul aus Tarsus, der auf dem Wege von
Jerusalem nach Damskus von einem der schärfsten Gegner des Nazarenertums
zum Apostel Paulus, dem Schöpfer der christlichen Kirche und Theologie,
wurde.

Nur ein jüdischer Forscher wie Prof. Joseph Klausner konnte die
Persönlichkeit des Paulus aus den Tiefen seiner jüdischen Herkunft, erfassen
und — von innen her — deuten.

Das Buch wird Juden und Christen gleichermaßen, die Persönlichkeit
des Paulus, seine Lehre und seine Zeit vergegenwärtigen, und stellt einen
Markstein dar, auf dem Wege gegenseitigen Verständnisses zwischen Judentum

und Christentum, im gemeinsamen Ringen um die Erkenntnis
historischer und ewiger Wahrheit.

Jerusalem Schalom Ben Chorin.

76


	Rezensionen

