
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Johann Adam Gottfried : ein Proselyt aus dem Judentum des 18.
Jahrhunderts

Autor: Schäppi, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961626

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961626
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JOHANN ADAM GOTTFRIED
Ein Proselyt aus dem Judentum des 18. Jahrhunderts

von Lydia SCHÄPPI, Basel

Aus einer alten Bibliothek ist mir ein kleines, völlig unbeachtetes

Büchlein aus dem Jahre 1770 in die Hände gefallen, das den
Titel trägt:

„Wahrhafter Bericht von Gottfrieds sonderbarer
Bekehrung vom Judenthum zum Christentum

und
von seiner fernem Führung seit seiner heiligen Taufe,
die im Jahr 1750 zu Christian Erlang geschähe, bis
hieher,
von ihm selber aufgesetzt und dem Druk übergeben."

Der Verfasser dieses genau 100 Seiten zählenden Büchleins,
dessen jüdischer Name Natan war, und der bei seiner Taufe die
Namen Johann Adam Jacob August Christian Conrad Gottfried
erhielt, hat wohl auch heute noch Christen und Juden mancherlei
zu sagen. Den Christen mag er das Verständnis des eigenen Glaubens

vertiefen und den Juden zumindest die Achtung vor seiner

Bekehrungsgeschichte abnötigen. Sein Stil ist von einer wunderbaren

Frische und Anschaulichkeit und unterscheidet sich aufs
angenehmste von demjenigen einer gewissen erbaulich-christlichen —
und vielleicht auch jüdischen —• Literatur unseres 20. Jahrhunderts.
Möchte er also von recht vielen gehört werden!

Gottfried wurde im Jahre 1726 — nach seiner eigenen Erzählung

— in Altona bei Hamburg als Sohn sehr reicher jüdischer
Eltern geboren. Er sollte ursprünglich Diamantschleifer werden; seine

Mutter schickte deshalb auch den erst Neunjährigen zur Erlernung
dieses Berufes zu einem ebenfalls sehr reichen Onkel nach London,
der dort diesen Beruf ausübte. Der Onkel behielt den Jungen sechs

Wochen bei sich und schickte ihn dann, als zu schwach für diesen

Beruf, wieder nach Deutschland zurück. Gottfrieds Vater verlor in

31



dieser Zeit sein ganzes Vermögen und starb früh; die Mutter zog
mit Gottfried nach Ungarn in die Nähe reicher Verwandter, die
sich dann des Kleinen annahmen und ihn in Eisenstadt in die dortige

Jeschiwe schickten, wo er „Mischne und Gmore" lernen sollte.
Nach Studienjahren in Eisenstadt und später in Fürth wurde er
dann von den Juden nach Sulzberg als Melammed (Praeceptor)
berufen— mit 21 Jahren! —. Dort erlebte er als Einundzwanzig-
jähriger seine Bekehrung zum Christentum, die er später hier selber
ausführlich erzählen soll. Er studierte nun christliche Theologie
zu Neustadt, Nürnberg und Erlangen, versuchte dann vergeblich
eine Lektorenstelle zu bekommen, wurde Hauslehrer in Schwäbisch
Hall und Kupferzell, heiratete und zog nach Gerabronn. Zu seiner

Verehelichung bemerkt er: ,,Man sollte freilich zuerst einen Dienst
haben, ehe man an so etwas denkt, daher will ich mich auch nicht
rechtfertigen!" Er bekam drei Söhne und mußte sich und seine

Frau und die Kinder durchbringen. Zu diesem Zweck schrieb er
nun das Buch:

„Vernünftiger, gründlicher und kurzer Unterricht

I. in der natürlichen Religion,
II. in der geoffenbarten Religion und deren vornehmlichen Strei¬

tigkeiten,
III. in der christlichen Sittenlehre.

Schriftmäßige Vorstellung und freundschaftliche Ermahnung an
sämtliche Jüdische Proselyten jetziger Zeit, aus Col. 1,12—14, in
Form einer geistlichen Rede vorgetragen. Nebst einer Vorrede von
S. T. Herrn Philipp Ernst Kern, Super, in Weikersheim" L

11. F. A. de le Roi: Die evangelische Christenheit lind die Juden, l.Band,
Karlsruhe und Leipzig, Verlag von H. Reuther, 1884. S. 402:

„Es erschien eine Reihe von Schriften aus seiner Feder. In Tübingen
— 1753 —: „Der trostlose Jude in der letzten Todesstunde", nebst einem
Ermahnungsschreiben an Rabbi Koppel Frankel in Fürth. An seine früheren

Glaubensgenossen richtete er aber auch noch eine andere Schrift, die in
demselben gewinnenden Tone geschrieben ist und 1753 in Basel erschien,
„Der bußfertige Sünder". 1759 kam in Anspach heraus „Schriftmäßige
Vorstellung und freundschaftliche Ermahnung an sämmtlicke Proselyten der
jetzigen Zeit, unter Zugrundelegung von Col. 1,12—14", und „Rührungen
eines jüdischen Proselyten in den ersten Augenblicken seiner Bekehrung",

32



Dieses Buch und diesen Traktat vertrieb er nun, indem er erst
selber in Deutschland herumreiste — er kam mit seinen Werken
aber auch bis in die Schweiz — und später dann Mittelleute für
denselben Reisedienst anstellte. Man wird sich fragen, warum er
derm nach vollendetem Theologiestudium keine Pfarrstelle
annahm. Das erklärt er folgendermaßen: „Ich brachte es auch wirklich

dahin, daß ich eine wolgesetzte, zierliche und rednerisch
eindrückliche Predigt verfertigen konnte, (ich rede thörlich.) Wie es

aber wirklich dazu kam, daß ich predigen wolte, wurde ich durch
eine Schüchterheit davon abgehalten. Dieses schmerzte mich zu
allen Zeiten nicht wenig, um so viel mehr, da mich diese
Schüchternheit völlig auser Stande setzte, mit der Zeit Pfarrer zu werden
und mein zeitlich Glück zu machen.

Hier bricht die eigentliche Biographie Gottfrieds ab2. Man
erfährt noch, daß er viel Ärger und Schwierigkeiten beim Vertrieb
seiner Bücher hatte, er rechtfertigt sich auch wegen des relativ
hohen Preises, den er für seine Schriften verlangt. Die Schilderung
seiner Erlebnisse mit den verschiedenen „Reisenden", die er zum
Vertrieb seiner Schriften angestellt hatte, ist köstlich und
unterhaltend. Aber sie ist ohne jegliche weitere oder gar tiefere Bedeutung.

Wichtig ist ihm nun nur noch die Geschichte seiner Bekeh-

Lindau 1759. Sodann veröffentlichte er „Vernünftiger Unterricht über die
natürliche Religion und deren vornehmste Streitigkeiten und über die christliche

Religion", eine Schrift, die bis 1766 bereits 3 Auflagen erlebt hatte.
„Schnelle Bekehrimg eines wider Jesum erbitterten Juden" 1771. „Welche
Sünde der heutigen Christenheit mag wohl die wahre und einige Ursache
der jetzt hereinbrechenden Gerichte Gottes sein ?" Frankfurt und Leipzig
1772. „Ein Charfreitagsconfekt", und endlich „Sammlung aller im gemeinen
Leben nothwendigen französischen Wörter und Redensarten". Onolzbach
1773.

2 Aus I. F. A. de la Roi's Werk „Die evangelische Christenheit und die
Juden", 1. Band, Karlsruhe und Leipzig, Verlag von H. Reuther, 1884,
S. 401, entnehmen wir als Ergänzung zu Gottfrieds Selbstbiographie über
sein Leben Folgendes:

„Er wurde nun völlig Literat und verheirathete sich 1758 mit Sibylle
Juliana de la Magdaleine. Durch Unterrichtgeben an verschiedenen Orten
in lateinischer, hebräischer, griechischer und französischer Sprache und durch
Bücherschreiben erhielt er sich und seine Familie nur schwer, war aber
stets dankbar, und sein Sterbebett war ein wahres Siegesbett. Er starb 1773."

38
3 Jutlaica, Band 7, 1



rung. Er erzählt sie nicht, um sich selber groß und wichtig zu
machen, sondern allein zur Ehre Gottes, um seinen Mitmenschen zu
helfen.

Er meint, die erste Frage, die man ihm stellen werde, sei wohl
immer die nach Grund und Ursache und „Gelegenheit" seiner
Bekehrung, und er bekennt von sich, daß er wohl zu denjenigen
gehöre, von denen der Prophet Jesaja im 65. Kapitel sagt: „Ich werde
gesucht von denen, die nicht nach mir fragten, ich werde gefunden
von denen, die mich nicht suchten". „Denn zu der Zeit, da ich
noch nicht einmal wußte, was Christen sind, und ob Jesus jemals
auf der Welt gewesen, reckte schon der liebe Heiland seine Segenshände

zu mir aus". Nun erzählt Gottfried seine erste Begegnung
mit Jesus von Nazareth:

„Während meines Aufenthaltes in London, welcher etliche
Monate dauerte, gerieth ich unter Christenknaben, die sich vor meines
Vetters Hause oft versammelten und daselbst spielten. Ich spielte
mit ihnen. Ich merkte, daß so oft einem Knaben unter den Spielern

etwas unvermuthetes begegnete, er, nach der üblen Gewohnheit,

die auch in Deutschland ist, ausrief: Dschiesus! (Jesus,
englische Aussprache). Da ich als geringer Knabe von 9 Jahren nicht
wußte, was dieses Wort bedeute, sondern dachte, es sey nur eine

Exclamation, so rief ich ebenfalls aus: Dschiesus! Mein Vetter hörte
es, zog mich ins Haus hinein und sprach zu mir: Du gottloser
Mensch! Was hast du da gesagt! Weißt du auch, was das ist? das

ist der Tole (der Gekreuzigte, den die Juden gemartert und ge-
creuzigt haben, weil er sich einen Sohn Gottes, Messias und Erlöser
des menschlichen Geschlechts nente" (S. 33).

Der Zweck dieser Strafrede, nämlich dem kleinen Jungen von
allem Anfang an Abneigung und Abscheu vor diesem Jesus
einzuprägen, wurde aber nicht erreicht, im Gegenteil. Gottfried nennt
seinen Onkel vielmehr „mein erster Evangelist". „Denn ich war
nicht nur attent auf diese mir so neue Erzelung, sondern es gieng
auch ein sanftes Wehen des heil. Geistes in meinem Herzen dabei
vor. Mich dünkte, etwas liebliches, mitleidiges und gutmeinendes
gegen alle armen Menschen in dem Angesichte dieses Jesu des ge-
creuzigten zu erblikken, und es war mir ganz wohl im Herzen.
Damals, sage ich, hat mich der heil. Geist zum ersten mal angefaßt

34



..." (S. 34). Denn von all den merkwürdigen und erstaunlich
neuen Dingen, die er damals in London gesehen und die sich sonderlich

der Jugend ins Gedächtnis prägten, sei ihm nicht mehr das
Allergeringste erinnerlich. Nur das Wort „Dschiesus" und die
Auseinandersetzung mit seinem Onkel sei in ihm unauslöschlich geblieben,
and er schheßt daraus, daß der heil. Geist sich eben dieser
Geschichte habe bedienen wollen, um schon in seiner frühen Jugend
Jesus ihm nahe zu bringen und den Glauben an ihn „durch ein
kleines Töchtlein" schon im Kinde anzuzünden.

Allein in Eisenstadt und Fürth, auf der hohen jüdischen Schule,
der Jeschiwe, ist in ihm das kleine Fünklein Liebe zu Jesus gar
bald erloschen. Er kam unter strenge gesetzliche, jüdische Zucht.
„Tag und Nacht mußte ich mich mit der Erlernung des Talmuds
und mit der genauen Beobachtung der mancherlei jüdischen Saz-

zungen beschäftigen, in meinem Herzen aber war nicht die
geringste Ahndung und Empfindung mehr von einem Heilande,
sondern gieng so bei 6 Jahren drunter hin, wie eben die Juden alle."
Durch das Anhören der Urteile der Juden über Jesus von Nazareth
erwuchs jetzt auch in ihm eine Feindschaft gegen Jesus, „die war
gewis nicht geringer als bei denen übrigen Juden" (S. 35).

Aber wieder ereignete sich etwas in seinem 15. Altersjahr, das

ihm „einen zweiten Besuch und eine neue Auffassung vom lieben
Heiland" brachte. Und es ist wieder, ähnlich wie schon beim ersten
Mal, eine „Unart", die diese zweite Begegnung mit Christus
herbeiführt. „Ich begieng nemlich einmal in der Schule einen Leicht-
sin" (S. 36), so beginnt er in köstlicher Aufrichtigkeit und unter
Vermeidung aller großen, schönen und leeren Worte die Schilderung

seiner zweiten Christusbegegnung. Hier wird besonders deutlich,

was uns den Verfasser dieses „wahrhaften Berichts" von allem
Anfang an lieb werden läßt : er ist absolut wahrhaftig, ehrlich gegen
sich und andere, er schwelgt nie in Frömmeleien und gründet seine

religiösen Erlebnisse nicht in den Wolken, sondern in seiner realen
Welt.

Der Leichtsinn in der Schule hatte seine Folgen. „Mein Rebbe

reprimandirte mich deswegen in Gegenwart der andern Schüler,
sprach unter anderm: Das ist ein böser Jung, was gilts, der läßt
sich noch schmadden!" (taufen). Diese Rede ging dem jungen

35



Menschen gar sehr zu Herzen, und es blieb in ihm „ein großes
Nachdenken", und der Hebbe wurde „mein zweiter Evangelist"
(S. 37), gegen seinen Willen freilich, denn diesmal war in ihm im
Unterschied zu der ersten Begegnung mit Christus keine Freude,
sondern nur Traurigkeit und eine große Bitterkeit gegen Jesus
Christus und seinen Kreuzestod. Aber auch diese Gedanken ließen
sich durch ununterbrochenes Lernen, durch die stetige Beschäftigung

mit dem Talmud und anderen jüdischen Dingen wieder
unterdrücken.

Aber noch einmal, kaum ein Jahr später, ereignete sich unter
einem anderen Lehrer eine ähnliche Geschichte. Gottfried war wieder
einmal unartig. Und auch der zweite Lehrer sprach in seiner
Strafpredigt, ohne von der ersten Sache zu wissen, dieselbe Vermutung
aus. Gottfried, der damals noch Natan hieß, werde sich gewiß
noch einmal vom Judentum abwenden und Christ werden. Nun
war auch Gottfried überzeugt, daß „eine große Sündigkeit" in ihm
stecken müsse, und daß Gott gleichsam als ein Verhängnis über
ihm beschlossen habe, er müsse vom jüdischen Glauben abfallen.
Er glaubte, daß Gott ihn deshalb auch in seinem Gebet nicht mehr
hören werde, der tägliche Gottesdienst in der Synagoge brachte ihm
keine Erleichterung und Zufriedenheit mehr, er fühlte sich, seiner

großen Sündigkeit wegen, bereits als Ausgestoßener und wurde

ganz tiefsinnig und melancholisch, ohne sich in seiner Not einem
Menschen eröffnen zu können.

Dies alles änderte sich dadurch, daß aus dem Schüler ein Bocher
(Student) und schließlich gar ein Melammed (Praeceptor) wurde.
Er war jetzt viel freier, wurde von den Juden geehrt, hatte gute
Kost, Wohnung und Besoldung. Die Freiheit nützte er dazu aus,
um die Welt und ihre Freuden kennen zu lernen, und sie gefielen
ihm gar wohl, so daß sein Herz schließlich „mit allzu vielen
Lappalien beschwert wurde, als daß es sich Zeit genommen hätte, zu
untersuchen, ob mein Gebet von Gott erhört werde oder nicht".
Zuletzt kam er so weit, daß er sich weder um die eine noch um die
andere Religion mehr kümmerte, am wenigsten aber um die christliche.

Er lebte so in den Tag hinein und glaubte einfach gar nichts
mehr. Einmal aber ging er an der christlichen Kirche von Sulzbürg
vorbei. „Ich hörte darin die ganze Gemeinde singen. Nun habe ich

36



zwar die Worte, welche gesungen wurden, nicht vernehmen können;
allein durch den bloßen mir sehr lieblich und eindrücklich geschienenen

Ton kam mir der liebe Heiland dermaßen ans Herz, daß ich
nicht wußte, wie mir geschähe". Und bei dieser neuerlichen
Begegnung mit Christus, dieser vierten Evangelisation, geschah nun
etwas Neues: Gottfried spürte nicht mehr nur die Aufforderung,
sich zu Christus zu wenden, wie die ersten Male, sondern ,,das
Marterbild Jesu fieng an, mit großer Kraft in mein Herz zu funkeln.
Meine Freude über diesen Anblick war sehr groß, Jesus gefiel
mir wohl. Und vom selbigen Augenblick an rechne ich auch eigentlich,

daß der heil. Geist mein Herz aufgeschlossen, um in mir die
erste Liebe Jesu auszugiessen" (S. 45).

Gottfried wirft selber sofort die Frage auf, die sowohl Christen
und Juden aller Zeiten angesichts dieser Schilderung hier stellen
werden: ist das nun eine „rechte", wirkliche, volle Bekehrung durch
eine bloße Melodie, ohne Schriftbeweis?

Gottfried bittet, man möge doch „die Sache recht einsehen" und
werde dann wohl finden, daß die „ordentliche Methode des heil.
Geistes sey, das Glaubensgeschäft in dem Herzen eines Juden
anzufangen". Die Betonung liegt hier auf „anfangen". Denn gewiß
gebe es für den Juden kein anderes Mittel als die heilige Schrift,
um Jesus als den wahi'en Messias zu erkennen. Er dürfte auch auf
keine außerordentliche Eingebung oder Erscheinung eines Engels
warten. Gottfried weist allen bloßen Wunderglauben weit von sich.
Ein Jude müsse vielmehr arbeiten, findet er, um Jesus Christus
zu erkennen, dadurch, daß er das Alte und das Neue Testament
miteinander vergleiche und prüfe. Aber „ein blinder Jude" müsse
erst dazu „determinirt" werden, daß er die Bibel so lese, damit er
den Messias in ihr suche und finde. Und das geschehe nicht durch
sein eigenes Können und Wollen, sondern allein durch die gratia
praeveniens, die vorlaufende Gnade. Worin besteht aber diese gratia
praeveniens? „Darin, daß der heil. Geist einem armen Juden vorher
gleichsam eine Lust zum christlichen Glauben macht. Er macht
sich das wenige, was ein Jude in seinem Leben hin und wieder
von Jesu gehört. zu Nuz und stelt ihm das Evangelium von
Christo als wichtig, süße, vorteilhaft, ja zur Seligkeit unentbehrlich
vor. Diese vom heil. Geist zu wirkende Neigung zu Jesus muß

37



allerdings vorhergehen, um einen Juden dadurch in den Stand zu
sezzen, daß er alles, was er hernach von Christo in der Schrift
findet, von selbsten und gerne approbiret" (S. 47). Zur Erweckung
solcher Lust im Herzen eines Juden bedient sich der heilige Geist
„allerhand Gelegenheiten". Bei Gottfried war es der dreimalige
kindliche Ungehorsam, und zuletzt war es das christliche Singen.
„Mein erster Gedanke war: alles, was von diesen Christen jetzt
gesungen und gebetet wird, das gehet alles auf den Tole (den
Gekreuzigten)".

Erst jetzt folgt die eigentliche theologische Besinnung: „In dieser
Situation fiel mir einmal ein: weil du schon oft von den Juden
selbst gehört hast, daß sich die Christen zur Vertheidigung ihres
leidenden und sterbenden Messias selbst auf das alte Testament
und insonderheit auf das 53. Capitel des Propheten Jesajas
berufen, so wilst du doch einmal dieses Capitel aufschlagen und sehen,
ob dann die heil. Schrift mit den Gedanken deines Herzens überein
komme" (S. 52).

Nun liest Gottfried Jesaja 53, „das erste mal mit Attention",
oder man könnte auch sagen: mit den Augen des Glaubens, und
er findet alles bestätigt. Jesus von Nazareth ist der Messias auch
des alten Testamentes.

Gottfried will sich nun „in Gottes Namen zu den Christen
begeben". Zunächst kündigt er seine Stellung als Melammed bei den
Juden in Sulzbürg. Dann entdeckt er sich einem christlichen Bauern

namens Seiz, zu dem er Vertrauen hat. Aber Seiz will erst
lange nichts von der Sache wissen, findet sich aber, auf Gottfrieds
inständiges Bitten hin, bereit, nach Nürnberg zu gehen und dort
den „Herr Pfarrer Hirsch bei St. Laurenzen" um weiteren Rat und
Hilfe für Gottfried zu bitten. Er kommt zurück mit der Antwort,
Gottfried solle nur fleißig beten. Der Herr Pfarrer Hirsch scheint
sich die Sache Gottfrieds etwas gar leicht gemacht zu haben und
meinte wohl, mit einer frommen Ermahnung sei für ihn die
Angelegenheit erledigt. Jedenfalls hatte er Gottfrieds Bitte um
väterlichen Rat, Hilfe und christliche Unterweisung nach vier Wochen,
da Gottfried selber zu ihm kam, total vergessen und auch keinerlei
Anstalten getroffen, den christlichen Taufunterricht vorzubereiten.
Seelenfang kann man diesem geistlichen Herrn also gewiß nicht

38



vorwerfen! Obendrein wird Gottfrieds Begehren auf Taufunterricht
und Aufnahme in die christliche Gemeinde auch vom Nürnberger
Magistrat abgelehnt mit der Begründung, es sei ja erst kurz vorher
ein gelehrter Jude von Fürth zur heiligen Taufe angenommen worden.

Mit der Aufnahme eines Juden in die christliche Gemeinde
übernahm diese damals auch die Verpflichtung, für den Proselyten
„aufs beste zu sorgen", und die guten Nürnberger fanden offenbar,
zwei Proselyten binnen kurzer Zeit sei für ihre Stadtkasse zu viel!
Für Gottfried war das begreiflicherweise eine schwere Zeit. Trost
und Stärkung fand er nicht bei den Nürnberger Theologen und
Magistraten, wohl aber beim „Wachtmeister unter dem Frauenthor",

der ihn jedesmal, wenn er in seiner Bekümmernis zu ihm kam,
mit den alttestamentlichen Zeugnissen von Christus „unterhielt".

Der vergeßliche Herr Pfarrer Hirsch in Nürnberg fand dann
wenigstens für Gottfried einen bereitwilligeren Helfer in einer
anderen Stadt : Pfarrer Dr. Pfeiffer in Erlangen. Dieser geistliche Herr
scheint sich wirklich für Gottfried eingesetzt und ihn in aller
Ausführlichkeit und Verantwortlichkeit unterrichtet zu haben. „Er gab
sich nicht nur viele Mühe, mich auf alle möglichen Stellen des Alten
Testamentes von Christo zu bevestigen, sondern suchte mir auch
nach der Ordnung des Catechismi die Glaubens-Artickel der christlichen

Religion beizubringen". Der Taufunterricht dauerte l3/4
Jahre, denn dem Pfarrer Pfeiffer war es sehr daran gelegen, „gewis
zu wissen, ob ich auch von Herzen glaube, daß Jesus von Nazaret,
den ich nun mit dem Munde bekenne, der wahre Messias und
Weltheiland sey" (S. 68).

Vor der Taufe am Himmelfahrtstag 1750 wurde Gottfried „von
der löblichen theologischen Facultät" der Universität Erlangen in
der christlichen Lehre examiniert! Vor versammelter Gemeinde
mußte er ebenfalls noch Fragen beantworten, die alle daraufhin
zielten, warum er die jüdische Religion verlassen und die christliche

angenommen habe. Vor der christlichen Gemeinde und in
Gegenwart seiner 10 Taufpaten, unter denen sich auch der
Prorektor der Universität und ein Rat der weltlichen Regierung
Erlangens befanden, wurde daraufhin unser jüdischer Freund auf den
Namen Johann Adam Jacob August Christian Conrad Gottfried
getauft.

39



Aber damit ist nun die Bekehrungsgeschichte Gottfrieds beileibe
nicht etwa zu Ende, wiewohl man das vielleicht annehmen könnte!
Er selber wendet sich ganz entschieden gegen eine solche irrtümliche

Auffassung, und es sind gerade diese letzten dreißig Seiten
seines Büchleins, auf denen er die wahre Vollendung seiner Bekehrung

zu Jesus Christus erzählen will, die uns ganz besonders wertvoll

und heb werden können.
Gottfried fährt also fort: „Wie?, werden villeicht einige fragen,

ist dann nicht nach der vorhergehenden Erzehlung. bereits eine
admirable Bekehrung zu Stande gekommen? Es ist freilich etwas
betrübtes, daß heutigen Tages ein falscher Wahn einreißt, daß man
ein paar Rührungen, die freilich vom heil. Geist gewirket werden,
dadurch er aber nur den Anfang zur Bekehrung machet, schon für
die ganze Sache und die seligmachende Gnade hält" (S. 72). Gottfried

macht es sich also nicht leicht. Wohl bekennt er noch einmal
in Dankbarkeit, daß er zur Zeit seiner Taufe wirklich von der
Wahrheit der christlichen Religion überzeugt war, ja, daß er sich

gar nicht mehr vorstellen konnte, daß er je noch im Leben einmal
von dieser Erkenntnis ablassen könnte, es sei denn, daß er „verrukt
im Kopf" werde. Auch habe er wohl eine große Neigung und ein
Wohlgefallen an Jesus empfunden, aber weiter sei seine Bekehrung
vom Judentum zum Christentum damals nicht gegangen. Und das

war entschieden zu wenig.
„Gewissermaßen nahete ich mich zwar nun zu Jesu, aber nicht

anders als mit einem bloßen Compliment. Ich dachte eben: nun,
Jesu, ehedem habe ich Dich gelästert und Dich für einen falschen
Messias gehalten, nun aber siehest Du in mein Herz, daß ich Dich
für den wahren halte, folglich wirst Du ja mit mir zufrieden seyn"
(S. 73).

Jesus Christus war für den Proselyten Gottfried zur Zeit seiner
Taufe also nicht der Christus, der gerade auch für seine Sünden
hatte sterben müssen. Er sah in Jesus wohl den Heiland der Welt,
einen ganz „allgemeinen" Messias, aber nicht seinen persönlichen
Erlöser. Einen solchen hatte Gottfried damals noch nicht nötig.
Gleich nach seiner Taufe hatte er sich in Erlangen als „studiosus
theologiae" eingeschrieben. Hinterher bekennt er rührend, es sei
damals freilich dazu noch ganz und gar nicht die Zeit gewesen, da

40



er ja noch gar kein Latein gekonnt hätte und sich nur für deutsch
gehaltene Kollegien hatte einschreiben können. Aber „damit es

nur den Namen haben möge, daß ich Collegia höre!" (S. 78). Eine
andere Tätigkeit als das Studium kam für ihn damals gar nicht in
Frage, denn er meinte, wenn er bei den Juden schon Melammed

gewesen sei, so könne er bei den Christen ganz unmöglich eine
geringere Tätigkeit ausüben! Je mehr er sich aber mit Sprachen und
Wissenschaften beschäftigte, umso mehr fing er auch an, den Glauben

an Christus lediglich in der buchstäblichen Erkenntnis und im
Vielwissen zu sehen. Er dachte, Gott könne und müsse mit ihm
zufrieden sein! „Ich glorirte mit meiner Erkenntnis in den Huma-
nioribus und höhern Wissenschaften in meinem Inwendigen und
glaubte Wunder, was für ein hoch erleuchteter Mensch aus mir
geworden wäre. Anstat ich also immer ärmer am Geiste hätte werden
sollen, wurde ich immer hochmüthiger und aufgeblasener" (S.

81/82). Da war es ein rechtes Wunder und eine gnädige Bewahrung
Gottes — wie Gottfried viel später erkennt —, daß er ihm jene
unüberwindliche Schüchternheit gab, die ihn hinderte, öffentlich
ein Predigtamt zu übernehmen. „Wenn es hoch gekommen wäre,
so hätte ich ein Ohrenjukkendes Geschwäz auf die Kanzel
gebracht!" (S. 82).

Aber vorerst konnte Gottfried die Dinge noch nicht in diesem
Lichte sehen. Ihm lag vielmehr daran, so rasch wie möglich ein
großer Gelehrter zu werden und sich Ruhm, leibliche Vorteile und
ein gemächliches Leben zu verschaffen. Erst viel später erkennt er,
daß diese erste Zeit gleich nach seiner Taufe für ihn die allerge-
fährlichste seines Lebens war und sein selbstgerechter „christlicher"
Wandel unendlich viel schlimmer als sein Wandel im Judentum.
Und doch hatte Gott auch da seine Hand über ihm. In all seiner
Sicherheit konnte es geschehen, daß ihn die Frage nach seinem
Ende und seinem Tod bedrängte. Es hieß da plötzlich in seinem
Innern: weißt du positiv, daß du selig würdest, wenn du heute
sterben solltest?

Gottfried kannte zunächst genug Mittel, um auszuweichen und
die Unruhe seines Herzens zu ersticken. Er studierte und philosophierte

einfach umso heftiger drauf los. „Und so lief ich wieder
einige Jahre fort". (S. 85). Die bloß unterdrückte Angst vor dem

41



Sterben lief ihm aber nach und stellte ihn eines Tages mit noch

größerer Heftigkeit. Noch einmal bot sich ein Ausweg: Gottfried
glaubte, die Ungewißheit seiner Seligkeit und seine schreckliche
Todesangst rührten bloß davon her, daß er verschiedene Sünden

an sich habe, die es zu bekämpfen gelte. Er glaubte, es fehle ihm
lediglich am rechten und vollkommenen Wandel, und wenn er diesen
erreicht habe, so sei ihm die ewige Seligkeit sicher.

Er tat alles, was er konnte, er verdoppelte seinen Vorsatz, ja,
er fing an, sich zu kasteien. Er war wieder in seinem früheren
Judentum gelandet, er glaubte wieder und noch immer, trotz christlicher

Unterweisung, Taufe und Studium, auf dem Weg der
Selbsterlösung zu Gott und damit zur Seligkeit zu gelangen.

Aber „je mehr ich mir vornahm, das Böse zu meiden, je tiefer
fiel ich darein. warum? Weil ich die Pferde hinter den Wagen
spannte... und weil es mir also an einem mit Jesu Blut besprengtem

Herzen fehlte, sondern wollte nur selber das sündige Wesen

verjagen und mich erlösen" (S. 91).
Nun will aber Gott ja nicht seine lieben Kinder plagen, sondern

ihnen helfen und sie allein durch sein Erbarmen zurecht bringen.
Das durfte nach vielen Jahren auch Gottfried erfahren. Ganz
zuletzt mußte auch er seinen eigenen Mut völlig sinken lassen. „Herr
Gott! seufzte ich, so soll ich also verloren seyn? Und indem ich so

seufzte, wurde mir mein verdammter Zustand vor Augen gestellt...
und ich gerith in ein tiefes Verzagen an aller eigenen Hilfe. Nun
trieb mich der liebe Heiland in die Enge. Denn nun blieb mir in
diesem kläglichen Zustande nichts übrig, als zu Jesus als ein großer
Sünder zu kriechen und um Pardon und Gnade zu weinen. Lieber
Heiland, hieß es, weil ich mir dann nicht mehr zu helfen weiß,
so hilf du mir... Es konnte auch der liebe Heiland mein Elend
nicht lange ansehen, sondern er absolvirte mich. von allen meinen
Verbrechen.. und Heß mich seine Gnade kräftig fühlen und
schenkte mir ein begnadigtes und fröliches Herz, das an seiner
Seligkeit im mindesten nicht mehr zweifeln, vielmehr sieh auf den
Tod dermaßen freuen konnte, daß es wünschte, nur jetzt gleich
aufgelöset zu werden, um den herzlichen Heiland zu sehen und sich
nebst allen geretteten Sündern mit Ihm ewig zu freuen" (S. 93/94/
95). Jetzt hatte Gottfried seinen Heiland gefunden.

42



So endigt hier auch seine Bekehrungsgeschichte. Ganz zuletzt
aber wendet er sich noch in einer Fußnote an den „Heben Leser".
Zweck seines „wahrhaften Berichts" ist ja nicht das Anschauen
seiner eigenen Seligkeit. Er denkt an all die andern, seine Brüder
in Christus, die vielleicht — noch heute! — Ähnliches erleben wie

er, und er bittet sie, seine Geschichte als Exempel auch für ihr
Leben zu nehmen. Er, Gottfried, sei der Beweis für Gottes über-
schwänghch große Gnade und ein wahrer Trost für alle, die gleich
ihm sich um ihre eigene Seligkeit ängstigen. Denn das soHe sich
jeder arme oder eingebildete Sünder sagen: „Er hat diesen Mensch

(Gottfried), der es doch, nach seinem eigenen Geständnis, grob genug
gemacht, Gnade widerfahren lassen, nun so wird Er mich auch
nicht lassen" (S. 96).

ZUR BIOGRAPHIE
VON SAMUEL FELIX GÜNTZBURGER

von Prof. Dr. ERNST STAEHELIN, Basel

Im dritten Band der „Judaica"1 wurde das Leben des aus dem
Judentum stammenden und im Jahre 1740 zu Basel getauften
Samuel FeHx Günzburger aus Prag erzählt. Die Erzählung konnte
aber nur bis zu der am 20. März 1744 erfolgten Aufnahme Güntz-
gers unter die Kandidaten des Ministeriums der Basler Kirche
geführt werden, weil über sein ferneres Schicksal keinerlei Nachrichten

bekannt waren.
Nun hat Dr. Johannes Oeschger bei der Katalogisierung des im

Besitz des Frey-Grynaeischen Institutes zu Basel befindHchen
Briefwechsels des Basler Theologen Jakob Christoph Beck2 zwei Briefe

1 Judaica, Bd, 3, 1947, S. 264ff.
2 Über Jakob Christoph Beck (1711—1785) vgl. Ernst Staehelin: Johann

Ludwig Frey, Johannes Grynaeus und das Frey-Grynaeische Institut in
Basel, 1947, S. 135ff.

43


	Johann Adam Gottfried : ein Proselyt aus dem Judentum des 18. Jahrhunderts

