
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 7 (1951)

Artikel: Das Taufmotiv in der Judentaufe

Autor: Burgstahler, Theo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961625

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961625
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DAS TAUFMOTIV IN DER JUDENTAUFE

von THEO BURGSTAHLER, Ulm

Es gehört zum Wesen der Konversion, daß sie von mancherlei
Verdächtigung begleitet ist. Glaubenswechsel war zu aller Zeit nicht
nur eine Tat tiefster Überzeugung, sondern oft genug verbunden
mit List und Gewalt, Lockungen und Versprechungen auf der einen
Seite und mit sklavischer Unterwerfung, mit Haschen nach Gunst
und Vorteil auf der andern. So ist es nicht verwunderlich, daß

Spott und Beschuldigungen mannigfacher Art dem Konvertiten
gegenüber vorgebracht werden. Besonderer Verdächtigung war
immer und überall die Judentaufe ausgesetzt.

Der erste, von dem wir hören, daß die „Echtheit" seiner
Konversion bezweifelt wurde, war der Apostel Paulus. Als er drei Jahre
nach diesem Ereignis den Versuch machte, sich an die christliche
Gemeinde in Jerusalem anzuschließen, „da fürchteten sich alle vor
ihm, weil sie nicht glaubten, daß er ein Jünger sei" (Apgsch. 9,26).
Dieses Verhalten der Christen einem Manne gegenüber, der ehedem
sich als ihr erklärter Feind betätigt hatte, ist durchaus erklärlich.
Weniger begreiflich ist das beleidigende Mißtrauen, mit dem man
bis zum heutigen Tage in aller Selbstverständlichkeit dem
jüdischen Konvertiten begegnet. Und das Überraschende dabei ist, daß
sich in dieser Front Juden und Antisemiten, Atheisten und gute
christen in seltener Einmütigkeit zusammenfinden.

Von jüdischer Seite lasen wir — ausgerechnet in einem Aufsatz
über „Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre" — die nicht sehr

1 Judaica, Band 7, 1

1



liebevolle Beschuldigung: „Der große Teil der Ostjuden, der sich
taufen ließ, tat es aus nichtideellen Gründen", und in derselben

Abhandlung wird bezweifelt, daß auch nur „ein anständiger
Prozentsatz" sich wirklich aus Überzeugung taufen Heß1. Diese Sprache
ist nicht neu. In einem Vortrag des früheren Münchener Rabbiners
Dr. Werner2 werden die Juden, die sich taufen ließen, weithin
identifiziert mit „Schwächlingen und Feiglingen"3, die „versuchten,
mit fadenscheinigen, unhaltbaren und unwahren Gründen ihre
Abtrünnigkeit zu rechtfertigen"4. Es wird frischweg behauptet, daß

„die allermeisten Judentaufen nicht aus inneren Gründen
hervorgehen"5, und die Frage, „Gibt es eine Judentaufe aus Überzeugung?"

wird dahin beantwortet, daß von „ganz vereinzelten
Ausnahmen" abgesehen®, der Jude eben nur aus unlauteren Motiven
Christ wird.

Das Philo-Lexikon redet beim Stichwort Apostasie von
Hunderttausenden, die das Judentum verlassen haben und fügt bei:

„Wenige traten aus Überzeugung zu anderen Religionen über"7.
Fragebogen fanden für diese „Feststellung" wohl schwerlich
Verwendung, und es bleibt immerhin erstaunlich, daß gerade der Jude,
der sich sonst — mit vollem Recht — gegen Verallgemeinerungen
wendet, weil sie immer ein Unrecht bedeuten, in Fragen der
Apostasie selbst zu dieser Waffe der Ungerechtigkeit greift. Kein Wunder,

daß der Antisemit die jüdichen „Feststellungen" mit Wonne

aufgreift. Er braucht sich nicht lange neue Diskriminierungen
auszudenken, sondern darf nur eben das vernichtende Urteil nachsprechen,

das der Jude, der es ja wissen muß, über seine eigenen
Stammesgenossen selbst gefällt hat. So beruft sich der „Rasseforscher"
des Dritten Reiches, Hans Günther, konsequent auf den Artikel
„Apostasie" in der Encyclopaedia Judaica, Bd. II, 1926, S. 1218,

1 David Farbstein in Judaica 1949, S. 262.
2 Dr. Werner, Judentaufen, Vortrag in Feldbücherei des CentralVereins

deutscher Staatsbürger jüd. Glaubens, Berlin.
3 ebda S. 23.
4 ebda S. 24.
5 ebda S. 25.
6 ebda S. 29.
7 Philo-Lexikon, Berlin 1935, Sp. 32.

2



wonach die Juden „meist aus äußeren Gründen", nicht aus
religiösen, das mosaische Glaubensbekenntnis abgelegt haben und
übertraten8.

Daß die gesamte antisemitische Presse in dasselbe Horn bbes,
hegt auf der Hand. Ein Zitat für viele andere möge genügen: „Daß
die Juden nur zum Taufbecken und Kreuze krochen, um so im
Besitze gewisser staatsbürgerbcher Rechte bleiben zu können, daß
ihre ganze ,Bekehrung' ein Riesenschwindel war, das kam den
Pastoren und Priestern von der Judenmission nie in den Sinn"
(Stürmer 1936, Nr. 10).

Wenn man nun erwägt, wie weite Kreise zu allen Zeiten durch
antisemitische Gedankengänge infiziert waren, so kann es nicht
überraschen, daß auch von durchaus christlicher Seite immer wieder
die Frage erhoben wurde, ob es hei Juden wirküch „echte
Bekehrungen" gäbe9. Am bekanntesten ist in dieser Hinsicht die
Einstellung Luthers. Es sei ohne weitere Belege nur kurz an einige
seiner Worte erinnert, die speziell auf die Konversion der Juden
Bezug nehmen. In seiner Schrift „Von den Juden und ihren Lügen"
weist er den Gedanken, daß er die Juden bekehren wolle, weit von
sich. „Denn das ist unmöglich". Sie sind ihm ein „verworfenes,
verdammtes Volk". In der Schrift „Vom Schern Hamphoras und
vom Geschlecht Christi" sagt Luther: „Ein Jude oder jüdisch Herz
ist so stock-, stein-, eisen-, teufelshart, daß es mit keiner Weise zu
bewegen ist". Gleichwohl klingen die beiden erwähnten Schriften
aus in der Fürbitte um die Bekehrung der Juden. „Welche sich
bekehren wollen, dazu gebe Gott seine Gnade", schreibt er im Schern

Hamphoras. Luthers judenfeindliche Schriften sind in gleicher
Weise wie die Aussagen des Judentums über seine „Apostaten"
zum Arsenal des Antisemitismus geworden.

Der Einwand, daß ein Jude sich gar nicht recht zum Christentum

bekehren könne, ist durch die Geschichte des Christentums
selbst von Anfang an widerlegt. Die Apostel waren Juden. Die erste,
nach Tausenden zählende Gemeinde in Jerusalem bestand aus
Juden. Auch die andern christlichen Gemeinden in Palästina und

8 HansF. K.Günther, Rassenkunde des jüd. Volkes, 1930, S. 197, S. 306.
9 Freund Israels, Basel 1946, Heft 3, S. 35.

3



Syrien wurden im wesentlichen aus christgläubig gewordenen Juden
gebildet. Selbst die Gemeindegründungen des Paulus hatten in
vielen Fällen die jüdische Gemeinde zum Ausgangspunkt. Wer die
Apostelgeschichte und die Apostelbriefe liest, wird niemals auf den
absurden Gedanken kommen „Wenige traten aus Überzeugung zu
anderen Religionen über". Aber auch über den Bereich der Urge-
meinde hinaus muß die üblich gewordene summarische Verdächtigung

der jüdisch-christlichen Konversion nachdrücklich
zurückgewiesen werden. Im Folgenden soll dies geschehen an Hand
zahlreicher Beispiele und Beobachtungen. Sie sind im allgemeinen
abgegrenzt auf Deutschland und das Arbeitsgebiet der deutschen
Judenmissionen. Bei Auswahl neuerer Stimmen habe ich solche

bevorzugt, an deren Lauterkeit ich aus persönlicher Kenntnis der
Personen und Verhältnisse nicht im geringsten zweifle.

Ein Kenner der Verhältnisse, und überzeugt, daß es zweifellos
nicht immer lautere Motive sind, die zum Religionswechsel führen,
spricht dies offen aus, um dann fortzufahren „und doch ist andrerseits

wieder die Zahl derjenigen, welche sich im Innersten vom
Evangelium durchdringen lassen, nach aller Erfahrung eine recht
erhebliche"10. Es gibt auch vom Juden aus echte Zuwendung zum
Evangelium, und sie ist ohne Zweifel häufiger als gemeinhin
angenommen wird.

Sehen wir uns zunächst einmal die Motive, die zur Konversion
führen, in ihrer Mannigfaltigkeit an. Die Frage der Zwangstaufe
kann dabei unerörtert bleiben. Es soll auch zunächst darauf
verzichtet werden, die Frage zu stellen oder zu beantworten, welche
Motive wir als „echt" gelten lassen und wo wir den Maßstab zu
ihrer Beurteilung finden. Es wird im Folgenden deutlich werden,
warum diese sehr wichtigen Fragen dennoch zurückgestellt werden
können. Weit wichtiger ist zunächst eine andere, dringend nötige
Klarstellung, die immer wieder übersehen wird. Es muß nämlich
absolut unterschieden werden zwischen dem Motiv, das zum
Taufunterricht führt und jenem oft völlig anderen, das schließlich zur
Taufe selbst führt. In vielen Fällen handelt es sich dabei tatsächlich

um völlig verschiedene Motive.

10 J. de le Roi, Judentaufen im 19. Jahrhundert. Leipzig 1899, S. 5.

4



Was veranlaßt den Juden, seiner bisherigen Religion den Rücken
zu kehren und sich dem Christentum zuzuwenden? Hier stoßen
wir schon auf zwei verschiedene Motive. Daß der Jude sich vom
mosaischen Glauben abwendet, schließt ja die Hinwendung zum
christlichen Glauben noch nicht in sich. Die Gründe seiner Abkehr
werden vom Judentum aus immer verwerflich genannt werden.
Uns steht hiebei kein Urteil zu. Wir haben uns einfach mit der
Tatsache abzufinden. Wir haben jene andern Gründe zu prüfen,
die die Hinwendung zum Christentum veranlassen. Dabei bleibt
es selbstverständlich, daß sich nie alles dem Auge enthüllt, was des

Nächsten Herz bewegt und daß jeder beständig in der Gefahr steht,
mehr von einem zweiten, oft unbewußten Motiv beherrscht zu werden,

als von dem „ersten" und augenscheinlichen. Ideelle Faktoren
kann man auch nicht einfach mit der Waage messen und ihre
Gewichtigkeit von der Skala ablesen. Solche Unzulänglichkeiten müssen

mit in Kauf genommen werden, wenn man die Motive
erforschen will, die den Juden zur christlichen Taufe führen.

Durch den Wegfall der ghetto-artigen Abgeschlossenheit hat sich
seit dem vergangenen Jahrhundert für das Judentum immer stärker
der Einfluß der christlichen Umgebung spürbar und bemerkbar
gemacht. Dies trifft besonders auf den Juden zu, der von der Höhe
und dem inneren Wert semer Religion kaum noch etwas verstand.
Wieviele waren abgeglitten in die religiöse Indifferenz, ja vielleicht
bis in den Atheismus hinein geraten. Bemerkungen und Gedankengänge

christlicher Art in irgendwelcher Lektüre, Notizen in der

Zeitung, wie etwa Festtagsbetrachtungen und dergleichen, sind häufiger

als man gemeinhin denken möchte. Einer nimmt teil an der
christlichen Beerdigung seines Nachbarn oder Geschäftsfreundes,
der andere hebt die Musik und hört sich einmal die Matthäuspassion
an — vielleicht unauffällig am Radio —, solche Erlebnisse bildeten
zunächst einmal den Übergang aus der Abgeschlossenheit und bald
auch die Brücke zur Annäherung an das Christentum. Immer breiter

floß der Strom, der sich in dieser Weise in das jüdische Herz
ergoß. War der erste Schritt über die Grenze getan, so war für viele
der Weg zur jüdisch-christlichen Mischehe nicht mehr weit, und
diese wiederum wurde für manche Juden schließlich die Brücke
zum völligen Eingang ins Christentum.

5



Geradezu typisch für den äußeren und inneren Werdegang vieler
Konvertiten ist das, was der später in der Berliner Bekenntniskirche

als treuer und eifriger Mitarbeiter bekannt gewordene
Architekt Kurt Waldmann aus seinem eigenen Leben berichtet: „Als
reichsdeutscher Jude wurde ich 1891 in Breslau geboren. Schon in
meinen ersten Kindheitsjähren siedelten meine Eltern nach Berlin
über. Hier durfte ich schon als Schuljunge, dank der Freundlichkeit
eines Lehrers, an den evangelischen Religionsstunden unserer Volksschule

im Südosten Berlins teilnehmen und lernte dadurch schöne
Teile des Neuen Testamentes kennen. Als guter Sänger habe ich
im Chor unserer Oberklassen Choräle mitgesungen. Diese wurden
dann in der Thomaskirche bei den Einsegnungen vorgetragen. Auch
ich durfte dabei mitwirken, und diese Stunden, so feierlich und
weihevoll, habe ich bis heute nicht vergessen. Später im
Weltkriege, den ich als Erontinfanterist mitmachte, habe ich oft
evangelische Andachten mitgemacht und miterlebt. Nach Beendigung
des großen Ringens habe ich eine Christin geheiratet. Auf Grund
meiner langsam erworbenen Einstellung habe ich mein Kind, ein
Mädchen, durch die heilige Taufe der evangelischen Kirche
zuführen lassen. Meine Ruth ist jetzt fast zehn Jahre alt, und in ihrer
Liebe zum Heiland dankt sie mir diesen Schritt, während ich
meinem Herrn heute danke, daß er mir den Verstand und die
Erkenntnis dazu gab. — Not und Krankheiten haben in mir den
Wunsch nach Frieden und Ruhe geweckt. Beides fand ich im
Evangelium, und heute bekenne ich freudig, trotzdem sich in meinem
wirtschaftlichen Leben noch nichts geändert hat, daß ich alles im
Glauben an das Kreuz mit Geduld trage"11.

Daß in vielen Fällen die Liebe selbst als das primäre Motiv der
Hinwendung zum Christentum angesehen werden muß, hegt auf
der Hand. Zwischen glaubensverschiedenen Güedern aller
Religionen kommen Mischehen zustande, meist in der Form, daß jeder
Teil den Religionsunterschied eben mit in Kauf nimmt, oft unter
schweren inneren Konflikten, bis dann doch eines Tages der eine

Ehepartner sich der Religion des andern zuneigt und schließlich
auch offiziell übertritt. Die Verbindung zwischen Juden und Christen

macht von dieser Beobachtung keine Ausnahme.
11 Messiasbote, Berlin 1931, Heft 2, S. 13.

6



Besondere Bedeutung kommt auch der Berührung des Juden
mit frommen und bewußten Christen zu. Er konnte in solchem
Falle wahrnehmen, daß ein solcher Christ in der Verbundenheit mit
seinem Haupte Christus und durch die uns in ihm geschenkten
„teuren und allergrößesten Verheißungen" (2.Pe. 1,4) einen
beneidenswerten Glaubensbesitz sein eigen nennt. Es erfüllt ihn dabei
oft mit geheimem Stolz, daß der, dem wir solche Gaben und Güter
verdanken, menschlich gesehen ein Jude war, so daß es ihm nicht
so abwegig vorkommt, wie man zuweilen denkt, je und je auch
über diesen seltsamen Juden Jesus von Nazareth einmal nachzudenken

oder auch einmal etwas über ihn zu lesen. Gustaf Dalman
schildert in „Saat und Hoffnung"13, wie der holländische Jude
(später ref. Pfarrer) Elieser Kropveld durch „die einfache Versicherung

eines alten einfältigen Bauern, daß er gewiß sei, einmal in
das himmlische Kanaan zu kommen", zum ersten mal stutzig wurde.
„Die Erzählung dieses Mannes, von dem, was Gott an seiner Seele

getan habe, schien ihm freilich zuerst eitel Lug und Trug. Er wollte
nicht glauben, daß ein so einfacher Mann eine solche Geschichte
erlebt haben könnte. Als er sich aber überzeugt hatte, daß sie doch
wahr sei, wurde das der Anlaß, daß er erst ein frommer Jude ward
und darnach ein Christ".

Verwandt damit ist die von Konvertiten immer wieder bezeugte
Tatsache, daß der erste Anlaß, sich mit dem Christentum einmal
ernsthaft zu beschäftigen, darin bestand, daß einer von Seiten eines

echten Christen Liebe empfangen durfte, wo er dies kaum erwartet
hatte. Ein Beispiel dieser Art berichtet 0. von Harling aus dem
Leben des Konvertiten Berthold Metzenberg, der auf einer
Geschäftsreise, die ihn über Land führte, von einer Bäuerin, die „in
ihm einen vom Volk unseres Herrn Jesu" sah, aufs freundlichste
bewirtet wurde. Das wurde ihm, der so oft eine andere Behandlung
hatte erfahren müssen, zum inneren Erlebnis13. Erlebnisse solcher
Art warfen bei vielen die im Innersten gegen Christentum und
Christen vorhandenen Vorurteile um. Sie waren der Anlaß, daß da
und dort einer anfing, nun echte Urteile zu sammeln, deren Re-

12 Saat auf Hoffnung, Leipzig 1889. Jahrgang XXVI, S. 14.
13 O. von Harling, Saat und Hoffnung, Lebensbilder jüdischer Christen.

Judaica Januar 1948, S. 300.

7



sultat anders war als die Summe seiner bisherigen Vorurteile. Immer
wieder haben es getaufte Juden bezeugt, daß empfangene Liebe in
einer Welt des Hasses die erste Veranlassung war, nach Christus
zu fragen.

Mit im Vordergrund der Konversionsmotive steht die Kraft des

göttlichen Wortes, und man hat dabei oft den Eindruck, daß der
„Geist" schon am Werke war, ehe Werk und Dienst eines Menschen
sichtbar wurden. Hier sind es vor allem die eigentlichen „messiani-
schen" Worte der Schrift, die auch heute noch bewirken, daß es

dem Juden zuweilen wie Schuppen von den Augen fällt, gleichgültig,

ob er gewissermaßen zufällig auf solche Worte stieß oder
ob er durch Menschenhand auf sie gelenkt wurde. Jeder Jude, auch
der atheistische, weiß, daß es eine Messiaserwartung gibt und daß
sie sich für die meisten nicht nur auf ein messianisches Zeitalter,
sondern auf einen persönlichen Messias erstreckt. Und eben dieser
Jude weiß auch, daß wir Christen in Jesus von Nazareth diese

Messiaserwartung erfüllt sehen. In dieser Linie liefen ja auch die

Jünger und die erste Gemeinde, als sie an Jesus Christus gläubig
wurden (Joh. 1,41 und 45, Apgsch. 8,26—38 usw.). Heute ist es

nicht anders. Gurland beschreibt ausführlich, wie er durch Jesaja53
zu Christus geführt wurde14. Gerade beim Glaubenswechsel frommer

Juden, Rabbinen usw. haben Worte aus dem genannten Jesaja-
Kapitel oft eine große Rolle gespielt. Aus der Reformationszeit
wird uns ähnliches von Johannes Isaak Levita Germanus, einem
der bedeutendsten Proselyten der Lutherischen Kirche, berichtet.
Er las eine Taufpredigt, die bei der Taufe von vier Juden gehalten

wurde, und die sich besonders auf Jes. 53 stützende Predigt
überwand ihn, so daß er sich 1546 taufen ließ16.

Jeder Judenmissionar wird etwas davon erzählen können, wie
es immer wieder dieses Kapitel vom leidenden Gottesknecht war,
durch das sich Gottes Wort als jene Macht erwies, von der es

heißt „wie ein Hammer, der Felsen zerschmettert" (Jer. 23,29).
0. von Harling zeigt, wie es einmal besonders der 8. Vers dieses

Kapitels war, der einen Juden nachdenklich stimmte und vorsich-

14 R.H. Gurland, In zwei Welten. 3. Aufl. Gütersloh 1908, S. 141ff.
Gurland, 1831—1905, war Rabbiner in Wilkomir, später Pastor prim.inMitau.

15 A. Sydnow, Die Judenmission in der Schule. Berlin 1912, S. 29.

8



tig machte in seiner Behauptung, der leidende Gottesknecht sei
Israel16. Als stärkster „Hammer" erwies sich mir persönlich in der
Diskussion mit vielen Juden der 9. Vers des genannten Kapitels,
wo von dem leidenden Knecht gesagt wird, daß „er kein Unrecht
begangen hat, noch Betrug in seinem Munde gewesen ist". Diese
Worte können niemals vom Volk Israel gesagt sein, aber auch
nicht von irgendeinem andern Menschen als von dem, der, ohne auf
Widerspruch zu stoßen, von sich sagen konnte: „Welcher unter euch
kann mich einer Sünde zeihen?" (Joh. 8,46). Auch neutestament-
liche Worte sind es zuweilen, die einen besonderen Eindruck machten

und zum Glauben an Christus führten. So schreibt W. Gamper,
den ich in der Berliner Missionsarbeit kennen lernte: „Die Sittenlehre

des Neuen Testamentes zog mich gewaltig an"17. In ähnlicher
Weise spricht ein anderer vom „gewaltigen Eindruck" der
Bergpredigt18. An solchen Tatsachen wird nichts geändert durch den
Einwand von jüdischer Seite, daß doch die Sittenlehre Jesu durchaus

dem entspräche, was auch das fromme Judentum sage und
schon vor Christus gesagt habe. Auch hier macht der Ton die
Musik und wie Jesus seine Botschaft verkündete (z. B. in der
Bergpredigt), das war doch gewaltiger und einprägsamer als das jüdische
Schrifttum (z. B. Talmud), wo unter unendlich viel Gestrüpp ein

paar süße Beeren mühsam herausgeholt werden müssen, wobei die
Frage hier offen bleiben soll, ob Christus nicht doch auch mehr
gesagt hat, als im Judentum vorhanden war (Matth. 7,28, 29).

Wir stehen hierbei auf einem Boden, auf welchem Christen
Ähnliches erleben wie Juden. Auch der Christ kann nach Jahren eines

nur angelernten Christseins oder nach vorhergehender religiöser
Gleichgültigkeit mit einem bewußten, persönlichen Glaubensleben
beginnen, dessen Ausgangspunkt die Entscheidung für Christus als
den Herrn des Lebens bildet. So erlebt auch der „Christ" eine
„Bekehrung". Eine solche Entscheidung wird häufig unter dem
Einfluß der „Erweckungspredigt" getroffen. In der Großstadt ist
es nicht weiter verwunderlich, daß sich auch einige Juden zu
solchen Vorträgen einfinden, zumal diese ja häufig nicht in Kirchen,

16 O. von Harling, a.a.O., S. 292.
17 Zions Freund, Hamburg 1933, S. 133.
18 I. A. Adler, Tr. 103 des Zions Freund, Hamburg, S. 4.

9



sondern in neutralen Sälen stattfinden. Ich habe immer wieder
namentlich in Berlin Juden angetroffen, die mir bezeugten, daß
solche Vorträge ihnen den Anstoß zur Besinnung und Umkehr
gaben. In den schon erwähnten Lebensbildern jüdischer Christen
schreibt 0. von Harling von einem Konvertiten Dr. Heinrich Frank:
„Nun erzählte er mir, wie er am Abend zuvor einer großen Evan-
gelisationsversammlung im Zoologischen Garten beigewohnt habe;
wie da der Generalleutnant von Viebahn zu vielen Hunderten von
jungen Leuten über die Opfer der Sünde und das Opfer für die
Sünde gesprochen hätte. Was der Redner da von den Opfern
geschildert habe, welche die Jugendsünden erfordern, das habe er
empfunden, als sei es zu ihm persönlich gesagt; es sei ihm gewiß
geworden, daß er gerettet werden müßte. Auf seine Frage an den
General, was er tun solle, um auch solche Rettung zu erleben, wie
er sie an Beispielen geschildert habe, habe er ihm militärisch kurz
die Weisung gegeben: „Sie sollen sich sofort jetzt dem Herrn mit
Leib und Seele übergeben, ohne jeden Rückhalt, und dann gehen
Sie zu einem Manne in der Stadt, der Sie in das Geheimnis Christi
einführen kann"19. Kaum viel anders erging es dem jungen
Hamburger Juden Henry Seligmann20. In eigener evangelischer Tätigkeit

machte ich ähnliche Beobachtungen besonders bei Juden in
Berlin.

Einen besonderen Raum in der Betrachtung des Taufmotivs
nimmt natürlich die eigentliche Missionsarbeit ein. Wortverkündigung

und Schriftenverteilung waren es in vielen Fällen, die „das
Neue" an den Juden heranbrachten, oft genug „mit einer Kraft,
die mit Widerhaken im Herzen haft". Dies zu erreichen, bleibt
Aufgabe jeder Missionstätigkeit und bietet zugleich die Gewähr,
daß im Hörer ein echtes und stichhaltiges Motiv geweckt wird, das
einer der Konvertiten so beschreibt: „In der dogmatischen
Entwicklung steht das Judentum noch auf der Stufe der Vorbereitung,
der dunklen und beschränkten Vorahnung... Die Erlösungsbedürftigkeit

des Menschen ist wohl schon in das Bewußtsein getreten,

aber dieses Gefühl der Erlösungsbedürftigkeit wird durch den

19 O. von Harling, a.a.O., S. 297.
20 ebenda, S. 305.

10



Opferkultus beschwichtigt, durch Verschmelzung mit den nationalen

Hoffnungen verweltlicht, schließlich durch die Werkheiligkeit
und Werkgerechtigkeit der Pharisäer und Rabbinen abgestumpft
und überwuchert. Das Ächzen und Seufzen der Kreatur nach
Erlösung ist im Judentum noch nicht zum Bewußtsein gekommen.
Der Erlösungstod des Gottmenschen, die Versöhnung der Welt mit
Gott durch Gottes unendliche Gnade, ist im Judentum noch nicht
offenbart gewesen. Und deshalb ist im Alten Bunde die Gottheit
wohl in ihrer weltschöpferischen und welterhaltenden Persönlichkeit

erschienen; aber erst das Christentum hat das volle Wesen
und die ganze Lebensfülle der Gottheit in ihrer Dreipersönlichkeit

enthüllt"21.
Ein eigenartiges Motiv für die Hinwendung zu Christus bedarf

noch ausführlicher Erwähnung: der Ruf durch eine „Erscheinung"
oder durch einen Traum. Was vom Apostel Paulus berichtet wird:
daß ihm der Auferstandene erschienen sei und ihn durch diese

Erscheinung in seine Nachfolge und in seinen Dienst gerufen habe

(Apgsch. 9, Iff.), das wird in einer gewissen Parallele auch sonst

von Juden gelegentlich als Bekehrungsmotiv angegeben. Mir trat
dies zum erstenmal entgegen seitens einer Jüdin, die meinen
Taufunterricht besuchte. Eines Tages fiel mir auf, daß sie während der
Unterweisung mit Tränen kämpfte. In der nächsten Unterrichtsstunde

brach sie dann vollends in Tränen aus, und ich fragte nach
dem Grund. „Ich will ja nicht, aber ich muß", war zunächst die
rätselhafte Antwort, und schließlich erzählte sie, sie komme aus
einem gut jüdischen Hause, ihrer Religion sei sie immer treu
gewesen, nur als junges Mädchen sei sie mit einer christlichen Freundin

gelegentlich auch in einem christlichen Gottesdienst gewesen,
da ihr jüdischer (für die Frauen) ja so öde war. Das lag etwa 20

Jahre zurück. Nun habe sie vor einiger Zeit nachts plötzlich eine

Erscheinung des Christus mit der Dornenkrone gehabt. Er habe sie

unendlich traurig und zugleich so voller Liebe angesehen, als wolle
er sagen: „Du sollst auch kommen!" Sie schilderte das Ganze als

ein absolut reales Erlebnis. Sie sei völlig wach gewesen und am
andern Tage wie krank. In Abständen von wenigen Tagen habe

21 Sigismund Süßmann Heynemann, Zwei Briefe eines jüdischen Getauften,

2. Aufl. Leipzig 1909, S. 7 und 8.

11



sie die Erscheinung in ganz derselben Weise noch zweimal erlebt
und sie habe dann schließlich unter Tränen gesagt: „Ja, ich will
kommen", und ihr „ich will ja nicht, aber ich muß" erklärte sich
aus ihrem inneren Kampf: sie wußte sich völlig im Judentum
verwurzelt, hatte keinerlei äußeren Anlaß zum Übertritt, ihr
jüdischer Mann war seit einigen Monaten emigriert (es war 1934), Kinder

waren nicht vorhanden, sie selbst hoffte in absehbarer Zeit ebenfalls

aus Deutschland herauszukommen. Sie handelte wie unter
einem Zwang. Von dem Tage an, an welchem sie ihr Herz offenbart

hatte, wandte sie sich mit geradezu auffallender Freudigkeit
und Entschlossenheit dem Heiland zu, der sie gerufen hatte.

Auffallend ähnlich war die Schilderung einer andern Taufbewer-
berin, während es bei einer dritten mir nie völlig klar wurde, ob

es sich um einen wiederholten Traum gehandelt hatte oder ob wirklich

eine „Erscheinung" behauptet werden sollte. Was in solchen
Fällen Traum, Illusion, Halluzination oder wirkliche Vision ist,
kann unerörtert bleiben, da dies ja nichts daran ändert, wie dies
der einzelne Mensch zu erleben glaubte und für sich selbst deutete.
Von der Bibel her müssen wir allerdings gegenüber anderen

Meinungen an der Möglichkeit der Theophanie und der Vision
festhalten. Ich selbst habe den genannten Berichten nie besonderen
Wert beigelegt, weil ich weiß, wie schwierig solche Phänomene
selbst dann zu erklären sind, wenn man sie persönlich erlebt hat,
wieviel mehr, wo man sich an die Darstellungen anderer halten
muß. Es ist mir aber aufgefallen, daß in der einschlägigen Literatur

das „Traum- und Erscheinungsmotiv" öfter wiederkehrt. O.von
Harling schreibt von einem Juden: „In dieser innern Not half ihm
Gott durch einen Traum" und fügt hinzu: „wie mir das öfters in
solchen Fällen begegnet ist, in Erfüllung von Joel 3,1". Der Traum
selbst wird in diesem Fall wie folgt beschrieben: „Er hatte im
Traum ein Kreuz gesehen und daneben eine ehrwürdige Gestalt,
die mit dem Finger darauf wies, indem sie Augen auf ihn richtete.
Das Heß ihm keine Ruhe, bis er wieder zu uns kam und mir sein
Herz ausschüttete. Auch dieser Konvertit ging durch ernste
innere Kämpfe22.

22 O. von Harling, a.a.O., S. 283.

12



Ähnliehe Berichte finden sich aus den verschiedensten Zeiten.
Als im Jahre 1499 das badische Städtchen Tiengen sich dem
belagernden Schweizer Heer ergeben mußte, wurden die Juden
ausdrücklich von der Begnadigung ausgeschlossen. Sie wurden an den
Beinen aufgehängt. Einer derselben konnte sich nur dadurch „die
gelindere Todesart der Enthauptung" erwirken, daß er vorgab, die

heilige Jungfrau sei ihm mit dem Befehl erschienen, er solle ein
Christ werden23.

Verwandt mit diesem Traum und Erscheinungsmotiv ist ein
anderes, das von dem Entwicklungsgang einer Judenchristin der
Brüdergemeinde aus den Tagen Zinzendorfs berichtet wird. Es
handelt sich um die Jüdin Judith Schaul. Als siebenjähriges Kind
hatte sie ein Bild des Gekreuzigten gesehen, das auf sie einen so

ergreifenden Eindruck machte, daß sie weinend ausrief: „Zu
diesem Gott will ich mich auch bekennen!" Von daher blieb ihr eine
stete Unruhe, bis sie schließlich Christin wurde24.

Natürlich gab es auch zu allen Zeiten eine große Zahl von Juden,
die für ihren beabsichtigten Glaubenswechsel nur ein völlig
ungenügendes, ja verwerfliches Motiv vorbringen konnten. Wir denken
dabei nicht nur an eine so traurige Verirrung, wie sie E. Schaeffer
aus seiner Berliner Missionsarbeit einmal berichtet von einem Juden,
der übertreten wollte, „um seiner Schwiegermutter einen rechten
Ärger zu bereiten"25. Wer von „verwerflichen Motiven" redet,
denkt wohl am häufigsten an das in mancherlei Gestalt auftretende
„Vorteils-Motiv". Wie mancher Jude hatte — eben als Jude —
Schwierigkeiten im Berufsleben und suchte nun durch „Umtaufen"

seine Abstammung zu vertuschen. Bekannt ist, daß beispielsweise

im preußischen Heer vor 1914 kaum ein Jude Offizier werden
konnte. „Es ist wohl mehr als dreißig Jahre, daß kein Jude mehr
im preußischen Kontingent des deutschen Heeres Offizier oder
Reserveoffizier geworden ist", sagte der damalige Reichstagsabgeord-

23 Karl Friedrich Vierodt, Geschichte der Evang. Kirche in dem
Großherzogtum Baden. Karlsruhe 1856, Bd. II, S. 136, unter Bezugnahme auf
Glutz-Blotzheim, Geschichte der Eidgenossen, I, 107.

24 Gustaf Dalman, Graf Zinzendorf und die Juden, in : Saat auf
Hoffnung, XXVI. Jahrgang, S. 131 ff.

26 Messiasbote. Berlin 1933, Heft 3, S. 19.

13



nete Dr. Ludwig Haas in einem 1913 in Berlin gehaltenen
Vortrag26 und führte weiterhin aus: „daß die Rasse der Grund der

Ablehnung der Juden nicht ist, ergibt die einfache Tatsache, daß
der Jude, sobald er sich hat taufen lassen, Offizier und Reserveoffizier

werden kann. Ich habe im Leben noch nicht gehört, daß etwa
die Taufe die Rasse und das Blut ändern würde; der Mann bleibt
ganz derselbe; aber sobald er getauft wird, wird er als Offizier
akzeptiert"27. Es winkten dem, der sich taufen ließ, zuweilen äußere

Vorteile, und mancher oberflächliche, ehrgeizige oder ungefestigte
Charakter erlag solcher Versuchung. Es läßt sich aber schwer
abschätzen, wie zahlreich die Menschen waren, die nur aus Gründen
äußeren Vorteils ihre jüdische Religion aufgaben, freilich ohne daß
alle zum Christentum übergetreten wären. Die „Religionslosigkeit"
genügte vielfach, um die Herkunft abzustreifen. Mit dem Aufkommen

des Rasse-Antisemitismus wurde es vollends weithin belanglos,

ob ein Jude der mosaischen oder einer sonstigen Religion
angehöre. Und gerade damals wurde auch offenbar, was für ein starker
Irrtum hinter der Behauptung stand: „Wenige treten aus
Überzeugung über". Triumphierend schrieb der „Stürmer" in jener Zeit:
„Nach der Verkündigung der Nürnberger Gesetze, die nicht auf
Taufe und Konfession, wohl aber auf Rasse und Blut Bedacht
nehmen, haben sich die weit geöffneten Türen rasch geschlossen.
Weil Taufe und Kreuz seit Verkündigung der Nürnberger Gesetze
als jüdische Tarnungsmittel ausscheiden, pfeift der Jude auf beide.
Er hat kein Interesse mehr, „Christ" zu werden. In den Wohnungen
der Pastoren von der Judenmission, die monatelang mit
evangeliumshungrigen Juden vollgepfropft waren, ist es still und leer
geworden. Seit Verkündigung der Nürnberger Gesetze ist der Aktienwert

des Christentums in den Augen der Juden gewaltig
gesunken"28. Das war ein gewaltiger Irrtum! Die Berliner Judenmission
berichtet aus derselben Zeit: „Unsere Arbeit geht ungestört weiter.
Immer wieder kommen Leute aus Israel, obwohl sie keinen äußeren

26 Ludwig Haas, Der deutsche Jude in der Armee. Feldbücherei des
Centraivereins deutscher Staatsbürger jüd. Glaubens, S. 6.

27 ebenda S. 10.
28 Der Stürmer, Nürnberg 1936, Nr. 10.
29 Messiasbote. Berlin 1936, Heft 2, S. 16.

:14



Vorteil von der Taufe haben und möchten Jesum gerne sehen"29.

Ein Jahr später lautet der Bericht: „Die Zahl der Taufbewerber
hat nicht abgenommen, trotzdem niemand von der Taufe äußeren
Vorteil hat"30. Und wieder ein Jahr später heißt es immer noch:
Unsere Arbeit geht ihren stillen Gang weiter.. Der Arbeit ist
genug, da viele kommen, um am Christentum einen Halt zu
finden"31. Erst mit der bald nach Kriegsbeginn einsetzenden
planmäßigen Vernichtung der Juden ging die Zahl der Taufbewerber
naturgemäß zurück. Wenn man auf jüdischer Seite gerne von den

großen Summen redet, die aufgewendet werden, um jüdiche Seelen

einzufangen"32, so darf die deutsche Judenmission eine solche

Unterstellung getrost zurückweisen, ganz abgesehen von der christlichen

Auffassung über den Wert einer Seele (Matth. 16,26). Wer
die eben zitierten Missionsberichte aufmerksam liest, der stößt
immer wieder auf das Wort: „Sie kommen". Man muß ihnen
nicht nachlaufen oder Geld auswerfen, um sie „einzufangen". Und
sie kommen, obwohl oft wirklich keine Vorteile zu erlangen sind,
sondern Nachteile.

„Die Judenmission weiß davon zu berichten, wie viele Juden
nicht wegen äußeren Vorteils, sondern trotz drohenden Unheils
schwerster Art sich haben taufen lassén. Für viele ist noch heute
der Übertritt zum Christentum gleichbedeutend mit der Mahnung:
„Gehe aus deinem Vaterlande und von deiner Freundschaft und
aus deines Vaters Hause". Sie müssen alles aufgeben und tun es

den Jüngern gleich, von denen es heißt: „Sie verließen alles und
folgten ihm nach"33. Hier muß ich aus meinem eigenen Erleben im
Umgang mit manchen Taufbewerbern ganz schlicht hinzufügen: Ich
habe die Tränen gesehen.

Es ist in der Tat heute noch manchesmal so, daß mit der Taufe
zwangsläufig der Verlust des Elternhauses, der Verwandtschaft und
Freundschaft und oft auch der Existenz verbunden ist. Was kann
etwa ein übertretender Rabbiner anders tun als sich nocheinmal
auf die Schulbank setzen, um einen neuen Beruf ergreifen zu kön-

30 Messiasbote, 1937, Heft 2, S. 16.
31 Messiasbote, 1938, Heft 2, S. 16.
32 Dr. Werner, Judentaufen (cf. Anm. 2), S. 30.
33 A. Sydow, a.a.O., S. 12.

15



nen? Von hier aus wird dann auch verständlich, daß die Judenmis-
siom je und je auch in äußerer Notlage helfen mußte und daß hieraus

eben der Eindruck entstand, der Jude werde „gekauft". Daß
hier die Grenzen leicht überschritten werden können und zuviel
des Guten getan wird, ja daß man daraus im Streben nach
zahlenmäßigem „Erfolg" der Mission oft sogar geradezu ein falsches

Missionssystem entwickelt hat, ist nicht zu bestreiten. Hier handelt
es sich um einen Vorwurf, den die deutschsprachigen Missionen oft
nach anderer Seite hin machen mußten, und darin lag mit ein
Hauptgrund, warum man sich auch da nicht zur wünschenswerten
Arbeitsgemeinschaft zusammenfinden konnte, wo etwa wie in Berlin
neben der deutschen auch englische Missionen arbeiteten.

Die deutsche Judenmission lehnte zu aller Zeit das Haschen
nach „Erfolg" mit Nachdruck ab. Nie wurde hier die Tätigkeit des

Missionars nach der Zahl seiner „Tauferfolge" gewertet. Als in der
Zeit Stöckers gerade in Berlin eine Art Flucht aus dem Judentum
vor sich ging, blieb die Mission selbst sehr zurückhaltend mit der
Gewährung von Taufen. Sydow schreibt darüber: „Zunächst trat
eine bedauerliche Vermehrung der Judentaufen ein, an der die
Mission keinen Teil hatte"34. Nach dem Jahresbericht der Berliner
Landeskirchlichen Judenmission für das Jahr 1887 wurden in eben
diesem Jahre, in Berlin 103 Juden evangelisch getauft, nur ein
kleiner Teil unter Mitwirkung der Mission"35.

Das klingt nicht darnach, als hätte die Mission um jeden Preis
hohe Taufziffern erringen wollen. Bei der eben genannten Berliner
Mission verboten es die Satzungen ausdrücklich, durch Gewährung
äußerer Vorteile Proselyten anzulocken. Selbst als mit dem Jahre
1933 sich die wirtschaftliche Lage vieler Judenchristen teilweise
katastrophal gestaltete und bald eine immer größere Schar von
„Mischlingen" verschiedener Grade in wirkliche Not geriet, war es

mir als damaligem Missionsarbeiter nicht erlaubt, aus offiziellen
Missionsmitteln irgendwelche Zuwendungen zu machen. Nur in
Fällen dringendster Not konnte ein Betrag von drei Mark (im Mo-

34 ebenda S. 49.
35 Jahresbericht der Berliner Gesellschaft zur Beförderung des Christentums

unter den Juden. 1887.

16



nat) gegeben werden, und es blieb meinem eigenen Erfindungsgeiste

überlassen, woher ich etwa die Mittel für eine bescheidene

Weihnachtsbescherung aufbringen wollte. Und als ich unter dem

Zwang der Not eine besondere Hilfsarbeit in Angriff nahm mit
Hilfe der Quäker und anderer ausländischer Organisationen, wurde
es mir seitens des Missionskomitees nur als eine rein private
Angelegenheit erlaubt, die man nur ungern sah. Als die Berliner Mission

im Jahre 1922 ihr hundertjähriges Jubiläum feierte, schrieb
ihr der befreundete Verein der Freunde Israels in Basel (Schweizer
Judenmission) in seinem Begrüßungsschreiben u.a.: „...Dabei
hatten Sie es nie auf eine möglichst große Zahl von Proselyten
abgesehen, sondern legten jederzeit allen Nachdruck darauf, daß
lebendiger Glaube an den Herrn Jesus Christus, auf Grund einer
wahrhaften Bekehrung und eines gründlichen Unterrichts in der
evangelischen Wahrheit, die unerläßliche Vorbedingung für die
Taufe eines zum Christentum übertretenden Juden sei. In diesem
Grundsatz, der die Judenmission bewußt auf den Boden der
apostolischen Taufpraxis stellt, wissen wir uns eins mit Ihnen, in der
Überzeugung, daß nur auf diesem Wege ein bleibender Segen von
der Judenmission ausgehen wird für Israel sowohl, als auch für die
Christenheit" 36.

In diesem Zusammenhang darf auch gesagt werden, daß jeder
Judenmissionar wohl auch Fälle nennen kann, in denen er
Taufbewerber zurückwies. Ich erinnere mich an einen jungen Kaufmann,
den ich nach der zehnten Unterrichtsstunde ersuchte, nicht mehr
zu kommen, weil ich auch da noch den Eindruck hatte, daß es ihm
nur um einen formellen Übertritt gehe (mit der christlichen Braut
im Hintergrund). In Lodz kam ein junger Jude zu mir, der sein

Anliegen etwa so vorbrachte: „Mein Vater ist ein strenger Jude.
Ich halte es zu Hause nicht mehr aus. Taufen Sie mich und geben
Sie mir eine Anstellung in der Mission". Ich schickte ihn weg. In
Berlin kam eine junge Dame aus vornehmen jüdischen Kreisen:
„Ich möchte mich taufen lassen, weil mein Verlobter es wünscht.
Ich muß aber noch vor Samstag getauft sein. Am Samstag ist unsere

36 E. Schaeffer, Leben und des Herrn Werk verkündigen. (Bericht über
die Jahrhundertfeier) 1922, S. 18.

2 Judaica, Band 7, 1

17



Hochzeit". Es war Dienstag. Ich machte ihr deutlich, daß es so
nicht ginge und daß sie ja nach der Hochzeit zum Unterricht
erscheinen und späterhin wohl getauft werden könne. Sie wurde sehr

aufgeregt und bot schließlich eine gute Stange Geld. Ich schickte
sie in der nun angemessenen Form weg. Noch unter der Türe
trumpfte sie auf: „Glauben Sie, daß ich bis zur Hochzeit getauft
bin?" Ich habe es nicht bezweifelt, und sie fand dann auch einen
Pfarrer, der Gottesdienst und „Dienst am Kunden" miteinander
verwechselte.

Zu den Taufen, die nur um äußerer Vorteile willen erstrebt
werden, gehören auch die Kindertaufen in jenen Fällen, in denen
die Eltern selbst ihrer jüdischen Religion noch „treu" bleiben, weil
sie aus irgendwelchen Gründen den Religionswechsel ablehnen.
(Ich fand oft ein dem sterbenden Vater gegebenes Versprechen als
letzte und stärkste Bindung.) Die eben geborenen Kinder aber

übergaben sie einer fremden Religion, um sie sobald als möglich
von dem „Unglück ihrer Abstammung" zu befreien. Die Zahl
solcher Taufen wird indes bei weitem überschätzt. Traurig ist, daß
die Kirche diesen Unfug geduldet hat. Die deutsche Judenmission
hatte damit nie etwas zu tun. Sie darf für sich in Anspruch nehmen,
daß sie es mit dem Vollzug der Taufe immer ernst genommen hat.
Daß sie mit ihren Getauften immer besonders diffamiert war
seitens des Judentums, könnte sie stillschweigend in Kauf nehmen,
wenn nicht der unberechtigte Haß, der dahinter steckt, sich immer
wieder gegen das Judentum selbst richtete. Wer sich taufen läßt,
ist ein Renegat, ein Apostat, ein Meschummad. Rabbiner Werner
verlangt zornbebend am Schlüsse seines schon erwähnten Vortrages

über Judentaufen, man müsse „die gewissenlosen und
überzeugungslosen Täuflinge, die Treulosesten der Treulosen, bekämpfen",

und die Redaktion setzt hinzu: „Stürmischer, minutenlang
andauernder, sich immer wiederholender Beifall"37. Das Philo-
lexikon behauptet: „Apostaten, abtrünnige J., sind meist zu Feinden

ihrer Glaubensgenossen geworden"38, was eine unhaltbare
Behauptung darstellt. Wie viele gleichgültige und atheistische Juden

37 Dr. Werner, a.a.O., S. 45.
38 Philo-Lexikon. Berlin 1935, unter „Apostaten", Sp. 32.

18



sind im christlichen Unterricht erst einmal auf die Tatsache der
Erwählung Israels und die Herrlichkeit der ihm geschenkten
Gottesoffenbarung samt den für Israel noch immer gültigen Verheißungen

(Rom. 11) hingewiesen worden. Wieviele wurden da erst einmal
Juden, ehe sie Christen wurden, wenn man auch gerne von
jüdischer Seite die Judenmission mit dem Antisemitismus in einen

Topf wirft. In der Zeit der nationalsozialistischen Verfolgung der
Juden schrieb Dr. Conrad Hoffmann, Direktor des International
Missionary Council's Committee on the Christian Approach to the
Jews, New York, in einem Bericht über eine Reise, die ihn auch
durch Deutschland geführt hatte, über die wenigen Judenmissionare,

die noch in Deutschland arbeiteten: „We need their witness
to the persecuted Jews in Germany that there are Christians who
do sympathize with them, who are anxious to help them, and
who are sincerely friends to them. As a Berlin rabbi put it „we
know now that the Jewish missionaries are our friends, for they
at least wish us well"39. (Der erwähnte Berliner Rabbiner war Leo
Baeck, wie ich aus eigenem Miterleben weiß.)

Wenn der Judenchrist oft so häßlich von seinen Stammesgenossen

behandelt und mit Schmutz beworfen wird, darf man sich
da wundern, wenn er — zurückschießt? wenn er in der Tat nun
gar zum Antisemiten wird? Hier hat das Judentum selbst durch
ungezügelten Haß sich manchen Eeind geschaffen.

Es sei mir an dieser Stelle gestattet, aus eigenem missionarischem

Erleben noch einen Überblick zu geben über die Motive von
Taufbewerbern, die ich selbst taufte. Ich greife dabei die Zeit vom
1. Juli 1934 bis 30. Juni 1935 (genau: 19.6.35) heraus, weil es sich
dabei gerade um ein volles Jahr handelt, in welchem ich genau
100 Juden taufte. Es handelt sich dabei um 93 Erwachsene und
7 zugehörige Kinder (unter 14 Jahren). Bei den 93 Erwachsenen
lagen bei der Anmeldung folgende Motive vor (was sich zum Teil
erst während des Unterrichts vollends herausstellte):

39 Dr. Conrad Hoffmann, The Christian Approach to the Jews in Egypt,
Palestine, Syria, Turkey, The Balkans, Austria, Hungary and Germany.
Being a Report of a Three Months Journey through these lands, 1934.
London-New York 1934, S. 28.

1»



Unbefriedigtsein, kein Halt am Judentum
Jahrelange Berührung mit Christen
Spontaner christlicher Predigteinfluß
„Erscheinung Christi" (2) und Traum (1)
Neutestamentliche Lektüre
Geschäftliche Gründe
Beabsichtigte Mischehe
„Gehorsam" (Gemeinsam konvertierende Ehegatten und erwach-

11

31

2

3

10

13

8

sene Kinder)
Unbekannt, kaum feststellbar 7

93

8

Bei 24 Bewerbern bestand christlich-jüdische Mischehe. Bei den
8 jüdischen Verlobten kam es in 4 Fällen während der Unterrichtszeit

zur Auflösung des Verhältnisses. Alle 4 jüdischen Partner blieben

bis zur Taufe. Der religiösen Herkunft nach waren zwei Drittel
aus dem indifferenten Judentum, einige wenige waren davon als

Atheisten anzusprechen. Die übrigen waren mehr oder weniger
fromme, jedenfalls bewußte Juden. Dem eigentlichen Torajudentum

gehörten drei an.
Warum konnte nun bisher von einer speziellen Bewertung der

Motive abgesehen werden? Einfach deshalb, weil es sich bisher nur
um die Motive handelte, die wohl aus dem Judentum herausführten,
ja die auch zum Taufunterricht führten, aber noch nicht das eigentliche

Taufmotiv darstellten, wenigstens in vielen Fällen nicht. So

wünschenswert es auch sein mag, daß schon bei der „Anmeldung"
ein echtes und edles Motiv vorhegt, so bleibt dies doch nicht
entscheidend. Wenn gerade von jüdischer Seite dem Juden, „der sich

zur Taufe anmeldet", weithin unlautere Motive nachgesagt werden,
so ist dem mit Nachdruck entgegenzuhalten, daß das bei der
Anmeldung vorliegende Motiv nicht überbewertet werden darf. Es ist
ja normalerweise nicht so, daß der Jude eben kommt, und dann
geht es wie beim äthiopischen Kämmerer (Apgsch. 8,26ff.), daß

er nach einer kurzen Unterredung ausriefe: „Siehe, da ist Wasser.
Was hinderts, daß ich mich taufen lasse?!" Die deutsche
Judenmission hat den Grundsatz: „Mit der Erteilung von Taufunterricht

so entgegenkommend wie irgend möglich, zurückhaltend aber
mit der Gewährung der Taufe"40.

40 Messiasbote 1933, Heft 3, S. 19.

20



So mag in vielen Fällen die Beschuldigung zutreffen, daß den
Juden ungenügende und unechte Motive zum Pfarrer oder
Missionar führen, aber damit ist ja noch lange nicht gesagt, daß dieses

Motiv nicht bis zur Taufe eine Änderung erfahren könnte! Anmeldung

ist noch nicht Taufe!
Kein Pfarrer und auch kein Rabbiner fragt an der Kirchentüre

seine Gemeindeglieder oder Gäste, die kommen: „Warum kommst
du zum Gottesdienst?" Auch hier ist ohne Zweifel ein „edles1,
Motiv erwünscht, aber keineswegs Bedingung sine qua non. Der
eine kommt zum Gottesdienst aus innerem Verlangen, der andere
aus Gewohnheit, einer „erfüllt einfach eine religiöse Pflicht", der
andere kommt seiner Frau zuliebe, vielleicht gar aus Langeweile
usw. Die Aufgabe des Predigers besteht eben nun darin, möglichst
rasch alle zu interessieren für das, was er ihnen sagen will, und sein
Dienst kann für alle, auch für die zunächst aus „ungenügenden"
Beweggründen Gekommenen, ein Segen sein.

Genau so ist es beim Taufunterricht.
Die angegebenen, die vermuteten und die wirklichen Motive des

Taufbewerbers treten zurück hinter dem Ziele: Jedem einzelnen
das rechte Motiv zu vermitteln, ehe er an den Taufstein treten darf.
So bleibt die Herausarbeitung des echten Motivs die primäre
Aufgabe des Taufunterrichts. Was nicht stichhaltig ist, kann also im
Unterricht noch korrigiert werden. Gelingt dies nicht in befriedigender

Weise, so kann nicht getauft werden. Schon allein aus
diesem Grunde ist in der Regel eine längere Unterweisung nötig, denn
schließlich entscheidet nicht die Fülle der christlichen Erkenntnisse
über die Tauf-Reife, sondern eben die Reinheit des Motivs. Nur so

erschließt sich dem Täufling ja auch der Sinn der Taufe selbst. Er
muß erkennen, daß es sich bei der Taufe nicht einfach um eine
formale Prozedur handelt, auch nicht nur um den Übertritt von
einer „Kirche" zur andern. Er soll sich nicht für das Christentum
entscheiden, sondern für Christus.

Es ist nun gerade in der Judentaufe sehr schwer zu beurteilen,
inwiefern der Getaufte rein verstandesmäßig zu Christus sich
findet, indem er eben in ihm den Erfüller messianischer Weissagungen
sieht und inwieweit solche Erkenntnis zugleich auch Glaube ist,
Glaube vor allem an Christus den Heiland und Erlöser. Hier darf

21



man nicht zuviel erwarten und nicht zuviel verlangen. Die
Gottessohnschaft Jesu wird für den Juden immer besonders schwer zu
verstehen sein. Er soll daher wirklich Jesus zunächst einmal als den
verheißenen Messias erkennen. „Bist du, der da kommen soll?"
— „Komm und siehe". Das sind die Gedankengänge, die den Lauf
des Unterrichts bestimmen. Da die ersten Jünger Jesu aus dem
Judentum heraus zum Glauben an ihn kamen, so haben wir für
die Unterweisung der Juden biblische Vorbilder und Anweisungen

(Joh. 1,41.45, Apgsch. 8,34.35). Die Judenmission folgt darin
dem Beispiel des Apostels Paulus (Apgsch. 18,5).

Diese Auffassung, daß der Jude zunächst durch den Schriftbeweis

zu Jesus als dem Messias geführt werden müsse, war darum in
der evangelischen Kirche immer herrschend. Luther selbst vertritt
sie in seiner 1523 erschienen Schrift „Daß Christus ein geborener
Jude sei". Im „Textbuch für Prediger" von Römer wird zu dieser
Materie gesagt: „Reden bei der Taufe von Judenproselyten haben
die besondere Aufgabe, die Herrlichkeit des Christentums zu preisen
und Jesum als die Erfüllung der alttestamentlichen Verheißungen
und des Sehnens Israels zu verkündigen"41.

So wird der Jude also in der Zeit des Taufunterrichts dahin zu
führen sein, daß er in Jesus von Nazareth seinen und der Welt
Heiland erkennt und all seine ursprünglichen Taufmotive treten
immer mehr zurück hinter diesem nun entscheidend gewordenen.
Mag der ursprüngliche Anlaß, der die Taufe wünschenswert machte,
noch so dürftig und ungenügend, ja verkehrt und unwürdig gewesen
sein, er ist nun ad acta gelegt und hat einem besseren Platz gemacht.

Zwei Beispiele für viele ähnliche mögen dartun, wie völlig sich
das Konversionsmotiv ändern kann. Ein junger Kaufmann, Rudolf
Karmeinsky, meldet sich zur Taufe an. Seine Verlobte ist Christin,
und ihr zuliebe will er übertreten. Den Unterricht nimmt er als
etwas Unvermeidliches ziemlich gelassen hin. Bald erwachte sein

Interesse, und er kam mit großer Freudigkeit. Er war völlig
aufgeschlossen für das Evangelium und „wunderte sich manchmal über
sich selbst", denn er war vorher religiös völlig gleichgültig. Da kam
von der Braut die Mitteilung, daß sie unter dem Druck der Ver-

41 Christian Römer, Textbuch für Prediger. 2.Aufl. Stuttgart 1922,
S. 132/33.

22



wandten die Verlobung löse. Die Mitteilung traf ihn hart, da er
durch seinen Schritt seinen eigenen Verwandten gegenüber in eine
ziemliche Isolierung geraten war, die er nun doppelt empfand. Wie
stellte er sich nun zu der für ihn „gegenstandslos" gewordenen
Konversion? — „Vor zwei Monaten wäre ich unter diesen Umständen

einfach weggebheben, aber jetzt bin ich doch froh, daß diese

Verlobung für mich der Anlaß wurde, mich auf den Weg zu Christus
zu begeben".

Ähnlich lag der Fall bei einem jungen Arzt. Seine evangelische
Verlobte wünschte, daß er konvertiere. Für ihn war das eine
unwesentliche Sache. Bei der Suche nach der „Mission" geriet er
irrtümlich an die Berliner Stadtmission, deren damaliger Leiter, Pastor
W. Thierae, ihm nun persönlich Unterricht gab. Hier lernte nun
der Arzt Christum als den Sünderheiland kennen und erlebte seine

Bekehrung. Er trifft die Entscheidung für die Nachfolge Christi.
Das hatte nun seine Braut keineswegs gewünscht. Sie ist selbst

nur in sehr äußerlichem Sinn evangelisch. Im Konfirmandenunterricht

hatte sie gelernt, daß die Bibel nicht Gottes Wort, sondern

nur „das ehrwürdige Buch der Weisheit" sei. Die Auferstehung
Jesu ist ihr eine fromme Legende. Ein moderner Mensch, der die
Bibel liest, der betet, sogar zum Heiland betet: das geht über ihre
Begriffe. Er aber, noch nicht getauft, muß ihr sagen: Du bist ja
gar keine Christin. So kann ich dich nicht heiraten. Ich will eine
christliche Ehe führen. — Und nun kommt sie zum „Unterricht"
und fängt an zu suchen und zu lernen, bis auch sie Christus ihren
Herrn und Heiland nennen kann. Da greift die Gestapo ein und
löst die Verlobung. Beide müssen unterschreiben, daß sie auseinander

gehen. Für den Arzt aber ist es selbstverständlich, daß er
nicht mehr ins Judentum zurückgehen kann, weil er an Christus
gläubig geworden war.

Hören wir dazu noch Zeugnisse Getaufter, die deutlich zeigen,
zu welcher Erkenntnis des Glaubens sie in der christlichen
Unterweisung geführt wurden. 0. von Harling berichtet von dem Pro-
selyten Joseph Lapin: „Wie tief er in die Erkenntnisse des Heils
eingedrungen war, zeigte sich zu meiner dankbaren Freude, als er
in der Lutherkirche vor der Gemeinde vom Pfarrer Dr. Jeremias
einer Prüfung unterzogen wurde, ehe ich ihm die Taufe erteilte.

23



Auf die gewiß nicht ganz leichte Frage: ,Was ist denn eigentlich
Glauben?' gab er nach kurzem Besinnen die freudige Antwort:
,Hingabe an den Herrn'"42. Die Missionsblätter sind voll von
Zeugnissen und Bekenntnissen ähnlicher Art, und es geht wohl nicht an,
sie einfach in das Gebiet der Phantasie und Heuchelei zu verweisen,
wenngleich viel frömmelndes und verdächtiges Machwerk dabei
sein mag. In vielen Fällen wird dem Täufling in der Unterrichtszeit

doch ein Licht aufgegangen sein, und er wird mit ehrlicher
Überzeugung bei der Taufe das kirchliche Glaubensbekenntnis
sprechen, selbst wenn ihm für manche der darin bezeugten Wahrheiten

noch das volle Verständnis fehlt. Niemand wird behaupten
wollen, daß die Konfirmanden, wenn sie bei ihrer Prüfung eben
dieses Glaubensbekenntnis sprechen, es auch wirklich in allen Teilen
erfaßt hätten. „Zuerst grüne Halme, dann Ähren, dann vollen
Weizen in den Ähren", so hat Christus selbst das Gesetz des Wachstums

gesehen (Mark. 4,28). de le Roi, der bekannte Historiker der
Judenmission, sagt darüber: „Wer die Lebensgeschichte von Pro-
selyten liest, begegnet in ihnen oft dem Bekenntnis, daß sie sich
haben taufen lassen, weil es ihnen verstandesmäßig klar geworden
sei, daß Jesus der Messias Gottes ist. Erst später hätten sie es

erfahren, daß sie damals trotzdem unbekehrte Menschen waren. Ein
Neander zum Beispiel bekannte es, daß ihn seinerzeit die Erkenntnis

von der höheren Geistesmacht des Christentums zum Übertritt
bewogen habe, daß er aber erst hernachmals ein wirklicher Jünger
Jesu geworden sei"43.

Aus all dem wird ersichtlich, welche Bedeutung dem Taufunterricht

zukommt. Man gab darum seitens der Missionsgesellschaften
auch immer wieder entsprechende Fingerzeige oder gar ganze
Lehrbücher heraus. Der Berliner Missionsleiter E. Schaeffer verfaßte
ein 200 Seiten starkes Buch: „Christus ist des Gesetzes Ende, Lehrgang

für den Religionsunterricht jüdischer Taufbewerber". Oft war'
es so, daß der Taufbewerber sich die Sache „leichter" vorgestellt
hatte, als enie Angelegenheit, die mit 1 oder 2 Vorbereitungsstun-
den erledigt werden könne. Dann kamen die Wochen und Monate

42 O. von Harling, a.a.O. S. 311.
43 J. de le Roi, Berufen zur Judenmission. Autobiogr. Skizze in : Wie der

Meister uns in den Weinberg rief, von Martin Hennig. Hamburg 1906, S. 181

24



des Unterrichts, die nicht nur um der Belehrung willen nötig
waren, sondern eben auch, um dem Bewerber selbst noch Raum zur
stets erneuten Besinnung zu lassen und um ihn prüfen zu können
hinsichtlich des Ernstes seines Begehrens. Persönlich habe ich
grundsätzlich alle Unterweisung in Einzelunterricht gegeben, auch in
Zeiten, in denen ich des großen Andrangs wegen Monate hindurch
oft 50 und mehr Wochenstunden geben mußte, was neben der
„normalen" Missionsarbeit oft eine drückende Belastung war. Daß man
bei solchem seelsorgerlichen Einzelunterricht weiter kommt als in der
entsprechenden Zahl von „Schulstunden", ist einleuchtend.
Daneben besuchten die Taufbewerber noch die sonntäglichen Gottesdienste

und die wöchentliche Bibelstunde. Je nach den Verhältnissen

(Lage der Wohnung, Einstellung des Gemeindepfarrer etc.)
wurde versucht, die Einzelnen auch schon vor der Taufe in das

kirchliche Leben einzugliedern
Es muß gesagt werden, daß außerhalb der Mission — und da

wurden zeitweise die meisten getauft! — vielfach nicht mit der
nötigen Sachkenntnis und Gründlichkeit unterrichtet wurde. Ich
lernte mehr als einen Pfarrer kennen, der zunächst mit viel Eifer
an die Unterweisung eines Juden herangegangen war, dann aber
doch mit seiner besonderen Art nicht fertig wurde oder aber im
Gedränge der pfarramtlichen Geschäfte einfach seine guten
Vorsätze nicht mehr durchführen konnte und schließlich zur Taufe
schritt in der Zuversicht, der Getaufte werde ja nachher als Glied
der Kirche Gelegenheit genug haben, das Wort zu hören und die
Bibel zu lesen, um so in seinem Glaubensleben weiterzukommen.
Aber wo die rechte Grundlage fehlt, wird dies immer schwierig
bleiben. Darum war es auch völlig verfehlt, und biblisch nicht
haltbar, die Erwachsenentaufe einfach analog der Kindertaufe
vorzunehmen im Bewußtsein, daß es zum Wesen einer „Volkskirche"
gehöre, den Menschen zunächst einmal durch die Taufe
einzugliedern und ihm dann im Rahmen des kirchlichen Lebens die
innere Weiterführung zu vermitteln. Daß darüber hinaus mancher
Geistliche die ganze Angelegenheit als eine Formalität behandelte,
ist leider wahr. In dem schon erwähnten Beispiel einer von mir
zurückgewiesenen und dann durch die „Schnelltaufe" konvertierten
Jüdin lag ein solcher Fall vor. Er steht nicht vereinzelt. Auch „Tauf-

25



Unterricht" in Form der gesellschaftlichen Unterhaltung, bei Kaffee
und Kuchen, habe ich mit angesehen. Es ist beschämend, daß auch
hier die antisemitische Schmutzliteratur unleugbare Beweise pastoraler

Verirrung bringen konnte, wobei die beiden christlichen
Kirchen einander nichts nachgeben44. Wie oft war so in der Tat kaum
der Versuch gemacht, das oft zweifelhafte Motiv des jüdischen
Taufbewerbers zu korrigieren. Man ging auf seine Wünsche ein,
Meß sich vielleicht sogar Bedingungen stellen, etwa in der Weise,
daß der Jude erklärte, er wolle nur ein Christentum annehmen,
„das die christlichen Dogmen abweist, das die überlieferten Mysterien

nicht anerkennt"45. Diese Dinge sind vielfach geschehen und
trugen mit bei zu dem leider oft berechtigten Spott über die Judentaufe

— und über die Kirche.
Es sei aber klar ausgesprochen, daß es immer und überall, auch

im Dritten Reich, Pfarrer gab, die mit großem Pflichtbewußtsein,
mit Freude und Geschick, dem Juden, der bei ihnen Unterweisung
suchte, das volle Heil in Christo zeigten.

All das erinnert uns daran, daß auch der Täufer sein Motiv hat,
nicht nur der Taufbewerber. Dieser Punkt wird vielfach übersehen,
und unter anständigen Leuten bliebe gewiß ein groß Teil der
Verdächtigungen und Verleumdungen, die oft so summarisch gegen
die Judentaufe vorgebracht werden, unausgesprochen, wenn man
sich mehr vor Augen hielte, daß solche Vorwürfe sich auch auf
den taufenden Pfarrer oder Missionar erstrecken. Wird dem Pro-
selyten vorgeworfen, er habe sich „aus nicht ideellen Gründen"
taufen lassen, und die Taufe aus Überzeugung sei „eine ganz
vereinzelte Ausnahme", so bildet diese Beschuldigung ja auch eine

Anklage gegen den, der die Taufe vollzogen hat. Es ist schwer zu

sagen, wie oft sie leider zu Recht erhoben wird, sicher ist aber,
daß sie in der üblich gewordenen Verallgemeinerung dem wahren
Sachverhalt nicht gerecht wird und daher zurückgewiesen werden
muß. Es handelt sich bei diesen im Lexikon-Stil kolportierten
Beschuldigungen keineswegs um eine interne jüdische Angelegenheit,
sondern um eine Sache, in der auch die christliche Kirche einer
der Partner ist.

44 Der Stürmer, Sondernummer 4 von 1936.
45 Dr. Werner, a.a.O., S. 32.

26



Daß der Geistliche nur taufen soll, wenn er die Überzeugung
hat, daß es dem Täufling ernst ist mit seinem Bekenntnis zu Christus,

bedarf keiner Erörterung. Ein Außenstehender kann dabei
im allgemeinen kein Urteil abgeben, inwiefern der Pfarrer diese

Überzeugung haben konnte oder nicht.
Die Lauterkeit des Motivs auf Seiten des Getauften und des Täufers

wird auch deshalb oft angezweifelt, weil der Neuchrist in vielen
Fähen versagt. Es ist nicht immer seine Schuld, wenn er nach
einem vielversprechenden Anfang nicht weiterkommt. Echter
Judenmission war es immer ein Anliegen, ihre Proselyten nicht nur
selbst in geistlicher Hinsicht zu fördern, sondern weit mehr noch,
darauf hinzuwirken, sie in die Ghedschaft und Pflege einer
Gemeinde zu bringen, denn der Taufunterricht, auch wo er recht
erteilt wird, schafft ja keinesfalls einen „fertigen" Christen (den es

bekannthch überhaupt nicht gibt). Es war namentlich in der Zeit
des Dritten Reiches oft ganz besonder schwierig, die geeignete
geisthche Pflegestätte zu finden. Meist konnte es nicht die eigentliche

Kirchgemeinde sein, sondern eher weniger offizielle Kreise.
Für Berlin war eine solche geisthche Heimat für viele Proselyten
die Stadtmission in ihren vielen Einzelgemeinden, insbesondere
haben ihre Pastoren Thieme, Dannenbaum und Möller dieser
Arbeit größtes Verständnis entgegengebracht. Hausbesuche hielten
die Verbindung mit den Getauften aufrecht, und wenn auch bei
manchen eine innere Weiterentwicklung nicht mehr zu beobachten

war, so hielt doch der größere Teil die Verbindung mit der Mission
in herzhcher Dankbarkeit aufrecht (ohne äußeren Vorteil!) und
heß sich gerne weiterführen auf dem Wege der Nachfolge Christi.
Ähnhch lagen die Verhältnisse bei den andern deutschen Missionen.
Hätten die Feinde und Verleumder der Judentaufe recht, so müßten
trotz ah der Bemühungen um die Seelen der Getauften diese einen
Abschaum der Christenheit darstehen, eine Schar, deren man sich
schämt und von der man am besten keine Notiz nimmt. Wie ist es

aber in Wirklichkeit?
In jeder Religion gibt es wahrhaft rehgiöse Menschen und

andere, die nur dem Namen nach dazu gehören. Die Christenheit
kennt leider ein großes Heer von „Namenchristen". Unter den Juden
ist es nicht anders. Der großstädtische Mensch ist völlig säkulari-

27



siert, ob er nun formal sich noch Christ oder Jude nennt. „Unter
Tausend habe ich einen Mann gefunden", ruft der Prediger aus
(Pred. 7,28). Dabei hat er keine Christen im Auge gehabt. Mit
welchem Recht erwartet man nun, daß die getauften Juden in Scharen

sich als Christen bewähren müßten Viele bewähren sich nicht,
ohne daß sie damit unter ihrer „altchristlichen" Umgebung
auffielen. „Nur zu viele Proselyten gibt es in unserer Zeit, die sich

anfangs verstandesmäßig zum Christentum bekannt haben, die dann
aber nicht weiter gekommen sind und deshalb unter vielen Christen
die Meinung erweckt haben, daß überhaupt nicht ein Jude von
Herzen bekehrt werden könne"46. Und dennoch kann ohne alle
Übertreibung gesagt werden, daß der Prozentsatz unter ihnen,
der sich bewährt, der also einen wertvollen Zuwachs zur christlichen

Gemeinde darstellt, verhältnismäßig groß ist, ganz
abgesehen davon, daß zuweilen ein einzelner eine ganze Schar anderer
aufzuwiegen vermag. „Keine Zeit der christlichen Geschichte ist
ohne Namen bedeutender und einflußreicher Judenchristen. Aus der
neuesten Kirchengeschichte seien bloß die Professoren August Ne-
ander und Caspari genannt, oder es sei darauf hingewiesen, daß

gegenwärtig mehr als 500 christgläubig gewordene Juden auf
evangelischen Kanzeln das Evangelium von Christus verkündigen"47.

Der große Einfluß der Christen auf Israel bei den Anfängen
vieler christlicher Werke ist leider noch zu wenig erforscht, als daß

man hierüber schon Endgültiges veröffentlichen könnte. Darum sei

nur in aller Kürze auf einiges aufmerksam gemacht: Aus der
Reformationszeit ist Immanuel Tremmelius zu erwähnen, der in Straß -

bürg mit Bucer in Berührung kam, 1548 nach England emigrieren
mußte, wo er mithalf an der Abfassung der Glaubensartikel und
der Liturgie. Später war er als Professor in Heidelberg einer der

Hauptmitarbeiter am Heidelberger Katechismus48. In Baden sieht
die große Diakonissenarbeit in Nonnenweier (Mutterhaus für
Kinderschwestern) in der Judenchristin „Mutter Jolberg" ihre Gründerin.

— Im Herzen Deutschlands, in Bad Blankenburg in Thü-

46 J. de le Roi, Berufen zur Judenmission (Anm. 43), S. 181.
47 E. Schaeffer, Materialien und Richtlinien zur Judenfrage. Gütersloh

1921 S. 90.
48 A. Sydow, a.a.O., S. 28ff.

28



ringen, entstand das große deutsche „Allianzwerk", das durch
seine seit 1886 stattfindenden Allianzversammlungen, durch das
Allianzhaus und das Allianzblatt in der ganzen christlichen Welt
bekannt wurde. Gründerin dieses Werkes war Anna von Weling
(ursprünglich Anna Speyer). Einer ihrer Mitarbeiter schreibt von
ihr: „Anna von Weling ist freilich ein Beweis dafür, daß auf dem

Christenglauben von Menschen israelitischer Herkunft oft ein
besonderer Segen liegt"49. Über ihren Charakter und ihre Arbeit
wird gesagt: „Anna von Weling gehört zu denjenigen Persönlichkeiten,

welchen man nur schwer ganz gerecht werden kann.
Neben ihren Fehlern zeigte sie eine Selbstlosigkeit, Opferwilligkeit und
einen Liebeseifer für das Reich Gottes so großartig, daß sie darin
nur von wenigen Menschen erreicht worden ist"50. — Als am 22.

Februar 1834 in der Elbe bei Hamburg die sieben ersten deutschen

Baptisten getauft wurden und damit der deutsche Baptisten
gegründet wurde, war einer der sieben von jüdischer Herkunft:
Johannes Gusdorff, Vorsteher der Buch- und Papierhandlung der
niederländischen Traktatengesellschaft51.

Es würde zu weit führen, die als Christen besonders bewährt
erfundenen und bekannt gewordenen Söhne und Töchter Abrahams

aufzuzählen. Eine beträchtliche Zahl von ihnen ist mit der
Geschichte der Judenmission für immer verknüpft. Paulus Cassel,

(1821—1892), getauft 1855, der in Berlin wirkte, hat 262 Juden zu
Jesus geführt.

Weit größer noch ist natürlich die Schar jener unbekannt
gebliebenen, aber nicht minder treuen Christen, von denen jeder
Missionar eine Anzahl kennen und schätzen lernte. Bei diesen ist
es oft wie bei jener Judenchristin Esther Gr'ünbeck, von der Zin-
zendorf schreibt52 : „Sobald sie sich von ganzem Herzen zu Gott wenden,

so redet ihnen Jesus zum Herzen, und sobald sie das merken,
so kriegen sie ihn so lieb als irgend ein Christenmensch auf der
Welt. — Das sehe ich alle Tage an einer Jüdin, die der Herr Jesus

19 Gustav Kaiser, Im Dienste des Meisters. Hamburg 1935, S. 50.
50 ebenda S. 54.
61 Hans Luckey, Johann Gerhard Oncken, der Begründer des deutschen

Baptismus.
52 Gustaf Dalmann, Graf Zinzendorf und die Juden, a.a.O., S. 203.

29



ergriffen hat, und die ihn so innig liebet, daß ich mich davor
schämen muß".

Für viele andere sei nur einer noch einmal erwähnt, der ein
leuchtendes Vorbild für viele Christen wurde, jener Rudolf Kar-
meinsky, dessen inneren Werdegang ich schon kurz schilderte. Im
Dezember 1934 hatte ich ihn getauft. Geleitet von seinem Gemeindepfarrer

(P. von Rabenau) suchte er vor allem seine christlichen
Kenntnisse zu erweiten und besuchte katechetische Kurse der
Bekenntniskirche, immer im Blick darauf, daß er seinen jüdischen
Brüdern und Schwestern einmal dienen könne, wenn auch ihn
einmal ein Transport den Sterbensweg nach dem Osten führe. Aus
dieser ihn lange bedrohenden Kot heraus schrieb er mir zu
Weihnachten 1941: „Es ist doch wohl so, daß uns erst eine tiefe
undurchdringliche Finsternis umgeben muß, um den Stern klar erkennen
zu können, der uns den Weg zur Krippe von Bethlehem weist —-

zum Heiland der Welt. Bei uns hat sich bisher noch nichts verändert;

wir müssen jedenfalls damit rechnen und darauf gefaßt sein,
in nächster Zeit abtransportiert zu werden". Da er eine sehrschwere,
gesundheitsschädliche, unterirdische Arbeit auszuführen hatte, so
konnte ihn sein Chef noch längere Zeit halten. Weihnachten 1942

schrieb er dann: „Für uns waren die letzten Monate eine besondere

Belastungs- und Glaubensprobe, und wir sind dankbar, daß wir
bis jetzt noch hier sein durften. Wann es uns treffen wird? Nun,
dunkle Wolken haben sich zusammengeballt, aber es bleibt uns
eines: Gottes Liebe und Barmherzigkeit, die ER uns erzeigt hat
durch die Menschwerdung Seines heben Sohnes. Das ist der
einzige Halt, an den wir uns klammern können. Das Licht, das den
Stall und die Krippe von Bethlehem hell machte, möge auch uns
leuchten auf unserem dunklen, beschwerlichen Weg, der uns wohl
bevorsteht. Gott segne Ihnen ahen und uns die Weihnachtszeit!
Wir alle mögen alle menschlichen Sorgen beiseite tun und unser
Herz ganz bereiten und auftun für unsern Heiland". — Als ich
bald darauf vor seiner Türe stand, war sie versiegelt, und er war
mit Frau und Kind unterwegs zum Tod.

Er ist nicht der einzige, der sich in so klarer Weise zu Christus
bekannte. Und wie dürftig war das Motiv gewesen, das ihn
ursprünglich mit dem Christentum in Berührung brachte!

30


	Das Taufmotiv in der Judentaufe

