
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Hans Joachim Schoeps: Aus frühchristlicher Zeit. Religions¬
geschichtliche Untersuchungen, 1950. (J. C. B. Mohr (Paul Siebeck),
Tübingen; VIII und 320 S.)

Der Professor für Religions- und Geistesgeschichte an der Universität
Erlangen legt hier eine Reihe von 13 Aufsätzen vor, die alle den weiten
Umkreis des Spätjudentums und des Urchristentums (und darüber hinaus)
betreffen. Die vier ersten Aufsätze sind betitelt: Die Urgeschichte nach
den Pseudoklementinen; Die Dämonologie der Pseudoklementinen; Sym-
machusstudien — a) Ebionitisches bei Symmachus; b) Mythologisches bei
Symmachus; Symmachus und der Midrasch —; Jakobus ô ôixcuog xai wßUas.
Diese Aufsätze führen Studien weiter, die Verfasser in seinem großen Werk
über die „Theologie und Geschichte des Judenchristentums" veröffentlicht
hat. Der erste der genannten Aufsätze enthält eine Übersetzung der sich
auf die Weltschöpfung beziehenden Partien in den pseudoklementinischen
Rekognitionen, welchem Text Verfasser einen ausführlichen religionsge-
schichtlichen Kommentar beifügt und auf Parallelen in der jüdischen Hag-
gada hinweist. Es werden aber auch Linien sichtbar, die von diesen Texten
aus bis ins Mittelalter führen. In ähnlicher Weise weist Verfasser auch für
die Lehre vom bösen Trieb und von den Dämonen im den Pseudoklementinen
haggadische Parallelen nach und macht den jüdischen Ursprung dieser Teo-
rien wahrscheinlich. In den drei Aufsätzen über Symmachus geht es
Verfasser darum, zu zeigen, wie die ebionitische Theologie auf die Wortwahl
und auf die Gestaltung des Stiles in der AT-Übersetzung des Symmachus
eingewirkt hat. Symmachus unterliegt aber auch griechischen Einflüssen,
wie sich anhand von mythologischen Namen zeigen läßt, die gelegentlich
bei ihm erscheinen. Am interessantesten ist wohl die Beobachtung am Text
des Symmachus bei Jes. 53,4: da gibt er nämlich das nagu'a des Grundtextes

wieder durch „Aussätziger"; damit hat Symmachus ein verbreitetes
rabbinisches Theologumenon vom aussätzigen Messias in den Bibeltext
eingeführt. — Der Aufsatz über Jakobus betrifft dessen bei Euseb erhaltenen
Beinamen wßUas. Verfasser erklärt diesen bis jetzt unerklärten Namen als
entstanden aus einer Verlesung des hebräischen schaliach Apostel.

Einen Beitrag zur Exegese des NT. liefert das 5. Kapitel, das sich mit den
im NT. gelegentlich erwähnten jüdischen Prophetenmorden beschäftigt.
Verfasser sucht hier den Nachweis zu führen, daß Jesus und die Apostel an
diesem Punkt aus einer größeren Tradition haben schöpfen können, von
der noch Spuren bei Kirchenvätern zu finden sind.
Mit der jüdischen Religionsgeschichte befaßt sich die Studie über die
Tempelzerstörung des Jahres 70 und deren Auswirkungen. Interessant und
für den Standort des Verfassers aufschlußreich ist da die Behauptung, daß
die Kreuzigung Jesu in der religiösen Geschichte des Judentums keine

314



Zäsur bedeute, dagegen wohl die Zerstörung des Tempels. Verfasser geht
dann den Diskussionen nach, die sich zwischen Juden und Christen an
dieses Ereignis knüpften: die Christen sehen in der Tempelzerstörung eine
göttliche Strafe für die Kreuzigung Jesu, das Judentum dagegen sieht wohl
seine Schuld an diesem Ereignis, vermag sie aber nicht näher zu bestimmen.
Für Juden wie Christen ergaben sich aus der Tempelzerstörung weitgehende
theologische und praktische Folgen und Folgerungen: Geltung des Gesetzes;
Unmöglichkeit, die Opferthora zu erfüllen; Ersatz der Opfer durch Liebe
und Leiden; Kampf um den Begriff des auserwählten Volkes usw. Verfasser
zieht dann die Linien in interessanter und aufschlußreicher Weise aus bis
auf die Gegenwart und den neuen Staat Israel.

Der Aufsatz „Haggadisches zur Auserwählung Israels" befaßt sich
polemisch mit der Studie von Kurt Emmerich, Die Judenfrage als theologisches

Problem. Emmerich hatte da die These aufgestellt und mit Zitaten
gestützt, daß die Rabbinen die Auserwählung Israels auf Israels Verdienst
gründen. Dagegen will Verfasser nachweisen, daß auch nach rabbinischer
Lehre Israel aus freier Gnade erwählt sei. Dieser Nachweis scheint uns so
ziemlich mißlungen zu sein. Wenn Verfasser zum Beweise seiner These
Stellen wie diese zitiert: „Ich habe Begehren an euch; denn selbst, wenn
ich euch Größe angedeihen lasse, erniedrigt ihr euch doch vor mir". Das
Wort „denn" in diesem Zitat könnte Verfasser darüber belehren, daß hier
von freier Gnade nicht die Rede sein kann. Verfasser hat höchstens
bewiesen, daß wie die Rabbinen auch er nicht weiß, was freie Gnade ist —
sehr im Gegensatz zum AT.! Es gibt freilich Stellen, die des Verfassers
These stützen können; aber diese bilden niemals die Hauptlinie im
talmudischen Schrifttum. — Mit der Auserwählung Israels befaßt sich noch ein
zweiter Aufsatz, der über Jesu Gottessohnschaft und Mittlertum handelt.
Die Juden waren und sind der Auffassung, daß Jesu Mittlerstellung
sie nichts angeht, weil jeder Jude ein Sohn Gottes ist kraft des
Sinaibundes. Es gab (und gibt?) sogar jüdische Ansichten, die dieser
Auserwählung eine physische Seite beilegen: der Jude hat — im Gegensatz zu
den Weltvölkern — keinen Teil an der Erbsünde. Verfasser geht dann
diesen Gedanken nach im Kusari des Jehuda ha Levi.

Einige recht auffällige Thesen bringt der Aufsatz über „Jesus und das
Gesetz", ausgehend von Matth. 5, 17. Nach Verfasser zeigt Jesus in der
Bergpredigt, wie die Erfüllung des Gesetzes aussehen wird, wenn das Gottesreich

kommt: im Reiche Gottes wird der Mensch ein neues Herz haben und
dann auch Gottes Gebot erfüllen. Die Frage nach der Erfüllbarkeit der
Gebote der Bergpredigt jetzt und hier wird dann als falsche Frage
abgewiesen. Man fragt sich hier nur, was für eine Gesamtinterpretation der
Lehre Jesu hier vorliege, was für einen Reichgottesbegriff Verfasser Jesus
zuschreibt — etwa den gewisser Rabbinen, nach denen der neue Aeon eine

verbesserte Wiederholung dieses Aeons ist? Ein Blick auf die Antwort Jesu

315



auf die Saduzäerfrage könnte Verfasser da eines andern und Besseren
belehren; auch die Bergpredigt redet ja über Ehe und Ehescheidung. Es
müßte hier auch die formale Seite diskutiert werden, ob wir es in der
Bergpredigt mit einer eigentlichen Rede zu tun haben. Falsch ist der auf
S. 220 begegnende Ausdruck, Jesu Leben und Sterben habe eine „Aeonen-
wende" — natürlich nicht für die Juden, sondern nur für die „Völker" —
gebracht; im Sinne des NT. darf hier nur von einer Zeitwende geredet
werden, die Aeonenwende ist der Anbruch des Reiches Gottes.

In zwei Studien beschäftigt Verfasser sich mit „Paulus als rabbinischer
Exeget", wobei die erste Studie sich unter das spezielle Thema stellt:
„Christus, das Ende des Gesetzes". Dabei ist Verfasser den bekannten
Thesen Albert Schweitzers sehr verpflichtet. Er argumentiert hier vor allem
von der Auferstehungstatsache bei Paulus aus; das ist an sich nicht falsch,
wird es aber sofort, wenn — wie es hier geschieht,— die Lehre vom Kreuz
bei Paulus in den Hintergrund gedrängt wird. So nützlich und förderlich
es ist, die halakhische Basis der paulinischen Gedanken herauszuarbeiten,
möchte man doch wünschen, Verfasser hätte sich etwa mit dem auseinandergesetzt,

was Bultmann auf S. 191 ff. von „Glauben und Verstehen" zum
Thema Paulus und das Gesetz gesagt hat, oder mit dem, (was im Artikel
vouoç des Theologischen Wörterbuches steht. Es ist uns fraglich, ob
Verfasser viele Anhänger finden wird mit seiner These, Paulus habe das Gesetz
auf das ethische Gesetz reduziert und damit ein „gründlich verzerrtes Bild'<
von ihm entworfen. Wann wird man sich wohl endlich in jüdischen Kreisen
dazu durchringen, in Paulus nicht mehr den „bösen Feind" und Verderber
zu sehen?! Der zweite Aufsatz geht den rabbinischen Parallelen nach, die
sich beibringen lassen zu den Sätzen des Paulus über den Opfertod Christi.
Verfasser sucht hier zu zeigen, daß Paulus diese Sätze geformt hat im Blick
auf rabbinische Exegesen über das Kapitel von Isaaks Opferung.

Ein weiterer Aufsatz sucht den Nachweis zu führen, daß mit dem im Talmud
genannten Ben Stada nicht — wie bisher oft angenommen wurde — Jesus,
sondern Simon Magus gemeint sei; auch Bileam soll gelegentlich Deckname

für Simon sein.

Eine Studie über „Gnostischer Nihilismus" geht den Motiven und treibenden
Kräften nach, die bei Gnostikern alter und neuer Observanz, auch bei
jüdischen Messianisten der neueren Zeit, zur Ablehnung des Gesetzes geführt
haben. Ob allerdings, wie Verfasser sagt, die einzige Parallele zur Ablehnung
des Gesetzes durch Paulus die Gesetzesfeindschaft von Jakob Frank in der
Nachfolge von Sabbatai Zewi sei, wäre doch noch zu untersuchen; die
beiden Dinge liegen doch wohl auf verschiedenen Ebenen. Und ob man
außerhalb des Kreuzes Christi von dialektischer Theologie reden darf, ist
schon keine Frage mehr. Ob von der paulinischen Theologie aus legitimer-
und verständigerweise zu antinomistischen und nihilistischen Konsequenzen

316



fortgeschritten werden kann, ist auch keine Frage; Paulus war eben — kein
Markionit.

Anhand der Perikope Mark. 10, 1—12 sucht Verfasser die „Restitutio prin-
cipii als kritisches Prinzip der Nova Lex Jesu" zu erweisen: Jesus greift
kraft eigener Autorität über das Gesetz zurück auf den eigentlichen Gotteswillen,

der vor allem Gesetz da ist. Von hier aus untersucht Verfasser die
verschiedenen Versuche der alten Kirche — bei Orthodoxen und Häretikern —,
mit dem Problem der Geltung des Gesetzes fertig zu werden.

Zum Schluß des Bandes beschäftigt sich die Erlanger Antrittsvorlesung
vom S.-S. 1947 mit dem Thema der Nachfolge Christi, deren Ursprünge
in der jüdischen imitatio Dei aufgewiesen und deren Wandlungen durch
die Jahrhunderte gezeigt werden.

Diese 13 Aufsätze vermitteln eine große Fülle von Wissen, von Anregungen,
von Mitteilungen aus rabbinischen Schriften, Kirchenvätern, alten und neuen
christlichen und jüdischen Theologen. Aus der ganzen Fülle des hier
Gebotenen konnte nur weniges genannt werden. Man kann dem Verfasser
Interesse für den Stoff, Gelehrsamkeit, Fleiß und Originalität in der
Gedankenführung, Problemstellung und in den Lösungsversuchen nicht
absprechen. So anregend und belehrend das Werk aber ist, es ist doch nur
für den wirklich kritischen Leser eine Hilfe. Für die zentrale Botschaft
des Neuen Testamentes geht Verfasser das Verständnis ab, und dieser Mangel
wird durch alle Gelehrsamkeit und Originalität nicht aufgehoben.

Bern. Hans Bietenhard.

Alfred Döblin: Schicksalsreise. Bericht und Bekenntnis. Verlag Josef
Knecht, Frankfurt, 1949.

Alfred Döblin nennt sein neuestes Buch „Bericht und Bekenntnis": er
berichtet darin von der Zeit seiner Leiden im von den Deutschen besetzten
Frankreich des zweiten Weltkrieges, von der Flucht, von der Heimatlosigkeit,

vom endlich gefundenen Asyl in Amerika, von der Rückkehr nach
Deutschland am Ende des Krieges und er bekennt sich zu einem Christentum

katholischer Prägung, zu dem er sich in der Zeit der Leiden und
Wandlungen durchgerungen hat.

Der „Bericht" macht, rein äußerlich gesehen, den größten Teil des Buches

aus, aber er soll, nach Döblins Willen und Absicht, letzten Endes doch
wieder nur dem „Bekenntnis" dienen, es vorbereiten und verständlich machen.

All das äußere Geschehen und Leiden hat ja, so sieht und sagt es Döblin,
nur den einen Zweck und Sinn, den schlafenden Menschen aufzuwecken.
„Ich bin eigentlich nicht beraubt durch die Katastrophe, sondern ich bin
aufgeweckt worden". Die Irrwege seiner Reise sind „Zeichen und Winke",
sich selber endlich einmal mit wirklichem Ernst die Frage zu stellen: „Wer
ist Jesus?"

317



Immer wieder wird diese Frage gestellt: Wer ist Jesus? Döblin ringt sich
in den Jahren der Verfolgung zur Überzeugung durch, daß er Gott selber
ist. Er gesteht, daß er sich schon immer mit Jesus befaßt hatte, aber auch,
daß erst jetzt der Wille in ihm gebieterisch wurde, diesen Jesus als Gott
selber zu anerkennen. Die Entscheidung wird durch ein äußeres Geschehen

herbeigeführt: Döblin hatte einen Sohn, der seinen Vater eines Tages davon
überzeugte, daß man ein Kind nicht „ohne Weg und ohne Halt"
'aufwachsen lassen dürfe. „Nun sollte das, was ich in mir trug, an den Tag".
Döblin ist katholisch geworden. Durch Freunde kam er in Beziehung mit
jesuitischen Theologen und fand bei ihnen den Rahmen, den er für seinen
neuen Glauben und seine neue Überzeugung brauchte. Der evangelische
Leser wird sich hier die Frage stellen, warum Döblin katholisch und nicht
evangelisch geworden ist. Ich glaube nicht, daß man bei Döblin selber eine
wirklich klare Antwort auf diese Frage finden kann. Er ist wohl zu sehr
Mystiker, um sich im schmucklosen, klaren und einfachen Protestantismus
wohl zu fühlen. Der Ausklang seines Buches ist auf alle Fälle eine
Versenkung in Welt, Gott und die eigene Seele.

Basel. Lydia Schäppi.

Dokumente

Die „Evangelische Arbeitsgemeinschaft für Theologie und Kirche11- in Wien
hat am 10. Mai 1950 die nachstehende Erklärung zuhanden der evangelischen

Pfarrer in Österreich herausgegeben:

Erklärung
zum Problem „Kirche und Israel".

Wir haben als Diener am Wort unentwegt um das Eine besorgt zu sein,
daß die Wahrheit des Wortes Gottes richtend und wegweisend in die Fragen,
Verirrungen und Verwirrungen unserer Zeit hineinleuchte. Wehe, wenn
unsere Verkündigung sich im „luftleeren Raum", d. h. in zeitlosen theologischen
Wahrheiten bewegt und unverbindlich bleibt. Nun hat die Wahrnehmung
des Geistes eines ungebrochenen Antisemitismus, der auch in unseren
Gemeinden zu spüren ist, das Bewußtsein um die Schwierigkeit des Problèmes
„Israel", daneben auch die Bildung eines israelischen Staates mit den sich
hier erhebenden eschatologischen Aspekten, uns als an Schrift und Bekenntnis

gebundene Amtsträger der Kirche genötigt, uns mit dieser Frage zu
beschäftigen. Im ernsthaften Hinhören auf Gottes Wort gewannen wir
folgende Erkenntnisse, die wir in einige Sätze zusammengefaßt, Euch
vorlegen mit der Bitte, diese Fragen selbst neu durchzudenken und auf diesem

318


	Rezensionen

