
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Pour une définition de l'antisémitisme

Autor: Lovsky, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960859

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960859
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Pour une définition de l'antisémitisme

par F. LOVSKY, Paris

C'est en 1879—1880 seulement que le mot «antisémitisme»
apparaît en Allemagne L Mais la passion qu'il représente est aussi
vieille que la vocation d'Israël; pour la désigner on emploie
souvent le terme d'« antijudaïsme » 2 qui semble plus exact, parce que
plus restreint: n'y a-t-il pas, comme le notait avec quelque ridicule
Henri Labroue, d'autres Sémites que les Juifs? Cependant, nous
montrerons plus loin que l'antijudaïsme et l'antisémitisme ne se

confondent pas nécessairement.

Il est courant de voir ramener l'antisémitisme à des motifs purement

psychologiques nés des rapports, au sein d'une même
société, entre la majorité de la population et quelque groupe minoritaire.

« L'antisémitisme », écrivait récemment M. Pierre Paraf,
« n'est rien d'autre que le vieil appel de la bête, la haine du plus
fort contre le plus faible qui cherche à s'évader de sa propre
faiblesse, la réaction de la majorité contre une minorité trop
différente » 3. C'est bien l'un des aspect de l'antisémitisme, dont la
valeur sociologique n'est pas négligeable, et que des théologiens
comme M. Jacques Maritain ou R. Niebuhr ne manquent pas de
souligner en étudiant les rapports entre l'antisémitisme et le
racisme ou le problème des minorités 4. Mais à ne s'en tenir que

1 The Jewish Encyclopedia, I, 641—642.
2 «L'antijudaïsme, vulgairement et inexactement appelé antisémitisme», J.

Isaac, Christianisme social, Mars 1948, tiré à part en brochure: «Les Bases
de l'Antisémitisme chrétien». — «L'antisémitisme, ou plutôt l'antijudaïsme
date de loin», J. Weill, le Judaïsme, Alcan 1931, p. 50.
3 Dans Réforme, 8 Mai 1948.
4 Jacques Maritain, Lettre à la Conférence de Seelisberg, Cahiers Sioniens,
n° 3, 1 Janvier 1948, p. 187, et Foi et Vie, n° 2, Mars 1948, p. 179. — Rein-
hold Niebuhr, La Foi chrétienne et le Problème des Races, Foi et Vie, même

numéro, p. 159.

301



là, on élargit à l'excès la notion d'antisémitisme, au point de
dissoudre dans les problèmes raciaux ou minoritaires les caractères

particuliers et uniques du Judaïsme, et à le nier dans une certaine
mesure par voie de conséquence.

A l'inverse, il arrive qu'à ne considérer qu'une seule époque de
la millénaire histoire juive, on cherche l'origine de l'antisémitisme,
et sa définition, dans un de ses aspects particuliers, au détriment
des autres. « Les Juifs », écrit un historien, «... eurent quasiment

la monopole (de l'usure). Il n'en est pas de moins populaire,

et l'on peut dire, semble-t-il, sans paradoxe, que c'est l'horreur

irraisonnée de l'opinion médiévale pour le loyer de l'argent
qui a créé à la fois la vocation économique du juif, et l'antisémitisme

» 5. Toute une école a popularisé cette définition purement
économique, psychologique, et récente, de l'antisémitisme. Ram-
baud n'avait-il pas avancé l'étonnante opinion que « l'histoire des
Juifs au moyen-âge appartient plutôt à celle des idées économiques
qu'à celle des idées religieuses»?6. C'est ériger une conséquence
importante en cause essentielle, confondre la cause seconde et la
cause première. Dès le moyen-âge, certains esprits mesuraient
mieux les dimensions du problème, tel Abélard, qui faisait dire
au Juif de son Dialogue : «... Subissant de telles contraintes et
pareille oppression, comme si l'univers entier s'était oonjuré contre
nous seuls, lorsqu'on nous fait la grâce de nous laisser vivre,
cette vie même test misérable: nous ne pouvons posséder ni
champs ni vignes... Aussi bien, notre seule ressource est le lucre :

ce n'est qu'en pratiquant l'usure à l'égard des étrangers que nous
entretenons notre vie misérable. Mais par là-même nous provoquons

les pires haines »7.

Une définition de l'antisémitisme doit être centrée sur le Judaïsme

5 Joseph Calmette, Le Monde féodal, coll. Clio, n° 4 (P.U.F.), p. 194.
6 A. Rambaud, Histoire de la Civilisation française, 8« éd., 1901, I, 327.
7 Abelard, Dialogue entre un Philosophe, un Juif et un Chrétien (Oeuvres
choisies par M. de Qandillac). Aubier, éd. 1945, p. 223. — Les meilleurs
historiens ne manquent pas de souligner que «cette accusation (l'usure)!
n'aurait pas pu s'élever si les Juifs n'avaient pas été un peuple à part»
(R. Travers Herford, De Hillel à Mendelssohn, dans Le legs d'Israël, Payot
1931, p. 113).

302



considéré durant toute l'étendue de son histoire. Avec Bernard
Lazare, auteur de « VAntisémitisme, son histoire et ses causes »,

il faut bien constater, pour peu qu'on embrasse toutes les
manifestations, aussi différentes qu'elles semblent, de l'antisémitisme,
qu'il « n'est pas né sans causes... Il m'a semblé qu'une
opinion aussi universelle... ne pouvait être le résultat d'une
fantaisie et d'un caprice perpétuel... II faut donc, puisque les ennemis

des Juifs appartenaient aux races les plus diverses... que
les causes générales en aient toujours résidé en Israël même et
non chez ceux que le combattirent » 8. — Maladroite dans son
expression, peut-être, excessive sans doute, car les adversaires
d'Israël portent en eux-mêmes les germes de l'antisémitisme,
l'opinion de B. Lazare a le grand mérite de lier l'antisémitisme à

l'existence unique, aux caractères uniques d'un peuple particulier:

l'antisémitisme ne se rapporte pas à une minorité quelconque,

nationale ou religieuse, mais à Israël. Il y a une liaison entre
la mission d'Israël dans le monde (mission véritable ou supposée,
mais combien sérieusement acceptée par tant de générations
juives!), et l'opinion du monde au sujet du peuple incarnant cette
vocation précise. Aussi voit-on le Saint-Siège, dans sa célèbre
condamnation de l'antisémitisme (Décret du Saint-Office, 25 mars
1928), souligner avec la plus grande netteté que l'antisémitisme
n'est pas seulement une forme indifférenciée de l'animosité entre
les peuples, puisque Israël n'est pas un peuple quelconque parmi
les autres: «Le Siège apostolique, ...de même qu'il réprouve
toutes les haines et les animosités entre les peuples, ainsi il
condamne au plus haut point la haine contre le peuple autrefois choisi
de Dieu, cette haine qui aujourd'hui est désignée par le vocable
d'antisémitisme ».

L'antisémitisme est une passion qui discerne dans les Juifs beaucoup

moins les caractères psychologiques ou les mœurs d'une
minorité, que l'extraordinaire vocation d'Israël. C'est pourquoi il

8 B. Lazare, L'Antisémitisme, son histoire et ses causes, éd. définitive, 2 vol.,
Crès 1934, I, 39, 40, 42.

303



n'est pas étonnant que ce soient ceux-là parmi les hommes qui
connaissent le mieux l'extraordinaire mission des Juifs qui
risquent le plus fortement de sacrifier à la passion antisémite. Mais
sera-ce une conséquence inévitable?

Si tout antisémitisme est évidemment ennemi, à la fois, de la

personne des Juifs, de leur culture, et de leur foi, tout antijudaïsme
par contre n'est pas nécessairement antisémite. La confusion des
deux termes, antisémitisme et antijudaïsme, qui ne tire pas à

conséquence dans le langage quotidien, provoque néanmoins des
erreurs d'appréciation importantes. Le « Judaïsme », en effet,
intimement lié au peuple juif, peut cependant être considéré oomme
une doctrine et un mode de vie, que d'autres que les Juifs éprouvent

le désir d'imiter; et c'est en ce sens que nombre de
théologiens chrétiens n'ont pas manqué, au cours de l'histoire, de
dénoncer au sein de l'Eglise les tendances judaïsantes de leurs
adversaires. On lit sous La plume de certains auteurs catholiques
que les Puritains judaïsaient; les Adventistes se voient reprocher
de sacrifier les principes chrétiens aux conceptions judaïsantes;
mais d'autres discernent dans le pédobaptisme un judaïsme qui
s'est réintroduit dans l'Eglise. Il n'est nullement question des

Juifs dans toutes ces controverses; et lorsqu'on entend l'antiju-
daïsme chrétien prononcer ses jugements sur le «Judaïsme»,
c'est parfois en perdant complètement de vue les Juifs.

On peut même considérer que le Judaïsme, expression de la vie

spirituelle et sociale des Juifs, devient en quelque sorte un facteur
de leur évolution. C'est en ce sens que R. Travers Herford se

demande: «Quelle sorte de peuple les Juifs devinrent-ils du fait
de leur judaïsme?»9; et l'Histoire a montré de nombreux
exemples de Juifs s'insurgeant, plus au moins sincèrement, contre
le Judaïsme pour devenir parfois de véritables antisémites, —
Nicolas Donin, Pablo Christiani, Pfefferkorn, etc. — tandis que
d'autres nourrissent un antijudaïsme délibéré qui ne verse nullement

dans l'antisémitisme: ainsi par exemple l'inspecteur des
écoles et censeur des publications juives de l'Empire autrichien

9 R. Travers Herford, Le Legs d'Israël, 106. Voir 105, 110, 112.

304



Herz Homberg, qui jusqu'à sa mort en 1841, s'opposa vigoureusement,

par rationalisme, à l'influence et à l'impression des ouvrages
rabbiniques10.

Fondé sur la Révélation et messager de l'unité et de la sainteté
de Dieu, le Judaïsme attaché à la Loi ne peut susciter de la part
des hommes qu'une réaction négative, pour peu qu'ils nient la
Révélation ou qu'ils vivent selon d'autres lois. Tout le paganisme
antique, constamment flétri par l'Ancien Testament, n'est qu'un
antijudaïsme de principe, persuadé de l'imposture du judaïsme;
et l'Empereur païen, dont les actes politiques furent les plus
marquées d'intentions philosémites, ne pouvait pas ne pas écrire que
« les prophètes (juifs) qui ont écrit de pareilles choses ne sont

que des radoteurs dignes de la compagnie de vieilles femmes
stupides»11. L'exemple de Julien l'Apostat illustre combien l'anti-
judaïsme de principe peut différer de l'antisémitisme.

Le rationalisme, lors même qu'il se proclame déiste, doit être
tenu pour un autre antijudaïsme de principe. Les Juifs orthodoxes

ne s'y sont jamais trompés, qui considérèrent le Traité
théologico-politique de Spinoza comme un ouvrage d'essence anti-
judaïque. La négation d'unie élection divine sape à la racine le
millénaire judaïsme, et fait des Juifs, ou des dupes, ou des

imposteurs. Le rationalisme athée ne peut guère se poser en face du
monothéisme juif qu'en adversaire. « Moi qui nie suis pas
antisémite, je ne fais aux Juifs qu'un seul reproche, celui d'avoir
empoisonné la pensée aryenne, si haute et si large, avec le
monothéisme hébreu», déclarait le député Allard en Janvier 1903 à la
Chambre des députés 12. Cet antijudaïsme rationaliste, à l'occasion
partagé par certains Juifs de l'époque contemporaine, n'est pas
nécessairement un antisémitisme.

10 M. Margolis et A. Marx, Histoire du peuple juif, Payot 1930, p. 576.
11 Théodore Reinach, Textes d'auteurs grecs et romains relatifs au Judaïsme,
Paris 1895, 209 et note 1, page 210. Voir aussi l'analyse de Marcel
Simon sur les sentiments de Julien à l'égard du Judaïsme, Verus Israël, De

Boccard, 1948, 140.
12 Cité par Henri de Lubac, Israël et la foi chrétienne, L.U.F., Fribourg
1942, p. 156.

305
5 Judaica Bd. IV, 4



Le Marxisme est également un antijudaïsme. Quelle autre attitude
devant le monothéisme juif le Marxisme peut-il adopter que
l'opposition? Devant l'élection d'Israël, quelle issue pour le
socialisme, sinon le négation? Aussi voit-on très logiquement l'U.R.
S.S. reconnaître la nationalité juive léguée par l'Histoire, respecter
les valeurs présentes de son héritage, promulguer un arsenal
législatif remarquable contre l'antisémitisme, mais s'opposer
vigoureusement au messianisme judaïque, sous ses formes orthodoxe
et laïcisée (dans le sionisme), puisque l'une et l'autre prétendent
modeler l'Histoire à venir.

Aussi bien que le Marxisme, le Rationalisme ou le Paganisme,
la doctrine chrétienne apparaît comme un antijudaïsme résolu.
Affirmer que Dieu s'est incarné en un Fils, c'est dire que l'élection

d'Israël est parvenue à son épanouissement. Baptiser les

croyants au nom du Père du Fils et du Saint-Esprit, c'est heurter
de front le caractère fondamental du monothéisme tel que le
comprend le Judaïsme. «... la rigidité de ce monothéisme, en dernière
analyse ne serait-ce pas cela «l'essence même du judaïsme», cela,
d'où viendra par la suite son obstiné refus du dogme trinitaire. « Là
écrit Nioolas Rerdiaeff, gît l'abîme qui sépare la conscience
chrétienne de la conscience israélite». Je le crois aussi. Mais un abîme
à contempler avec respect13. Un respect qui bannissant tout
antisémitisme, sache accepter que le Christianisme et le Judaïsme
soient différents, et que leur enseignement sur l'Unité de Dieu

suppose, s'il est chrétien, un point de vue antijudaïque, et s'il est

juif, antichrétien.

Faut-il rappeler encore que le Christianisme, par opposition au

Judaïsme, se veut antilégaliste, — dans son enseignement
théologique, et dans sa fidélité en tout cas? C'est pourquoi l'Apôtre
conseillait de reprendre les rebelles « afin qu'ils aient une foi

13 Jules Isaac, Jésus et Israël, Albin Michel, 1948, p. 77.

306



saine et qu'ils ne s'attachent pas à des fables judaïques»14; et
c'était sans doute l'ensemble des prescriptions légales que
visaient des conseils comme celui d'Ignace d'Antioche: «Ne vous
laissez séduire ni par les doctrines étrangères, ni par ces fables
surannées qui ne servent de rien. Car suivre enoore aujourd'hui
les préceptes du judaïsme, c'est avouer que nous n'avons pas reçu
la grâce »15.

L'Eglise enfin, nouvel et autre Israël, proclame un universalisme
profondément différent de celui du prosélytisme juif ancien, qui
judaïsait les Païens. « Ce christianisme naissant, de souche juive »,

dit encore Jules Isaac, «...par un coup d'audace il s'affranchit
de la Loi mosaïque et, passant d'un exclusivisme à peine atténué
à l'universalisme absolu, se tourne vers les masses de la Gen-
tilité »16. Peut-être la connaissance du Judaïsme actuel nous incite-
t-elle à accentuer l'exclusivisme juif du 1" siècle: il serait plus
exact d'y voir un universalisme « tout pénétré, de la primauté
insigne d'Israël»17 que la IIIe Sibylle qualifie de «guide de vie de

tous les mortels ».

Universaliste et antilégaliste, le message annonçant que le Messie
est venu, qu'il a été crucifié, qu'il est ressuscité, peut rendre
hommage au Judaïsme dans le sein duquel toutes choses ont été

préparées pour sa proclamation ; il le peut, et il le doit, ne serait-
ce que pour prémunir ses fidèles contre les déformations
antisémites; mais ce message n'en est pas moins un antijudaïsme ;

et il l'est effectivement, dès que les premières manifestations de

son enseignement nous sont accessibles, par le livre des Actes des

Apôtres, ou les Epîtres de l'un d'entre eux. Au reste, n'est-ce pas
un lieu commun des historiens de montrer que « Judaïsme et
Christianisme n'ont pas de oommune mesure»?, selon la formule
de Travers Herford, historien particulièrement favorable aux
Pharisiens, qui souligne ce que le Christianisme avait d'inaccep-

14 Voir l'article de Louis Dallière, l'Anti-judaïsme dans la pensée paulinienne,
Revue de l'Histoire des Religions, XCIII, 1926, 264—278.
15 Ignace d'Antioche, Ep. aux Magnésiens, VIII/1. Ce sont les mêmes
«fables» que vise l'Epitre à Diognète, II.

307



table, de «révoltant» pour les Juifs18. Le Symbole des Apôtres,
texte capital de la foi chrétienne, est pleinement antijudaïque en
même temps que nullement antisémite19.

Mais qu'il soit païen, ou rationaliste, ou chrétien, ou marxiste,
et pleinement respectueux de la personne et de l'honneur des Juifs,
l'antijudaïsme peut se dégrader, il se dégrade souvent en
antisémitisme; et le refus de croire qu'Israël ait pu être, ou soit
encore l'unique peuple élu de Dieu, peut dégénérer en irrespect
envers ce peuple, en violences de pensée ou de comportement.

Qu'est-ce qu'un Juif? Le Chrétien, pour sa part lié par l'Ecriture,

ne se contentera pas d'expliquer que les hommes de la tribu
de Juda ont donné leur nom à tous les monothéistes groupés
autour de Temple de Jérusalem; il lui faudra répondre que le Juif
est un homme qui rappelle au monde que Dieu, loin de mentir à

Abraham, est intervenu par l'intermédiaire d'Israël dans l'histoire

16 J. Isaac, Jésus et Israël, 357.
17 Marcel Simon, Verus Israël, De Boccard 1948, pp. 81, 84 et 442.
18 R. Travers Herford, Le legs d'Israël, 115—116.
19 II s'en a pas été ainsi, on s'en doute, de l'explication donnée par les
Pères du Symbole lui-même. Sur ce point, voir Jean Juster, les Juifs dans

l'Empire romain, Paris 1914, I, 300—303. — L'admirable et scrupuleux
travail de Juster n'a malheureusement pas assez distingué l'antijudaïsme
de l'antisémitisme. Aussi englobe-t-il tous les écrits chrétiens traitant des
Juifs dans l'expression «écrits antijuifs», qui apparaît comme singulièrement
ambiguë. La même reproche peut être fait à l'article de F. Vernet, Juifs
et Chrétiens, dans le Dictionnaire apologétique de la Foi catholique de d'Alès,
Beauchesne 1911, tome II, 1651—1764, qui mêle de manière peu
satisfaisante l'antichristianisme théologique des Juifs à leurs actes d'animosité.
La distinction soigneuse de la doctrine antijudaïque (ou antichrétienne) et
de la passion antisémitique (ou antichrétienne) permet de prévenir les
manifestations de la seconde de ces tendances, ou tout au moins de la caractériser
plus sûrement. Les antisémites les plus notoires ne manquent pas d'influencer
leurs lecteurs par cette confusion systématique: voir, par exemple, H. de Vries
de Heekelingen, Juifs et Catholiques, Grasset 1939, p. 197. La distinction
entre l'antijudaïsme et l'antisémitisme a été clairement faite par E. D. Soper
dans son récent ouvrage, Racism: A World Issue, New-York, p. 62.

308



de toutes les nations de la terre pour la rédemption et le salut du
monde. Un journal composé en caractères hébraïques, la Bible à

chaque page juive que le Chrétien feuillette, un homme qui porte
un nom israëlite, sont autant de signes de la double intrusion
de Dieu dans l'histoire humaine. Quelles que soient les causes
secondes, les raisons apparentes et parfois les prétextes, et même
si le Juif est un envahisseur, comme dans l'ancienne Egypte, un
rebelle, comme dans l'Empire romain, un solitaire, comme en

Chrétienté, un initiateur, comme dans le monde contemporain,
l'antisémitisme est en définitive un refus passionnel et spirituel
opposé par l'homme à la promesse qui lui fut faite dans la
personne des Juifs lors de l'élection d'Israël, un refus souvent
inconscient, certes, que l'homme oppose tout autant aux voies de
Dieu qu'à la tranquillité des Juifs — une rébellion véritable de

l'homme contre la Providence de Dieu qui a élu pour
l'accomplissement de ses desseins le peuple d'Abraham, d'Isaac et de

Jacob.

La source de l'antisémitisme, aussi durable que le genre humain,
jaillit de l'Election d'Israël. C'est d'une manière totale que le
Chrétien doit donc souscrire à l'opinion d'un écrivain juif sur cette
passion universelle: «Ce ne sont pas les événements modernes

qui ont suscité (l'antisémitisme), pas plus du reste que la

crucifixion de Jésus. Sous la forme actuelle, il est apparu à la
naissance du judaïsme, au moment du pacte sacré que l'Etemel
scella avec Abraham » 20.

L'antisémitisme est une blessure, secrète ou visible, orale ou
matérielle, volontaire ou aveugle, infligée dans la personne des Juifs
à la volonté divine. Il n'y a donc qu'un seul antisémitisme parce
que la révolte des Nations contre le Dieu qui élut Israël est
toujours la même rébellion humaine contre le Souverain du monde
— cette révolte étant l'expression particulièrement subtile du
péché, et non pas un péché parmi les autres; mais, sans doute parce
qu'il est un phénomène spirituel, « religieux », il s'adapte à toutes

20 Moïse Engelson, dans Nous autres, Juifs, p. 4, cité par Mgr. Journet,
Destinées d'Israël, L.U.F., p. 201.

309



les mentalités religieuses avec la souplesse caractéristique de
toutes les manifestations du péché par excellence. Païen avec
les païens, il s'en prend violemment à Vélection d'Israël par
laquelle les idoles retournent au néant; rationaliste dans le monde
actuel, il hait la révélation de la souveraineté de Dieu dont Israël
est le témoin; monothéiste chez les Musulmans, il limite
perfidement le rôle d'Israël aux siècles qui précèdent l'Hégire; chrétien

avec les Chrétiens, il obscurcit l'espérance chrétienne,
discrédite l'amour évangélique, et bafoue en la retardant la plénitude

d'Israël dans la plénitude de l'Eglise. Qu'il se dissimule sous
un masque économique, intellectuel, religieux, scientifique,
national, qu'il avance des prétextes parfois en partie vrais, qu'il
invoque des causes secondes en se leurrant sur la cause première,
l'antisémitisme revient toujours à une révolte, consommée sur
l'Israël du passé, du présent ou de l'avenir, contre le plan de Dieu
révélé dans les Ecritures.

Le R. P. Bonsirven hésite à se servir du mot d'antisémitisme,
«mot moderne qui implique une théorie des races» dès qu'il s'agit
de l'Antiquité 21. Il est bien vrai qu'il y a un nouvel antisémitisme,

essentiellement raciste, mais n'est-ce pas accorder aux
caractères modernes de cette vieille passion vraiment trop d'honneur?

Tour à tour nationale, théologique, économique, raciste,
n'est-ce pas toujours la même haine, où le refus du Judaïsme
devient outrancier, excessif, méprisant, violent, et qu'à défaut d'un
autre mot, puisque l'antijudaïsme n'a pas forcément ces caractères,

il faudra appeler antisémitisme, même s'il existe des
différences d'aspect entre ses manifestations modernes et celles d'autrefois?

Mais, bien entendu, il ne s'agit pas de nier les différences
d'accents que l'antisémitisme a empruntés dans l'Histoire; c'est
à défaut d'un mot meilleur que nous l'emploierons, sans craindre
l'anachronisme : le « pogrom », mot contemporain et russe, ne dé-

21 R. P. Bonsirven, Le Judaïsme palestinien au temps de Jésus-Christ, Beau-

chesne, I, 3.

310



signe-t-il pas trop bien les émeutes dont les Juifs furent
victimes au Moyen Age? C'est de la même manière qu'il convient
de parler de l'antisémitisme, même non raciste, du passé.

* *
*

Ici peut-être serait-il fructueux d'introduire une distinction que
le Grand-Rabbin J. Weill a tentée: « II y a un Judaïsme et une
Synagogue au sens où il y a un Christianisme et une ou des

Eglises; et il y a un Judaïsme — il serait plus clair de dire une
«judaïcité» — de la façon dont on parle d'une chrétienté»22.
Cette mise au point éclaire la différence qui sépare l'Antisémitisme

de l'Antijudaïsme. Ce dernier, théologique ou philosophique,

ne critique que l'enseignement de la Synagogue ; il peut le
faire avec quelque vivacité, mais c'est avant tout au Judaïsme en
tant que système théologique qu'il regarde, à son état d'esprit,
à sa culture même (on généralise toujours trop). Mais dès que
cet antijudaïsme s'en prend à la judaïcité dans son ensemble, sans
vouloir distinguer les nuances et les caractères particuliers des uns
et des autres, — dès qu'il fait passer le refus d'une certaine pensée

sur le plan affectif d'une haine envers ceux qui pensent ainsi;
— dès qu'il accorde au Judaïsme une valeur quasi-magique (et
non pas spirituelle) où les personnes et les idées juives
contaminent quiconque les approche, — alors l'antisémitisme apparaît.
Son caractère est donc de prétendre dénoncer le Judaïsme alors
qu'il englobe toute la Judaïcité, systématiquement confondue avec
le premier. Se refusant à la distinction élémentaire entre le
péché et le pécheur, l'antisémitisme est une dégradation et une
extension de l'antijudaïsme.

Mais quels signes pratiques permettront de reconnaître la
dégradation d'un antijudaïsme en antisémitisme? Les déguisements
de la haine, depuis si longtemps qu'elle les emploie, sont faciles
à reconnaître, et c'est la haine, ouverte ou déguisée, qui carac-

22 J. Weill, Le Judaïsme, Alcan 1931, p. 8.

311



térise l'antisémitisme. Lorsqu'on généralise plus volontiers contre
les Juifs que contre quiconque d'autre des accusations, qui peuvent

même avoir quelque fondement; lorsqu'en chargeant les Juifs
de reproches on cherche à exciter le ressentiment à leur égard;
lorsqu'on éprouve quelque dépit de ne pas voir quelqu'un nourrir
de l'hostilité contre eux; lorsqu'on accueille facilement les
calomnies millénaires dont ils sont l'objet; (lorsque les Chrétiens
ne réfutent pas les accusations de sacrilège et de meurtre rituel
à une époque où on en connaît facilement et l'inanité et les
conséquences) ; lorsqu'on met quelque insistance à blesser les Juifs
dans leur foi, leur sabbat, leur circoncision, leur Loi 23, lorsqu'on
approuve les traitements abaissants dont ils furent ou sont humiliés;

lorsqu'on admet les persécutions dont ils sont victimes, quels
que soient les motifs invoqués, — et ces raisons paraissent
toujours par quelque côté raisonnables à l'homme ordinaire;
lorsqu'on accepte que l'on détruise le Judaïsme par la violence
physique, la conversion forcée, l'apostasie intéressée; lorsque, dans
la Chrétienté, on souligne la chute d'Israël systématiquement, au
détriment de l'espérance de sa réintégration; lorsqu'on met l'accent

sur la responsabilité des Juifs dans la crucifixion de Jésus

au détriment de la doctrine qui enseigne la mort expiatoire de

l'Agneau de Dieu à cause de péché de l'homme, grec ou juif,
païen ou chrétien; — dans chacun de ces cas, l'antijudaïsme des

non-Juifs est au seuil de la dégradation en antisémitisme, parfois
même il y verse irrémédiablement. L'antisémitisme, en définitive,

est une haine; il n'est pas seulement une constante de l'histoire

juive; il est aussi l'un des aspects de l'endurcissement des

Gentils; il est enoore, et surtout, l'une des dimensions terrestres
et pécheresses du Mystère d'Israël; il est peut-être l'une des plus
simples et des plus instinctives manifestations religieuses de la
révolte de l'homme contre Dieu. Flavius Josèphe en avait quelque
intuition, qui écrivait voici dix-ineuf siècles: «Selon moi, quelque

uns de nos vainqueurs nous maltraitaient non par haine pour
des gens à leur discrétion, mais afin de contempler l'étonnant

23 Voir les textes de Marie Edgeworth et de Masaryk sur leurs sentiments
antisémites quand ils étaient jeunes (J. Kaplan, Témoignages sur Israël.,
1949, 542 et 543).

312



spectacle d'hommes pour qui l'unique malheur est d'être contraints
de commettre une action ou seulement de prononcer une parole
contraire à leur loi » 2i.

Profonde observation. L'homme, atteint visiblement par Dieu dans
la personne du fils d'une Juive né sous Ponce-Pilate, éprouve
quelque chose de religieux en atteignant Dieu dans la personne
de oeux qui sont les témoins de Sa seigneurie. L'antisémitisme
est une tentation. Une définition de l'antisémitisme ne peut se

contenter de faire appel aux notions du préjugé ou d'ignorance.
Un théologien américain, M. Conrad Hoffmann, ne manie nullement

le paradoxe en écrivant que « le problème de l'antisémitisme
va beaucoup plus profond qu'une question de mœurs, d'attitudes,
d'actions et d'activités purement extérieures. Même si le Juif était
sans reproche, l'antisémitisme continuerait probablement » 25.

C'est que l'antijudaïsme n'est qu'un choix négatif, capable
éventuellement de nuances, en face du Judaïsme, tandis que l'antisémitisme

manifeste une rébellion de l'homme contre Dieu, une
forme instinctive du péché du vieil homme qui se traduit par une
passion violente, une haine des Juifs, une inconsciente animosité
contre Dieu. « S'il avait fait partie du Conseil qui a condamné
Notre Seigneur, l'antisémite aurait crié lui aussi: Il est coupable,
il mérite la mort » 26.

La distinction entre la pensée et les actes est aussi illusoire en

ce qui concerne l'antisémitisme qu'elle l'est ailleurs. La pensée
engendre tôt ou tard des actes. Le Christ a enseigné que les
violences de la pensée et les concupiscences du cœur sont autant
d'injustices. L'histoire des Juifs illustre l'enseignement évangé-
lique. S'il est une leçon irréfutable apportée par Jésus et Israël,
c'est bien cette charge de sang qu'une parole écrite à la légère peut
un jour répandre dans l'histoire des hommes.

21 Flavius Josephe, Contre Apion, II, 233. La numérotation des paragraphes
est celle de Th. Reinach et L. Blum, coll. des Belles-Lettres.
25 Conrad Hoffmann jr., What Now for the Jews, Friendship press, N. Y.,
page 18.
26 J. Oesterreicher, Cahiers Sioniens, 1 Avril 1948, p. 27.

313


	Pour une définition de l'antisémitisme

