
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Nächstenliebe, jüdisch und christlich : ein Beitrag zum einschlägigen
Gespräch Kosmala-Farbstein

Autor: Thieme, Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960858

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960858
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


noch stehen, und mit inbegriffen auch jene anderen, die, obschon

man sie als „Verräter an ihrem Volk" angeklagt hat, den Zionismus

ablehnten. Es ist meine Hoffnung, wenn auch nicht meine
Erwartung, daß die, welche meine Worte lesen, sie auch aus dem
Geist heraus annehmen, aus welchem sie geschrieben wurden, von
jemandem nämlich, der, weit entfernt davon, die amerikanischen
Juden oder den Staat Israel abzulehnen, hofft, daß die
amerikanischen. Juden sich als wirkliche Amerikaner fühlen und
verstehen, als freie und gleichberechtigte Glieder der amerikanischen
Nation und keiner anderen, und daß Israels Juden sich als Israeli
fühlen und verstehen, die ihre Nation, von der sie geträumt haben,
schaffen in. Frieden mit all ihren Nachbarn und mit der ganzen
Menschheit.

Nächstenliebe, jüdisch und christlich
Ein Beitrag zum einschlägigen Gespräch Kosmala-Farbstein

Von Prof. KARL THIEME, Basel

Alles, was uns Christen und Juden verbindet und trennt,
entscheidet sich am rechten Verständnis der Identität der gott-
gebotenen Gottes- und Nächstenliebe. Nachdem sich in dieser
Zeitschrift zwei so wohlunterrichtete Sachkenner wie Hans Kosmala
(IV, 248 ff.) und David Farbstein (V, 203 ff., 241 ff.) in Form
gegensätzlicher Interpretation derselben Stellen des Talmud, also
der alten, schriftgelehrten Auslegung des Gesetzes, und der
Talmud-Forschung, also der modernen philologie-gelehrten Auslegung
jener Auslegung, geäußert haben, bleibt die Frage offen: Erlaubt
das vorgelegte Beweis-Material nicht doch, noch etwas weiter und
— vielleicht — einander näher zu kommen? Uns scheint: Ja, wenn
man von der wesensmäßigen Übersubtilität der Kasuistik hinweg,
besser : durch sie hindurch, noch einmal auf die Sache selbst schaut
Man wird dann zwischen dem gottgemeinten religiös-sittlichen

290



Vollgehalt jenes Textes, worin die Nächstenliebe geboten wird,
und dem vom menschlichen Ausleger zunächst begriffenen
juridisch (bzw. allenfalls als ,Grenzmoral') verpflichtenden ,Mini-
mal-Imhalt' unterscheiden müssen.

Was nun den Vollgehalt jenes ,Heiligkeitsgesetzes' anlangt, das
den Nächsten und den gastsässigen ,Fremden' lieben heißt

(„denn Fremdlinge wart ihr selbst in Ägyptenland"), so schreibt
dazu nicht etwa ein jüdischer Apologet, sondern der reformierte
Alttestamentler Bruno Baischeit (in seiner AT-Einführung
,Der Gottesbund', Zürich 1943, S. 61):

„Israel lebt als heiliges Volk, wo es Gottes Liebe recht erkennt. Diese
Liebe ruft der Gegenliebe, gerade auch der Liebe zum Menschen. Die Liebe
im Gottesbund durchbricht die natürlichen Grenzen. Sie liebt nicht einfach
nur den Nächsten, den Verwandten, den Volksgenossen, sie schließt sogar
den Fremden in sich ein (19,2.18.34)".

Und der katholische Alttestamentler Paul Rieß 1er kommentiert

seine Übersetzung des Liebes-Gebots: „Liebe deinen Nächsten

wie einen deinesgleichen!", die wohl angeregt ist von Bubers:
„Liebe deinen Genossen" (bzw. den Gastsassen) „dir gleich",
d.h. als deinesgleichen: „als Gottes Ebenbild". In diesem

„gleich" gründet aber demnach leitworthaft objektiv schon jenes

ganze, von Farbstein (V, 225ff.) legitimermaßen mit den
lutherischen Talmud-Kennern Strack und Billerbeck gegen Kosmala (IV,
247 ff.) festgehaltene Anerkanntsein der Liebespflicht gegenüber
allen Menschen (als gottebenbildlichen) bei Ben A z z a i kraft
Rückverwurzelung des Sollens im Sein, des Liebes - G e b o t s

gegenüber dem Mitmenschen in dessen Geschaffen - Se in „zu
Gottes Gleich-mis" (Gen. 5,1; vgl. 1,26).

Es scheint uns unhaltbar, wienn Kosmala nicht allein Ben Azzais
Denkvorstoß schlechthin jeden Erfolg abstreitet (S. 247, während
Strack-Billerbeck 1,358 unten aus GnR 24 (16 b) sehr plausibel
das Gegenteil folgern), sondern sogar verkennt, daß es nicht erst
ein „Gedankensprung des heutigen Menschen" (S. 251 A. 72),
sondern doch wohl eher eine Selbstverständlichkeit gerade im
Rahmen hebräischen Leitwortdenkens ist, mit der Überordnung

291



des Grundsatzes vom Gott-zum-Gleichnis-Geschaffensein aller
Adams-Söhne über den der eingeengt (miß-)verstehbaren Liebespflicht

am „Nächsten gleich dir" sagen zu wollen: Die Liebespflicht

erstreckt sich auf alle, weil alle Gottes Ebenbilder sind.
Vollends bewiesen wird dieses richtige Verständnis durch die von
Farbstein. (V, 250) und ausführlicher von Strack-Billerbeck (1,359)
wiedergegebene Fortsetzung (dien Schluß von GnR 24) :

„Du sollst nicht sagen : Weil ich verachtet worden bin, darum soll auch mein
Genosse gleich mir verachtet werden; weil ich verwünscht worden bin,
darum soll auch mein Genosse gleich mir verwünscht werden. R. Tanchuma
(b. Abba, um 380) hat gesagt: Wenn du also tust, wisse, wen du
verachtest, nämlich den, den Gott zu seinem Gleichnis geschaffen hat".

Dies würde ja ganz genau so gut für einen vom Angeredeten
verachteten Nicht-Juden gelten wie für einen Juden; also kann Ben
Azzais These von Tanchuma kaum anders als im Sinne der
Verpflichtung gegenüber allen Gottes-Ebenbildern als ,Nächsten'
verstanden worden sein.

Ist hier Farbsteins Interpretation unzweifelhaft richtig und sogar
noch stärker beweisbar als bei ihm, so scheint er uns auch noch
in einem weiteren Punkte recht zu haben, obwohl hier siogar Strack-
Billerbeck von. ihm abweichen: Wenn im ausdrücklichen Gegensatz

zu dem starren Schammai der milde Hillel einem angehenden
Proselyten das ganze Gesetz zusammengefaßt in das eine Gebot
der Nächstenliebe überliefert haben soll, so ist es übertriebene
Spitzfindigkeit, zu sagen, er könne damit nur die Liebe zum
jüdischen. Volksgenossen gemeint haben; — denn sein Hörer
k o in n t e das Gesagte vernünftigerweise nur von allgemeiner
Menschenliebe verstehen.

Gerade an dieser Stelle läßt sich, scheint mir, mit Händen greifen,
daß allzu eingehende Talmud-Kenntnis manchmal ähnlich
irreführen kann wie allzu geringe: Weil die älteren Talmud-Zeugen
außer Ben Azzai (im 2. Jahrhundert) bei ausdrücklicher
Begriffsbestimmung regelmäßig den ,N ä ch s te n' von Lev. 19,18 mit dem

eng eren Kontext als Volksgenossen zu fassen pflegen (statt mit
dem weiteren Text-Zusammenhang den, den wir lieben
sollen „uns gleich", aus der unzweideutigen Begründung

292



mit Israels Fremdlings-Schicksal in ,Ägypten' als jeden
liebebedürftigen Mitmenschen richtig zu verstehen!), darum meinen
gerade die Sachverständigen folgern zu dürfen, Hillel müsse dem

Heiden als Summa des Gottesgesetzes verkündet haben, es

verpflichte zu nichts anderem als dazu, die Juden zu lieben; alles
übrige sei Auslegung (dieses ,Liebesgebots'). Das ist absurd.
Hillel könnte vielmehr in diesem Zusammenhang das Gebot der
Nächsten-Liebe schwerlich anders als in seinem Vollsinn gemeint
haben, wie es auch der Hörer verstehen mußte; und dieses Wort
des großen vorchristlichen Lehrers wäre von Jesus gewiß genau
sio unbefangen anerkannt worden wie das so ähnliche des
unbekannten Schriftgelehrten, zu dem er sagte: „Du bist nicht fern
vom Königtum Gottes!" (Mk. 12, 33 f.). Wer nicht „christlicher"
sein will als der Christus, der wird hier Farbstein ruhig recht
geben und wird auch betreffs der positiven Fassung der ,goldenen
Regel' (Matth. 7, 12: „Was ihr wollt, daß euch die Leute tun, tut
ihr ihnen auch!"), nicht allzu weitgehende Überlegenheitsan-
sprüche im Vergleich mit der bloß negativen anmelden (Tob. 4,
15: „Was du verabscheust, tue keinem!"), da 1. die beiden wirklich

miteinander vertauschhar sind (etwa: Tue keinem die
Unterlassungssünde an, ihn blutend an deinem Wege liegen zu lassen,
wo doch du dies als solche empfandst, wenn es dir geschähe!),
und da 2. Farbstein völlig legitim mit G. Kittel geltend macht
(S. 216f.), daß als ältester christlicher Katechismus die ,Lehre
der zwölf Apostel' mit der negativen Fassung genau dasselbe zu
bieten meint wie Matthäus mit der — sicherlich vorzuziehenden
— positiven.

So weit, wie gezeigt, meinen wir Farbstein Recht geben zu müssen,
haben bei ihm zugelernt und möchten wünschen, daß in der
gesamten christlichen Verkündigung und Unterweisung vor Groß und
Klein klipp und klar gesagt werde : Gottes durch Moses
aufgezeichnetes und Israel übergebenes Sinai-
Gesetz gipfelte bereits im Gebot d e r a 11 g e m e inen
Nächstenliebe und ward von den Besten stets
dahingehend verstanden. So wenig also ein Zweifel daran
fürderhin verstattet werden darf, daß „im Evangelium die Näch-

293



stenliebe nur als eine Lehre des Alten Bundes, als ein Zitat aus
ihm erscheint" (Baeck nach Farbstein, S. 204), so sehr liefert auf
der andern Seite Farbstein selbst ungewollt ein Beispiel dafür,
wie dieses ,Zitat' mißverstanden wurde und1 wie nötig die
Wiederherstellung des richtigen Verständnisses seines vollen Gehalts
durch Jesus Christus gewesen, ist und immer wieder ist. Wir
zitieren (Sperrungen von uns) :

„Es ist richtig, daß nach der Zerstörung des zweiten Tempels die Rabbi
n e n nicht verstehen konnten, daß die heidnischen Römer — sie waren

doch die Fremden —, die den Tempel zerstört, die Juden gemordet und
unterdrückt, das Land Israel verwüstet haben, als Nächste gelten s o 11-

t en. Sie haben daher bestimmte Stellen des AT, wo das Wort rea
vorkommt, so interpretiert, daß es sich nur auf Juden beziehen solle" (S. 212).

„Wer behauptet, daß es sich bei der rabbinischen Haltung nicht um die
Abneigung, den Haß gegen das Fremde handelt — und der Fremde war
doch der heidnische Römer —, verkennt die jüdische Geschichte. Es ist
begreiflich, daß ein Mann wie Rabbi Simon ben Jochai, der das Elend
seines Volkes sah und selbst unter der Tyrannei Roms gelitten hat, sagte:
„Ihr heißt Menschen, die weltlichen Völker aber heißen

nicht Menschen". Unter den weltlichen Völkern verstand er die
Römer. Die Franzosen, die Belgier, die Dänen, die Polen, die Norweger
haben auch in den grausamen SS-Männern keine Menschen gesehen. Wer
sich als Unmensch benimmt, ist kein Mensch, sondern ein Unmensch, eine
Bestie, und mag auch diese Bestie eine menschliche Gestalt haben.

Die Rabbinen konnten nicht begreifen, daß der heidnische Römer,
dieser Unterdrücker des jüdischen Volkes, dieser religiös und moralisch
niedrig stehende Unmensch als Nächster gelten soll..." (S. 218).

„Die Nicht-Nächstenliebe gegenüber Juden hatte zur Folge, daß die Juden
zu bestimmten Zeiten die allgemeine Nächstenliebe nicht kennen konnten.
Seitdem die Nichtjuden den Grundsatz der Nicht-Nächstenliebe aufgegeben
haben, kennen die Juden auch wieder den alten Grundsatz des Judentums,
daß alle Menschen, weil sie nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen sind,
geliebt werden müssen" (S. 254).

Am liebsten, würden wir zu alledem nichts weiter hinzusetzen als
Christi Wort: „Ihr habt gehört, daß gesagt ist: ,Du sollst deinen
Nächsten, lieben' und deinen Feind hassen! ICH aber sage euch:
Liebet eure Feinde und bittet für die, welche euch verfolgen,
damit ihr Söhne eures Vaters in den Himmeln seid" (Matth. 5, 43ff.;
vgl. 2. Sam. 19,7).

294



Es genügt aber nicht, diese ausdrückliche, umwälzende
Zurückweisung der rabbinischen engen Interpretation des ,Nächsten' (die
auch dadurch als vor der Zerstörung des zweiten Tempels längst
vorhanden erwiesen wird!) zu zitieren; sondern die unvermerkte
Verkehrung der ,goldenen Regel' zum: „Wie du mir, so ich dir!",
welche hier stattfindet, muß doch noch etwas genauer untersucht
werden.

Wie plausibel für das natürliche Gefühl erscheint zunächst die

Argumentation Ja wahrhaftig, die mißhandelten Hitleropfer haben

meistenteils „in den grausamen SS-Männern keine Menschen
gesehen" und dieselben kaum als ,Nächste' zu erkennen vermocht.
Jesus aber und Stephanus — und nicht zuletzt jene frommen Ost-
Juden im Konzentrationslager, von deren Fürbitte für eben jene
SS-Männer wir voll Dank gegen Gott kurz vor dem zweiten Weltkrieg

im ,Neuen Tagebuch' lasen! — sie haben es erkannt, daß

selbst im Mörder die Möglichkeit neuer Menschwerdung noch
nicht notwendig verschüttet zu sein braucht und ein mordgieriger
Saulus zum Paulus werden mag.

Was aber droht, wo solches verkannt wird, illustriert erschreckend
die unbedenkliche Generalisierung, mit der nun aus einzelnen
bestimmten ,Bestien in Menschengestalt' zuerst „der heidnische
Römer dieser (religiös und moralisch niedrigstehende
Unmensch" wird und dann gar „der Fremde", „die weltlichen
Völker". (Nebenbei : Als bezeugte nicht die ganze Bibel, daß „der
Fremde" für den Juden zur Zeit Jesu zunächst der Samariter (Luk.
17,18) und der Syrer war (Mark. 7,26; Luk. 4,27; was Farbstein
selbst S. 210 zitiert — aber ignoriert); dann der Grieche: Jo. 12,

20, Apg. 6,1 ; vor allem: Gal. 3, 28 und überall sonst, wo Paulus
Juden und Griechen' konfrontiert; erst in letzter Linie der eigentliche

Römer, mit dem man fast nur amtlich zu tun hatte!)

Ist Farbsteins Verallgemeinerung, die von einzelnen Henkern und
Schlächtern zu d e n Römern und dann gar zu d e n Fremden führt,
nicht das genaue Analogo,n jenes antisemitischen' Generalisierens,
das d em Juden die Fehler bestimmter Repräsentanten zuschreibt
und auf Grund dessen er dann auch als „dieser religiös und mo-

295



raiisch niedrig stehende Unmensch" gilt — und gegebenenfalls
behandelt wird? Und wird1 die Geschichte Roms (und seines
Verhältnisses zu den Juden) hier nicht ganz ähnlich vierzerrt gesehen
wie die Geschichte Israels von den Judenfeinden? Das ,Babylon'
der Apokalypse — 17, 5. 9 — hat gewiß sein, 'endgültiges Gericht
— 18, 2ff. — nicht weniger verdient als — 11,8 — ,die Stadt, die
geistlich Sodom und Ägypten heißt" — Is. 1, 10. —, wo auch ihr
Herr gekreuzigt worden ist', ihr zeitweises: Luk. 21,24; aber der
Historiker schuldet beiden vorurteilsfreie Betrachtung und wird
dabei stets weit mehr mit Bietenhards wohlabgewogener Darstellung

ihres gegenseitigen Verhältnisses in dieser Zeitschrift (IV,
57 ff.) harmonieren als mit den maßlos parteiischen Auffassungen,
die auch Farbstein. wieder durchblicken läßt.

Wohlgemerkt : W e n n er nur als mildernden Umstand' für
die Synagogenbesucher von Nazareth, die Jesus lynchen wollten
wegen, seiner Worte von den vorzugsweise begnadeten Nicht-
Juden (Luk. 4,25 ff.), den nationalrevolutionären Erregungszustand

der Bevölkerung geltend gemacht und seinen Gegenwarts-
Vergleich gezogen haben würde („Wie hätten die Franzosen

zur Zeit der Besetzung durch die Deutschen reagiert, wenn ihnen
jemand Ähnliches von den Deutschen erzählt hätte?", S. 210),
dann könnten wir ihm ein gutes Stück Wegs entgegenkommen.
Wir haben selbst immer wieder in den letzten Jahren christliche
Hörer offensichtlich damit beeindrucken können, daß wir sie

fragten: Welche von nationalem Widerstandsgeist erfüllte
Volksmenge würde wesentlich anders gehandelt haben als die von
Jerusalem, die den im Kampfe gefangenen Partisanenführer Barab-
bas freibat und jenen Jesus entrüstet ablehnte, der sich erst als
Messiaskönig am Palmsonntag huldigen ließ, um dann zur
Kollaboration aufzufordern (in Gestalt der Zinsgroschenantwort; vgl.
deren Analyse II, 121 f.) und sich kampflos festnehmen zu lassen!?
— (Immerhin, liegt der Fall in Niazareth erheblich anders, wo Jesus

ja eben von Syrern und nicht von Römern spricht.)

Aber das Entscheidende ist nun: Farbstein plädiert nicht bloß
auf mildernde Umstände für das Affektverbrechen jener
fanatischen Menge; sondern er plädiert für das vermeintliche

296



Recht der denkenden Lehrer in Israel, aus der Unmenschlichkeit
von Römern (und des römischen Staatsapparats) zu folgern : D e r
Römer „i s t kein Mensch", sondern „religiös und moralisch niedrig
stehender Unmensch"; bzw. gar: „Ihr" Juden heißt zutreffend
„Menschen, die weltlichen Völker aber heißen nicht
Menschen". Der Satz: „Die Rabbinen konnten nicht begreifen,
daß dieser Unmensch als Nächster gelten s o 11" in Verbindung
mit dem letzten oben S. 294 von uns zitierten Absatz auf S. 254

zeigt, daß sich Farbstein den Standpunkt der Rabbinen moralisch,
wenn auch nicht exegetisch, voll zu eigen macht.

Sein Grundsatz lautet also: Jeder Mensch ist zwar als Gottes
Ebenbild zu meinem Nächsten erschaffen worden ; aber ich schulde
ihm und seinesgleichen nur Nächstenliebe, soweit er bzw. sein
Volk mir nicht durch Nicht-Nächstenliebe unmöglich macht, ihn
und seinesgleichen auch wirklich als Mitmenschen zu erkennen.
— Da z. B. die Samaritaner in der Zeit des zweiten Tempels von
Anfang (Neh. 4) bis zum Ende (Luk. 9, 52f.; vgl. Jo. 4,20) den

Juden gegenüber ,Nicht-Nächstenliebe' an den Tag legten, dürfte
man sich demnach ihnen gegenüber vollauf berechtigt fühlen, Böses
mit Bösem zu vergelten, wie die Zebedaiden es zu sein meinten,
als sie Feuer vom Himmel auf die ihnen als Jerusalempilgern feindlich

gegenübertretende samaritanische Stadt herabrufen wollten
(Luk. 9,54).

Genau dementgegen aber muß nun wiederholt werden : Exegetisch-
philologisch zwar drängt jene auch von Jesus selbst (Matth. 5, 43,
oben S. 294) als rabbinisch zitierte engere Auslegung des Begriffs
,Nächster' in Lev. 19,18 sich als vordergründig gemeint
zwingend auf; aber sowohl unbefangen gehört (Hillel!) wie auch

moraltheologisch zu Ende gedacht, führt der Textzusammenhang

des ,Heiligkeitsgesetzes' von Lev. 19,2—37 eben so zwingend

weiter zur Liebe gegenüber allen liebebedürftigen
Gottesebenbildern, sogar den uns zunächst feindlich begegnenden. Denn
Liebesdienst ist das einzige Mittel, das sie und ihresgleichen
möglicherweise wieder für die Erneuerung gottebenbildlicher Menschlichkeit

gegenüber uns und andern gewinnt, während das ,Wie du
mir, so ich dir' unter uns gefallenen Menschen notwendig nur

297



von. Haß zu Haß, von Bösem zu ärgerem Bösen führen kann.

(Haben denn etwa gegenüber den Juden irgendwann „d i e Nicht-
juden den Grundsatz der Nicht-Nächstenliebe aufgegeben"? Und
wenn nicht, wie soll es dann ohne u n konditionierte allgemeine
Nächstenliebe von Seiten aller leiblichen und geistlichen
Abrahamskinder zwischen uns weitergehen?)

Aus eben diesen Gründen hat ja doch Jesus jenes Schriftgelehrten,
der „sich selbst rechtfertigen wollte" (Luk. 10,29), fein gestellte
Frage: „Wer ist mein Nächster?" statt mit Definitionen, die
ähnliche ,Unmenschen'-Einwände provozieren mochten, wie wir sie

oben zitierten, mit dem Gleichnis vom mitmenschlichen — Samariter

beantwortet! (Und hat durch die überraschende Gegenfrage:
Wer ist der Nächste des Hilfsbedürftigen gewesen, bzw. geworden?

— statt: Wer hat in ihm den Nächsten erkannt? — nach
dem einmütigen Verständnis der ganzen alten Christenheit sich
selbst als den ,Samariter' hingestellt, als der er ja auch nach Job. 8,
48 beschimpft zu werden pflegte. Sich, den angeblichen Ketzer
und tatsächlichen Helfer der gefallenen Menschheit, welcher unser
Nächster „geworden" ist, von uns nachgeahmt und geliebt werden
soll, in dessen Person der Gläubige Gott und dessen Person

er — nach Matth. 25,40; Mark. 9,37 — im Nächsten liebt,
so daß hier Gottes- und Nächstenliebe wirklich und endgültig
zusammenfallen.)

Am Samariter-Gleichnis zeigt sich also, daß es doch nicht so
einfach geht, wie Farbstein vorschlägt:

„Man soll daher die christlichen Dogmen predigen und nicht mit der Frage
der Nächstenliebe kommen, als ob sie die Frage gewesen wäre, die das

Judentum vom Christentum trennt" (S. 259).

Nein, ies ist die Frage, die das christlich erfüllte, wahre Judentum

(im Sinne von Rom. 2, 28f.; 8,4; 13,8—10) vom Judaismus
oder Judentum im Verpuppungszustand scheidet, heute wie gestern ;

was unsere obigen Ausführungen erwiesen haben dürften. (Wobei
schon unsere Nebenbemerkung zum Samariter-Gleichnis gern
gesteht, daß allerdings der engste Zusammenhang zwischen der
christlich verstandenen Nächsten- ja Feindesliebe und den „Dogmen",

nein, dem einen zentralen Dogma besteht: Gott ward in

298



Jesus Mansch; ward er nicht zuerst unser Nächster und liebte
nicht e r zuerst seine Feinde, — wie könnten wir's, wenn es auch
noch so zwingend aus seinem Gesetze folgt: Ihr sollt heilig sein,
denn ICH bin heilig; Lev. 19,2; vgl. Matth. 5, 48!)

Was für ein ,Christ' aber wäre, wer das nun seinerseits mit
pharisäischer', jjudaistischer' Überheblichkeit feststellte, statt mit Furcht
und Zittern! Ein französischer Kleriker, der sich gehässig über
einen Mitmenschen geäußert hatte, wurde einmal gefragt, ob er
den Betreffenden denn nicht liebe, wie es geboten sei. Er
antwortete: Oui, je l'aime; mais je l'aime en Jésus-Christ! — Also
unverbindlich, bloß mit der frommen Phrase, der scheinheiligen
Heuchler-Geste.

Ist nicht die bloße Möglichkeit dieses Satzes genau genommen
ein viel furchtbareres Verdammungsurteil über eine lau gewordene

Christenheit als die grausigsten Missetaten entmenschter
Neuheiden? Ist nicht der Jude, der ehrlich sagt: Ich kann
Unmenschen nicht lieben, — vor Gott unvergleichlich gerechter als
der ,Christ', der Gottes höchstes Gnadengeschenk, noch den Feind
lieben zu können, dergestalt herabwürdigt?

Ein Péguy hatte genug von jener „probité intellectuelle qui
entraine infailliblement la pnobité morale" (wie er sagt), um jahrelang

das Vaterunser nicht beten zu können, weil er nicht aufrichtig
sprechen konnte: „... wie auch wir vergeben unsern Schuldigern";
der wußte noch, daß er vor dem Jüngsten Gericht über jedes Wort
seines Mundes Rechenschaft abzulegen haben werde, und nahm
darum ernst, was er sagte. Wieviele mit ihm?

Wir fassen zusammen: Die Tora Gottes an Israel gipfelt im Gebot

der bedingungslosen Liebe zum „Nächsten" — wie zum „Fremden"

— „dir gleich". Gerade, weil beide genannt sind, muß
das Liebes-Gebot universal gemeint sein, konnte aber auch der
„Nächste" von den Schriftgelehrten lange Zeit bloß als der
Volksgenosse verstanden werden. (Daß diese buchstabenexegetisch haltbare

und dazu vor allem die völlig unhaltbare Einengung des

299



„Fremden" auf den Voll-Proselyten, gemäß Strack-Billerbeck I,
353 ff., primär vom Auserwählungsbewußtsein Israels verursacht
und erst sekundär durch Judenfeindlichkeit anderer Völker
verfestigt worden ist, wie Kosmala S. 248, Anm. 66 betont, ist durch
nichts widerlegt oder auch nur im geringsten erschüttert.) Jederzeit,

wenn jüdische Menschen mit unverstopften Ohren diesem
Liebesgebot Gottes lauschten, haben sie es richtig, universal mit
allen seinen Konsequenzen verstanden — bis zu den erwähnten
fürbittenden Juden im Konzentrationslager sowie Männern wie
Leo Baeck und Victor Gollancz. Insoweit ist dieses Verständnis
des Gebotes der Nächstenliebe jüdisch durch und durch. Nun
ist aber — wie noch letzthin wieder Henri Bergsons Testament
feststellte — das Christentum erfülltes Judentum. (Was darüber
ist, das ist vom Übel — vgl. Apk. 22,18! —, insofern alle wirkliche

Wahrheit in Gottes Wort impliziert ist, das wir unter den
Menschen ausschließlich Juden und Judengenossen' verdanken.)

Und so ist denn das Gebot der universalen Nächstenliebe erst
recht christlich. Unterscheidend christlich insofern, als das
tiefste und vollste Verständnis des Heiligkeitsgesetzes, das im
Judentum gewissermaßen nur den Besten in ihren besten
Augenblicken aufgeleuchtet ist, aber stets vom pädagogisch' (nach Gal.
3,24) notwendig gewordenen Bewußtsein des eigenvölkischen
Ausgesondertseins verdunkelt zu werden drohte, seit und durch
Jesus Christus für alle, die an ihn glauben, unbestreitbare,
verpflichtende Norm geworden und deren Erfüllung durch sein
gottmenschliches Vorleben, -sterben und -auferstehen entscheidend
erleichtert ist.

Wo immer der Jude sie auch ohne die Erleichterung durch diesen
Glauben uneingeschränkt lehrt und lebt, wird der rechte Christ
dies mit Christus freudig anerkennen (Mark. 12,34; vgl. oben
S. 299) ; wo immer dem Christen gewährt wird, hinter dem, was
ihm so unzweideutig geboten ist, nicht allzuweit zurückzubleiben,
wird der „rechte Israelit" (Joh. 1, 47) das beste Eigne beim andern
wiederfinden. Jeder darf und soll darin mit dem andern
wetteifern; keiner hat ein Monopol darauf; beider ist sie: Nächstenliebe,

jüdisch und christlich.

300


	Nächstenliebe, jüdisch und christlich : ein Beitrag zum einschlägigen Gespräch Kosmala-Farbstein

