
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses Problem in der
modernen jüdischen Theologie [Schluss]

Autor: Lindeskog, Gösta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960856

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960856
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses
Problem in der modernen jüdischen Theologie

von Dozent D. OÖSTA LINDESKOQ, Uppsala

(Schluß)

IV. Die Lehre Jesu

Aus natürlichen Gründen hat sich die jüdische Forschung vor
allem auf die Lehre Jesu konzentriert, die prinzipiell als eine
religiöse Ethik aufgefaßt wird. Das Judentum des 19. Jahrhunderts
faßte sich selbst überwiegend als eine ethische Weltanschauung
auf, und darum beurteilte man auch das Christentum nach seiner
ethischen Seite. In derselben Richtung wirkte die geistige
Neuorientierung kritischer, liberaler Tendenz, die eben um diese Zeit
in dem protestantischen Christentum stattfand. Je mehr die Chri-
stologie von der Kritik in Frage gesetzt wurde, um so mehr legte
man den Schwerpunkt auf die Ethik des Evangeliums. Der gegenseitige

Kampf der beiden Religionen der ethischen Linie entlang
ist überhaupt ein Symptom des Zeitalters des religiösen
Liberalismus. Es handelte sich jetzt darum, zu zeigen, daß das
Christentum durch eine beispiellose Ethik gekennzeichnet ist. Man
sprach von der ethischen Absolutheit des Christentums, und diese
Ethik wurde als der jüdischen überlegen betrachtet. Darum war
es der jüdischen Apologetik daran gelegen, die christlichen
Behauptungen von dem Verhältnis zwischen jüdischer und christlicher

Ethik zu widerlegen. Früher, als die Christologie als der
eigentliche Kern und die Eigenart des N. T.s galt, war man christ-
licherseits eher geneigt, den jüdischen Anteil an der christlichen
Ethik zu betonen. Wichtig ist auch der Umstand, daß die Stellung
des A. T.s in Zusammenhang mit der dogmatischen Krisis des
Christentums im vorigen Jahrhundert verändert wurde. Das A. T.,
das früher als ein unanfechtbarer Teil des christlichen Kanons galt,
wurde jetzt nicht nur mit kritischen Blicken betrachtet, sondern

sogar hie und da bekämpft.

241
1 Judaica, Bd. VI 4



Die jüdische Forschung war früher vor allem daran interessiert,
die Übereinstimmung zwischen den ethischen Lehren des Christentums

und des Judentums zu betonen. Über dieses große Kapitel
der jüdischen Behandlung der Jesusfrage könnte man die
Überschrift „nihil novi", nichts Neues, schreiben. Die Verkündigung
Jesu, so wird behauptet, enthält gar nichts Neues und Originales,
sie hat im Gegenteil durchaus ihre Parallelen innerhalb des
jüdischen Denkens und der jüdischen Literatur1. Es ist also nach

jüdischer liberaler Auffassung ohne Bedeutung, wenn diese
jüdischen Parallelen jünger sind als die entsprechenden Stellen in
den Evangelien. Das Schulbeispiel dieser jüdischen
Harmonisierungsmethode, die den Zweck hat, die Übereinstimmung zwischen
der Lehre Jesu und dem Judentum und die Abhängigkeit Jesu
von jüdischen Parallelen nachzuweisen, ist der jüdische Kommentar
zum Vater Unser. Mit großem Fleiß haben die jüdischen Forscher
ein überwältigendes Material gesammelt, um zu beweisen, daß

jedes Element dieses am meisten Persönlichen, das Jesus uns
gegeben hat, jüdischen Ursprunges ist. Das Vater Unser wird also
als ein typisch jüdisches Gebet betrachtet2.

Durch diese Harmonisierungsmethode sucht man Jesus als einen

guten Vertreter des normativen Judentums darzustellen. Nun ist
es zwar richtig, daß Jesus sowohl in der Sache als auch in den
direkten Ausdrücken seiner Lehre oft einen deutlichen
Konservatismus gegenüber der religiösen Tradition seines Volkes zeigt.
Die Parallelen sind — formal gesehen — auch nicht immer weg-
zuerklären 3. Aber es gibt ja auch in den Evangelien viele Züge,
welche die Worte Jesu im Gegensatz zu der Lehre der Pharisäer
stellen. Wie soll man nun dies erklären? Wir haben schon

angedeutet, wie man durch geschickte exegetische Kunstgriffe das
schwer zu harmonisierende Material der Evangelien zu neutralisieren

sucht. Die sogenannten Antithesen der Bergpredigt werden

1 U. a. A. Ackermann, Judentum und Christentum (Leipzig 1903), S. 28.
2 Z.B. E. O. Hirsch, The Crucifixion, S. 17 ff.; M. Dienemann (in Die
Lehren des Judentums V, 1929, S. 428 f.).
8 Vgl. G. Kittel, Die Probleme des palästinischen Judentums (Stuttgart
1926), S. 120 f.

242



ja immer christlicherseits als ein Beweis der Originalität und der
bewußt antijüdischen. Einstellung Jesu angeführt. Dies wird jü-
discherseits auf verschiedene Weise bestritten. Die antithetische
Form der Bergpredigt, die ja den unmittelbaren Eindruck erweckt,
daß hier etwas Neues vorliegt, wird entweder als scheinbar, als

rein formal oder als sekundär bezeichnet. Im letzten Falle ist es

also die Tendenz der Evangelisten, die in den Antithesen zum

Ausdruck kommt4.

Wenn man also die Übereinstimmung Jesu mit den Rabbinen zu
beweisen sucht, geht man von dem jüdischen Wesen Jesu als einem
selbstklaren Faktum aus. Jesus, so meint man, wird in den
Evangelien in allen Beziehungen des Lebens als ein echter Jude
dargestellt. Er lebt und lehrt als Jude und als „extremer Nationalist"
begrenzt er bewußt seine Wirksamkeit auf das Judentum (Matth.
10: 5f.)5. Der Stoff seiner Vorstelliungswelt ist jüdisch. Viele
seiner Ausdrücke wurzelten in der allgemeinen Anschauungswelt
des Judentums. Seiine religiös-metaphysische Anschauung wie
überhaupt seine Wirklichkeitsauffassung ist weiter die zeitgenössische

jüdisch-pharisäische. Jesus kann, mit anderen Worten, nicht
ohne sein echt jüdisches Milieu gedacht werden. Die Theologie
Jesu ist echt jüdisch: sie habe nichts mit dem christlichen Gottesbegriff

oder der paulinischen Anthropologie und Erlösungslehre
zu tun. Als Jude bekennt sich Jesus zu dem strengsten
Monotheismus. Die wichtigste Belegstelle ist natürlich das Wort an
den reichen Jüngling: „Niemand ist gut denn der einige" (Mark.
10: 18), das man wörtlich auffaßt, ohne den tieferen Sinn zu
verstehen 6. Ein anderer wichtiger Beweis dafür, daß Jesus die
normative Dogmatik des pharisäischen Judentums vertrat, sei die
Perikope vom höchsten Gebot (Mark. 12: 28—34 par.). Durch
seine Antwort an den Schriftgelehrten zeige sich Jesus als der

i Siehe z. B. J. Eschelbacher, Die Vorlesungen A. Harnacks über das Wesen
des Christentums (in MGWJ 1903, S. 23 f.) ; L. Baeck, Das Evangelium als

Urkunde der jüdischen Glaubensgeschichte (Berlin 1938), S. 95.
5 J. Klausner, Jesus von Nazareth, S. 505 ff.
6 S. Pick, Judentum und Christentum in ihren Unterscheidungslehren. Eine
kurze Darstellung für die Gebildeten (Frankfurt a. M. 1913), S. 7.

243



hundertprozentige Jude, denn in Übereinstimmung mit den

heiligen Schriftein und der religiösen Tradition sehe Jesus in der
Liebe zu Gott und zu dem Menschen den Inbegriff der jüdischen
Religion7. Die Religion, die Jesus lehrte, war die prophetische:
„Ich habe Wohlgefallen an der Barmherzigkeit und nicht an
Opfern. Aber das ist auch der pharisäische Standpunkt8. Die sog.
Gesinnungsethik, von der die christlichen Theologen sprechen, ist
auch nichts Neues, denn die Pharisäer haben die Verinnerlichung
der Religion gefordert9. Christlicherseits wird weiter
hervorgehoben, daß Jesus mit einem neuen Gottesbegriff hervortrat, der
eben in dem Vaternamen zum Ausdruck kommt. Gegen diese
Behauptung haben die jüdischen Forscher einstimmig protestiert.
Montefiore sagt, daß die Juden für ihren Gottesbegriff nichts
Neues von Jesus zu lernen haben. Der wirkliche Sachverhalt sei,
daß die synoptische Lehre von Gott als dem liebevollen Vater
etwas Neues für die große Masse der Heidenwelt war. Hieraus
hat man fälschlich geschlossen, daß dies auch etwas Neues für die
Juden war10.

Im Zentrum der Botschaft Jesu steht die Verkündigung vom
Reiche Gottes. Auch dieser Begriff ist sowohl formal als real
echt jüdisch, auch wenn, wie wir später sehen werden, jüdischer-
seits bisweilen betont wird, daß eine wichtige Nuance in dem

evangelischen Reich-Gottes-Begriff auftauchtn.

Kern aller Ethik ist das Verhältnis zum Nächsten, die Ich-Du-
Frage. In diesem vitalen. Punkt haben die christlichen Theologen
das für die Lehre Jesu Konstitutive und Charakteristische finden
wollen. Es ist darum natürlich, daß die jüdische Apologetik sich
auf dieses Thema konzentriert hat.

7 K. Kohler, The Origins of the Synagogue and the Church (New York
1929), S. 218.
8 M. Freimann, Eine mißverstandene Rede Jesu (in MOWJ 1914, S. 285).
9 J. Eschelbacher, Die Vorlesungen A. Harnacks über das Wesen des
Christentums (in MOWJ 1903, S. 67 f.).
10 Some Elements, S. 90 ff.
11 Op. cit., S. 67.

244



Zunächst wird betont, daß die jüdische Ethik früher als Jesus
und als Hillel das Gebot der Nächstenliebe auf die ganze
Menschheit ausgedehnt habe. Die Feindesliebe sei durchaus kein
neuer Gedanke des Evangeliums, sondern schon eine alttestament-
liche Lehre. Wie verhält sich eigentlich die Lehre Jesu von der
Menschenliebe zu der jüdischen Tradition? Jesus spricht, sagt
J. Elbogen, in seinen Diskussionen mit den Pharisäern nur zweimal

von der Nächstenliebe, und beidemal herrscht die vollkommenste

Übereinstimmung über die Tragweite des Gebotes. Das

Liebesgebot tritt im N. T. immer als ein Gebot des Alten. Bundes
hervor. Auch Paulus kennt das Liebesgebot nur als eine Forderung

des jüdischen Gesetzes. Wäre es richtig, daß das Christentum

unter dem Begriff „Nächster" etwas anderes als die Juden
verstanden hätte, dann hätten Jesus und seine Apostel auf den

neuen Sinn des Wortes aufmerksam machen müssen12.

Als der höchste ethische Grundsatz des Evangeliums wird ja die

sog. Goldene Regel betrachtet. Der Christ hat sich daran
gewöhnt, in dieser Regel das christliche Ethos konzentriert zu
sehen. Hier sei in einem einzigen Satz die höhere Gerechtigkeit
des Evangeliums formelhaft ausgedrückt, hier begegne ein
überzeugender Beweis der Absolutheit der evangelischen Ethik.
Indessen kommt ja schon bei Hillel die goldene Regel, wenn auch
in negativer Form, vor. Es ist seine bekannte Antwort an den
Heiden: „Was dir unlieb ist, das tue auch deinem Nächsten nicht".
Um den Vorzug der einen oder der anderen Formulierung hat
man unter jüdischen und christlichen Apologeten gestritten13.
Aber nirgends ist deutlicher geworden, wie unfruchtbar der Streit
der beiden Religionen um die Absolutheitsansprüche unter Ver-
gleichung vereinzelter, aus ihrem Zusammenhang gehobener
ethischer Maximen ist. Die neueste Forschung hat uns gelehrt,

12 I. Elbogen, Die Religionsanschauungen der Pharisäer mit besonderer
Berücksichtigung der Begriffe Gott und Mensch (Berlin 1904), S. 75.
13 Siehe z. B. G. Friedländer, The Jewish Sources of the Sermon on the
Mount (London 1911), S. 230 ff. ; I. Abrahams, Studies in the Pharisaism
and the Gospels I (London 1917), S. 21 ff.; M. Guttmann, Das Judentum
und seine Umwelt I (Berlin 1927), S. 174.

245



wie falsch es ist, die Bergpredigt als eine isolierte Erscheinung
zu betrachten ; sie muß in engstem Zusammenhang mit der übrigen
Tradition verstanden werden. Erst dann bekommen die ethischen
Aussagen Jesu ihren richtigen Sinn. Das Christentum ist mehr
als eine ethische Anschauung, und seine Ethik kann nicht von der
Christologie abstrahiert werden.

Die harmionisierende Methode, die oft bei einem recht oberflächlichen

Erweis des Gemeinsamen stehen blieb und in die Folgerung

mündete, daß es überhaupt nichts Eigenes in der Verkündigung

Jesu gibt, war lange Zeit in der jüdischen Literatur
vorherrschend. Eine tiefergehende jüdische Forschung hat aber
eingesehen, daß diese einfache Parallelisierung nicht genügt, wenn
man bis zum Kern des Problèmes vordringen will. Das
Jesusproblem ist nicht mit dem bloßen nihil no vi, nichts Neues,
abzufertigen — das wird auch selbst von solchen anerkannt, welche
die Übereinstimmung zwischen Jesus und den Rabbinen eifrig
betonen. Es ist nicht möglich, die Individualität Jesu restlos
verschwinden zu lassen und ihn nur als ein unpersönliches Sprachrohr

des pharisäischen Judentums hinzustellen. Diese harmonisierende

Methode widerspricht gesunden exegetischen und
kritischen Prinzipien. Schon das wichtige Zugeständnis, daß Jesus in

gewisser Hinsicht als das t e lo s des Judentums, seine Vollendung
bezeichnet werden kann, enthält an und für sich, obwohl dies nicht
immer offen gesagt wird, eine Anerkennung seiner Originalität.
Bereits die Bezeichnung „Jesus der vollendete Jude", die äußerlich

betrachtet nur die vollkommene Identität mit dem Wesen des

Judentums ausdrückt, deutet gleichzeitig die Eigenart seiner
Persönlichkeit an. Montefiore spricht von der größeren Intensität und
Konzentration, die den Unterricht Jesu kennzeichne. Es gibt
etwas in den Evangelien, was Montefiore das Geniale, das
Erstklassische nennt, und was seiner Meinung nach zum Teil das Neue
und Originale erklärt. Hier berührt Montefiore eine wichtige Seite
des Wesens der Originalität, die wir bald ausführlicher betrachten
wollen, und trifft damit einen schwachen Punkt der herkömmlichen

harmonisierenden Methode. Es gibt, hieißt es weiter, in den
Evangelien einen Enthusiasmus, eine Glut, eine Passion, die etwas

246



absolut Neues bezeichnen, das nie mehr in derselben Weise
wiederkehrte. Hier bei Jesus werden Religion und Ethik mit einer
ungeheueren Intensität vereinigt. Hier ist ein neues religiöses Ideal,
das durch drei wuchtige Worte charakterisiert wird: „Eins ist not"
(Luk. 10: 42)14. Montefiore hat weiter im Gegensatz zu vielen
anderen ein feines Empfinden für das Paradoxe in den Evangelien,
vor allem in der Bergpredigt, ein Zug, der gewiß dem rabbinischen
Geiste fremd ist15. Dieses Paradoxe scheint Montefiore in einem

„himmelshohen moralischen Idealismus" zu wurzeln. Die großen
evangelischen Paradoxien scheinen auf ein höheres Gesetz
hinzuweisen, als das unter den jetzigen Verhältnissen und Begrenzungen
zu verwirklichende, das aber darum trotzdem nicht als unpraktisch

und absurd verhöhnt werden dürfe. In solchen Zusammenhängen

hebt jedoch Montefiore hervor, daß Jesus ein Jude
gewesen sei, der nie davon geträumt habe, eine neue Religion zu
gründen. Er habe nur die Religion der Väter reformieren und
reinigen wollen. Aber eben weil sein Gefühl für die göttliche
Wirklichkeit inniger und intensiver als das der Zeitgenossen gewesen
sei, sei auch sein Ausdruck dafür tiefer als der ihrige. Jesus lehrte
eine intensive Steigerung in Vergebung, in Aufopferung. Seine

Auffassung von diesen Dingen sei darum dem Unterricht der Rab-
binen nicht ganz entgegengesetzt, aber das Originale sei eben
diese brennende Leidenschaft16.

Damit ist aber die wichtige Frage aufgerollt: Was ist
Originalität? Diese Frage wurde für die christlichen Apologeten
besonders brennend, als alles auf das Ethische konzentriert wurde.
Die Juden suchten, wie wir sahen, mit großer Sorgfalt zu beweisen,
daß jedes Element der evangelischen Ethik jüdischen Ursprunges
sei. Die christlichen Apologeten, wollten demgegenüber die
Originalität der Ethik des Evangeliums durch die Behauptung retten,
daß ein tieferer, geistiger Sinn sich in den evangelischen
Aussprüchen verberge. Daß das eine Notlage verrät, ist offenbar. Was

w Liberal Judaism and Hellenism and other Essays (London 1918), S. 100.
16 The Synoptic Gospels and the Jewish Consciousness (in The Hibbert Journal

1904/5, S. 660).
16 Rabbinic Literature and Gospel Teachings (London 1930), S. 50.

247



ist nämlich in diesem Zusammenhang Originalität? Sie besteht
nicht vorerst in neuen, vorher unbekannten Gedanken, sondern in
einer neuen Art, das schon vorhandene Material zu konzipieren
und umzugestalten. Die unbedingte Originalität der ethischen
Maximen -nachzuweisen, ist vermutlich eine hoffnungslose
Aufgabe. Alles kommt darauf an, daß ein Lehrer, ein Prophet in
irgend einer Weise die Menschen lehrt, diese ewigen Wahrheiten
zu entdecken, daß er ihnen eine neue Aktualität gibt und sie mit
neuem Sprengstoff füllt. Hierzu kommt noch ein zweites: das

Neue liegt letztlich in der Gestaltung einer neuen organischen
Ganzheit, eines neuen Zusammenhanges, wo die zerstreuten, nur
dunkel verstandenen Wahrheiten neue Autorität und vielleicht
auch einen neuen Sinn bekommen. Aber dieser letztere kann nur
in dem Zusammenhang eingesehen werden, und er geht verloren,
wenn man jenen vergewaltigt. Das Wichtigste ist aber zuletzt
die hinter der Botschaft stehende Persönlichkeit, der Träger der
Worte. Er ist der Bürge, und er hat letzten Endes den Schlüssel
seiner Botschaft i-nne. Wenn von der Botschaft des Evangeliums
die Frage ist, dann ist es absolut unmöglich, diese Botschaft von
dem Träger selbst zu trennen, aber das ist eben, was die jüdischen
Autoren immer versuchen. Wenn wir aber von dieser letzten
Hauptbedingung wegsehen und die Originalität nur als eine neue

Gestaltung bestimmen, so ist schon das eine wissenschaftlich sehr

wichtige Erkenntnis, die das Verhältnis zwischen dem Judentum
und dem Christentum und die ganze, heiß umstrittene Frage nach
dem Wesen des Christentums wenigstens in einer Hinsicht in eine

ganz neue Beleuchtung rückt. Es gehört zur Sache, daß ein Jude,
nämlich Montefiore, diese Erkenntnis schon früh mit großer Energie
verwertet hat. Er ist zwar nicht der einzige, der dieser
Totalitätsbetrachtung den Weg gebahnt hat. Aber er scheint mir das
Problem geschickter als seine Zeitgenossen gestellt und gelöst zu
haben. Sein Beitrag zu der lebhaften Debatte über die Originalität
der evangelischen Verkündigung gehört wie G. Kleins Forschungen
zur Geschichtlichkeit Jesu zu den bleibenden Leistungen jüdischer
Forscher auf dem neutestamentlichen Gebiete 17.

17 Siehe Note 1, Kap. III.

248



Meines Wissens wird dieses in gewisser Weise umwälzende
Anfassen der Frage zum ersten Male in „Jewish Quarterly Review"
1893/94 (S. 381—85) vorgelegt und begegnet dann wiederholt
in dem umfassenden Schrifttum Montefiores. Demnach hat Jesus
den alten Stoff in neue lebenskräftige Formen gegossen. Er ist
dem Stofflichen nach zwar konservativ, verknüpft aber die
Stoffelemente auf eine neue Weise, und so entsteht aus dem Alten
Neues.

Aber die Originalität Jesu besteht nach Montefiore nicht nur in
der Intensität, in der Paradoxic, in der eigenartigen Verbindung
und Neugestaltung überlieferter Stoffe, in der reformatorischen
Losung: zurück zu der prophetischen Religion. Es gibt in der
Verkündigung Jesu auch Züge, die auf eine religiöse Neuorientiej
rung ohne frühere Gegenstücke deuten. Es gibt in der Lehre und
Lebensauffassung Jesu wie in seinem persönlichen Verhältnis zu
den Menschen auch Einzelzüge, die uns eine neue religiöse
Grundeinstellung ahnen lassen. In bezug auf drei Kategorien von
Menschen, nämlich das Kind, das Weib und! den Sünder, scheint Jesus
eine ganz neue revolutionierende Einstellung eingenommen zu
haben, oder vielleicht richtiger ausgedrückt: in diesen Fragen tritt
ganz besonders deutlich seine eigene originale Auffassung hervor.

Vor allem wird das sichtbar an der dritten Kategorie, der
der Sünder. Der aktive Versuch Jesu, die Sünder, die Verlorenen
durch Dienen, Mitleid und Liebe zu retten, war etwas Neues. Es

handelt sich also um einen soteriologischen Zusammenhang, und

es ist besonders bemerkenswert, daß ein Jude eben hier das
Revolutionieremde in der Wirksamkeit und Lebensanschauung Jesu
versteht18. Die Sünder zur Reue zu rufen, ganz allgemein die
Sünde zu verdammen, ist die gewöhnliche Einstellung der
Frömmigkeit. Etwas ganz anderes ist es aber, mit ihnen zu verkehren,
sie zu retten und ihr Vertrauen gewinnen zu suchen. Montefiore
verschweigt nicht die damalige allgemeine religiöse Haltung der
Musterfrommen: es war für alle korrekte Menschen selbstverständlich,

die Bösen und Gottlosen von sich fern zu halten. Die

18 Rabbinic Literature and Gospel Teachings (London 1930), S. 46 f.

249



Auffassung Momtefiores ist, daß sich die synoptische Lehre um
drei große Aussprüche konzentriert: 1. Denn auch des Menschen
Sohn ist nicht gekommen, daß er sich dienen lasse, sondern daß

er diene und gebe sein Leben zum Lösegeld für viele (Mark. 10:
45). 2. Ich bin gekommen zu rufen die Sünder zur Buße und nicht
die Gerechten (Luk. 5: 32). 3. Denn des Menschen Sohn ist
gekommen zu suchen, und selig machen das verloren ist (Luk. 19:
10). Das Urteil über diese drei außerordentlichen., in der
Weltliteratur alleinstehenden Sätze lautet: „Hier begegnet eine neue
originale Lehre, welche Früchte hervorgebracht hat, die immer
zu dem Unvergänglichen im Christentum werden gerechnet
werden". Hier begegnet, so meint Montefiore, ein neues, im Grunde
unrabbinisches Lebensideal, nämlich das der Selbstleugnung, der
Selbstopferung und des Dienstes19. Im Vordergrund der religiösen
Anschauung Jesu steht die Soteriologie, während die Ethik diese
Stelle bei den Rabbinen einnimmt20. Mit diesen Ausführungen
zeigt Montefiore, daß er wie wohl kein zweiter jüdischer das
Revolutionierende und Wesentliche in der Lehre Jesu erkannt und
anerkannt hat. Montefiores interpretatio evangel ica
innerhalb der Grenzen des religiösen Liberalismus und des
konsequenten Historismus bezeichnet in ihrer Art einen Höhepunkt in
der neutestamenilichen Exegese.

Aus dem zuletzt Gesagten haben wir gesehen, daß man jüdischer-
seits tatsächlich etwas Neues in der religiösen Grundauffassung
Jesu den Rabbinen gegenüber konstatiert. Damit sind wir aber
zu einem kritischen Punkt gekommen. Das Originale bei Jesus
braucht ja nicht antijüdisch zu sein, was Montefiore ausdrücklich
betont. Es braucht nur komplettierend, entwickelnd, akzentuierend,
auswählend, konzentrierend und generalisierend zu sein. Aber
wenn das Originale ins Absolute gesteigert wird, dann ist schon
der ausgesprochene Gegensatz zu dem Alten da. Das Fremdartige,
das Unjüdische bei Jesus wird auch, wie gesagt, von vielen
jüdischen Autoren anerkannt, wenn es auch mitunter gemildert wird

19 Liberal Judaism and Hellenism and other Essays (London 1918), S. 101 ff.
20 Some Elements of the Religious Teaching of Jesus according to the
Synoptic Gospels (London 1910), S. 98.

250



diurch die auch christlicherseits benutzte Reduktionsme thode, die
das auffallend Unjüdische für einen späteren Zusatz in der Kirche
erklärt.

Was ist iniun nach jüdischem Gefühl das Unjüdische bei Jesus?
Jesus hat sich zum Monotheismus bekannt. Das wird mit Schärfe
betont. Aber es wird bisweilen betont, daß sein Selbstbewußtsein

wenigstens in seinen Konsequenzen den reinen Monotheismus

verdunkelt. Jesus scheint auf eine Sonderstellung zu Gott
im Verhältnis zu anderen Menschen Anspruch gemacht zu haben.
Das ist unbedingt unjüdisch. Jesus beansprucht weiter für seine

eigene Person eine religiös autoritative Bedeutung, die ebenfalls
den jüdischen Religionsprinzipien widerspricht. Er redet in seinem
eigenen Namen: „Ich aber sage euch". Das Judentum kennt nur,
wie Marcus Ehrenpreis sagt, ein .einziges Ich, das göttliche
a n o c h i. Dagegen heißt es bei den Propheten : „So sagt der
Herr". Das Selbstbewußtsein, das aus den Worten Jesu spricht,
war etwas Neues, aber zugleich auch etwas Unjüdisches. Hier
beginnt eine neue Entwicklung im Judentum', die in ihren
Konsequenzen über das Judentum hinausführt21. Bisweilen wird
behauptet, daß Gott in der Religion Jesu nur der Gott der Güte und
Barmherzigkeit und nicht auch, wie im echten Judentum, der Gott
der Gerechtigkeit sei. Dies hänge mit dem Individualismus des

Evangeliums zusammen, was auch als ein häretischer Zug bei Jesus
bezeichnet wird. Der Gott des Evangeliums ist nicht der Gott
der Geschichte 22. Jesus habe weiter mit seiner Person als Mittelpunkt

eine religiöse Gemeinschaft gestiftet, die den angeblichen
Universalismus des Christentums beeinträchtige. Nur diejenigen,
welche durch die sakramentale Weihe Zutritt zu der Gemeinschaft
Jesu, gefunden, haben, sind Gott gefällig, alle anderen stehen außerhalb

der Erlösung. Darum sei die Religion Jesu stark prädesti-
natorisch23. Nach jüdischer Auffassung ist weiter die extreme
eschatologische Einstellung Jesu für seine Wirklichkeitsauffassung
verhängnisvoll gewesen. Das Judentum ist eine Diesseitsreligion,

21 Talmud, Fariseism, Urkristendom (Stockholm 1933), S. 108 ff.
22 J. Klausner, Jesus von Nazareth, S. 527.
23 E. Jacob (in Encyclopaedia Judaica 5, Sp. 530).

251



das Christentum eine Jenseitsreligion. Der „Eschatologismus" Jesu
sei sein großer Irrtum u.

Die zwei Irrtümer Jesu, sein Messiasbewußtsein und sein
Eschatologismus, haben jedoch einen unerwarteten Erfolg gehabt, denn
sie haben den Anstoß zur Entstehung des Christentums gegeben.
Aber die Juden hätten gleich anfangs diese Irrtümer durchschaut
und abgelehnt; nur in der Heidenwelt konnte die neue Lehre
Ausbreitung finden 25.

Wir haben oben gesehen, daß die Ethik Jesu vor allem in der
älteren jüdischen Forschung als durchaus jüdisch befunden wurde.
Aber viele betonen, daß es sogar in der religiös-ethischen Anschauung

Jesu unjüdische Züge und Bestandteile gibt. Dies hängt, wie
man behauptet, u. a. mit der Eschatologie und Soteriologie Jesu
zusammen. Seine Religion sei jenseits-bestimmt, darum sei auch

seine Ethik so asketisch, extrem und kulturfeindlich geworden.
Dazu komme, daß sie individualistisch sei. Jesus sei Pessimist und

weltverneinend, das Judentum dagegen sei eine optimistische und
diese Welt bejahende Weltanschauung26. Jesus habe darum kein
sozialethisches Programm, er sei kein sozialer Reformator, denn
sein Reich sei nicht von dieser Welt. Es wird betont, daß Jesus
sich auf die Ethik konzentrierte, für ihn war alles Ethik. Aber
diese Konzentration und Radikalisierung der jüdischen Ethik
bedeutet aus jüdischem Gesichtspunkt eine Reduktion. Das Judentum

ist nämlich mehr als nur Religion und mehr als nur Ethik 27.

Dies ist nun die Auffassung des nationalen Judentums, während
das typisch liberale Judentum stark betont, daß das Judentum nur
Religion ist und also aus diesem Gesichtspunkt nichts gegen die
Befreiung der Religion aus dem natürlichen Zusammenhang
einzuwenden hat. Aber dem Judentum, das an dem Nationalen festhält,

ist es klar, daß Jesus durch seine extreme Radikalisierung
des Judentums — denn von nichts anderem ist die Frage — den

eigenen Begriff des Judentums aufhob. Die Religion Jesu paßte

24 M. Ehrenpreis, op. cit., S. 112 f.
26 Klausner, op. cit., S. 564.
20 Klausner, op. cit., S. 562.
27 Klausner, op. cit., S. 542.

252



nicht in den jüdischen Organismus hinein, auch wenn sie tatsächlich

jüdischen Ursprungs war.

Aber die jüdische Kritik geht noch weiter. Die Ethik Jesu sei
nicht nur für das Judentum, sondern auch für das Kulturleben
überhaupt gefährlich, eben weil sie als eschatologisch bestimmt
keines Kulturprogrammes fähig ist. Die Ethik der Bergpredigt
kann wegen ihrer übermenschlichen Forderungen nicht realisiert
werden. Sie rechnet nicht mit normalen menschlichen Bedingungen
und Verhältnissen. Das Judentum behauptet gegenüber dem
Christentum eine realisierbare ethische Auffassung zu vertreten.
Ein wichtiges Argument in der jüdischen Polemik ist nämlich,
daß das Kennzeichen einer Ethik darin besteht, daß sie verwirklicht

werden kann 28.

Wir haben gesehen, wie die Ethik Jesu von verschiedenen
jüdischen Richtungen ganz verschieden beurteilt werden kann. Im
großen und ganzen kann man indessen drei Haupttypen
unterscheiden. Der erste Typus, der häufigste, betont das Gemeinsame.
Jesus hat nichts gelehrt, was nicht seine genauen Parallelen in
der jüdischen Literatur hat. Jesus ist sogar ein rechtgläubiger
Vertreter des zeitgenössigen Judentums. Der zweite Typus, von
konservativen Juden vertreten, bemüht sich zu zeigen, daß die
Lehre Jesu unjüdische Elemente enthalte, die vom jüdischen Standpunkt

scharf abzulehnen seien. Ein sehr gewöhnliches Schlagwort
lautet: „Das Gute war nicht neu, und das Neue war nicht gut".
Der dritte Typus, der von Montefiore vertreten wird, hebt die
positive, neuschaffende Originalität bei Jesus hervor. Nach Montefiore

bedeutete Jesus einen neuen Höhepunkt in der
religionsgeschichtlichen Entwicklung. Er gehört zu den größten Lehrern
der Menschheit, auch wenn man nicht ohne weiteres alles, was er
sagte, akzeptieren kann. Alle drei Typen betonen indessen ohne
Ausnahme, daß Jesus ein echter Sohn seines Volkes war, daß er
als Jude lebte und starb, auch wenn sie bisweilen die umstürzenden
Konsequenzen der Lehre Jesu für die Grundlagen des Judentums
offen zugestehen.

28 A. Geiger, Das Judentum und seine Geschichte (Breslau 1864), S. 113.

253



Alles kommt natürlich darauf an, wie man das Wesen des echten

Judentums bestimmt und wie man den historischen Jesus auffaßt.
Dies hängt weithin mit persönlichen und psychologischen
Voraussetzungen zusammen. Einigen ist die Gedankenwelt Jesu von A
bis Z rein jüdisch, anderen ist sie zum größten Teil unjüdisch.
Für einige bedeuten seine messianischen Ansprüche nichts
Unjüdisches, für andere ist eben der eigenartige Messiasbegriff Jesu
das Unjüdische. Es ist augenscheinlich, daß der historische Jesus
ein großes Problem für das Judentum ist. Der radikale Unterschied

zwischen dem historischen Jesus und dem Christus der
Kirche, den man auch in der liberalen christlichen Theologie zu
konstituieren versucht hat, löst nicht alle Schwierigkeiten, denn

„der historische Jesus" läßt sich nicht auf eine einfache Formel
bringen. Man kann das an den Widersprüchen studieren, die nicht
nur zwischen verschiedenen jüdischen Richtungen bestehen,
sondern auch bei einem und demselben Verfasser zu finden sind. So

behauptet Klausner einerseits, daß Jesus ein extremer Nationalist
war, ein echter Jude, bis zum Chauvinismus. Seine Ethik sei weiter
wortgetreu die jüdische. Anderseits muß derselbe Verfasser
einräumen, daß in Jesus etwas Neues steckte, was im Prinzip das
Aufheben des Judentums bedeutete, das Zersprengen der national-
geistigen Einheit, die der tragende Grund des Judentums ist29.
Mit diesen Widersprüchen vor den Augen läßt sich selbstverständlich

einräumen, daß Jesus in gewissem Sinne Jude war und blieb,
aber das Wesentliche ist doch seine persönliche Eigenart, auf die
muß aller Nachdruck fallen, und sie kann nicht so bagatellisiert
werden, wie nicht selten moderne jüdische Autoren zu tun
geneigt sind.

Der auch christlicherseits geprüfte Versuch, die Lehre Jesu von
seiner Person und dem übrigen Bestand der evangelischen
Anschauung loszumachen, ist im Ganzen aussichtslos. Die
einzelnen Aussagen Jesu sind nur in dem Gesamtzusammenhang zu
verstehen. Jesus ist nicht nur Träger des Wortes, sondern seine
Worte sind immer — direkt oder indirekt — eine Selbstbotschaft
und zeigen auf ihn zurück. Jedes seiner Worte hat eine eigenartige

29 Klausner, op. cit., S. 507, 573, 534, 540 ff.

254



persönliche Prägung. Der Wortschatz ist alttestamentlich-jüdisch,
aber die Sematologie ist neu, was uns nunmehr eine elementare
Erkenntnis der neutestam entlichen Exegese lehrt.

V. Die Entstehung des Christentums

Die Frange nach der Stellung Jesu im modernen Judentum erhält
eine vollständige Antwort nur dann, wenn wir schließlich
untersuchen, wie sich das Judentum die Entstehung des Christentums
vorstellt. Diese Frage ist ebenso lebhaft in der christlichen wie
in der jüdischen Wissenschaft diskutiert worden, und wie so oft
ist auch hier die jüdische Diskussion von den Fragestellungen der
christlichen Theologie beeinflußt worden.

Daß ein tiefer Unterschied zwischen Jesus und der nach ihm
genannten Religion besteht, ist feste jüdische Überzeugung. Monte-
fiore drückt die Sache kurz so aus: „Wenn Jesus das Gottesreich
predigte, so predigten seine Nachfolger ihn selbst"30. Wir
erkennen diesen Gedankengang aus der liberalen christlichen Theologie.

Und er ist ja eine Konsequenz der Grundanschauung, die
im vorangehenden dargestellt wurde. Auch wenn die jüdischen
Autoritäten einräumen, daß Jesus in wichtigen Punkten unjüdisch
erscheint, so bleibt er jedoch nach einstimmiger jüdischer
Auffassung innerhalb der Grenzen des Judentums. Die Christologie
der Kirche ist das Neue und Artfremde. Denn was ist Christentum?

Die jüdische Antwort lautet: Es ist die Umwandlung, die

transfiguratio eines jüdischen Mannes in eine Göttlichkeit31.
Wenn man aber zugeben muß, daß Jesus die Zentralgestalt des
Christentums ist, hat man schon damit auch eingeräumt, daß

irgend eine innere Beziehung zwischen Jesus und dem Christentum

besteht. Diese Beziehung kann ganz allgemein so ausgedrückt
werden, daß die neue Religion an eine geschichtliche Persönlichkeit

anknüpft, nämlich an Jesus von Nazareth32. Alles -kommt

30 The Synoptic Gospels I, S. CXXIV.
31 E. R. Trattner, As a Jew sees Jesus (New York-London 1931), S. 165 f.
32 G. Klein, Ist Jesus eine historische Persönlichkeit? (Tübingen 1910), S. 3.

255



natürlich darauf an, wie man sich diese Anknüpftung näher
vorstellt. Die Frage kann zunächst negativ so abgegrenzt werden,
daß Jesus nicht als der bewußte Gründer des Christentums
bezeichnet werden kann, und in dieser negativen Abgrenzung werden
wohl die jüdischen Forscher einig sein. Seine Lehre ist in ihren
Hauptzügen und ihrer ganzen Struktur nach jüdisch. Es lag
überhaupt nicht in seiner Absicht, eine neue Religion zu stiften33.
Seinem Typus nach war er kein Organisator. Auch seine eschato-

logische Grundauffassung spricht dagegen, daß er eine mit dem

Judentum konkurrierende neue Lebensform schaffen wollte. Das
Christentum ist also nach jüdischer Auffassung nicht gleichsam
organisch aus dem Selbstbewußtsein Jesu herausgewachsen; eher
ist es gegen seine eigene Intention zustande gekommen.

Natürlich wird aber auch stark betont, daß Jesus mittelbar durch
sein Wirken, seine Lehre, sein Selbstbewußtsein und seine
Persönlichkeit den ersten Anstoß zur Entstehung des Christentums
gegeben hat. Eine große geschichtliche Bewegung wie das
Christentum könne nicht ohne einen persönlichen Urheber von
außerordentlicher Begabung und Geisteskraft erklärt werden. Nicht
minder wird die Bedeutung des messianischen Selbstbewußtseins
Jesu als ein treibendes Motiv der neuen Religion unterstrichen Si.

Jesus hat also durch sein eigenes Selbstbewußtsein Glauben an
sich unter seinen Schülern erweckt. Dieser Glaube sei durch
seinen gewaltsamen Tod nicht zerstört, sondern eher noch gestärkt
worden 35. Das bewirkten auch die Visionen des Auferstandenen.
Eine Suggestion, nicht die Lehre Jesu hat die christliche Religion
geschaffen. Diese Ansicht begegnet nicht so selten36.

Indessen ist das Christentum nach typisch jüdischer Betrachtungsweise

keineswegs das Werk eines Einzelnen. Und es ist eine tiefe

33 K. Köhler, The Origins of the Synagogue and the Church (New York
1929), S. 228 ff.
34 S. Schulman, Professor Moores „Judaism" (in The Jewish Quarterly
Review JQR 1927/28, S. 345 f.).
35 A. Geiger, Das Judentum und seine Geschichte (Breslau 1864), S. 116 f.
33 Z. B. K. Köhler, op. cit., S. 232.

256



Kluft zwischen Jesus und der Religion, die von ihm ihren
Ursprung zählt. Viele Faktoren haben vermeintlich bei ihrer
Entstehung zusammengewirkt. Sie wird somit als eine geistige und
soziale Strömung betrachtet, die eventuell schon auf palestinisch-em
Boden entstanden ist, viele verschiedene Elemente in sich sammelte
und einen komplizierten Entwicklungsprozeß durchlief37. Sie ist
ferner das Resultat einer verwickelten dogmatischen Spekulation,
welche die Christologie schuf, diese absolut unjüdische Erscheinung.

Endlich ist die christliche Religion synkretistisch, das
Produkt einer Verschmelzung jüdischer und heidnischer Ideen 38. Zu
diesen inneren Faktoren kommt zuletzt ein äußerer Erklärungsgrund,

die Zeitumstände. Die gärende Periode des zweiten Tempels,

der Untergang des jüdischen Staates und die Zerstörung
Jerusalems, das hat alles beigetragen, der messianischen Bewegung
in Palästina Nahrung zu geben39.

Die Entstehung des Christentums wird nach einer verbreiteten
Auffassung unter jüdischen Forschern wesentlich von zwei
Faktoren bestimmt, nämlich vom hellenistischen Judentum und vom
griechischen Heidentum. Wie und wo dieser Hellenisierungs-
prozeß des Christentums stattfand, ist aber eine sehr umstrittene
Frage. Es kann konstatiert werden, daß diese Theorie, welche
später so aktuell unter christlichen Forschern durch die sog.
religionsgeschichtliche Schule wurde, sehr früh unter jüdischen
Forschern Zustimmung gewinnt. Schon Abraham Geiger betont, daß
der „Messianismuis" erst in den jüdisch-griechischen Kolonien in
unjüdischer Richtung umgestaltet wurde. Hier begegnet nämlich
die Logos-Spekulation. Der Logos ist der Mittler zwischen Gott
und Menschen. Der Messias-Jesus wurde darum in diesem Milieu
mit dem Logos, dem Wort, dem eingeborenen Sohn Gottes
identifiziert40. In dem orientalisch-hellenistischen Milieu glaubt man
übrigens den Ursprung der charakteristischen neutestamentlichen

37 Geiger, op. cit., S. 117 ff.
38 M. Guttmann, Das Judentum und seine Umwelt (Berlin 1927), S. 205 f.
39 A. Geiger, Entstehung des Christentums (in Jüdische Zeitschrift für
Wissenschaft und Leben 1875, S. 24).
40 Das Judentum und seine Geschichte, S. 120 f.

2 Judaica, Bd. VI, 4

257



Vorstellungen zu finden: Jungfrauengeburt, Inkarnation, Leiden,
Sterben und Auferstehung der Gottheit, Sakramentalismus usw.
Die jüdischen Forscher betonen dabei das Jüdische bei Jesus und
das Unjüdische im Christentum41.

Jesus hat nach jüdischer Auffassung das Christentum nicht
gestiftet. Bisher haben wir die kollektivistische Betrachtungsweise
der jüdischen Darstellung von dem Entstehen des Christentums
behandelt. Aber es gibt auch nach einer sehr einstimmigen
Auffassung einen persönlichen Gründer des Christentums; er heißt
Paulus. Man hat bisweilen in der radikalen christlichen Theologie
Jesus und Paulus als zwei absolute Gegensätze hingestellt. Dies
ist in der jüdischen Forschung die beinahe ausnahmslose Regel.
Jesus gehört zum Judentum, aber Paulus ist nicht mehr Jude, seine

Theologie ist mit dem jüdischen Denken und Fühlen nicht
vereinbar.

Die paulinischen Religionsprinzipien werden nämlich als den
jüdischen vollkommen entgegengesetzt betrachtet. Die Anthropologie

des Paulus ist gänzlich unjüdisch. Dies wird an seiner Lehre
von der Erbsünde deutlich. Diese verhängnisvolle Lehre ist die

Voraussetzung für die paulinische Auffassung von Erlösung,
Versöhnung, Gnade und Gerechtigkeit. Die paulinische Umwertung
dieser Begriffe stellt die christliche mysteriöse und sakramen-
talistische Soteriologie dem ethischen Erlösungsweg des Judentums

entgegen. Das Zentrum der paulinischen Theologie ist die
Lehre von Christus, dem Gottes-Sohn und Mittler. Diese Christo-
logie hat den reinen Monotheismus verlassen und charakterisiert
die neue Religion mehr als andere Kennzeichen als paganistischen
Synkretismus.

Seine Theologie hat der Apostel nicht nur durch fremde Elemente
und Gedanken, sondern auch durch Mißverständnis und
Karikierung des Judentums geschaffen. Dies werde besonders deutlich,

wenn man seine Stellung zum jüdischen Gesetz betrachtet.

41 Typischer Vertreter dieser Auffassung ist G. Friedländer, Hellenism and

Christianity (London 1912).

258



Paulus verrät, daß er das Gesetz nicht verstanden hat. Es ist darum
falsch, wenn, man ihn als einen geschickten Rabbinen darstellt.
Er hat in seiner sophistischen Polemik die Tora und darum die

ganze jüdische Religion stigmatisiert. Sein eigenes Evangelium
stellt er einem Zerrbild der jüdischem Religion gegenüber. Er hebt
das jüdische Gesetz auf, führt aber sogleich ein neues ein, nämlich
das des Glaubens und des Sakramentalismus.

Mit ganz wenigen Ausnahmen ist Paulus in weit höherem Grade
als Jesus vom dem modernen Judentum mißverstanden worden.
Paulus ist, wie man behauptet, nicht nur für das Judentum durch
seine heftige und falsche Kritik der jüdischen Religion
schicksalsschwanger geworden. Auch das reine Evangelium habe er im
Grunde gefälscht. Mit Paulus scheiden sich die Wege. Eine neue
Religion entsteht, die immer mehr ihre Zusammengehörigkeit mit
ihrem eigentlichen Ursprung verneint. Durch Paulus wird das
Christentum in die heidnische Welt umgepflanzt42.

So bleibt es nach jüdischer Auffassung dabei, daß das Christentum
einem jüdischen Mann Jesus zwar insofern seine Entstehung
verdankt, als er unter seinen Schülern den Glauben an sich als Messias
erweckte, daß er aber trotzdem keineswegs als der Stifter der
christlichen Religion betrachtet werden kann. Im großen und
ganzen halten die jüdischen Forscher an der fatalen These der
religionsgeschichtlichen Schule fest: das Christentum wurde erst
nach dem Tode Jesu als eine synkretistische, komplexe Größe
geschaffen. Wenn das Christentum auf einen persönlichen Stifter
zurückzuführen ist, so ist dieser Paulus und nicht Jesus von
Nazareth. Im Lichte der heutigen Forschung ist indessen diese Auf-

42 Die ausführlichste jüdische Darstellung des paulinischen Problèmes ist
die große Monographie von J. Klausner (englische Übersetzung aus dem
Hebräischen von W. F. Stinespring „From Jesus to Paul", London 1943).
Ich habe dieses Buch in „Svensk Teologisk Kvartalskrift" (schwedisch) 1946
kritisch besprochen. Siehe auch W. Q. Kümmels Auseinandersetzung
besonders in Hinsicht auf Klausners dogmatische Voraussetzungen in Judaica 4,
1948, S. 1—35 („Jesus und Paulus. Zu Joseph Klausners Darstellung des

Urchristentums"). Über die ältere Literatur siehe mein Buch „Die
Jesusfrage", S. 310 ff.

259



fassung vom Entstehen des Christentums höchst unbefriedigend.
Wir wiederholen, was wir früher gesagt haben. Es ist eine
ungebührende Vereinfachung historischer Fakta, das Christentum in
jüdische und hellenistische Elemente zu zerteilen. Unter allen
Umständen kommt ein dritter Faktor hinzu, das Individuelle, d. h.

das Evangelische, sei es daß dieses auf Jesus direkt oder indirekt
auf ein Glaubenszeugnis von Paulus oder des Urchristentums im

übrigen zurückgeht.

Die Regel Montefiores bei der Beurteilung der Botschaft Jesu hat
ihre Anwendung auch auf das Christentum, d. h. das Neue Testament

im Ganzen. Es ist zwar eine komplexe Größe mit mehreren
Komponenten. Aber man darf nicht bei einer atomisierenden
Betrachtungsweise stehen bleiben, sondern man muß das Synthetische,

das was das Christentum zu einer organischen Größe, einer
historischen Gestaltung macht, verstehen lernen, nämlich den Chri-
stusgeist und was davon generiert und inspiriert worden ist.
Psychologisch-historisch ist die These von einer Kluft zwischen
Jesus und dem Urchristentum höchst unwahrscheinlich und ist
nunmehr wissenschaftlich unbefriedigend. Besonders die
Untersuchungen über Christologie und Kirche haben immer deutlicher
klargelegt, daß Jesus selbst — recht verstanden — der Kirchengründer

ist. Die Einheit der neutestamentlichen Botschaft tritt
immer greifbarer hervor. Der Versuch, jenseits dieser Botschaft
einen „historischen" Jesus zu entdecken, der anders geartet ist als

er uns in der Evangelientradition entgegentritt, ist eine freie
Konstruktion, die nicht bestätigt werden kann.

VI. Kirche und Synagoge

Das Jesusbild, das wir hier zu zeichnen versucht haben, ist kein
rein wissenschaftliches. Es ist jüdisch, wie das christliche christlich

ist. Aus zwei Gründen kann man übrigens die Frage stellen,
ob ein wissenschaftliches Jesusbild im strengen Sinne des Wortes
möglich ist. Der wichtigste Grund dazu ist im rätselhaften
Charakter der Jesusgestalt zu suchen, in dem mystischen Geheimnis

260



seiner Persönlichkeit. Während der Forscher arbeitet, fängt der
Wundermann selbst zu sprechen an. Und wenn ein Forscher mit
seinem Objekt in Auseinandersetzung kommt, dann ist die strenge
Wissenschaftlichkeit nicht mehr möglich. Das, wozu man kommt,
wird das Resultat des persönlichen Eindruckes, den diese

Auseinandersetzung vermittelt. Und das ist wieder von den persönlichen

Voraussetzungen des Forschenden und Fragenden abhängig.
Die Subjektivität, die also jedem Jesusbild anhaftet, wird auch

von der Art der Quellen unterstützt.

Die jüdische Jesusforschung ist aus denselben ideologischen
Voraussetzungen wie die historisch-kritische Bibelforschung des
Protestantismus hervorgegangen. Jüdische und christliche Bibelfor-
schung haben beide ihre Wurzeln in der europäischen Aufklärung.
Es ist auch deutlich und verständlich, daß die jüdische Behandlung

der Jesusfrage im weiter Ausdehnung von den riesenhaften
Leistungen der christlichen Theologie auf diesem Gebiete abhängig
ist. Obschon liberales Christentum und modernes Judentum in
ihrer Jesusforschung also auf gemeinsamem historischem Boden
stehen und in Details dasselbe Resultat erreicht haben, sind sie
doch im großen und ganzen verschieden. Das Interesse des
Judentums der Jesusfrage gegenüber war von Anfang an apologetisch
und dieses Motiv ist immer noch das stärkste. Es handelt sich

jetzt wie vorher um eine Selbstverteidigung des Judentums den
christlichen Ansprüchen gegenüber. Das Judentum will zeigen,
daß Jesus von der Kirche mit Unrecht zu ihrem Kultus-Heros
gemacht worden ist. Er gehöre zu dem Judentum, er wollte nie eine
neue Religion stiften. Das Judentum will aus apologetischen
Gründen mit aller Energie Jesus in seinen ursprünglichen
historischen Zusammenhang hineinstellen. Aber dabei stößt es auf
eigentümliche Schwierigkeiten. Es gelingt nicht, Jesus restlos im
Rahmen des Judentums zu erklären. Es zeigt sich auch, daß die
jüdischen Forscher nicht über die Person Jesu einig sein können.
Man kann sich nicht von dem Eindruck befreien, daß unter den
Juden eine gewisse Ratlosigkeit der Person Jesu gegenüber
herrscht. Bei aller Betonung des Jüdischen in den Evangelien und
an der Person Jesu empfindet man doch etwas Unjüdisches an

261



Jesius oder besser etwas Überjüdisches, eine Radikalisierung des

Judentums, ohne daß man gewillt ist, dies als den eigentlichen
schöpferischen Urgrund der Kirche anzuerkennen. Die Kirche sei

keine legitime Fortsetzung des Evangeliums, sondern etwas Neues,
das vielen verschiedenen zeitgeschichtlichen Umständen seine
Entstehung verdankt.

in zwei vitalen Punkten tritt die Begrenzung der jüdischen
Jesusforschung hervor: bei der Deutung der Person Jesu und in der
Frage der Entstehung des Christentums. Ganz dogmatisch wird
Jesus als „ein gewöhnlicher Mensch" beurteilt. Aber man hat mit
dem größten Schauspiel der Geschichte vor den Augen Grund, zu
fragen, ob nicht diese kategorische Abfertigung ebenso wenig
wissenschaftlich ist wie die auf liberaler Seite so verketzerte
christologische Deutung. In der Tat steht hier Deutung gegen
Deutung. Flier ist der Scheideweg zwischen Jüdischem und
Christlichem, hier spricht nicht mehr eine wissenschaftliche Auffassung
gegen eine andere, sondern hier stehen zwei Religionen
gegeneinander: Judentum und Christentum. Prinzipiell gesehen scheint
es möglich, daß die jüdische Jesusforschung auch die letzten
Phasen der protestantischen Evangelienforschung akzeptieren
könnte, insoweit diese von einem tieferen Eindringen in die
Auffassung Jesu von sich selbst, seine eigene Deutung seines Wesens
durch den rätselhaften Begriff des Menschensohnes charakterisiert
wird. Aber es scheint, als ob das Judentum die Konsequenzen nicht
ziehen könnte und anerkennen, daß dieses Selbstbewußtsein Jesu,
das er den Schülern weitergab, die organische Kontinuität
zwischen ihm und der Kirche schuf. Es muß auch als eine Begrenzung
der jüdischen Forschung bezeichnet werden, daß sie nicht zu einem
besseren Verständnis von Paulus vordringen kann, daß sie nicht
versteht, daß eine Möglichkeit da ist, in der paulinischen Christusmystik

ein critérium veri für die historische Notwendigkeit der
Christologie wissenschaftlich zu sehen. Es ist überhaupt
auffallend, daß die jüdische Forschung gleichsam verurteilt ist, bei
einem recht rationalistischen Verstehen des ganzen historischen
Verlaufes zu bleiben, was u. a. daraus hervorgeht, daß man den

Wundergeschichten keinen tieferen Inhalt abzugewinnen vermag.

262



Dies hat seinein. G rumd in geschichtlichen Verhältnissen, die während

des Verlaufes der Entwicklung zu psychologischen und
dogmatischen Hemmungen vertieft worden sind. Es ist ohne Frage
so, daß die jüdische Dogmatik in Auseinandersetzung mit der
christlichen entwickelt und bereinigt worden ist. Um die
prinzipielle jüdische Einstellung zur Jesusfrage zu verstehen, muß man
die Hauptdata der jüdischen Dogmatik im Gedächtnis haben.
Wenn wir das Thema die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum
behandeln wollen, müssen wir immer daran denken, daß es ja
nicht eine reine Wissenschaft, sondern eine Religion ist, welche
letzten Endes die Zentralgestalt des Christentums beurteilt. Wir
müssen m. a. W. die religionstypologische Eigenart der jüdischen
Religion kennen. Das Jesusbild des Judentums läßt sich nur richtig
verstehen, insofern es in den allgemeinen Zusammenhang des

jüdischen religiösen Denkens hineingestellt wird. Und dieses
Denken ist seinem Wesen nach a - c h r i s t o 1 o g i s c h 43. Diese
Dogmatik ist die apriorische Grenze, die der Jude bei seiner
Beurteilung der Jesusfrage nicht überschreiten darf, wenn er Jude
bleiben will. Das bedeutet, daß nach jüdischer Auffassung das

christliche Primärdogma „Jesus ist Christus" ein subjektiver
Glaubenssatz ist, der nur innerhalb der christlichen Glaubensgemeinschaft

gültig ist, aber dem kein objektiver Glaubensgehalt
anerkannt werden kann. Das ist natürlich ganz richtig. Das Christentum

ist auf einer persönlichen, d.h. subjektiven Glaubensüberzeugung

gebaut. Auch der christliche Forschier kann nicht den Satz

„Jesus ist Christus" anders als ein Glaubensbekenntnis behandeln.
Die Wahrheit des Satzes kann nicht wissenschaftlich festgestellt
werden. Dennoch ist ein Unterschied zwischen der jüdischen
und christlichen Forschung in dieser Hinsicht. Die christliche
Forschung ist weiter gekommen.. An und für sich ist das ja nichts
Merkwürdiges. Die christliche Forschung ist viel älter, viel größer
und umfassender. Es ist die eigenste Aufgabe des Christentums
und sein, zentralstes Problem. Auch wenn die jüdische Literatur
zur Jesusfrage imponierend ist, so nimmt es nicht Wunder, daß sie

nicht mit der christlichen, gleichen Schritt halten kann. Auch wenn

43 Ich habe dieses Problem in meinem „Die Jesusfrage", S. 78 ff., behandelt.

263



die christliche Forschung die objektive Wahrheit der Christologie
nicht beweisen kann, so hat sie jedoch die innere Logik des Neuen
Testaments besser verstanden als es die jüdische vermocht hat.

Die geschichtlichen Umstände haben es so gefügt, daß die jüdischen
religiösen Grundkategorien in einem unabgebrochenen Dialog
mit den christlichen ausgeformt worden sind, was zur Folge
gehabt hat, daß das Judentum religionstypologisch gesehen als der
absolute Gegensatz zu dem klassischen Christentum hervortritt.
Eine Überbrückung zwischen den beiden Religionen ist darum
ausgeschlossen. Das Religionsgespräch zwischen Judentum und
Christentum hat uns gelehrt, wo die Grenze zwischen den beiden
Religionen liegt. Die Grenze ist die Christologie. Diese wird von
dem Judentum als eine im Verhältnis zur Geschichte sekundäre
Erscheinung abgelehnt. Es hat nur für „den historischen Jesus",
d. h. für ein von der Christologie befreites Jesusbild Interesse. Die
Kirche kann diese Abstraktion nicht gutheißen, und die christliche
Forschung hält sie für unwissenschaftlich.

Welche Bedeutung hat dann die Jesusfrage für das moderne
Judentum? Die weltgeschichtliche Bedeutung Jesu wird von jedem
scharfsichtigen jüdischen Forscher glatt anerkannt. Jesus kann
sogar als der größte Mensch, der je gelebt hat, bezeichnet werden.
Die Juden selbst haben Jesus, der während siebzehn Jahrhunderte
aus dem Judentum gebannt war, eine Ehrenstelle in ihrer
Geschichte gegeben. Das ist ein bedeutendes Resultat der jüdischen
Leben-Jesu-ForschungiA.

Aber hat Jesus auch für das Judentum unserer Zeit eine religiöse
Bedeutung? Die Frage ist schon negativ beantwortet. Das
Studium des religionshistorischen Typus des Judentums lehrt uns,
was Jesus für das Judentum nicht sein kann. Die Christologie
konstituiert den religionshistorischen Typus des Christentums und
kann in keiner Form von der jüdischen Religion übernommen werden.

Wir haben den ausgeprägten Historismus des modernen Ju-

u Siehe z. B. Montefiore, JQR 1893/4, S. 382; O. J. Simon, JQR 1896/97,
S. 409; J. Norden, Jesus von Nazareth in der Beurteilung der Juden einst
und jetzt (in Jüdische liberale Zeitung 1930).

264



dentums betont. Auch wenn ein Jude einräumen kann, daß Jesus
bisher der in. der Geschichte größte Mensch ist, so steht die
Möglichkeit offen, daß eine noch größere Persönlichkeit in der
Zukunft auftreten kann. Und wohl gemerkt: auch die
allergrößte Persönlichkeit bleibt für die Juden immer einer unter den
vielen. Sogar wenn irgendeiner als ein religiöses Genie ersten
Ranges bezeichnet werden kann, so bedeutet das keineswegs die
Anerkennung einer privilegierten Stellung vor Gott, noch weniger
die Stellung eines Mittlers45.

Die Frage ist also: In welchem Sinne kann Jesus für die
modernen Juden religiöse Bedeutung haben? Die Frage kann sehr

negativ beantwortet werden: Es gibt keinen Platz für Jesus in
der jüdischen Religion, er ist unauflöslich mit dem christlichen
Dogma verbunden 46.

Aber man kann auch von einer ganzen Strömung innerhalb des
Judentums sprechen, deren Vertreter nicht nur Jesus warme
Bewunderung widmen, sondern auch bereit sind, in gewisser
Ausdehnung seine Lehre in die jüdische Tradition aufzunehmen. Unter
ihnen ist Montefiore, der seinen Kommentar zu den Synoptikern
schrieb, eben um das Evangelium unter seinen Glaubensgenossen
bekannt zu machen. Er meint unter anderem, daß die Lehre Jesu
und die der Rabbinen einander ergänzen 47. Ähnliches sagt Klausner:

„Wenn der Tag kommt, wo der ethische Kodex des

Evangeliums von seiner mirakulösen und mysteriösen Hülle befreit ist,
dann wird Jesu Buch der Ethik einer der erlesensten Schätze der
jüdischen Literatur aller Zeiten sein"48.

Jüdischerseits ist man auch dessen bewußt, daß ein Kompromiß
zwischen den beiden Religionen unhaltbar sein muß. Aber man hat
dort auch gelernt, daß man gegenseitig einander respektieren muß.
Maraus Ehrenpreis hat darüber einige schöne Sätze formuliert:

45 K. Kohler, Grundriß einer systematischen Theologie des Judentums auf
geschichtlicher Grundlage (Leipzig 1510), S. 235.
46 P. Goodman, The Synagogue and the Church (London 1908), S. 290 f.
47 The Synoptic Gospels I, S. CXL f.
48 Op. cit., S. 574 f.

265



„Christus, der durch seinen. Opfertod die Sünden der ganzen
Menschheit auf sich genommen hat, ist mit unseren religiösen
Grundbegriffen unvereinbar. Vor ihm stehen wir fremd und
verständnislos. Es gibt in jeder Religion jenseits allem, was erklärt
werden kann, ein Mysterium, ein letztes Geheimnis, das dem
Außenstehenden unzugänglich bleibt. Wir, Juden und Christen,
können eine weite Strecke zusammen gehen und miteinander
sprechen, aber früher oder später kommen wir an eine geschlossene
Tür, deren Schlüssel nur die Christen haben, aber wir haben ihn
nicht. Wenn wir an diese geschlossene Tür kommen, haben wir
Juden nichts anderes zu tun, als uns vor ihr in Ehrfurcht zu beugen
und zu schweigen. Wir verlangen und erwarten — und das ist die
Absicht mit unserem Gespräch —, daß die christliche Welt das

Mysterium verehren lernen soll, welches das Tiefste in der
jüdischen Religion ausmacht, das, was dem Außenstehenden schwer
zu fassen ist und schwer für uns zu erklären" 19.

Das Christentum ist die Religion der Inkarnation, das Judentum
kennt keine Offenbarung in diesem Sinne. Hier geht die Grenze,
die unüberschreitbare, zwischen Kirche und Synagoge.

Schlußbetrachtung
Wie schon aus dem Titel dieser Darstellung hervorgeht, ist es mir
nicht so sehr daran gelegen, die vielen bunten Aussagen über Jesus
und das Christentum einer immer wachsenden jüdischen Literatur
einfach aufzuzählen. Mein Interesse ist vielmehr, zu untersuchen,
was das Judentum als Religion durch seine repräsentativen Theologen

bei der Beurteilung der Jesusfrage und des Urchristentums
als religionsgeschichtliches Problem erreichen kann. Die Aufgabe
ist also eine exegetisch-theologische. Man muß daher
zunächst das Judentum, wie es jetzt lebt und denkt, kennen lernen.
Lehrreich ist dabei das Studium der modernen Selbstdarstellungen
des Judentums. Eine Reihe von diesen habe ich in meinem Buche

„Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum" analysiert. Von den
neuesten Darstellungen sind beispielsweise zu nennen Meyer Wax-

49 Judendom och Kristendom (in „Judisk Tidskrift", Stockholm 1933).

266



man, A Handbook of Judaism as professed and practiced through
the ages (New York 1947) und Israel Mattuck, The Essentials
of Liberal Judaism (London 1947). Es gehört zur Sache, daß eben
in diesen systematischen Selbstdarstellungen auch immer auf das
Christentum Bezug genommen wird. Meine These ist, daß man
durch das Studium der Struktur des jüdischen religiösen und
theologischen Denkens die Grenzen kennen lernt, innerhalb deren
der Jude sich bewegen muß, wenn er die Jesusfrage und das
Christentum beurteilt. Die Frage wird dadurch kompliziert, daß

es so viele verschiedene Richtungen jüdischer Theologie gibt.
Man muß auch Rücksicht auf die individuellen Divergenzen und
Voraussetzungen nehmen. C. G. Montefiore, Martin Buber und
J. Klausner sind charakteristische Beispiele dieser verschiedenen
Individualitäten. Ihre Beurteilung dieser Fragen zeigt darum
Differenzen, weil sie untereinander nicht ganz darüber einig sind, was
als jüdisch bzw. unjüdisch zu bestimmen ist, auch wenn in der
Tiefe eine fundamentale Übereinstimmung herrscht.

Hinzu kommt die Tatsache, daß das moderne Judentum, wie schon

gesagt, nicht eine isolierte Größe ist. Es bewegt sich in einer
Gedankenwelt, die ihm mit dem Christentum gemeinsam ist. Hier
eröffnet sich eine Perspektive, die durchaus nicht leicht zu
durchschauen ist. Auch den Fragestellungen, welche in der christlichen

Literatur geläufig sind, stehen die jüdischen Autoren nicht
ganz frei gegenüber, sondern sind von ihnen gewissermaßen
bestimmt.

Es gibt auch viele Laien unter den jüdischen Autoren, welche sich
mit der Jesusfrage und dem Problem des Christentums beschäftigen.

Ihnen gegenüber muß man vorsichtiger sein, wenn man
ihre Ausführungen beurteilen will. Denn es kann sein, daß sie

gar nicht als repräsentativ von den jüdischen Theologen betrachtet
werden für das, was — religiös gesehen — als jüdisch zu gelten
hat. Besonders ist das der Fall mit den Vertretern der Schönen

Literatur. Ein schöpferischer Künstler auf diesem Gebiete steht
unter anderen Gesetzen als der, welcher als theologischer Vertreter
des Judentums auftritt. Ich denke hier z. B. an die Bücher von
Schalom Asch über Jesus und Paulus.

267



Zuletzt sei betont, daß es eine wichtige Aufgabe der christlichen
Theologie, insbesondere der Exegetik ist, immer Fühlung mit den
Fortschritten der jüdischen. Forschungen auf dem Gebiete, das
in. irgendeiner Weise mit die neutestamentlichen Fragen berührt,
zu haben. Wir haben oben — im Lichte der neuesten Forschung —
zu den jüdischen. Ergebnissen, was die Gesamtauffassung der
Jesusfrage betrifft, raun kritisch Stellung genommen. Das
bedeutet aber keineswegs, daß die jüdischen Beiträge wissenschaftlicher

Qualität nicht wesentliche Anregungen für die christliche
Forschung sein, können. Es soll im Gegenteil zugestanden werden,
daß die jüdische Forschung gerade in dieser Hinsicht eine hohe

Schätzung verdient50.

Es ist auch offenbar, daß Bekanntschaft mit der jüdischen
Forschung auf diesem Gebiete ein praktisches Interesse hat — nämlich
für das Religionsgespräch zwischen Synagoge und Kirche.

Amerika fordert die einfache Loyalität
Die Gefahren einer begünstigten Fremdnation

Von DOROTHY THOMPSON, New York *

Es gibt eine berühmte amerikanische Urkunde, auf die man sich
oft bezieht, die aber nur von wenigen gelesen wird. Darin steht:
„Nichts ist wichtiger und bedeutsamer, als daß sowohl eine hart-

60 W. G. Kümmels Urteil über Klausners Paulusmonographie in
„Theologische Rundschau" (1950, Heft 1, S. 16) kann in vielen anderen Fällen
gebraucht werden: „Aber kann man so auch der Gesamtauffassung Klausners
nicht beipflichten, seine Darstellung nötigt im einzelnen zur Nachprüfung
und besseren Begründung überkommener Anschauungen und ist darum
besonders wertvoll".
* Dieser Aufsatz der bekannten amerikanischen Publizistin ist der Zeitschrift
„Commentary" (March 1950) entnommen. Redaktion und Autorin haben
freundlicherweise dazu die Erlaubnis gegeben. Die Übersetzung besorgte
Lydia Schäppi, Basel.

268


	Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses Problem in der modernen jüdischen Theologie [Schluss]

