
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sacht hat. Ist darum die moderne jüdische Darstellung des
zeitgenössischen Judentums auch nur in ihren Hauptzügen richtig,
dann entbehrt jeder Versuch, Jesus mit diesem Judentum in
Harmonie zu bringen, den tragenden Grund. Das Neue Testament ist
durch und durch ch r i st ologi s ch, und man muß einfach diese
grundlegende Erkenntnis akzeptieren, wenn man es überhaupt
verstehen will. Die bisher geleisteten jüdischen Beiträge zu dieser
Grundfrage haben darum, von wenigen Ausnahmen abgesehen,
kaum mehr als wissenschaftshistorisches Interesse und haben
nichts Wesentliches zum Verständnis des geschichtlichen,
Problems beigesteuert.

(Fortsetzung folgt.)

Rezensionen

G. A. F. Knight: From Moses to Paul. A Christological Study in
the Light of our Hebraic Heritage. London, Lutterworth Press,
1949.

Die vorliegende Studie ist aus der praktischen Arbeit in der Judenmission
und engem Kontakt mit dem gegenwärtigen Judentum erwachsen. Ihr Ziel
ist, wie der Verfasser einleitend sagt, daß Juden und Christen sich beide
auf den gemeinsamen Grund besinnen möchten, von dem sie herkommen.
Daher setzt die Untersuchung bei dem Alten Testament ein, um auf dieser
gemeinsamen Gesprächsbasis eine friedliche Auseinandersetzung zu führen
wie einst Justin und Tryphon. Diese Besinnung auf die gemeinsamen
Wurzeln zeigt, daß die Juden sich vom alttestamentlichen Grund entfernt
haben und daß die Christen durch die Hellenisierung des Christentums
ebenfalls das alttestamentlich-hebräische Erbe weithin verloren haben.

Der Gang der Arbeit ist der folgende: nach einer kurzen Skizze des Judentums

im ersten Jahrhundert wird gezeigt, daß das Alte Testament von Gott
in Anthropomorphismen redet, und daß daher eine Untersuchung der alt-
testamentlichen Anthropologie einen Beitrag zum Verständnis der Formen
leisten kann, in denen das Alte Testament dem Offenbarungshandeln Gottes
Ausdruck verleiht. Wie beim Menschen zwischen nephesch und basar
unterschieden wird, so möchte der Verfasser dann auch von einer nephesch
Gottes sprechen, die in „extensions" mit und an den Menschen handelt.
Solche „extensions" der göttlichen nephesch sind nach Ansicht des
Verfasser u.a. die Engel, Metatron, derMemra, die Weisheit und die Schekhina.
Diese Begriffe und Vorstellungen zeigen, daß Gott für alttestamentlich-

229



jüdisches Denken nicht in einer fernen Transzendenz lebt, sondern ein sich
offenbarender ist. Nachdem diese Gedankengänge grundlegend aufgezeigt
worden sind, wird im folgenden dann der Nachweis für sie in dem
jüdischen Schrifttum der Zeit nach dem Alten Testament zu führen versucht.
Während das palästinische Spätjudentum bis 70 n. Chr. nach Ansicht des
Verfassers die anthropomorphe Redeweise von Gott beibehält, ist in dem

Logos-Begriff Philos eine hellenistische Vorstellung gegeben, die sich vom
Alten Testament weit entfernt und aus dem Logos einen zweiten Gott macht.
Ist so zu zeigen versucht, daß die alte jüdische Religion in Anthropomor-
phismen von Gott sprach, so wird dann in den letzten drei Abschnitten
das urchristliche Schrifttum behandelt. Dabei soll der Nachweis erbracht
werden, daß das älteste Christentum an das hebräische Erbe anknüpft und
ebenfalls eine anthropomorphe Redeweise von der Offenbarung Gottes
aufweist. Das zentrale Beispiel dafür bietet die Offenbarung in Jesus Christus.
Seinem Grundansatz entsprechend versucht der Verfasser auch im Neuen
Testament das überwiegend alttestamentliche Erbe hervorzuheben.
Dementsprechend muß seinem Verständnis nach der Logos-Begriff der jo-
hanneischen Schriften auf den memra Gottes zurückgehen, wie auch in den
paulinischen Briefen z. B. der proototokos auf ein hebräisches bechor
zurückgeführt werden soll. Die Untersuchung ist dabei ganz von dem
Bemühen getragen, den jüdischen Lesern einen Zugang zum Verständnis des
Neuen Testaments zu geben und das Skandalon zu mindern.

Wird man dem Ansatz des Buches, nach der ältesten Christologie zu fragen,
grundsätzlich zustimmen, so sind im Einzelnen doch erhebliche kritische
Bedenken gegen die vorgelegten Thesen zu erheben. Als künstlich und
gezwungen muß der Versuch anmuten, von einer inephesch Gottes zu
sprechen. Denn dieser Begriff zielt letztlich darauf ab, von Jesus als „the
extension of the nephesch of Jahweh" (181) zu sprechen, wofür das Neue
Testament keinen Anhalt bietet. Ebenso muß es als unhaltbar bezeichnet
werden, die Bezeichnung Jesu als Menschensohn dahin erklären zu wollen,
daß die Hörer Jesu darunter den „representative, typical, true man" (168)
verstehen mußten. An diesen Beispielen ist nur gezeigt, daß das berechtigte
irenische Bestreben, mit dem Judentum ein Gespräch über die Christologie
zu führen, oft sich belastend auf die wissenschaftliche Beweisführung legt.
Weniger in den wissenschaftlichen Ergebnissen als in dem ehrlichen
Bemühen, der Judenmission zu dienen, ist der Wert der Arbeit zu sehen.

GöttIngen. Eduard Lohse.

Hans Joachim Schoeps: Theologie und Geschichte des Juden¬
christentums. Verlag J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen.

Dieser insgesamt 526 Seiten starke, von emsigem Gelehrtenfleiß zeugende
Band, der in der Schweiz mit Fr. 45.— zu berappen ist, zerfällt in zwei
Teile. Der erste bringt die Darstellung von Theologie und Geschichte des

230



Judenchristentums. Der zweite enthält eine Reihe von Exkursen, die einigen
mit dem Thema zusammenhängenden Einzelproblemen gewidmet sind.

Das Buch richtet sich an die Gelehrten und will der Forschung dienen. Der
Verfasser nimmt für sich in Anspruch, damit „einen neuen Markstein für die
Forschung zu setzen, die sich um die Probleme des nachapostolischen
Zeitalters bemüht" (Vorwort). Er hält es für wahrscheinlich, daß auf Grund
seiner Ergebnisse die Geschichte des frühen Christentums in manchen Teilen
umgeschrieben werden müsse. Aber in welchem Sinne?

Darüber gibt die Lektüre des Buches Auskunft. Es geht dem Verfasser darum,

zu zeigen, daß es von Anbeginn eine Gemeindetheologie gegeben hat,
in der Jesus einfach als ein Mensch verstanden und dargestellt wurde, daß
diese Betrachtungsweise als eine ebenso alte, wenn nicht als die ältere und
ursprünglichere gegenüber der paulinischen und von der Kirche übernommenen,

anzusprechen sei. Er greift den bekannten Versuch, der durch
Chr. F. Baur gegründeten sog. Tübingerschule wieder auf, die meinte, ein

vor allem von der urchristlichen Gemeinde zu Jerusalem vertretenes
„Judenchristentum" gegenüber dem von Paulus propagierten „Heidenchristentum"
nachweisen zu sollen.

Diesem Nachweis stehen freilich ganz beträchtliche Schwierigkeiten
entgegen. Das weiß Schoeps sehr wohl und er verschweigt es nicht. Vor allem
lassen die Quellen den Forscher kläglich im Stich. Direkte gibt es kaum
und bei den indirekten ist es immer wieder fraglich, ob es Quellen sind.
Schoeps scheint selber seiner Beurteilung des Schrifttums, aus welchem er
das Bild vom Judenchristentum, das er anbietet, geformt hat, nicht mehr
ganz zu trauen. Gibt er doch sehr freimütig zu: „Als ich jetzt diese Arbeit
noch einmal durchgelesen habe, von dem Abstand her, den ich inzwischen
zum Gegenstand gewonnen habe, ist mir doch deutlicher geworden, daß

man vieles auch anders beurteilen kann, als ich es getan habe, vor allem,
daß die Problematik der Quellenbestimmung die crux aller derartigen
Arbeiten ist" (Vorwort).
Damit wird der Verfasser vermutlich recht behalten. Es wird nicht fehlen
an Leuten, die die Dinge wesentlich anders beurteilen als er. Vielleicht wird
er es eben deshalb noch erleben, daß die Geschichte des frühen Christentums

kaum sehr anders fortgeschrieben wird als bis anhin. Schließlich und
endlich werden die Fragen, um die es hier eigentlich geht, auch in
Zukunft weder von den Philologen noch von den Historikern entschieden werden.

Wer war Jesus? Wer hat ihn gekannt? Wo ist seine Gemeinde? Das
alles sind Fragen des Glaubens und so wird es denn immer der Glaube
sein, der definiert, was christlich ist und was nicht.

Ob die Theologie und die Geschichte der jüdischen Kreise, die Schoeps
schildert in seinem Buch, noch zur Kirchengeschichte gehört, ob sie nicht
eher als ein Kapitel der jüdischen Religionsgeschichte geschrieben werden

231



sollte, das ist eine Frage, die sich geradezu aufdrängt, wenn man die beiden
zentralen Kapitel „Die judenchristliche Christologie" und „Das
Gesetzesverständnis der Judenchristen" gelesen hat. Wer sich aber im Schrifttum
des Verfassers etwas auskennt, der begreift, warum er das von ihm
geschilderte „Judenchristentum" lieber als die Urform der christlichen
Gemeinde betrachten möchte und nicht etwa als ein Stück deformiertes Judentum.

Er dient so seiner religionsphilosophischen These, die er als Jude zu
vertreten das gute Recht hat, daß nämlich das Christentum eine Form des
Noachismus sei, d. h. ein auf den Deismus und eine inferiore Gesetzlichkeit
reduziertes Judentum.

Basel. Robert Brunner.

John Wilkinson: Was hat Gott mit den Juden vor. Herausgegeben
und bearbeitet von H. L. Ellison, B. D. B. A. Central Hall, Philpot St.
London E. 1. S. 161.

Ein Buch, das sich um eine biblisch begründete, christliche Schau des Judenvolkes

bemüht auf Grund der Offenbarung beider Testamente, ein Buch,
wie wir es heute wieder brauchen, um der Seuche des Antisemitismus Herr
zu werden und unter Christen eine neue Gesinnung zu schaffen gegenüber
den Juden.

Es erschien erstmals im Jahre 1889 unter dem Titel „Israel My Glory"
und war bereits 1892 auch in einer deutschen Übersetzung zu haben, welche
damals die „Deutsche Evangelische Buch- und Traktatgesellschaft" in Berlin
besorgt hatte.

Wilkinson ist der Begründer einer englischen Judenmission, die unter dem
Namen Mildmay Mission bekannt ist. Der unlängst verstorbene letzte
Direktor dieser Gesellschaft, C. Fisher, und sein ehemaliger Mitarbeiter H. L.
Ellison haben die Neubearbeitung dieses Buches nicht nur aus Gründen der
Verehrung und Pietät unternommen, sondern gewiß in Erkenntnis des

Mangels an solcher Literatur im deutschen Sprachgebiet nach Hitler und
auch im Wissen um den eigenartigen Wert des Buches von Wilkinson.
Dieser besteht u. E. ganz einfach darin, daß Wilkinson das Bibelwort ganz
ernst nimmt, daß er sich auf keine vorschnellen Umdeutungen und Spiri-
tualisierungen der Verheißung einläßt, die dem Judenvolk da gegeben sind.
Geradezu programmatisch wirkt in dieser Hinsicht das schlichte Bekenntnis
des Verfassers im Vorwort: „Ich war gelehrt worden, die auf das zweite
Kommen und die Herrschaft des Messias bezüglichen Stellen geistig und
allegorisch aufzufassen, während ich doch durch unerbittliche historische
Tatsachen gezwungen war, die Stellen über das erste Kommen buchstäblich
zu verstehen".

Das Buch hat in der neuen Bearbeitung namentlich durch die Kürzungen,
die Befreiung von Unwesentlichem bedeuten, für den heutigen Leser an

232



Lesbarkeit gewonnen im Vergleich mit der erwähnten, ungekürzten ersten
deutschen Obersetzung.

Im allgemeinen dürfte es freilich nicht als ratsam erscheinen, dem
heutigen offenkundigen Mangel an christlicher Literatur über die Juden
dadurch abhelfen zu wollen, daß man sich auf die Modernisierung alter
Bestände verlegt. Im vorliegenden Falle scheint mir aber doch die
Neubearbeitung eines alten Buches ein Verdienst zu sein. Mancher, der sich
heute um die christliche Beantwortung der Judenfrage müht, wird bei
Wilkinson reiche und wertvolle Belehrung finden.

Basel. Robert Brunner.

Hans Ornstein: Der anti jüdische Komplex. Versuch einer Analyse.
Verlag Die Gestaltung, Zürich 1944. 99 S.

Der Verfasser dieser Schrift hat bereits in seinem 1946 erschienenen Heft
über den Antisemitismus (besprochen in den Judaica, Bd. II, S. 242) die
These vertreten, daß der sog. Antisemitismus als ein „Komplex" der Nicht-
juden zu betrachten sei. Hier unternimmt er es, diesen Komplex zu analysieren

in der Hoffnung, auf diesem Wege die geeigneten Mittel zur
Überwindung des Antisemitismus, die richtige „Therapie", zu finden.

Grundlegend ist das Kapitel über die „seelisch-geistige Struktur und Apparatur

des Menschen". Da wird man darüber belehrt, daß „die menschliche

Natur, ungeachtet ihres Reichtums an Funktionen, doch vor allem
eine triebhafte" sei. Von den Trieben werden fünf weitere „funktionelle;
Hauptgruppen" unterschieden wie die „Gefühle", ferner „Verstand und
Vernunft", das Wertungsvermögen usw. und man erfährt, daß alle „diese
seelisch-geistigen Funktionen der menschlichen Natur entarten und miß.-
braucht werden" können. Die verschiedenen Möglichkeiten dieser
Entartungen werden unter besonderen Buchstaben a) und b) und aa) bis dd)
im einzelnen dargestellt. Schließlich vernimmt der Leser auch, was er unter
einem „Komplex" zu verstehen habe. Zur Veranschaulichung dessen wird
ihm frei nach Shakespeare die Geschichte von Othello und Desdemona
erzählt und psychologisch durchleuchtet als „der wohl berühmtesten
literarischen Behandlung des Eifersuchtskomplexes".
Mit anderen Worten: die Grundlage von Ornsteins Erörterungen über den
antijüdischen Komplex ist eine dilettantisch zusammengetragene Psychologie
des Menschen, die, schulmeisterlich vorgebracht, dem ganzen Buch und
insbesondere auch den Schlußthesen desselben den Stempel aufdrückt. Diese
letzteren sind in einem mit „Therapie" überschriebenen Kapitel zusammengefaßt

und unter Ziffer 1—4 dargestellt. Ihre Hauptsätze lauten folgendermaßen:

1. „Der größte Fehler, den eine Therapie des Antisemitismus
begehen könnte, wäre, die Vielfalt seiner motivischen Substrate und deren
wechselnde Aktualität zu verkennen ...". 2. „Soweit der Antisemitismus

233



neurotischer Natur ist, müssen die Verdrängungen, aus dem er herrührt,
über die Bewußtseinsschwelle gehoben, freigemacht; die Angst, die
Minderwertigkeitsgefühle und -komplexe müssen allmählich aufgelöst werden".
3. „Soweit der Antisemitismus auf Vorurteilen oder auf fixen Ideen
beruht, ist ihm durch Aufklärung, durch Vermittlung von Wissen, durch
Schärfung der Urteilskraft, des Urteilsvermögens, des Willens zum
möglichst objektiven Urteil zu begegnen". 4. „Eine ,Therapie des Antisemitismus'

wird aber, wenn sie nicht mit Scheuklappen arbeitet, auch die Juden
selbst in den Kreis ihrer Maßnahmen einbeziehen müssen".

Daß in diesen Sätzen Richtiges zum Ausdruck kommt, sei unbestritten. Wir
möchten jedoch bezweifeln, daß es der umständlichen psychologischen
Erörterungen Ornsteins bedarf, um zu solchen Einsichten zu gelangen. Das
wird vor allem deutlich an These 4. Es ist nämlich nach Ornsteins
psychologischen Voraussetzungen absolut unverständlich, warum in seiner Therapie
des Antisemitismus auch die Juden einbezogen werden müssen. Ist der
Antisemitismus nichts anderes als eben ein Komplex, d. h. eine krankhafte Ver-
bildung in der Psyche des nichtjüdischen Menschen, dann ist nicht
einzusehen, wozu auch der Jude einer Therapie bedarf. Muß aber der Jude
miteinbezogen werden zu einer wirksamen Bekämpfung des Antisemitismus,
hat auch er seinen Beitrag zu leisten, dann ist damit bewiesen, daß mit dem'

Wort „Komplex" über den Antisemitismus nicht alles gesagt ist.

Basel. Robert Brunner.

David Farbstein: Die Stellung des Judentums zum Prose-
lytenwesen. Verlag Die Gestaltung. Zürich 1950. 37 S.

Das Büchlein berührt innerjüdische Probleme. Dr. David Far'ostein wendet
sich hier mit bemerkenswerter Lebhaftigkeit und Frische gegen die im
schweizerischen Judentum unter dem Einfluß der jüdischen Orthodoxie heute
offenbar aufgekommene „neue Praxis", bei Mischehen dem nicht-jüdischen
Teil den von ihm gewünschten Übertritt zum Judentum möglichst zu
erschweren, wenn nicht gar zu verunmöglichen. Dr. Farbstein weist an Hand
des Alten Testamentes und der übrigen kanonischen Schriften des Judentums
nach, daß diese „neue Praxis" nicht den Lehren und Geboten des Judentums
entspricht. Er wirft ihr ferner vor, daß sie 1. weltfremd sei, daß ihr 2. auch
das psychologische Verständnis abgehe und daß sie es 3. dem Juden, der
wünscht, daß seine Kinder dem Judentum erhalten bleiben, verunmöglicht,
diesem Wunsche nachzukommen. Man erfährt auch, daß z. B. in Basel die
Zahl der Mischehen 40 o/0, in der Stadt Zürich 36 o/o beträgt, die alle
durch die von Dr. Farbstein angegriffene Praxis heute dem Judentum der
Schweiz entfremdet werden.

Es steht dem Nichtjuden ja wohl nicht an, über diese angefochtene
innerjüdische Praxis ein Urteil zu fällen. Eine entscheidend wichtige Frage
werden wir als Christen nach der Lektüre dieses Büchleins aber uns selber

234



stellen müssen: Was tun denn wir — als christliche Kirche — für die 36
bis 40 o/o der Synagoge Entfremdeten?

Basel. LydiaSchäppi.

Hana Volavkovâ: The Synagogue Treasures of Bohemia and
Mo r ai va. Sfinx-Prague 1949.

Das jüdische Museum in Prag besitzt die größte und schönste Sammlung von
kultisch-jüdischen Geweben.

Im Buche Hana Volavkoväs sind eine ganze Anzahl dieser spätgotischen,
Barock- und Renaissancesamte, der Brokatgewebe spanischer und italienischer

Herkunft, der französischen Textilien des 18. und 19. Jahrhunderts
abgebildet und geschichtlich und nach ihrem künstlerischen Gehalt aufs
beste erklärt.
Die sehr schönen, z. T. farbigen Aufnahmen vermitteln einen guten
Eindruck dieser wahren Kunstwerke jüdischer Handarbeit.

Basel. L. Schäppi.

Hyman E. Goldin : The case of the Nazarene reopened. The
Exposition Press, New York 7.

Die literarische Form, die der Verfasser dieses Buches wählt, um seine
Gedanken und Auffassungen vorzutragen, ist wohl etwas allzu amerikanisch
für europäischen Geschmack.

Vor dem Forum des obersten Gerichtshofes der Welt, der öffentlichen
Meinung (public opinion), wird da ein fiktiver Prozeß aufgezogen, in welchem
ein Anwalt der Christenheit als Ankläger und ein Fürsprecher des Judentums

als Verteidiger auftreten. Die These der Anklage lautet, die Juden
hätten unschuldiges Blut vergossen durch die Kreuzigung des Heilandes.
Die Gegenthese der Verteidigung enthüllt sich erst im Laufe der Verhandlung
und geht dahin, daß sich die Christen bei ihrer Anklage auf unzuverlässige
— um nicht zu sagen falsche — Zeugen stützen.

Als Zeugen für den Standpunkt des christlichen Anklägers treten die
Evangelisten Markus, Matthäus, Lucas und Johannes auf. Ganze Seiten der
Evangelien werden dabei wörtlich zitiert. Die Zeugen müssen Verhör und
Kreuzverhör über sich ergehen lassen und haben dabei zum großen Teil auf
Einwände zu antworten, die der protestantischen Bibelkritik entnommen sind.
Ihre Antworten genügen nicht und so stehen sie schließlich alle als falsche
Zeugen da und tragen vor dem Forum des obersten Gerichtshofes die eigentliche

Verantwortung für die Jahrtausende alten Leiden des jüdischen Volkes
und im besonderen für die grauenhaften Verbrechen von Auschwitz,
Maidanek, Bergen-Belsen und wie die Stätten der europäischen Schande

alle heißen mögen.

235



Das 863 Seiten starke Buch ist ein bedauerliches Zeugnis für die Unwissenheit,

die in gewissen jüdischen Kreisen Amerikas über europäische
Verhältnisse vorzuherrschen scheint und für die Tendenz, den Nazismus zu
entschuldigen, um den christlichen Glauben anzuklagen. Es ist eine ungewöhnliche

Entgleisung eines religiös-nationalen Fanatikers und trägt auf alle
Fälle nichts Nützliches bei für die Verbesserung der christlich-jüdischen
Beziehungen.

Basel. Robert Brunner.

Ernst Ramp: Das Zinsproblem. Eine historische Untersuchung.
Zwingli-Verlag, Zürich 1949. 121 S.

Ein Zürcher Pfarrer legt in dieser Dissertation eine sehr wertvolle
Darstellung der Zinsfrage im Zeitalter der Reformation vor. Sie ist an dieser
Stelle zu erwähnen um eines Abschnittes willen, der sich mit der Stellung
Luthers zum Judenwucher seiner Zeit befaßt.

Einleitend wird festgestellt, daß die Juden zur Zeit Luthers der wirtschaftlich

und sozial gehobenen Stellung, deren sie sich im frühen Mittelalter in
deutschen Landen erfreuten, längst verlustig gegangen waren. „An Stelle
ihrer oft großen Darlehen an Angehörige aller Gesellschaftsschichten trat
nun der Kleinkredit an das verarmte Bürgertum und den einfachen Bauersmann".

Dagegen wurde in der Regel ein Faustpfand als Sicherheit gegeben,
das oft ein Mehrfaches des geliehenen Geldes wert war und dem Gläubiger
zufiel, wenn der Schuldner seinen Verpflichtungen nicht nachzukommen
mochte. Da die geforderten Zinsen damals ganz allgemein sehr hoch waren
(z. B. 431/4 o/o), wurden solche Geschäfte zu einem schweren sozialen
Problem. Darüber hinaus aber unterlagen sie durch die neu entdeckte Bibel
in der Reformationszeit auch einer neuen ethischen Beurteilung.

Ramp vertritt denn die Auffassung, daß der Kampf gegen den Wucher
Luthers Haltung den Juden gegenüber in entscheidender Weise mitbestimmt
und daß sein Haß nicht dem jüdischen Menschen, sondern dem jüdischen
Geschäftsgebaren seiner Zeit gegolten habe.

Basel. Robert Brunner.

Geert Sentzke: Die Theologie Johann Tobias Becks und
ihr Einfluß in Finnland. Bd. I. Die Theologie J. T. Becks.

Evangelisches Verlagswerk G. M. B. H. Stuttgart, 1949. 192 S.

Der Verfasser ist durch die Beschäftigung mit der Geschichte der finnischen
Kirche dazu geführt worden, sich mit J. T. Beck näher zu befassen und
vorerst seine Theologie in großen Zügen darzustellen. Mehr als auf die
Kirchen seiner Heimat hat der eigenwillige, schwäbische Theologe auf die
evangelischen Kirchen des Nordens eingewirkt.
Zuerst werden mit einigen geschickten Strichen die theologischen Positionen
von J. A. Bengel, F. Chr. Oetinger und Magnus Friedrich Roos skizziert,

23Ö



denen gegenüber die Theologie Becks in Anlehnung oder in Widerspruch
sich ausgeformt hat. Diese wird in vier Kapiteln, die sich vor allem mit
Becks Schriftauffassung, seiner Gottes- und Christuslehre und schließlich
auch seiner Eschatologie befassen, in klarer und eindrücklicher Weise
entfaltet. Abschließend folgt ein Kapitel über den Einfluß der Beckschen Theologie

in Deutschland und seinen Nachbarländern und es werden auch die
Verbindungslinien zum theologischen Denken der Gegenwart ausgezogen.
Wer zu diesem interessanten und lehrreichen Buche greift, wird vor allem
beim Studium des Kapitels über Becks Schriftverständnis und beim Kapitel
über seine Eschatologie verstehen, daß wir hier das Buch von Geert Sentzke
anzeigen.

Mit der Auffassung der Heiligen Schrift als „Organismus", die Beck mit
Bengel, Oetinger, Roos sehr nachdrücklich verbindet, hat Beck auf denkbar
stärkste Weise den unzerreißbaren Zusammenhang von Altem und Neuem
Testament in einer Zeit vertreten, in der unter der Führung von Schleiermacher

weitaus die meisten Theologen Deutschlands in der Beschäftigung
mit dem Alten Testament keinen Sinn mehr zu finden vermochten.

In Becks theologischem Denken, das sich weder um herrschende
Lehrmeinungen, noch um bestehende kirchliche Bekenntnisformeln, sondern allein
um die Bibel kümmerte, gibt es noch eine Eschatologie und zwar eine,
die auch etwas weiß von End g e s c h i c h t e, die sich nicht erschöpft in
einer allgemeinen Lehre von einem ewigen Leben. Beck hat etwas zu
sagen über das „Tausendjährige Reich". Auch damit schwimmt er gegen
den Strom seiner Zeit. Sein Glaube für diese Welt und die Weltgeschichte
ist ausgerichtet auf ein „christokratisches Weltregiment", wo christliches
Gesetz und Recht herrschen werden. Für ihn hat das jüdische Volk nach
der Kreuzigung des Heilandes nicht ausgespielt. Gott hat sein Volk nicht
verstoßen und sein Weg mit ihm ist noch nicht an sein Ziel gekommen.
Juda ist das Erstlingsland und das bekehrte Israel das Zentralvolk in jenem
kommenden Aeon, in welchem die Einheit von Staat und Kirche sich
realisiert.

Wenn es auch Becks Schicksal war, in seiner Zeit als ein Einsamer und
Angefochtener dazustehen, trotz des gewaltigen Lehrerfolges, den er hatte,
so darf man wohl sagen, daß das theologische Denken der Gegenwart
eine Wendung genommen hat, die es Vielen wieder ermöglicht, seine
theologischen Anliegen besser zu verstehen. Wir sehen ihre reale Bedeutung.
Es steht uns vor Augen, wie teuer es die Kirchen zu bezahlen hatten,
daß sie gerade an den erwähnten Stellen weich geworden waren. Man wird
sich in Zukunft wohl mehr mit Beck und seinen Geistesverwandten
beschäftigen. Es ist erfreulich, daß Geert Sentzke uns über diesen Mann
einen weiteren Band in Aussicht stellt.

Basel. Robert Brunner.

237


	Rezensionen

