Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Jesus als religionsgeschichtliches und religiéses Problem in der
modernen judischen Theologie

Autor: Lindeskog, Gosta

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960855

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

war auffallend, daB den meisten meine Deutung vollig unbekannt
war, die doch gar nicht meine Erfindung ist, sondern von alters-
her namhafte Vertretung hat. Der sachliche exegetische Befund
bleibt das Hauptanliegen. Wenn sich diese Uberzeugung zugleich
richten muB gegen die heutige Dogmatisierung der Deutung des
Chrysostomus, die sich weiter sogar auf Rém. 11,26 ausgedehnt
hat 26, so will sie doch diese Entwicklung nur durch erneutes
Textstudium in Frage stellen. Unwichtig ist die Sache nicht. Sie
zeitigt sogar seltsame Folgeerscheinungen. Es gibt heute Chri-
sten, die den Juden das Recht bestreiten, ihren Staat Israel zu
nennen und ebenso der Missionsarbeit an Israel diesen Namen
absprechen wollen — ,weil nunmehr nur noch die Kirche das
wahre Israel sei‘‘. Beides hat auch im Schriftwort weder Recht
noch Grund.

Jesus als religionsgeschichtliches und religiGses
Problem in der modernen jiidischen Theologie

von Dozent D. GOSTA LINDESKOG, Uppsala

Vorbemerkung. Fir die nihere Begriindung der Thesen, die ich hier
ins Feld gefiihrt habe, muB ich auf mein im Jahre 1938 erschienenes Buch
,Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum‘‘ hinweisen, ebenso fiir die
nihere Prasentation der hier erwihnten jiidischen Autoren. Ich habe auch
anno 1941 in einer kiirzeren Darstellung auf schwedisch ,,Jesus och judarna‘
(,,Jesus und die Juden‘) dasselbe Thema behandelt, sowie auch in einigen
Aufsitzen. Es wire auch mein Wunsch, wenn es moglich wird, ein eng-
lisches Buch verdffentlichen zu konnen. Die hier gegebene Darstellung baut
in der Hauptsache auf dem Material, das meinem Buche von 1938 zu Grunde
liegt. Dazu habe ich aber auch einige von den inzwischen erschienenen wich-
tigsien Biichern beriicksichtigt. Hinzu kommt, daB die jiidischen Ergeb-
nisse von dem jetzigen Stand der neutestamentlichen Exegetik verwertet

26 Vgl. Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik II 2 (1942), S. 330.

190



worden sind. Damit glaube ich, die Behandlung des Themas im Vergleich
mit meiner Darstellung von 1938 um noch einen Schritt weiter gefiithrt zu
haben.

I. Einleitung
Entstehung einer modernen jiidischen Theologie

Zwischen keinen anderen Religionen besteht wohl ein so merk-
wiirdiges Verhiltnis als zwischen dem Judentum und dem Chri-
stentum. Jedem Religionsgeschichtler muB das auffallend sein.
Einerseits gibt es keine anderen Religionen, die so intim mit-
einander verbunden sind — sowohl historisch-genetisch als auch
inhaltlich. Es ist ja hinreichend, darauf hinzuweisen, daB das
Christentum den ersten Teil seiner Heiligen Schrift aus dem
Judentum iibernommen hat. Durch das Christentum werden auf
diese Weise immer jiidische Gedanken in der Welt verbreitet.
Anderseits ist die Kluft, welche die beiden Religionen — Mutter
und Tochter — trennt, nicht zu iiberbriicken. Das ist ja eine
banale Wahrheit, aber eben solche Truismen leisten uns von Zeit
zu Zeit den groBen Dienst, den eigentlichen Kern eines Problems
in seiner vollen Schirfe zu fassen.

Das Christentum wurzelt im Judentum. Ohne das A. T., ohne das
Judentum ist das Christentum nicht zu verstehen. Wir koénnen
das N.T. nicht lesen, ohne auf jedem Blatt an das A.T. erinnert
zu werden. Jesus der Jude lebte selbst in der Welt des A. T., und
in den Gedanken der heiligen Schriften deutete er seine historische
Mission. Diese Tatsache wird in der neuesten neutestamentlichen
Forschung mit immer vertiefter. Erkenntnis betont. Die ganze
Christologie ist mit Hilfe alttestamentlicher Anschauungen kon-
zipiert worden 1. Aber nicht nur das; auch in der religiosen Ge-
dankenwelt seiner eigenen Zeit war Jesus zuhause. In stetiger

1 Siehe z. B. E. Hoskyns and N. Davey, The Riddle of the New Tessta-
ment (London 1947), S. 115 et passim. Ich méchte dieses anregende Buch
als ein vorziigliches Beispiel der aktuellen christlichen Exegetik erwihnen,
dessen Studium besonders zu empfehlen ist, wenn man die in diesem Auf-
satz dargestellte jiidische Auffassung der Jesusfrage niher beurteilen will.

191



Auseinandersetzung mit dem zeitgendssischen, tonangebenden Re-
ligionsideale hat er seine neue Botschaft hervorgefithrt. Mit Recht
entdeckt darum das Judentum in den Evangelien vieles als sein
Eigenes. Ja, das ganze Neue Testament ist — richtig verstan-
den — ein jiidisches Buch, und wer die Urkunde des Christen-
tums wissenschaftlich erforschen will, muB im Judentum zu-
hause sein.

Aber der Ursprung erklart nicht ganz eine Erscheinung oder
eine Personlichkeit. Keiner hat die Wahrheit dieses Gesetzes deut-
licher bewiesen als der Jude Jesus von Nazareth. Uber seine in-
time Zusammengehorigkeit mit dem Judentum ist es nicht notig
zu streiten. Aber keiner ist wie er trotz seiner ausgepriagten na-
tionalen Wesensziige so universal geworden.

Aus seiner geschichtlichen Erscheinung ist das Christentum mit
dem Anspruch entstanden, der einzig wahre Erbnehmer des aus
dem A.T. hervorquellenden religiésen Stromes zu sein. Aber noch
heute besteht an der Seite des Christentumes das Judentum und
macht ihm diesen Anspruch streitig. Das Judentum als Religion
ist fiir das Christentum ein Problem, wie auch Jesus fiir das Ju-
dentum das grofite Ratsel ist.

Dafi das Christentum schon von Anfang an unter Kampf mit dem
Judentum entstanden ist, lehrt uns das N. T. Es ist auch klar, daB3
das Christentum innerhalb der Grenzen des Judentums als eine
seiner vielen Sekten geblieben sein wiirde, wenn nicht von Anfang
an ein Gegensatz zwischen dem Evangelium und dem Judentum
existiert hiatte. Wir konnen auch mit Hilfe der neutestamentlichen
Schriften konstatieren, daB dieser Gegensatz immer mehr geschirft
wurde. Waihrend die Auseinandersetzung in den Synoptikern
hauptsdchlich auf den Gegensatz zwischen Jesus und den Phari-
sdern beschrinkt ist, so werden im vierten Evangelium die Gegner
Jesu schlechthin als die Juden bezeichnet.

Der erste, der die volle Konsequenz der Urbotschaft zog und das
Christentum als eine neue Religion verkiindete, war Paulus. Seine

192



scharf formulierten Sitze von Jesus Christus, dem Sohn Gottes,
der durch seinen Kreuzestod die Vers6hnung zwischen Gott und
der gefallenen Menschheit brachte, seine Proklamation der Glau-
bensgerechtigkeit gegen die Gesetzesgerechtigkeit, seine Rede von
dem neuen Israel — das alles, was wir im Romerbrief konzen-
triert finden, bedeutet die endgiiltige Lossagung vom Judentum.
Mit dieser Schrift, einer wahrhaftigen Magna charta, tritt
das Christentum bewuBt als etwas Neues und Anderes im
Vergleich mit dem Judentum hervor.

Das Jahr 70 ist das Todesjahr des alten Judentums; damit ver-
schwindet auch das urspriingliche Judenchristentum, das petri-
nische Christentum. Im bewuBten Gegensatz zum Christentum
wird jetzt allmihlich die Theologie des nachchristlichen Juden-
tums ausgepragt. Das ist eine sehr wichtige Beobachtung, die
u. E. noch nicht von der Forschung geniigend behandelt wurde.
Der Religionskampf, den wir im N.T. in seinem Keim beobach-
ten konnen, ist eigentlich nie zum SchluB gebracht. Das Evan-
gelium und das Judentum haben sich als vollige Gegensitze be-
wiesen. Das Christentum breitete sich iiber die Welt aus und
wurde eine Religion fiir alle. Das Judentum ist eine Nationalreli-
gion geblieben, wurde aber auch mit seinen Tragern iiber die Welt
ausgebreitet. Die beiden Religionen erhielten somit im Laufe der
Geschichte ein Nebeneinanderdasein. Nicht immer ist die Ge-
schichte der Juden und des Judentums unter christlichen Volkern
fiir das Christentum ehrvoll gewesen. Im Gegenteil, Verfolgun-
gen und Greueltaten gegen die Juden im Namen des Christentums
konnen vielleicht historisch verstanden werden, sind aber damit
nicht gesiihnt.

Wie haben nun die Juden zu verschiedenen Zeiten auf die An-
spriiche der christlichen Religion geantwortet, und wie haben sie
das Christentum und seinen Griinder beurteilt?

Die ganze Epoche von der nachapostolischen Zeit bis zum Anfang
des neunzehnten Jahrhunderts wollen wir hier mit einer kurzen
Charakterisierung iibergehen.

193

3  Judaica, Bd. VI, 3



Waihrend der ersten christlichen Jahrhunderte wird der Gegensatz
zwischen dem Judentum und dem Christentum immer schirfer,
was wir z.B. in den verschiedenen Schichten der talmudischen
Literatur beobachten kénnen. Es gibt ein gewisses Religionsge-
spriach zwischen den beiden Antagonisten. Dieser Zeitraum be-
deutet nicht nur die dogmatische Konsolidierung des Christentums.
Die jiidische Verteidigung schafft jetzt auch etwas, was wir das
reine Judentum nennen wollen. Wdihrend dieser grund-
legenden Zeit werden zwei religionsgeschichtliche Haupttypen
ausgebildet, namlich das Christentum und das Judentum. Das,
was unterscheidet, ist die Christologie, wie sie klassisch
schon von Paulus entwickelt wurde. Drastisch ausgedriickt ist es
nicht eine neue Religion, die jetzt geschaffen wird, sondemn
zwei: Kirche und Synagoge. Das Judentum nach der Ent-
stehung des Christentums ist eine andere GréoBe als das alte, vor-
christliche. Letzten Endes ist es der dogmatische Gegensatz
zwischen diesen beiden Religionen, der fiir das Verhiltnis des
Judentums zur Jesusfrage bestimmend wird.

Die Reaktion der Juden gegeniiber der Person Jesu wihrend des
christlichen Mittelalters ist entweder durch die jiidische Karikatur
der Evangeliengeschichte, die wir in dem so genannten Toledot
Jeschu kennen lernen, oder durch das groBe Schweigen gekenn-
zeichnet. Die Schuld an diesem Verhéiltnis ist nicht nur die jii-
dische Hartnickigkeit, sondern ist auch als ein Echo zu verstehen,
eine Antwort auf die christlichen Verfolgungen von den Juden.
Das ist zwar nicht die ganze Wahrheit. Es gibt auch Beispiele
objektiver und positiver Beurteilung des Christentums unter jidi-
schen Gelehrten wihrend des Mittelalters. Wir kdnnen hier mur
an die Namen Jehuda ha-Levi und Maimonides erinnern.

Auch im Zeitalter der Reformation ebenso wie wihrend des 16.,
17. und 18. Jahrhunderts gibt es jiidische Gelehrte, die den Ver-
such machen, Jesus und das Christentum objektiv zu beurteilen.
Wir denken an Isaak Troki, Baruch Spinoza und Jakob Emden.
Kurz kénnen wir das Jesusbild des ilteren Judentums folgender-
weise andeuten: Erstens, Jesus ist ein Mensch und keine gott-

194



liche Erscheinung. Drastisch kann es heiBen: Gott kann nicht im
Korper einer Jidin geboren werden. Zweitens, Jesus hat die
messianischen Weissagungen nicht erfiillt und kann daher nicht
der Messias sein. Die positiven Urteile iiber Jesus im &lteren
Judentum sind spirlich; es ist eigentlich erstaunlich, daB sie iiber-
haupt vorkommen. Das Typische ist das Schweigen. Fiir den
Ghetto-Juden war Jesus ein gefahrliches Tabu, mit dessen Namen
man die Lippen nicht besudeln wollte 2,

Mit den letzten Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts beginnt eine
neue Zeit in der seltsamen Geschichte der Judenheit. Jetzt ist
ihr langes Mittelalter zu Ende, und ein neuer Tag bricht ein. Mit
drei Begriffen konnen wir kurz charakterisieren, was die Veran-
derung bedeutet: Emamnzipation, Assimilation, Re-
form. Die Emanzipation bestand darin, daB die Fesseln des
Ghettos gesprengt wurden. Der Jude wurde ein freier Mensch
in europiischen Lindern, wo er jahrhundertelang beinahe als Ge-
fangener existiert hatte. Der duBeren sozialen und biirgerlichen
Befreiung folgte die Assimilation. Der Jude, dessen einzige gei-
stige Beschiftigung in der Ghettozeit das Studium der heiligen
Schriften gewesen war, wird jetzt in das europdische Kulturleben
voll hineingestellt, das um diese Zeit sich selbst in einem garenden,
neuschaffenden ProzeB der Entwicklung befindet. Der Jude wird
Europiaer. Der dritte Begriff, die Reform, bezeichnet die
duBerste Konsequenz der beiden ersten. Das bedeutet, daB das
Judentum als Religion in die geistige Revolution des Abendlandes
hineingezogen wird, eine Revolution, die auch fiir das Christen-
tum so schicksalsschwanger wird. Ein einziges Schlagwort ge-
niigt, um das Wesen dieser Revolution zu charakterisieren: re-
ligioser Liberalismus. '

2 Zur Jesusfrage im voremanzipierten Judentum siehe G. Lindeskog, Die
Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum (Uppsala 1938), S. 9ff. Vgl. auch
H. J. Schoeps, Jiidisch-christliches Religionsgesprich in neunzehn Jahrhun-
derten (Frankfurt a. M. 1949). “

195



Die Zeit vor der Emanzipation, das jiildische Mittelalter, war, wie
schon gesagt, eine Periode der geistigen Isolierung fiir das Juden-
tum, ein Zeitalter der Stagnierung und des weit getriebenen Ortho-
doxismus. Es ist wahr, daB das Judentum im frithen christlichen
Mittelalter eine blithende Kulturepoche erlebt hatte. Aber darauf
war das Judentum in das Ghetto hineingezwungen worden und
stagnierte als Talmudjudentum, das vor allem Konsolidierung und
Isolierung zum Ziel hatte. Diese Isolation war aber nicht ledig-
lich erzwungen. Man brach bewuBt die Beziehungen nicht nur
zu der materiellen, sondern auch zu der geistigen Kultur des
Abendlandes ab.

Aber ebenso eifrig wurde man im Ubergange von dem 18. zum
19. Jahrhundert, diese Isolierung aufzuheben. Man fillt auch ein
hartes Urteil iiber die Ghetto-Zeit. Das Gesetz, so meinte man,
hatte wihrend Jahrhunderten das Judentum in Gefangenschaft
gehalten. In weiten Kreisen des Judentums gab es einen starken
Drang nach Befreiung nicht nur von dem auBeren, sondern auch
von dem inneren Ghetto.

Wir konnen hier nicht auf Einzelheiten in der Geschichte der jiidi-
schen Neuschopfung hineingehen. Nur einige Hauptziige kénnen
hier in aller Kiirze gezeichnet werden. Die der Assimilation vor-
angehende Emanzipation hat ihre Voraussetzungen in der Auf-
klarung. Diese sprach die allgemeinen Humanititsprinzipien aus,
die auch dem ganzen Judenproblem im allgemeinen BewuBtsein
eine ganz neue Stellung gab. Es ist auch die Aufklirung, welche
die neue europiische Kulturentwicklung schafft.

Das was vor allen Dingen das neue Judentum schafft und cha-
rakterisiert sind zwei wichtige Faktoren, welche die jiidische
Wissenschaft und die religiose Reform heiBen.
Der erste Begriff bedeutet, daB das Judentum jetzt zum ersten
Mal mit Hilfe der Methoden der modernen abendlindischen Wis-
senschaft sich auf seine Geschichte besinnt. Der zweite Begriff
bedeutet, daBl das alte orthodoxe Judentum eine innere Umwand-
lung durchgeht, deren Resultat wir mit einem allgemeinen und

196



vieldeutigen Ausdruck das liberale Judemtum nennen
wollen. Da dieser Ausdruck von den Juden selbst in verschiede-
nen Bedeutungen benutzt wird, wollen wir sogleich bemerken, daB
wir den Begriff fiir jede Art von Judentum brauchen, die eine
freiere, kritische Stellung zu der Bibel, zum Talmud und iiber-
haupt zu den iibernommenen viterlichen Traditionen einnimmt,
ein Judentum, das auch religiés von der neuen Zeit hat sich be-
einflussen lassen.

Nun gibt es auch eine jiidische Wissenschaft konservativer Art,
und mehrere von den bedeutenden Pionieren der jiidischen Wis-
senschaft waren religiés konservativ oder Gegner der Reforma-
tion. Aber es liegt in der Natur der Sache, daB die Wissenschaft
und die Reform in einem intimen Zusammenhang mit einander
standen. Die Wissenschaft und das damit zusammenhingende
freie Denken waren ohne Zweifel die vornehmste Quelle der In-
spiration fiir die Reform, wie auch anderseits die Méinner der
Reform sich als warme und kampffihige Goénner der jiidischen
Wissenschaft zeigten.

Es eriibrigt noch etwas niher den Sinn des dritten Begriffes, des
der Reform, klar zu machen. Das Judentum vor der Emanzipation
war im groBen und ganzen eine geistig-religiose Einheit, das
orthodoxe Talmudjudentum. Vereinzelte Ketzereien waren zwar
aufgetreten, aber sie wurden eifrig bekampft. Das abendlidndische
Denken, dem das Judentum jetzt entgegentritt und das es mit sich
assimiliert, ist indessen an und fiir sich religionskritisch.
Vor allem bedeutet das eine Kritik der historischen Religion, in
diesem Fall des Christentums. Diese Kritik geschichtlich bestehen-
der Formen und vererbter Denkarten wird jetzt auch unter den
Juden zuhause.

Als die ersten Anfinge konnen wir die liturgischen Reformbe-
strebungen wihrend der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
bezeichnen. Aber die Entwicklung geht schnell weiter, und die
Forderung auf eine Reform ldBt sich nicht mehr mit den AuBen-
werken befriedigen. Teilweise lagen die religiosen Reformgedan-

197



ken wie gesagt in der Luft; teilweise trat nach der Auffassung der
jiidischen Reformfreunde die Notwendigkeit einer jiidischen Re-
ligionsumbildung in der neuwen Lage ein, in welche die Juden
durch die Emanzipation geraten waren. Man war nicht mehr deut-
scher Ghetto-Jude, man war sowohl Jude als Deutscher mit Ver-
pflichtungen nicht nur als Jude, sondern auch als Deutscher. Man
war dem abendlindischen Kulturzusammenhang einverleibt, und
diese neue Situation fithrte notwendigerweise fiir viele ein neues
Benehmen und eine neue Denkweise in religiosen Fragen mit sich.
Aus dem im groBen und ganzen homogenen Ghetto-Judentum
entstand so bald eine Reihe von Fraktionen. Schon wihrend der
ersten Jahrzehnte des 10. Jahrhunderts kann man in religiser
und theologischer Hinsicht drei Hauptrichtungen unterscheiden.
Auf der einen Seite steht die Reformbewegung, auf der anderen
entwickelt sich als deren Gegensatz der Neuorthodoxismus.
Zwischen diesen beiden Extremen entsteht eine vermittelnde Rich-
tung von weniger ausgepriagtem Charakter. Die neukonservative
Richtung hat im Gegensatz zu der alten orthodoxen, die vor allem
in den von dem abendldndischen Kulturleben nicht beriihrten
Teilen des Judentums weiterlebt, sich die Methoden der abend-
lindischen Wissenschaft zugeeignet, hilt aber an der Bibel- und
Talmudauffassung des alten Judentums fest.

In der Tat ist diese Einteilung der Parteien héchst schematisch,
und allmahlich hat sich im modernen Judentum eine reichlich
nuancierte Skala von Parteien, Richtungen und Individualititen
ausgebildet. Oft ist es schwierig, die Stellung eines Verfassers
in theologischer Hinsicht sicher zu bestimmen. Ebenso sind die
Namen irrefithrend und diffus. Die Wiorte , Liberalismus‘ und
»,Reform‘ bedeuten nicht dasselbe in Deutschland, England und
Amerika. Es verhilt sich etwa auf dieselbe Weise innerhalb des
Protestantismus, wo z. B. ,liberal® verschiedene Sachen bedeu-
tet, nicht zum mindesten, wenn es als ein Schlagwort gegen theo-
logische Gegner gebraucht wird. Indessen ist es im groBen und
ganzen ziemlich leicht, die Grenze zu ziehen, und zwar geht sie
iiber die Auffassung von der Bibel und dem Talmud hervor. Als
»liberal“ konnen wir diejenigen Richtungen bezeichnen, die eine

198



moderne, freiere Haltung zu der heiligen Literatur einnimmt und

die eine historische Entwicklungsbetrachtung auf das Judentum
bezieht.

Von dem Abendlande hatte das Judentum nicht nur Philosophie,
sondern auch empirisches wissenschaftliches Denken gelernt. Ein
Ziel fiir das neue Judentum wird jetzt, sich selbst und seine eigene
Geschichte zu verstehen. Der Weg zu diesem Ziel ist die
sog. Wissenschaft des Judentums. Das Bedeutungs-
volle trifft jetzt ein, daB diese Wissenschaft des Judentums in
den Dienst der Reform gestellt wird. Es entsteht eine jiidische
historische Theologie, eine kritische Bibel- und Talmud-For-
schung, die nebst ihrer rein wissenschaftlichen Aufgabe die jii-
dische Religion in ihrer Entwicklung kennen zu lernen hat, um
ihre Eigenart zugunsten des Religionsprogrammes des reformier-
ten Judentums festzustellen. Das Reformjudentum will m.a. W.
auf wissenschaftlichem Grund stehen.

Das moderne Judentum ist eine Synthese jiidischer und abend-
lindischer Elemente. Durch diese eigentiimliche Kulturmischung
sind die Voraussetzungen eines meuen Verhaltnisses zur Jesus-
Frage geschaffen worden. Durch die Assimilation ist darum das
Judentum wie nie zuvor in der Geschichte dem Christentum naher
getreten. Dies erklirt das Verhiltnis des modernen Judentums
zur Jesus-Frage: es ist ein Assimilationsphinomen. Es
zeigt sich auch, daB es vor allem das liberale Judentum, d.h.
das religios assimilierte Judentum ist, das sich mit der Jesus-
Frage beschiftigt. Eben dieser religiése Liberalismus hat das
Judentum gelehrt, die Jesus-Frage historisch zu verstehen und
auch bisweilen eine sehr positive Stellung zur Gestalt Jesu ein-
zunehmen. Wie und warum dies geschieht, hat seine nahere Er-
klarung in dem Wesen und in dem wissenschaftlichen Programm
des liberalen Judentums selbst.

Der wichtigste Faktor, der die neue Einstellung des Judentums
zum Christentum ermoglicht und es zu einem historischen Ver-
stehen des Jesus-Problemes wie auch zu einer selbstandigen wis-
senschaftlichen Beurteilung dieses Problems gefiihrt hat, ist,

199



was wir nennen kénneneine jidische historische Theo-
lo gie, welche vor allem unter dem EinfluB des wissenschaftlichen
Geistes gebliiht hat, den der jiidische Liberalismus gefordert hat.
Warum sich die jitdische Theologie mit der Jesus-Frage beschif-
tigt, dariiber gibt diese theologische Forschung selbst in ihrem
Programm Bescheid. Der groBe Abraham Geiger hat folgende
programmatische Sitze iiber die Aufgaben der historischen jidi-
schen Theologie formuliert: Wie ist das biblische Judentum all-
méhlich geworden und zu seiner vorliegenden abschlieBenden
Gestalt gelangt? Wie hat sich das pharisdische Judentum ent-
wickelt und welche wesentliche Triebfedern haben dabei mitge-
wirkt? Wie war demnach der Boden gestaltet, auf welchem das
Christentum entstanden ist?

Man sieht sofort, was diese Fragen fiir die Grundlegung einer
jiidischen Jesusforschung bedeuten. Hier werden die Entwicklung
des biblischen Judentums, die Entstehung des Pharisdgismus und
drittens das geistige Milieu, aus dem das Christentum hervor-
wichst, als die Hauptprobleme der Wissenschaft des Judentums
gesehen. Mit diesem Programm stellt also der Hauptvertreter
des werdenden jiidischen Liberalismus die Aufgabe, die Ent-
stehung des Christentums historisch zu erkliren. Uberhaupt
spiirt man vom ersten Anfang an eine deutliche Bestrebung, vor
allem in dem liberalen Judentum, die Entstehung des Christen-
tums wissenschaftlich zu erforschen. Es gehort mit zum Pro-
gramm des liberalen Judentums, und wird in erster Linie als eine
apologetische Aufgabe betrachtet. Die alte orthodoxe Ein-
stellung ist micht mehr moéglich in einer Lage, wo man mit der
christlichen Kultur in engste Verbindung getreten ist. Diese Be-
rithrung zeigte sich auf einem frithen Stadium als eine Gefahr fiir
das Judentum selbst, und man muBite sich jetzt dariiber klar
machen, warum man in religiéser Hinsicht noch Jude sein will,
und man muBte sich gegen die christlichen Behauptungen ver-
teidigen konnen. So hat die Assimilation eine neue apologetische
Lage geschaffen. Und eben dank ‘der jiidischen Wissenschaft
hatte man neue Voraussetzungen fiir das jiidisch-christliche Reli-
gionsgesprich erhalten.

200



Die Wissenschaft des Judentums, wie der Ausdruck lautet, ist
die wissenschaftlich-historische Erforschung des Judentums, ins-
besondere seiner klassischen religiosen Geschichte. Dem libera-
len Judentum bedeutet dies, da man vor allem eine historische
Betrachtungsweise auf die Offenbarungsgeschichte im Gegensatz
zu der alten supranaturalistischen anwandte. Es war eben der-
selbe ProzeB, der in der kritischen protestantischen Theologie
stattfand, aber die Betrachtungsweise wurde auf jiidischer Seite
noch konsequenter durchgefithrt. Man kann behaupten, daB das
liberale Judentum der konsequente Historismus ist. Dies bedeu-
tete eine Relativisierung der heiligen Geschichte unter dem
Aspekt des Entwicklungsgedankens. Und es bedeutete wie jeder
religiose Liberalismus eine freiere, kritische Einstellung zu der
eigenen klassischen religiésen Literatur.

Entwicklung ist vor allem das Schlagwort des jiidischen
Liberalismus. Das bedeutet, daB das Vergangene einmal eine
bestimmte Rolle spielte, aber daB es fiir die Nachwelt als etwas
Uberwundenes betrachtet werden muB. Eine tiefere Auffassung
des Entwicklungsgedankens ist zwar nicht dafiir blind, daB der
historische Verlauf als ein Kontinuum betrachtet werden muB, wo
jede Zeit dem fortgesetzten Zusammenhang gleich unentbehrlich
ist wie die Gelenke einer Kette. Anderseits aber kann in dieser
Kette der Entwicklung keinem einzelnen Ereignis, keiner Person-
lichkeit oder Epoche eine absolute Stellung oder Bedeutung aner-
kannt werden, auch wenn es vereinzelte auBerordentliche Person-
lichkeiten und Zeiten in der Geschichte gibt. Alles ist relativ.
Das bedeutet auch, daB man von jiidischem Standpunkt aus auf
keine Weise das Jetzt oder die Zukunft von etwas Einmaligem,
Vergangenem unmittelbar abhingig tun kann. Zu der liberalen
jiidischen Ideologie gehort weiter ein stark rationalistischer Zug.
Damit hingt zusammen, daB man in der Religion vor allem das
Ethische betont mit Vermeidung von allem, was mit einer
vieldeutigen religionshistorischen Terminologie Mythus ge-
nannt werden kann. Das Judentum ist — nach dem Liberalis-
mus — vor allem ethische Weltanschauung. Und die Ethik ist
der Mafistab, womit man jede andere religiose Erscheinung be-

201



urteilt. Alles in der Religion, was auBer den monotheistischen
Gottesglauben und der Ethik fallt, wird darum gern als Abarten

und Hybriden im Verhiltnis zu der wahren und echten Religion
betrachtet.

Es ist klar, daB alles, was hier von der Ideologie des liberalen
Judentums angedeutet, und was auch teilweise firr das vom mo-
dernen wissenschaftlichen Denken beeinfluBte Judentum iiberhaupt
gemeinsam ist, die Art und Weise bestimmt hat, in der das Juden-
tum das Christentum beurteilt.

Aber das moderne Judentum hat auch durch seine Offenheit gegen-
tiber historischem Denken eine ganz neue Moglichkeit erreicht,
das Christentum in dessen eigenen geschichtlichen Zusammenhang
hineinzustellen und es unter dem Gesichtspunkt der Entwicklung
positiv zu beurteilen. Denn weil der geschichtliche Zusammen-
hang eben der jiidische ist, so ist nur derjenige Jude, der diesen
historisch-kritisch auffaBt, imstande, die geschichtliche Stellung
und Bedeutung Jesu zu begreifen. Das macht, daB das liberale
Judentum, das seine eigene klassische religiose Entwicklung histo-
risch-kritisch beurteilt, zu einer positiven Auffassung von Jesus
gekommen ist. Erst der Jude, der die religiose Geschichte, die
im A.T. und im Talmud ihren literarischen Ausdruck bekommen
hat, als eine Entwicklung auffaBt, kann die Frage stellen: ,,Wo
steht denn der Jude Jesus in dieser Entwicklung?‘‘ Darum ist es
einem jidischen Forscher wie z. B. C. G. Montefiore moglich,
Jesus in die Reihe der alttestamentlichen Propheten hineinzu-
stellen und dazu anzuerkennen, daB die Rolle Jesu viel schwie-
riger war, weil Jesus seine prophetische Botschaft gegen die
Autoritit des Gesetzes hervorzutragen hatte, wihrend z. B. die
Propheten des 8. Jahrhunderts nicht zu dieser sakrosankten In-
stitution Stellung zu nehmen hatten.

Wissenschaftliches Denken und religionshistorisches Verstehen
sind machtige Faktoren, wenn es gilt, Bitterkeit und Feindschaft
zwischen Religionen aus dem Wege zu schaffen. Das zeigt sich
nicht zum mindesten in der verinderten Einstellung des modernen

202



Judentums zum Christentum und seiner Zentralgestalt. Das Stre-
ben nach Objektivitit der Beurteilung ist im modernen Judentum
oft erfreulich ehrlich, und in dessen Spuren folgt die Toleranz,
wenn man einsieht, daB die Wahrheit nicht nur auf die eigene
Religionsgesellschaft beschrinkt ist. Nicht zum mindesten das
liberale Judentum hat gelernt, daB es Gottesoffenbarung auch in
anderen Religionen gibt. Uberhaupt ist der Offenbarungsbegriff
des liberalen Judentums bisweilen auffallend elastisch. Fiir die
religiose Orthodoxie ist die Offenbarung zu der in der Heiligen
Schrift erzdhlten historia sacra begrenzt, aber fiir den Li-
beralismus mit seiner entwicklungshistorischen Betrachtungsweise
ist die Offenbarung etwas immer Fortschreitendes, das nicht nur
zu der eigenen Religion begrenzt ist, sondern das sich iiberall in
der menschlichen Geschichte manifestiert. Das hat nicht nur einen
theoretischen Aspekt, sondern auch praktische Konsequenzen. Die
Entstehung des modernen Judentums bedeutet ja Assimilierung
mit der abendlindischen Kultur. Diese Assimilierung ist fiir das
liberale Judentum als religiose GroBe wesentlich; es wird im
Verhiltnis zu der Umwelt vor allem durch seine Empfinglichkeit
und Offenheit gekennzeichnet. Das bedeutet, wie wir sahen, ge-
geniiber dem Christentum und seiner Zentralgestalt einerseits eine
Wiedergeburt der alten jiidischen Apologetik, obschon unter neuen
Voraussetzungen und mit schirferen Waffen, und anderseits ein
handgreifliches positives Interesse, auch wenn dies bei weitem
nicht von allen denen gilt, die sich zum liberalen Judentum zihlen.
Und dieses positive Interesse geht bisweilen so weit, was wir
spiter zeigen wollen, daB das liberale Judentum sich imstande
sieht, Ideen und Impulsen in religiéser Hinsicht vom Christen-
tum holen zu konnen. Diese Tendenz zur Assimilierung auch in
religiéser Hinsicht, die selbstverstindlich ihre bestimmten Gren-
zen hat, woriiber mehr spiter, ist eine Konsequenz der Entwick-
lungsphilosophie des Liberalismus. ’

Wir haben hier in aller Kiirze das Wesen des jiidischen Liberalis-
mus charakterisiert und gezeigt, daB eben hier, durch dessen
wissenschaftliches Programm und allgemeine Ideologie die orga-
nischen Voraussetzungen einer Neuorientierung des modernen Ju-

203



dentums gegeniiber der Jesus-Frage hervorgewachsen sind oder
auf alle Félle am meisten greifbar sind. Der wichtigste Faktor
ist ohne Zweifel die jiidische Wissenschaft, deren Konsequenzen
in religiéser Hinsicht nirgendwo anders so weit gezogen sind wie
eben innerhalb des liberalen Judentums.

Um indessen Miflverstindnissen vorzubeugen, muBB jedoch sofort
betont werden, daB nicht nur das ausgesprochen liberale Judentum
Interesse und Sinn fiir Jesus und das Christentum zeigt. Uber-
haupt das ganze moderne Judentum mit Ausnahme von der kon-
sequenten Orthodoxie, muB, wie sich die allgemeine geistige Si-
tuation entwickelt hat, Stellung zu diesen Problemen auf eine
mehr positive Weise als frither nehmen. Es verhilt sich nicht eia-
mal so, daB die verstindnisvolle Einstellung zu Jesus ganz mit
den Grenzen des liberalen Judentums zusammenfillt. Es gibt an-
erkennende Urteile iiber Jesus, die nicht von liberaler Seite stam-
men, ebenso wie es auch umgekehrt innerhalb des liberalen Juden-
tums eine abneigende Einstellung gibt. Aber ein Faktum ist es
indessen, daB die Voraussetzungen fiir die neue Einstellung inner-
halb des Reformjudentums, wie man frither sagte, hervorgewach-
sen sind und daB die ohne Vergleich groBte und wichtigste Litera-
tur von Liberalen geschrieben wurde. Eine bedeutende Ausnahme
ist u.a. Joseph Klausner. Aber obschon er in nationaler Hinsicht
Gegner des liberalen Judentums ist, so ist seine Einstellung zu
Jesus im groBen und ganzen im Geiste des Liberalismus. Denn
der Geist des Liberalismus in der Bedeutung von Freisinn und
Toleranz tragt Friichte auch auBerhalb der Parteigrenzen iiberall,
wo das historisch-wissenschaftliche Denken akzeptiert wird. Nicht
nur das, was sich liberales Judentum nennt, ein iibrigens kom-
plexer Begriff, ist zu dem Liberalismus zu zdhlen. Es gibt auch
einen Liberalismus der Wissenschaft. Weiter ist das liberale Ju-
dentum die ausgeprigteste Form des modernen Judentums und
hat sich konsequenter als irgendeine andere Richtung die histo-
risch-kritische Auffassung des Judentums angeeignet. Hinzu
kommt, daB die wirklich positive Einstellung zu Jesus iiberwie-
gend auf der Seite des liberalen Judentums zu finden ist.
DaBl der Jude etwas von Jesus lernen kann, ist eigentlich nur dem

204



liberalen Juden ein vollziehbarer Gedanke. Was sich auBerhalb
der Grenzen des liberalen Judentums an positivem Urteil iiber
Jesus findet, stammt letzten Endes aus diesem Liberalismus, wie
andrerseits die orthodoxen Autoren sich oft aufgefordert finden,
gegen die Generositit der Liberalen zur Verteidigung des alten
Standpunktes aufzutreten.

Es sind also — um zusammenzufassen — zwei Krifte, welche
die neue Einstellung zur Jesusfrage bewirkt haben, ndmlich der
Liberalismus und die jiidische Wissenschaft, eben dieselben Er-
scheinungen, die dem modernen Judentum seine charakteristische
Pragung gegeben haben 3.

[I. Die zeitgeschichtlichen Probleme des
Neuen Testamentes

Unsere Aufgabe ist jetzt, zu untersuchen, wie die Juden Jesus
und sein Werk wissenschaftlich-historisch verstehen. Es ist dann
methodisch ganz selbstverstandlich, daB man zunichst eine selb-
stindige Auffassung des Judentums, das Jesu eigenes Milieu
war, zu gewinnen sucht. Dieser Frage hat die jiidische Forschung
ein auBerordentliches Interesse gewidmet. Die jiidischen Gelehr-
ten besitzen im allgemeinen ganz spezielle Voraussetzungen fiir
diese Aufgabe. Sie sind ja oft intime Kenner der wichtigsten
auBerevangelischen Quelle dieser Zeit, nimlich der rabbinischen
Literatur. In Einzelheiten haben auch jiidische Gelehrte viele in-
teressante Beitrige zur Beleuchtung der Verhialtnisse zur Zeit
Jesu wie auch zur Aufklarung gewisser Ziige und Andeutungen
in den Evangelien leisten konnen. Auf diesem Gebiete haben die
jitdischen Forscher auch eine oft sehr scharfe Kritik der christ-
lichen Forschung geliefert. Man hat 'hervorgehoben, daB die
christliche Darstellung der neutestamentlichen Zeitgeschichte ein-
seitig auf den Evangelien als Quellen gebaut hat, die nach jiidi-

3 Zu den hier behandelten Fragen siehe Lindeskog, op. cit., S. 29 ff.

205



scher Auffassung ein sowohl unvollstindiges als auch karikieren-
des Bild des Judentums zur Zeit Jesu geben. Vior allem ist es
der jiidischen Forschung daran gelegen, dem Pharisiismus eine
Ehrenrettung zu geben4. Das Wiort Pharisider hat ja im allge-
meinen BewuBtsein einen sehr schlechten Klang; es ist gleich-
bedeutend mit Heuchler, religiosem Scharlatan, und der Phari-
sdismus als Religionsform ist als oberfldchliche Gesetzlichkeit und
Formalismus dargestellt worden. Das Bild, das die drei ersten
Evangelien von dem Pharisiismus und den Pharisiern geben,
ist auch unstreitig sehr ungiinstig. Wir kénnen nur an Jesu Weh-
rufe iiber die Pharisder, Matth. 23, denken. DaB es auch Aus-
sagen im N.T. gibt, die davon zeugen, daB Jesus eine tiefe und
feine Frommigkeit unter den Pharisdern hat kennen gelernt, hat
man gewohalich iibersehen, und bis auf heute hat die christliche
Theologie den Pharisidismus ziemlich schablonenhaft als eine
versteinerte und degenerierte Religionsform aufgefaft. Er hat
als der einzige Ausdruck jiidischer Frommigkeit gegolten, und
er hat als der finstere Hintergrund Dienst gemacht, gegen wel-
chen das Evangelium gezeichnet worden ist.

Seit den Tagen Abraham Geigers hat die jiidische Theologie diese
Darstellung des Pharisdismus mit groBter Schiarfe bekampft. Der
Pharisdismus repriasentiert nach der herrschenden jiidischen Auf-
fassung den echtjiidischen Geist, das reine Judentum. Es sei
darum falsch, ihn wie die christlichen Forscher einen Sekt zu
nennen: er sei der wahre Ausdruck jiidischer Frommigkeit und
Theologie, und aus diesem Pharisdismus sei eine Zukunft des
Judentums nach der groBen, endgiiltigen nationalen Katastrophe
ermoglicht worden, als die Diaspora die definitive Lebensform
des jiidischen Volkes wird. Dem pharisidischen Geist gekenn-
zeichnend sind nach einem hervorragenden jiidischen Kenner die
folgenden Ziige. Die Pharisier waren keine rigorose Sklaven des

4 Siehe u.a. L. Baeck, Die Pharisier (Berlin 1934), I. Elbogen, Die Reli-
gionsanschauungen der Pharisder (Berlin 1904), L. Finkelstein, The Pha-
risees. The Sociological Background of their Faith (Philadelphia 1938),
H. Loewe, The Pharisaism (In: Judaism and Christianity. By various
Writers. London 1937).

206



Buchstabens, sondern sie forschten mach dem inneren Sinn des
Gesetzes, was sie in Gegensatz zu einer anderen Richtung inner-
halb des Judentums brachte, ndmlich den Sadduziern. Gegen-
iiber jenen vertraten sie auch das Prinzip der Entwicklung im re-
ligiosen Denken: eine neue Zeit verlangte vielleicht ein anderes
Verstindnis des mosaischen Gesetzes, vielleicht sogar eine Ergin-
zung seiner konkreten Bestimmungen fiir die Lebensfithrung und
die Rechtsordnung. Nichts verabscheuten die Pharisider so sehr
als eine mechanische Oberflichlichkeit, und doch ist dies ein sehr
gewohnlicher Vorwurf gegen sie. Die Pharisier selbst verdam-
men die Heuchelei auf das strengste. Der Talmud iibt auch eine
scharfe Kritik an gewissen Elementen unter den Pharisidern, den
sog. gefiarbten Pharisdern, denn nicht alle, die sich Pharisier
nannten, +machten sich dieses hohen Namens verdient. Es ist
darum methodisch notwendig, bei der Beurteilung des Pharisiis-
mus zwischen echten und falschen Vertretern desselben zu unter-
scheiden. Man hat innerhalb der christlichen Theologie das Leben
unter dem Gesetz als einen freudenarmen Sklavendienst bezeich-
net. Das ist indessen nicht die jiidische Auffassung des gesetzlich
gebundenen Lebens. Das Joch des Gesetzes ist dem echten Juden
immer eine Freude und eine Erquickung hochster und reinster Art.
Diese Freude sei das wahre Wesen des Pharisdismus. Die Ge-
setzfrommigkeit sei eine Andacht des Herzens, kawwana. Es
ist wahr, daB der Pharisdismus eine Kasuistik ausgebildet hat;
jeder Schritt des Lebens ist von Geboten, bzw. Verboten regu-
liert. Aber der Pharisdismus kennt einen bestimmten Unter-
schied zwischen wichtigeren und unwesentlichen Geboten, und er
betont, daB das Hochste in der Religion und die daraus hervor-
quellende Ethik Liebe und Barmherzigkeit heiBt.

Der Grundsatz der pharisdischen Religion, das groBe Erbe von
dem Prophetismus, sei die Lehre von dem einzigen Gott. Stets
wird hervorgehoben, daB die vielleicht wichtigste Aufgabe des
Judentums in der Geschichte der Religionen, den wahren Mono-
theismus zu schiitzen ist. Von diesem Glauben an den einigen
Gott her wurde so die ganze jiidische Religionsanschauung mit
entscheidenden Konsequenzen fiir simtliche Gebiete des Lebens

207



bestimmt. Die Lehre von dem einzigen Gott, der die ganze Welt
geschaffen hat, schlieBe im Prinzip jeden Partikularismus aus,
und die Pharisider haben auf keine Weise den Schopfer von Himmel
und Erde zu einem Nationalgott degradiert. Gott ist der Vater
aller Menschen. ,,Unser Vater im Himmel* ist eine stets wieder-
kehrende Anrede der Gebete. ,Vater unser* und der Gedanke
von der Gotteskindschaft seien darum gar keine christlichen Ori-
ginalschopfungen, sondern lange vor Jesus habe sich das Juden-
tum auf diese Weise das Verhaltnis zwischen Menschen und Gott
vorgestellt.

Die pharisdische Religion habe einen stark aktiven Zug. Der
Mensch ist vor eine groBe Aufgabe gestellt, namlich im Gehor-
sam gegen die Gebote Gottes nach sittlicher Vollkommnung zu
streben. Was die menschliche Gemeinschaft betrifft, sei das Prin-
zip fiir diese schon im 3. Mos. 19,18 ausgedriickt: ,,Du sollst
deinen Nichsten lieben wie dich selbst‘. Und in neutestament-
licher Zeit zweifelte das pharisidische Judentum nicht daran, dafi
das Gebot der Liebe alle Menschen umfasse.

Indessen sei die pharisdische Religion nicht fiir die Schwiche der
menschlichen Natur blind. Sie hat die Lehre von dem jezer
ha-ra, dem bosen Triebe, ausgebildet. Dieser Trieb oder
Schwiche steht dem Menschen wider, wenn er die gottliche For-
derung der Vollkommnung zu erfiillen sucht. Der Mensch kann
in Ungehorsam irre wandern. Aber es gibt einen Weg zuriick, und
er wird teschuba, Sinnesinderung, genannt. Der Mensch
konne aus eigener Kraft den BeschluB, zu Gott umzukehren, fassen,
in Kraft seiner Barmherzigkeit Vergebung bekommen und so
wieder die Moglichkeit, Gutes zu schaffen. Dies sei die einfache
pharisdische Erl6sungslehre 5,

Die Apologie der jiidischen Forschung fiir den Pharisdismus ist
nicht ohne Erfolg gewesen. Sie hat eine Reihe christlicher For-

scher in spiterer Zeit zu neuen Durchpriifungen des rabbinischen

5 [. Elbogen, Die Religionsanschauungen der Pharisier.

208



Materials aufgefordert 6. In nicht unwesentlichen Fragen hat die
jitdische Forschung den ProzeB gewonnen. Der Pharisidismus, den
wir in der sog. tannaitischen Literatur kennen lernen, ist tatsich-
lich, wenn er am hochsten steht, seiner Art nach in vielen
Hinsichten eine sehr vornehme Religiositit. Da gibt es Ziige,
die unzweifelhaft eine nahe Verwandtschaft mit der Religion des
Evangeliums haben. Indessen bleibt noch eine schwierige Frage.
Ist wirklich die Religion, der wir in der tannaitischen Literatur
begegnen, die ja lange nach dem Auftreten Jesu kodifiziert wurde,
das Judentum, in dem Jesus lebte? Es 148t sich denken, daB das
Judentum nach der Zeit Jesu eine bedeutungsvolle Entwicklung
durchlaufen hat, die die dlteren vorchristlichen Traditionen in der
tannaitischen Literatur beeinfluBt haben, und zwar unter dem
Druck der Kritik in den Evangelien. Die Frage, wie das Juden-
tum zur Zeit Jesu wirklich aussah, ist ein noch nicht geléstes Pro-
blem. DaB indessen dem Pharisdismus in der christlichen Be-
urteilung Unrecht geschehen ist, ist zweifellos richtig. Es gibt
ja auch, wie schon gesagt, Stellen in den Evangelien, wo Jesus
seine Gegner positiv beurteilt, z. B.: ,,Es sei denn eure Gerech-
tigkeit besser als der Schriftgelehrten und Phariséer, so werdet
ihr nicht in das Himmelreich kommen‘‘, Matth. 5, 20. Das ist
nicht eine minimale, sondern eine maximale Forderung. Jesus
will damit sagen, daB die Pharisider wirklich alles, was der Mensch
vermag, gemacht haben, um die Erlosung zu erwerben. Aber
nicht einmal diese iibermenschliche Anstrengung ist in den Augen

6 Beispiele christlicher Untersuchungen zur Pharisierfrage sind u.a. Tra-
vers R. Herford, Pharisaism, its Aim and its Method (London 1912. Deutsch:
Das pharisdische Judentum in seinen Wegen und Zielen, 1913); ders., The
Pharisees (London 1924. Deutsch: Die Pharisier, 1928); G. Foot Moore,
Judaism in the first Century of the Christian Era. The Age of the Tannaim
I—III (Cambridge 1927—30). — Herford scheint mir in seiner weitgehen-
den positiven Schitzung der Pharisder ein wenig unkritisch. — Der her-
vorragende schwedische Kenner des Rabbinismus, Professor Hugo Odeberg,
hat in einem Buch ,Fariseism och Urkristendom* (Pharisiismus und Ur-
christentum, Lund 1943) ein iiberraschendes Bild des Pharisidismus ge-
zeichnet. Der Pharisiismus sei nicht, wie die christlichen Theologen ge-
wohnlich behaupten, durch eine kasuistische Ethik gekennzeichnet. Schon
von Anfang an habe er grundlegende, fundamentale Normen festzustellen

209

4  Judaica, Bd. VI, 3



Jesu genug. Denn die Auffassung Jesu vom Gottesverhiltnis ist
eine radikal andere. Obschon selbst Jude, griindet er einen neuen
Religionstypus, welcher der radikale Gegensatz zu dem phari-
saischen ist, und welcher seinen paradoxalen Ausdruck in der
Aussage bekommt: ,,Es sei denn, daB ihr euch umkehret und wer-
det wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins Himmelreich kommen*‘,
Matth. 18, 3.

Es ist eine wissenschaftliche Forderung, daB eine Erscheinung
nach ihren besten Seiten und Intentionen beurteilt werden soll.
Aber eben wenn diese Forderung hinsichtlich dem Pharisdismus
zu ihrem Recht kommt, so stellt sich der Unterschied zwischen
der Lehre Jesu und der des Pharisdismus noch klarer dar. Es
handelt sich nicht um Einzelheiten; in den wesentlichen Prin-
zipien trennen sich das Evangelium und der Pharisaismus.

Es ist nicht nur der Pharisdismus, der Gegenstand des groBen
Interesses der jiidischen Forschung gewesen ist, wenn es sich
darum handelt, die geschichtlichen Voraussetzungen des Auftre-
tens Jesu zu verstehen. Es ist der jiidischen Forschung daran
gelegen, in allen Hinsichten, sogar den politischen, sozialen und
wirtschaftlichen, die Zeitgeschichte klarzulegen, um aus ihren
Voraussetzungen das Auftreten Jesu und die Entstehung des
Christentums zu erklaren. Vor allem sind natiirlich die religiésen
Vierhiltnisse und Stromungen zur Zeit Jesu griindlich untersucht

gesucht. Der Pharisiismus werde weiter durch Gesinnungsethik und nicht
durch Lohn- und Strafmoral charakterisiert. Seine Ethik sei keine Verdienst-
lehre. DaB der Mensch Gutes tun kann, sei Gottes Verdienst und Gnade.
Der Pharisdismus lehre keine buchstabstreue, duBerliche Auffassung der
Gebote. Die pharisidische Ethik sei genau so beschaffen wie man gewdhn-
lich die christliche Ethik darstellt. Der wirkliche Gegensatz zwischen Chri-
stentum und Pharisdismus liege in der Auffassung des Menschen. Das
Christentum lehre, dal der Mensch seiner Natur nach weder kann noch
will das Gute tun. Der Pharisidismus behaupte, daB der Mensch das Gute
tun soll und kann. Der Pharisiismus sei darum Moralismus, das Christen-
tum setzte eine Neuschopfung des durch den Siindenfall verdorbenen
Menschen voraus. Der grundlegende Gegensatz konne durch zwei Begriffe
ausgedriickt werden: Umkehr — Neuschépfung.

210



worden. Dies gilt micht zum mindesten von solchen Erscheinun-
gen wie der Eschatologie, der Apokalyptik und den messianischen
Vorstellungen. Wir koénnen hier nicht iiber diese umfassenden
Untersuchungen niher Bericht erstatten, sondern miissen uns dar-
auf beschrinken, in einigen Sitzen die Resultate zu unterstrei-
chen?. Es ist auffallend, daB die jiidische Geschichtschreibung
in wesentlichen Punkten ein apologetisches Korrektiv der christ-
lichen Darstellung des Spitjudentums sein will. Die jiidischen
Forscher sind eifrig, die spitjiidische Religion, wie sie von dem
Pharisdismus vertreten wird, zu rehabilitieren. Diese Rehabili-
tierung resultiert in einer Ausgleichung der Gegensitze zwischen
dem Judentum und dem Evangelium, die von der christlichen Theo-
logie hervorgehoben werden. Weiter ist es der jiidischen For-
schung daran gelegen, die geschichtlichen Voraussetzungen dar-
zustellen, die das Auftreten Jesu und den Erfolg seiner Wirksam-
keit erkldren koénnen. Endlich -werden die Elememnte betont,
die nach jiidischer Auffassung von dem Christentum iitbernommen
wurden. Diese Auffassung der Zeitgeschichte ist der Hintergrund
der jiidischen Leben-Jesu-Darstellung. Das treibende Motiv ist
uns klar: Es gilt auf diese Weise, die evangelische Urgeschichte
des Christentums zu relativisieren, sie als ein natiirliches
Produkt aus dem Judentum zu erklaren.

III. Jesus von Nazareth

Die sog. ,mythologische Schule*, nach der Jesus nie existiert
hitte, hat unter jiidischen Forschern auffallend wenig Interesse
gebucht. Wier in der rabbinischen Literatur zuhause ist, weiB,
daB auch die ilteste jiidische Religionspolemik gegen das Chri-

7 Zur Literatur siehe A. Biichler, Types of Jewish-Palestinean Piety from
70 B.C.E. to 70 C.E. (London 1922); ders., Studies in Sin and Atone-
ment in the Rabbinic Literature of the First Century (Oxford 1928);
J. Klausner, Die messianischen Vorstellungen des jiidischen Volkes im
Zeitalter der Tannaiten kritisch untersucht und im Rahmen der Zeitge-
schichte dargestellt (Berlin 1904); ders., Jesus von Nazareth, seine Zeit,
sein Leben und seine Lehre (Zweite, erweit. Auflage, Berlin 1934).

211



stentum nie den Versuch machte, auf diese desperate Weise mit
dem Problem ins Reine zu kommen; man war einfach dessen
bewuBt, einer handgreiflichena historischen Wirklichkeit gegeniiber-
zustehen. Die ,mythologische Schule‘ ist eine spate abendlin-
dische Erfindung 8.

Die jiidische Darstellung der historischen Jesusfrage strebt in-
dessen aus leicht verstindlichen Griinden nach einer konsequent
durchgefiihrten profanhistorischen Betrachtungsweise. Jesus wird
als ein einmaliges zeitgeschichtliches Faktum studiert und dar-
gestellt. Denn die Geschichtsauffassung des modernen Judentums
ist wenigstens in dieser Hinsicht konsequenter Historismus. Dem-
gemalB wird alles ,,Ubernatiirliche’* und Ungewohnliche abgeson-
dert, und die christliche Deutung der Person Jesu wird mit
Schirfe abgelehnt. Es ist der jiidischen Auffassung selbstver-
stindlich, daB Jesus wie ein ,,gewohnlicher® Mensch geboren
wurde, lebte und starb. Sein Lebenslauf hat nichts Ungewohn-
licheres als der anderer groBer Juden seiner Zeit, wie z. B. Hillels
oder Rabbi Akibas, aufzuzeigen. DaBl sein Leben Gegenstand le-
gendarischer Ausschmiickung wurde, zeige nur, daBl er auf seine
schlichte Umgebung im entfernten Galilda durch seine michtige
Personlichkeit einen starken, um nicht zu sagen iiberwiltigenden
Eindruck machte. Sein ev. Anspruch Messias zu sein, ist nach
jidischer Auffassung auch micht merkwiirdig, denn Messias-
pratendenten sind eine nicht auBerordentliche Erscheinung in der
jiidischen Geschichte. DaB Jesus die primitive Anschauung seiner
Zeit mit ihrem Glauben an Dimonen, Wunder und Wundertater
teilte, wird auch als ziemlich selbstklar betrachtet. Es ist iibri-
gens auffallend, in welchem geringen Grade die Juden Jesus zu
einem modern denkenden und handelnden Menschen gemacht
haben. Das christliche liberale Jesusbild ist, wie wir sehen wer-
den, in der jiidischen Literatur sehr selten. Psychologisch ist das
leicht zu erkldren: die Juden haben kein Interesse gehabt, Jesus

8 Der hervorragende jiidische Wissenschaftler G. Klein (ehemaliger Ober-
rabbiner in Stockholm) hat in einer glinzenden Schrift ,,Ist Jesus eine histo-
rische Personlichkeit?‘“ (Tiibingen 1910), wie es mir scheint, die adiquaten
Argumente fiir die Geschichtlichkeit Jesu gefunden.

212



in einem rationalistisch denkenden Zeitalter durch Modernisierung
zu retten.

Nach jiidischer Auffassung ist es wichtig, in der Evangeliendar-
stellung zwischen Geschichte, Mythus, Legende und Dogma (d. h.
Christologie) zu unterscheiden, um den geschichtlichen Jesus zu
erreichen. Die christliche Theologie habe aus dem jiidischen Leh-
rer einen Kultus-Heros gemacht. Die Aufgabe sei also, den Men-
schen Jesus zu zeichnen, wie er in seinem jiidischen Milieu her-
vortritt. Aus der wirklichen Geschichte hat man also vor allem
die Jungfrauengeburt, die Gottheit Jesu, die Auferstehung und
die Himmelfahrt Jesu auszuscheiden 9.

Im Gegensatz nicht nur zu dem liberalen Christentum, das Jesus
modernisierte, sondern auch zu der christlichen Orthodoxie, die
Jesus iiber die Geschichte hob und in diesem Sinne ihn unhisto-
risch machte, betont das Judentum beinahe ohne Ausnahme das
Jiidische bei Jesus: er ist der jiidische Mensch. Jesus war in
jeder Hinsicht Jude; dies ist in der jiidischen Literatur eine selbst-
klare Voraussetzung, ein Axiom.

Es handelt sich nun darum in der jiidischen Forschung, iiber die
direkten Voraussetzungen des Auftretens und der Wirksamkeit
Jesu klar zu werden, um damit seine Stellung unter den Zeitge-
nossen bestimmen zu kénnen. Wichtig ist, so wird hervorgehoben,
daB Jesus ein Galilder war10, Denn das Judentum Galildas war
ein anderes als das, das sich in Judida und Jerusalem entwickelt
hatte. Hier war das echte Judentum zuhause. Galilda dagegen
war durch seine Lage isolierter, wie die Bevélkerung hier durch
ihre Denkweise und ihre Traditionen weniger echt jiidisch war.
Hier fithlte man sich von den strengen jiidischen religiésen und
rechtlichen Bestimmungen weniger gebunden, hier gab es, wie es
scheint, ganz andere Voraussetzungen einer freien Wirksamkeit,
wie sie Jesus ausiibte. Die jiidische Forschung betont auch mit

9 E. R. Trattner, As a Jew sees Jesus (New York-London 1931).
10 Besonders betont von H. G. Enelow, A Jewish View of Jesus (New York
1931), S. 28 ff.

213



Recht, daBl die in den Evangelien deutliche Verbindung zwischen
Jesus und Johannes dem Tiufer eine wichtige Voraussetzung der
Wirksamkeit Jesu ist. Weil wir also wissen, daB Jesus aus dem
Kreise um Johannes hervorging, ist es uns moglich, seine Wirk-
samkeit und seine Botschaft in einen bekannten religionsgeschicht-
lichen Zusammenhang hineinzusetzen. Die Botschaft des Johannes
wird von zwei Motiven gekennzeichnet: 1. Das Reich Gottes ist
nahe. 2. Darum miissen die Menschen BuBle tun. Diese johan-
neische Botschaft ist von der apokalyptischen Stimmung durch-
geatmet, die in gewissen Kreisen des zeitgendssigen Judentums
herrschte, die ihrerseits ein Produkt der girenden politischen Ver-
hiltnisse war, unter denen man lebte. Die johanneische Predigt hat
auf Jesus einen michtigen Eindruck ausgeiibt, sie bedeutete eine
Krise in seinem Leben, und sie wurde auch ihrem Grundthema mach
Jesu eigene, als er von Johannes scheidet und auf eigene Hand
auftritt. Die Johannestaufe ist der Ausgangspunkt dieser Jesu
Wirksamkeit, jetzt erst beginnt seine Geschichte. Uber Jesu
Kindheit, Erziehung und Jugend haben die Evangelien nichts von
historischem Wert zu erzihlen. Aber dies sei micht iiberraschend,
dasselbe ist das Verhiltnis mit den biographischen Traditionen
anderer jiidischer Lehrer: man kennt sie erst von ihrer offent-
lichen Wirksamkeit an 11,

Nach der Taufe beginnt Jesus also seine oOffentliche Wirksam-
keit als Prediger, Lehrer und Wundertiter. Die Evangelientradi-
tion hat ihn dabei als den echten Juden gekennzeichnet. Jesus
predigt in der Regel in den Synagogen. Dies wire nicht moglich
gewesen, wenn nicht seine Lehre im Wesentlichen mit den ge-
wohnlichen rabbinischen Lehrsitzen iibereingestimmt hitte. Sein
direkter oder indirekter Lehrer wird der groBe Hillel gewesen sein,
obwohl Jesus als Schiiler des Johannes Nahrung und Stoff zu
seiner Verkiindigung auch aus der Apokalyptik holte.

Naher konnte man Jesus als einen galildischen Wanderprediger
charakterisieren, einen Typus, der zu jener Zeit nicht ungewdhn-

1t J. Klausner, Jesus von Nazareth, S. 324.

214



lich war12, Als jeder andere Prediger oder ,rab‘ hat er sich
mit einem Kreis von Schiilern umgeben. Sie nannten ihn ,,Rabbi*
oder ,,Rabbuni‘. Die jiidischen Autoren betonen auch, daB Jesus
in der Hauptsache seine Zuhdrer und Klienten unter den unge-
bildeten, primitiven; Galildern zihlte. Den gebildeten, gesetz-
gelehrten Pharisdern hatte er nichts Neues zu sagen, eher hat
er von ihnen gelernt. DalB Jesus einen auBerordentlich starken
Eindruck auf die Menschen um sich machte, kann nicht verneint
werden. Es heiBt mit Recht, daB er als einer, der Macht hat,
lehrte. Dies bedeutete, daB er sich nicht wie ein Pharisier damit
begniigte, die heiligen Schriften zu kommentieren, sondern daB
er auch gleich den Propheten eine eigene Botschaft brachte. Aber
er sagte nicht wie diese: ,,So sagt der Herr*, sondern ,,Ich sage
euch“. Wie die jiidischen Lehrer dieser Zeit sprach Jesus in
Gleichnissen. Klausner behauptet, daB Jesus, der Meister der
Parabelsprache, diese mit einem zwiefiltigen Zweck verwendete:
Erstens um den schlichten Leuten die geistigen Wahrheiten deut-
lich zu machen und zweitens bisweilen, weil seine Botschaft
Dinge enthielt, die nicht unmittelbar von allen verstanden werden
konnten 13,

Aber daneben war Jesus als Wundertiter titig. Diese Seite wird
kraftig hervorgehoben. Ohne Wunder hitte Jesus keinen so mich-
tigen Eindruck machen kénnen und die primitiven Galilder ge-
winnen. Neurasthenie und Psychasthenie waren zu dieser Zeit in
diesen Gegenden beinahe epidemisch verbreitet. Auch der Talmud
kennt gut bése Geister, wie es in der Sprache der Zeit hieB,
und auch die Pharisier benutzten in gewisser Ausdehnung Exor-
cismen. Aber diese Titigkeit scheint beinahe eine Hauptsache fiir
Jesus gewesen 14, ’

Dies sei also das Typische fiir die Wirksamkeit Jesu. Die
Schwierigkeiten, den Lebenslauf, innerhalb dessen sie ausgeiibt
wurde, zu zeichnen, liegt der modernen Forschung zutage. Die

12 Klausner, op. cit., S. 347.
13 Klausner, op. cit.,, S. 361f.
14 Klausner, op. cit., S. 362.

215



unkritische orthodoxe Auffassung der Evangelien betrachtete z. B.
die Darstellung bei Markus als chronologisch. Etwas von dieser
Auffassung lebte in den Tagen der liberalen Theologie weiter
bis auf die Periode, die durch das Auftreten der Formgeschicht-
ler gekennzeichnet wird, wo man mit ihr definitiv aufriumte.
Jetzt weiB man, daB nicht einmal das idlteste Evangelium uns
einen chronologischen Rahmen der Wirksamkeit Jesu gibt. Einige
epochemachende Meilensteine sind indessen stehen geblieben,
nidmlich die Berichte von der Taufe, der Episode bei Caesarea
Philippi und der letzten Woche. In der Auffassung dieser Fragen
hat die jiidische Jesusforschung michts Originales im Vergleich
mit der christlichen zu bieten. Man ist dessen bewuBt, daB das
Material keine Moglichkeiten bietet, eine Biographie des Lebens
Jesu zu schreiben. Diese Tatsache hat auch keinen wesentlichen
EinfluB auf die Beurteilung des geschichtlichen Wirkens Jesu,
weder aus jiidischem noch aus christlichem Gesichtspunkt ge-
macht 15,

Wie hat sich Jesus selbst aufgefaBt? Diese Frage nimmt aus
leichtverstindlichen Griinden in der kritischen Leben-]Jesu-For-
schung einen hervorragenden Platz ein und hat wihrend der letz-
ten Zeit neue Aktualitit gewonnen. Sie stellt ein nicht zu vermei-
dendes Problem, wenn man versucht, mit der Lehre Jesu und
ihren Konsequenzen ins Reine zu kommen. Erst das Selbstbe-
wuBtsein Jesu gibt uns das Bild seiner Person. Die christliche
liberale Jesusforschung schwichte den realistischen Sinn des
MessiasbewuBtseins Jesu ab. Das liberale Jesusbild ging aus dem
Kampf mit den zeitgeschichtlichen Voraussetzungen hervor und
dem Jesus wurden seine jiidischen Kleider ausgezogen. Auch
wenn das MessiasbewuBtsein Jesu ein Schattendasein fristete, so
war es seines urspriinglichen Inhaltes entleert. Es war darum
nur eine konsequente Entwicklung, als William Wrede in seinem
Buche ,,Das Messiasgeheimnis in den Evangelien® (1901) be-
stritt, daB sich Jesus iiberhaupt Messias genannt hatte. In den-

15 Siehe C. G. Montefiore, The Synoptic Gospels (London 1927) und ].
Klausner, Jesus von Nazareth.

216



selben Spuren ging die religionsgeschichtliche Schule weiter, als
sie auf die synkretistischen Krifte den Schwerpunkt legte, die,
wie man behauptete, nach dem Tode Jesu eine Erldsungsreligion
mit ihrem Christusmysterium aus dem urspriinglichen einfachen
Evangelium geschaffen hatte. So Wilhelm Bousset in dem Buche
,,Kyrios Christos‘ (1913). Diese Auffassung konnte selbstver-
stindlich nicht von dem traditionellen Kirchenglauben akzeptiert
werden, und sie wurde allm&hlich auch ein wissenschaftliches
Fragezeichen. Wie ist nidmlich die erstaunlich schnelle Ent-
stehung dieser Christologie zu verstehen, wenn nicht Jesus selbst
sich in das Zentrum seiner Botschaft gestellt hatte? Fiir unsere
Untersuchung ist es selbstverstindlich von gré8ter Bedeutung zu
sehen, wie sich die jiidische Forschung zu dieser historischen
Hauptfrage gestellt hat.

Die Eigenart der jiidischen Forschung in dieser Frage zeigt sich
nun darin, daB sie beinahe ohne ernst zu nehmende Ausnahmen
in Jesus einen Messiaspriatendenten sieht: Jesus wollte faktisch
Messias sein. Diejenige Auffassung, die behauptet, daB Jesus nur
ein Reformator oder ein Lehrer dhnlich den Propheten oder Rab-
binen sein wolle und die die Wiorte Jesu vom Reiche Gottes spiri-
tualisiert, ist zwar nicht ganz ohne Vertreter, vor allem in ilterer
Zeit. Zu diesen gehort der Religionsphilosoph Samuel Hirsch 16,
Sonst ist man schon frith dariiber klar, daB die ganze Geschichte
Jesu mit ihren Konsequenzen ein nicht zu deutendes Ritsel wird,
wenn man nicht annimmt, daB Jesus faktisch seine Verkiindigung
um seine eigene Person konzentrierte. Schon der eigentliche Griin-
der der modernen jiidischen Leben-Jesu-Forschung, Joseph Sal-
vador, der 1838 die erste jiidische Jesus-Monographie verdffent-
lichte, sieht in den messianischen eschatologischen Gedanken Jesu
das Essentielle und Treibende seiner Anschauung1?. Der groBe
Grundleger der jiidischen Reform, Abraham Geiger, folgt der-
selben Linie. Als historisches Faktum stellt Geiger folgendes

16 Das System der religiosen Anschauungen der Juden und sein Verhiltnis
zum Judentum, Christentum und zur absoluten Philosophie (Leipzig 1842).
17 Jesus-Christ et sa doctrine. Histoire de la naissance de I’Eglise, de
son organisation et de ses progres pendant le premier siécle (Paris 1838).

217



fest. Jesus hat von sich behauptet, daB er Messias sei und daB
somit das neue Zeitalter mit seinem Auftreten kommen wiirde.
Fiir diese seine Auffassung hat er Glaubende gewonnen, und als
er getotet wurde, haben diese, die an den messianischen Anspruch
Jesu glaubten, diese Uberzeugung des Meisters in Parusieerwar-
tungen umgebogen. Nach Geiger ist dies das Einzige, was wir
hinsichtlich Jesus als historisch feststellen kénnen, aber dies, so
imeint er, ist auch hinreichend, um nicht nur seine eigene Ge-
schichte, sondern auch alle ihre Konsequenzen in der mach dem
Tode Jesu folgenden Geschichte, d. h. in der Kirche, erkliren zu
konnen. Gegeniiber dem christlichen Liberalismus behauptet
Geiger mit Schirfe, daB man dieses historische Faktum mnicht
bezweifeln darf. Andrerseits sei es nicht erlaubt, zu diesem histo-
rischen Bild von Jesus fremde Gedanken hinzuzufiigen, wie man
in der Urkirche tat. Denn Jesus habe gar nicht das nationale,
nomistische Judentum verlassen. Jesus bleibt also nach der Auf-
fassung Geigers ein jiidischer Messiaspritendentis.

Dieselben oder #dhnliche Hauptgesichtspunkte finden wir, wenn
wir die autoritativen Vertreter der jiingsten jiidischen Leben-Jesu-
Forschung um Rat fragen. Montefiore ist davon iiberzeugt, daB
Jesus von einem auBerordentlichen BewuBtsein seiner Sendung
beherrscht war. Bei einer bestimmten Gelegenheit seines Lebens
ist er, wie es scheint, von der Uberzeugung ergriffen worden,
daB er mehr als ein Prophet sei, daB er faktisch der sei, von dem
die Propheten sprachen und den man wéihrend vieler Genera-
tionen erwartet hatte, nimlich Messias. Es sei unvermeidlich,
dies aus notwendigen geschichtlichen Griinden festzustellen, denn
sonst werde Jesus als historisches Faktum unbegreiflich. Die
schwierige Frage ist indessen nach der Auffassung Montefiores,
in welchem Sinne Jesus Messias sein wolle. Behauptete Jesus,
daB seine Messianitit schon in seinem irdischen Leben wirksam
war, oder war er ein kommender Messias? Wann sollte er in
diesem Falle mit dem Amt bekleidet werden und aus welcher
Art sollte es sein? Sollte er ein irdischer messianischer Konig

18 Das Judentum und seine Geschichte (Breslau 1864), S. 117 et passim.

218



sein oder sollte seine Herrschaft geistig sein? Sollte sein Konig-
reich Palistina sein oder ein neuer Himmel und eine neue Erde?
Sollte die konigliche Herrlichkeit ihm schon in seiner Lebens-
zeit zu teil werden, oder sollte er erst eine groBere Umwandlung
durchgehen, vielleicht leiden und sterben? War der Messias, an
den er glaubte und mit dem er sich identifizierte, ein Mensch oder
mehr als ein Mensch, ein himmlisches, priexistentes Wesen 19?
DaB Jesus von einem auBergewdhnlichen SelbstbewuBtsein be-
seelt wurde, steht also mach Montefiore fest. Obwohl hypothe-
tisch, will er auch annehmen, daB Jesus dieses BewuBtsein einer
einzigartigen religiosen Berufung in messianische Kategorien klei-
dete. Aber dann hiufen sich, wie wir sahen, die Fragezeichen,
wenn es gilt abzumachen, wie diese messianischen Vorstellungen
Jesu konkret-inhaltlich zu denken sind. Methodisch gesehen, hat
Montefiore die richtige Fragestellung angegeben. Man kann die
Frage nicht einfach damit abfertigen, daB Jesus ein messianisches
SelbstbewuBtsein hitte. Man muB dazu fragen, was dieses Be-
wuBtsein bei Jesus ndher bedeutete. Denn es ist ja offenbar, daB
Jesus nicht ein gewohnlicher jiidischer Messias sein wollte. Wie
die christliche Forschung gezeigt hat, braucht man aber nicht an
den vielen Fragezeichen, die Montefiore anhiuft, stehen bleiben.
Klausner stellt Jesus ganz in die messianische Ideologie seiner
Zeit hinein. Johannes der Taufer faBte sich als Elias, den Vor-
laufer des Messias, auf. Dies muB man wissen, um Jesus zu ver-
stehen. Denn Jesus geht aus der Tauferbewegung hervor, und
schon in der Taufe wird er sich dessen bewuBt, daBl er der Messias
sei. Aber die Versuchungsgeschichte zeigt, daB das Messiasideal
Jesu nicht mit dem gewdohnlichen identisch war, und darum muBte
er seine messianischen Anspriiche bis auf weiteres verbergen.
Sein offentliches Wirken, vor allem seine Predigt vom Reiche
Gottes, ist durchaus messianisch-eschatologisch bestimmt. In
Caesarea Philippi offenbart Jesus den Jiingern seine geheimsten
Gedanken. Hierbei muBte auch Jesus den neuen Inhalt seines
Messiasideales entwickeln. Wortlich heiBt es bei Klausner: ,,Es
ist hochst wahrscheinlich, daB Jesus sofort nach der Anerkennung

19 The Synoptic Gospels I, S. CXXXI ff.

219



seiner Messianitit durch die Jiinger von den Leiden sprach, die
er erdulden werde. Die ganze Geschichte des Christentums wiirde
unverstiandlich bleiben, wollten wir dies leugnen. Da die Jiinger
nach Jesu Kreuzestod an ihn als den leidenden Messias glaubten,
so hat er gewifl bei Lebzeiten von seinen bevorstehenden Leiden
gesprochen‘ 20,

Wenn wir die jiidische Literatur zu diesen Fragen studieren, tau-
chen auch andere Probleme auf, die zum Teil schon in der christ-
lichen Literatur von groBer Aktualitit sind. Wir haben schon ge-
sehen, wie man den Gedanken angestreift hat, daB Jesus in eigen-
artiger Weise das Messiasideal seiner Zeit umgebildet hat. Rudolf
Otto hat in seiner bedeutenden Untersuchung ,,Reich Gottes und
Menschensohn“ auch einen sonst beriihrten Gedankengang ener-
gisch betont, nimlich daB das Originale in der messianischen Kon-
zeption Jesu darin liege, daB er die Spekulationen iiber den Men-
schensohn der Apokalyptik mit dem Gedanken Jesaias von dem
leidenden Knecht des Herrn verbunden hat. Etwas dhnliches ist
kaum jiidischerseits geleistet worden, aber selbstverstandlich sind
diese beiden Begriffe in der Diskussion beobachtet worden, ob-
schon nicht in der Ausdehnung, die sie verdienen. Entweder ver-
neint man, wie christlicherseits auch passiert ist, da Jesus sich
wirklich Menschensohn genannt hat, oder auch sucht man diesen
schwierigen Begriff als einen echten jiidischen Begriff zu ver-
stehen, so daB3 er sozusagen die Grenzen des normativen Juden-
tums nicht {iberschreitet. DaB Jesus den leidenden Gottesknecht
in seinen Gedanken gehabt hat, wird bisweilen als wahrscheinlich
betrachtet. Neben diesen mehr dominierenden Gesichtspunkten
auf diese Fragen begegnen bisweilen extreme Deutungen, die eine
nihere Beobachtung nicht verdienen. Zu diesen gehort die
Theorie, daB Jesus mit Anspriichen, ein rein politischer Messias
zu sein, aufgetreten ist oder der reine Gegensatz, daB er ganz
und gar als ein apokalyptischer Schwirmer zu verstehen ist.

Wie man nun das MessiasbewuBtsein inhaltlich zu verstehen

20 Klausner, op. cit.,, S. 411.

220



sucht, steht auf alle Fille fest, daB die jiidische Forschung das
messianische BewuBtsein als einen notwendigen Grund zur Er-
klirung des geschichtlichen Schicksals Jesu betrachtet: die Kreu-
zigung und die messianische Gemeinde in Jerusalem nach dem
Tode Jesu konnen sonst nicht verstanden werden. Die Uberzeu-
gung, daB das MessiasbewuBtsein seine groBe Selbsttiuschung
sei, vereinigt unter einem Hauptgesichtspunkt die vielen diver-
gierenden Auffassungen unter den jiidischen Forschern, wie sich
Jesus eigentlich diese seine Messianitit vorstellte, Dieses mes-
sianische BewuBtsein Jesu ist das zeitgeschichtlich Bedingte, das
sich als der groBe Irrtum erwiesen hat und dem keine Bedeu-
tung mehr zugemessen werden kann. Seine eschatologischen
Traume gingen nicht in Erfilllung, auch nicht die Parusieerwar-
tung der Jinger. Je mehr darum die Forschung Jesus als den
extremen Eschatologen darstellt, um so mehr wird er dem mo-
dernen Judentum fremd. Dagegen rdumt man jiidischerseits ein,
daB dieses messianische BewufBitsein insofern eine unerhérte histo-
rische Bedeutung hatte, als es den Glauben der Jiinger schuf. Nur
das in der Lehre Jesu, das von den messianischen und eschato-
logischen Erwartungen unberiihrt bleibt — und daB es so etwas
in der Tat gibt, ist die Auffassung Montefiores, was wir bald
sehen werden —, namlich die gemeingiiltigen ethisch-religiésen
Grundsitze, ist dem modernen Juden verstindlich. Die Person
Jesu hat nur geschichtliches Interesse. Hier scheiden sich die
beiden Religionen von einander: fiir das Judentum ist nur das
Wort bedeutungsvoll, im Christentum ist alles von dem Tra-
ger des gottlichen Wortes und seiner Tat abhiangig.

Die Frage, die vor allem die Juden interessiert, ist indessen micht:
Wer wollte Jesus sein?, sondern: Wer war Jesus? Welches war
seine Stellung unter seinen Zeitgenossen? Wie soll seine Per-
sonlichkeit psychologisch erklart werden? Die jiidischen Darstel-
lungen zeigen eine durchgehende Tendenz, Jesus in eine bestimmte
Klasse oder Kategorie einzureihen und ihn psychologisch zu er-
kliren. Das gehort mit zu dem Streben nach Relativisierung, das
dem Historismus eigen ist. Aber man muB sich sofort fragen,
ob das Objekt selbst eine solche Methode moglich macht oder

221



ob die Quellen das Material fiir eine solche Untersuchung dar-
bieten.

Man sucht auch Jesus mit Vorliebe in seinem Verhiltnis zu den
Parteien seiner Zeit und den religidosen Stromungen innerhalb des
Judentums zu bestimmen. Eine sehr gewdhnliche Auffassung ist
also, daB Jesus zu den Essdern gehorte oder aus ihrem Kreise her-
vorging 21. Diese Hypothese ist keineswegs eine jiidische Eigen-
tiimlichkeit. Sie begegnet schon frith in der kritischen christ-
lichen Leben-Jesu-Forschung. Die Behauptung, Jesus sei ein
Essider gewesen, hat eine beinahe magische Macht iiber den Ge-
danken. Damit glaubt man mit der ganzen Frage fertig zu sein.
Es ist indessen aus sehr schwerwiegenden Griinden eine sinnlose
Hypothese, denn in vielen vitalen Punkten nimmt Jesus einen
diametral entgegengesetzten Standpunkt im Verhiltnis zu dem
asketischen Monchsorden, das unter dem Namen Essidismus lauft,
ein. Indessen ist es aus dhnlichen Griinden wie die oben erwihnten
natiirlich, daB die Juden oft in Jesus einen Essder sehen wollen,
denn die Essder waren Haretiker im Verhiltnis zu dem recht-
gliubigen Judentum, und damit hat man also einen Erklirungs-
grund zu dem Unjiidischen bei Jesus gefunden. Nicht selten
wird behauptet, daB Jesus dem Pharisdismus nahe gestanden hat,
er sei ein Schriftgelehrter gewesen, ein Rabbi, ein jiidischer
Lehrer 22, In dieser Auffassung spiegelt sich ein anderes Interesse
ab. Man ist dabei davon interessiert, Jesus in das mormative
Judentum einzureihen und den Gegensatz zwischen Jesus und den
Pharisdern in den Evangelien als eine spitere christliche Erfindung
zu erkliaren. Andere Versuche, Jesus als einen jiidischen Partei-
ganger zu bestimmen und ihm damit seiner Originalitit zu berau-
ben, mégen hier beiseite gelassen werden. Das Hochste, was ein
Jude von Jesus als religiosem Typus sagen kann, ist, daB er als
einer der alten Propheten auftrat und wirkte. Vor allem hat
Montefiore dies betont, aber er hat eine nicht gewohnliche Fahig-

21 U. a. vertreten von H. Graetz, Geschichte der Juden von den iltesten
Zeiten bis auf die Gegenwart III (Leipzig 1888), S. 284.
22 U. a.]. Klausner, op. cit.,; S. 567.

222



keit, die geschichtliche Rolle Jesu zu verstehen und zu schitzen 23,
Die Schwierigkeit, Jesus ais Typus aufzufassen, ist aber auf-
fallend. Und das ist natiirlich kein Zufall. Auch wenn es richtig
wire, daB Jesus ein Essider oder sogar ein Pharisider gewesen wire,
so ist damit wenig erkldrt. Jesus 1Bt sich nicht auf diese Weise
zu einem gewdhnlichen Parteigidnger, zu einem Typus verwandeln.
Seine Eigenart bricht den Zusammenhang, und in dem unbewuB-
ten Gefithl davon geschieht es, daB man einfach den Versuch,
ihn als Typus zu erkliren, aufgibt und ihn als einen geistigen
Freibeuter ohne eigentlichen Wiohnsitz in den traditionellen For-
men seiner Zeit betrachtet 24,

Wie sonst in der Literatur begegnet man auch in der jiidischen
psychologischen Betrachtungen iiber die Person Jesu. Seinem
unerhoérten EinfluB auf die Menschheit muB unbedingt eine na-
tiirliche Erklarung gegeben werden, und nach dem Gesetze der
Macht des Schlagwortes iiber den Gedanken gibt man sich mit
einer psychologischen Tirade zufrieden. Was hat man nicht ge-
glaubt psychologisch erklaren zu koénnen! Die Hypothese, daB
das seelische Leben Jesu pathologische Eigentiimlichkeiten ein-
schlieBe, begegnet auch in der jiidischen Literatur 25. Man spricht
auch von dem Zusammengesetzten seiner Natur: er war eine Mi-
schung von Demiitigkeit und unbegrenzter Selbstiiberschitzung,
er war sanftmiitig und mild, aber sogleich auch leidenschaftlich,
streng und unversdhnlich 26, Aber man ist selbstverstiandlich micht
dafiir blind, daB Jesus, wenn jemand, vor allem im hochsten Grade
eine religiose Natur war, gefiillt wie vielleicht wenige vor und
nach ihm von Liebe zu Gott und Uberzeugung seiner Nihe —
um mit Montefiore zu sprechen 27.

Das praeterea censeo des Judentums gegeniiber der Person
Jesu ist indessen dies, daB er trotz allem, trotz auch den unjiidi-

23 Some Elements of the Religious Teaching of Jesus according to the
Synoptic Gospels (London 1910), S. 1. ff.

24 ]J. Jacobs, Jesus as others saw him (New York 1925), S. 115 ff.

% Jacobs, op. cit., S. 115 ff. ,

26 Klausner, op. cit.,, S. 565 ff.

27 Some Elements, S. 118.

223



schen Ziigen, die man bei ihm finden will, seinem ganzen Wesen
nach ein echter Vertreter des Judentums sei. Jesus ist und bleibt
der jiidische Mensch. ,,Die meisten Darsteller des Lebens Jesu
— schreibt Leo Baeck — unterlassen es, darauf hinzuweisen, daB3
Jesus in jedem seiner Ziige durchaus ein echt jiidischer Charakter
ist, daB ein Mann wie er nur auf dem Boden des Judentums, nur
dort und nirgendwo anders, erwachsen konnte. Jesus ist eine echt
jiidische Personlichkeit, all sein Streben und Tun, sein Tragen
und Fiihlen, sein Sprechen und Schweigen, es trigt den Stempel
jiidischer Art, das Gepriage des jiidischen Idealismus, des Besten,
was es im Judentum gab und gibt, aber nur im Judentum damals
gab. Er war ein Jude unter Juden; aus keinem anderen Volke
hiatte ein Mann wie er hervorgehen konnen, und in keinem anderen
Volke hitte ein Mann wie er wirken konnen; in keinem anderen
Volke hitte er die Apostel, die an ihn glaubten, gefunden‘‘ 28.
H. G. Enelow schreibt: ,,Jesus ist der geniale jiidische Mensch,
der jiidische ,Erzidealist‘, die Verkorperung des groBen jiidischen
Prinzipes, des Prinzips des Prophetismus, des Idealismus, der
Geistigkeit, der Gottesfurcht und der Giite“ 29, Jesus ist also der
jiidische Mensch, d.h. Jude und Mensch. Er bleibt innerhalb der
Grenzen des Menschlichen.

Eine abschlieBende Frage ist diese: Welche Stellung nahm Jesus
im Judentum seiner Zeit ein, welches war seine faktische, konkrete
Situation? Welche Konsequenzen hatte sein Auftreten, vor allem
seine Verkiindigung, fiir sein Verhiltnis zu den jiidischen Autori-
titen? Diese Frage findet ihre Antwort, wenn wir die Stellung
Jesu zu der ausgeprigtesten der jitdischen Parteien, namlich den
Pharisidern, untersuchen. Auf keinem Punkt treten die antijitdi-
schen Tendenzen der Evangelien so deutlich wie hinsichtlich der
Pharisder hervor. Die Tradition hat sogar eine besondere litera-
rische Form ausgebildet, um das Verhiltnis Jesu zu den Phari-
sdern zu charakterisieren, nimlich das sog. Streitgesprich. Die

28 . Baeck, Harnacks Vorlesungen iiber das Wesen des Christentums (in
Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums [—= MGW]]
1901, S. 118).

29 H. G. Enelow, A Jewish View of Jesus (New York 1931), S. 56.

224



Evangelientradition bringt uns faktisch die Auffassung bei, daB
Jesus seine Botschaft in stetigem Kampf mit den Pharisdern ent-
wickelte. Die christliche Auffassung von diesen ist auch durch
die Darstellung der Evangelien bestimmt worden. Eine andere
Quelle auBer den Evangelien fiir unsere Kenntnis des Verhilt-
nisses Jesu zu den Pharisdern haben wir nicht. Indessen gibt es
in dieser Hinsicht ein wichtiges Kriterium des Wertes der Evan-
gelien als historischer Quelle. Es besteht darin, daB man die
religiose und ethische Grundanschauung Jesu mit der pharisii-
schen vergleicht, wie wir sie aus den jiidischen Quellen kennen
lernen. Wir konnen aus diesem Vergleich schlieBen, wie das Ver-
héltnis Jesu zu den Pharisdern sein muBte, m. a. W., ob die Streit-
gespriche fiir die faktische Stellung Jesu zu seiner Umgebung
typisch sind. Kann es konstatiert werden, daB die Verkiindigung
Jesu eine unmittelbare und instinktive Feindschaft zwischen ihm
und den Pharisiern hervorrief, daB er seine Anschauung wahr-
scheinlich in Opposition, in offener, aggressiver Polemik ent-
wickelte, dann ist das Antijiidische, auf alle Fille das Antiphari-
sdische bei Jesus selbst vom Anfang an der Grund der Entstehung
einer neuen Bewegung. So viel steht namlich fest, daB das Pha-
risdische dieser Zeit das Echtjiidische bezeichnet.

Mit Ausgangspunkt in solchen Erwigungen sind die jiidischen
Autoren zu dem Resultat gekommen, daB nicht nur die Pharisier
in den Evangelien falsch dargestellt sind, sondern auch, daB@ Jesu
historisches Verhiltnis zu diesen absolut nicht so gewesen ist,
wie die Evangelien es schildern.

Das in den Evangelien gezeichnete Verhiltnis zwischen Jesus und
den Pharisdern sei nidmlich das Spiegelbild einer in den christ-
lichen Gemeinden spiter entstandenen und entwickelten anti-
nomistischen und antijiidischen Tendenz 30, Zwischen Jesus und
den Evangelien steht nidmlich eine in dieser Hinsicht duBerst
schicksalsschwangere GroBe, nimlich der Paulinismus. Erst mit

30 M. Freimann, Wie verhielt sich das Judentum zu Jesus und dem ent-
stehenden Christentum? (in MGW] 1911, S. 169).

225
5  Judaica Bd. IV 2



Paulus setzt der eigentliche Antijudaismus als eine durchgefiihrte
Anschauung und als ein integrierender Teil des Christentums ein.
In der heidenchristlichen Kirche wurde das Judentum in jeder
Form bekimpft. Darum muB auch Jesus als ein Bekdmpfer des
Erzfeindes, der Juden, dargestellt werden. Nach dieser Auffas-
sung werden die stark antijiidischen Ziige der Evangelien von den
jildischen Forschern als unecht erklirt. Dies gilt vor allem von
der groBen antipharisiischen Rede Matth. 23 31, Es wird auch be-
hauptet, daB man eine zunehmende antijiidische Tendenz der jetzt
vorliegenden Texte wahrnehmen kann 32, Viele Stellen, die jetzt
antipharisiisch sind, kénnten als durch MiBverstindnis erklart
werden. Wi es urspriinglich ein oi ypauuareic als Bezeichnung
sadduziischer Schriftgelehrten stand, hat man spiter, als es
nur pharisidische Schriftgelehrte gab, anstatt of yoauuareic das oi
paowoaior geschrieben 33,

Die jiidischen Autoren betonen, daB Jesus auf dem Grund des
Pharisdismus stand. Sachlich herrschte eine grundlegende
Ubereinstimmung zwischen ihm und den Pharisdern. Schon aus
Matth. 23 geht hervor, daB Jesus die Notwendigkeit der phari-
siaischen Rechtsformen fiir den Bestand des Judentums anerkannte.
Von vielen jiidischen Verfassern wird behauptet, wie wir schon
gesehen haben, daB Jesus selbst ein Pharisder war.

Die Darstellung der Evangelien von dem Verhiltnis Jesu zu dem
Judentum ist also nach einer unter den jiidischen Autoren weit-
verbreiteten Meinung absolut falsch. Z.T. sei sie bewuBt ten-
denzids, z. T. sei sie von MiBverstindnis abhingig. Im groBen
und ganzen ist Jesus mit seinem Volk solidarisch gewesen, ja so-
gar mit den Vertretern der damals herrschenden rabbinischen Re-
ligion, die auch fiir das Judentum unserer Tage bestimmend ist.

31 ]J. Eschelbacher, Die Vorlesungen A. Harnacks iiber das Wesen des Chri-
stentums (in MGW] 1903, S. 148f.).

%2 M. Buber, Pharisiertum (in: Der Jude, Sonderheft. Antisemitismus und
jidisches Volkstum, Berlin 1926, S. 126 f.).

33 D. Chwolson, Das letzte Passamahl Christi und der Tag seines Todes
(Leipzig 1908), S. 113.

226



Die gewohnliche Auffassung ist somit, daB Jesus weder sachlich
noch historisch mit seiner jiidischen Umwelt gebrochen habe.

Es gibt indessen auch jiidische Autoren, die nicht nur zugeben,
daB es in der Verkiindigung Jesu unjiidische Elemente gab, son-
dern auch, daB zwischen Jesus und den Pharisidern ein gespanntes
Verhiltnis bestand. Dieser Konflikt hatte seinen Grund in der
Stellung Jesu zum Gesetz. So sieht Montefiore die Sache. In
seiner Kritik habe Jesus das Hauptprinzip der pharisidischen Re-
ligion angegriffen. Jesus und die Pharisder konnten einander nicht
verstehen. Sowohl er wie sie handelten unter innerer Uberzeu-
gung. Der Konflikt wurde tragisch, tragisch, weil er bedeutete,
daf die besten Vertreter des Judentums durch ein schicksalsbe-
stimmtes MiBverstandnis in Konflikt mit dem genialsten unter den
religiosen Heroen des Judentums geraten muBten. Auch die mes-
sianischen Anspriiche werden von einigen als mit dem Messiasideal
des Pharisdismus unvereinbar betrachtet. Denn der Messias konnte
nicht von ihnen als ein Feind des Gesetzes vorgestellt werden 34
Das Wichtigste, was man jiidischerseits betont, ist indessen, daB
Jesus auf demselben Grund wie die Pharisier steht. Dies gehe
aus seiner religiosen und ethischen Anschauung hervor. Die Re-
ligion der Pharisier ist auch die Religion Jesu. Dies sei das Ent-
scheidende, was man hinsichtlich der Stellung Jesu in dem Juden-
tum seiner Zeit sagen kann. Ohne den Pharisdismus wire Jesus
nicht denkbar.

Das Wesentliche ist gemeinsam, das Scheidende ist keine neue
ethisch-religiose Lehre, sondern eine persdnliche Stellung, die
vom jiidischen Standpunkt heraus als falsch bezeichnet werden
muB. Diese personliche Haltung bedeute aber nicht Jesus und
die Jude n wie zwei Gegensitze. Ein solcher Gegensatz spie-
gelt einen spiter entstandenen christlichen Gesichtspunkt wieder.
Es koénne nur heiBen: Jesus ein Jude unter Judemn. Alles
andere ist christlicher Amachronismus.

3¢ Rabbinic Literature and Gospel Teachings (London 1930), S. 161.

2217



Noch ein Problem des Lebens Jesu hat das Interesse der jiidischen
Forschung gefangen genommen, nimlich der ProzeB und die Kreu-
zigung 35, Die Zeit erlaubt uns nicht, die jiidischen Darstellungen
dieses Problems zu analysieren. Wir konnen nur das Resultat
folgendermaBen kurz zusammenfassen. Die Juden konnen nicht
als Nation fiir den Tod Jesu verantwortlich gemacht werden. Schul-
dig ist der Hohepriester und seine Partei, schuldig ist der ro-
mische Prokurator, schuldig ist Jesus selbst. Er selbst ist zuletzt
fiir sein Schicksal verantwortlich. Sein Ende war eine geschicht-
liche Notwendigkeit, denn so geht es mit miBlungenen Messias-
pratendenten.

Die oben referierte jiidische Darstellung des Lebens Jesu kann
an wichtigen Punkten nicht gutgeheiBen werden. Die meutesta-
mentliche Forschung ist in der letzten Zeit durch verfeinerte Me-
thoden und stetige Umpriifung des Materials von den Voraus-
setzungen, die dem jiidischen Jesusbilde den Schein der Wissen-
schaftlichkeit gebieten konnten, nunmehr weit entfernt worden. Die
neutestamentliche Exegese hat sich immer mehr um das christo-
logische Problem konzentriert. Religiongseschichtlich
gesehen, hat sie die christologischen Kategorien in ihrer Eigenart
greifbarer gemacht. Quellenkritisch gesehen, hat dieselbe
Exegese gelernt, dem geschichtlichen Wert der Evangelieatradi-
tion gerechter zu werden. Dabei hat sich herausgestellt, daB keine
Schicht oder Quelle der synoptischen Evangelien ein Jesusbild
kennt, das nicht in die Dogmatik des Sohnes Gottes oder des
Menschensohnes gekleidet ist. Die Christologie ist also ur-
spriinglich, und es 148t sich auch wahrscheinlich machen,
daB Jesus selbst durch seine originale Deutung seiner Person im
Lichte alttestamentlicher Vorstellungen diese Christologie verur-

35 Von der umfassenden jiidischen Literatur zu diesen Fragen seien hier
erwihnt: L. Philippson, Haben die Juden wirklich Jesum gekreuzigt? (Ber-
lin 1866), J. Krauskopf, A Rabbi’s Impression of the Oberammergau Pas-
sion Play (Philadelphia 1901), E. G. Hirsch, The Crucifixion Viewed from
a Jewish Standpoint (New York 1921), M. Hunterberg, The Crucified Jew
(New York 1929), M. Radin, The Trial of Jesus of Nazareth (Chicago
1931), H. E. Goldin, The Case of the Nazarene reopened (New York 1948).

228



sacht hat. Ist darum die moderne jiidische Darstellung des zeit-
gendssischen Judentums auch nur in ihren Hauptziigen richtig,
dann entbehrt jeder Versuch, Jesus mit diesem Judentum in Har-
monie zu bringen, den tragenden Grund. Das Neue Testament ist
durch und durch christologisch, und man muB einfach diese
grundlegende Erkenntnis akzeptieren, wenn man es iiberhaupt ver-
stehen will. Die bisher geleisteten jiidischen Beitrige zu dieser
Grundfrage haben darum, von wenigen Ausnahmen abgesehen,
kaum mehr als wissenschaftshistorisches Interesse und haben
nichts Wesentliches zum Verstindnis des geschichtlichen Pro-

blems beigesteuert.
(Fortsetzung folgt.)

Rezensionen

G. A. F. Knight: From Moses to Paul. A Christological Study in
the Light of our Hebraic Heritage. London, Lutterworth Press,
1949.

Die vorliegende Studie ist aus der praktischen Arbeit in der Judenmission
und engem Kontakt mit dem gegenwairtigen Judentum erwachsen. Ihr Ziel
ist, wie der Verfasser einleitend sagt, daB Juden und Christen sich beide
auf den gemeinsamen Grund besinnen mochten, von dem sie herkommen.
Daher setzt die Untersuchung bei dem Alten Testament ein, um auf dieser
gemeinsamen Gesprichsbasis eine friedliche Auseinandersetzung zu fithren
wie einst Justin und Tryphon. Diese Besinnung auf die gemeinsamen
Wurzeln zeigt, daB die Juden sich vom alttestamentlichen Grund entfernt
haben und daB die Christen durch die Hellenisierung des Christentums
ebenfalls das alttestamentlich-hebriische Erbe weithin verloren haben.

Der Gang der Arbeit ist der folgende: nach einer kurzen Skizze des Juden-
tums im ersten Jahrhundert wird gezeigt, daB das Alte Testament von Gott
in Anthropomorphismen redet, und daB daher eine Untersuchung der alt-
testamentlichen Anthropologie einen Beitrag zum Verstindnis der Formen
leisten kann, in denen das Alte Testament dem Offenbarungshandeln Gottes
Ausdruck verleiht. Wie beim Menschen zwischen nephesch und basar unter-
schieden wird, so méchte der Verfasser dann auch von einer nephesch
Gottes sprechen, die in ,extensions’“ mit und an den Menschen handelt.
Solche ,extensions‘‘ der gottlichen nephesch sind nach Ansicht des Ver-
fasser u. a. die Engel, Metatron, der Memra, die Weisheit und die Schekhina.
Diese Begriffe und Vorstellungen zeigen, daB Gott fiir alttestamentlich-

229



	Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses Problem in der modernen jüdischen Theologie

