
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses Problem in der
modernen jüdischen Theologie

Autor: Lindeskog, Gösta

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960855

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960855
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


war auffallend, daß den meisten meine Deutung völlig unbekannt

war, die doch gar nicht meine Erfindung ist, sondern von alters-
her namhafte Vertretung hat. Der sachliche exegetische Befund
bleibt das Hauptanliegen. Wenn sich diese Überzeugung zugleich
richten muß gegen die heutige Dogmatisierung der Deutung des

Chrysostomus, die sich weiter sogar auf Rom. 11,26 ausgedehnt
hat26, so will sie doch diese Entwicklung nur durch erneutes
Textstudium im Frage stellen. Unwichtig ist die Sache nicht. Sie

zeitigt sogar seltsame Folgeerscheinungen. Es gibt heute Christen,

die den Juden das Recht bestreiten, ihren Staat Israel zu
nennen und ebenso der Missionsarbeit an Israel diesen Namen
absprechen wollen — „weil nunmehr nur noch die Kirche das

wahre Israel sei". Beides hat auch im Schriftwort weder Recht
noch Orund.

Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses
Problem in der modernen jüdischen Theologie

von Dozent D. OÖSTA LINDESKOG, Uppsala

Vorbemerkung. Für die nähere Begründung der Thesen, die ich hier
ins Feld geführt habe, muß ich auf mein im Jahre 1938 erschienenes Buch

„Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum" hinweisen, ebenso für die
nähere Präsentation der hier erwähnten jüdischen Autoren. Ich habe auch

anno 1941 in einer kürzeren Darstellung auf schwedisch „Jesus och judarna"
(„Jesus und die Juden") dasselbe Thema behandelt, sowie auch in einigen
Aufsätzen. Es wäre auch mein Wunsch, wenn es möglich wird, ein
englisches Buch veröffentlichen zu können. Die hier gegebene Darstellung baut
in der Hauptsache auf dem Material, das meinem Buche von 1938 zu Grunde
liegt. Dazu habe ich aber auch einige von den inzwischen erschienenen
wichtigsten Büchern berücksichtigt. Hinzu kommt, daß die jüdischen Ergebnisse

von dem jetzigen Stand der neutestamentlichen Exegetik verwertet

26 Vgl. Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik II 2 (1942), S. 330.

190



worden sind. Damit glaube ich, die Behandlung des Themas im Vergleich
mit meiner Darstellung von 1938 um noch einen Schritt weiter geführt zu
haben.

I. Einleitung
Entstehung einer modernen jüdischen Theologie

Zwischen keinen anderen Religionen besteht wohl ein so
merkwürdiges Verhältnis als zwischen dem Judentum und dem
Christentum. Jedem Religionsgeschichtler muß das auffallend sein.
Einerseits gibt es keine anderen Religionen, die so intim
miteinander verbunden sind — sowohl historisch-genetisch als auch

inhaltlich. Es ist ja hinreichend, darauf hinzuweisen, daß das
Christentum den ersten Teil seiner Heiligen Schrift aus dem

Judentum übernommen hat. Durch das Christentum werden auf
diese Weise immer jüdische Gedanken in der Welt verbreitet.
Anderseits ist die Kluft, welche die beiden Religionen — Mutter
und Tochter — trennt, nicht zu überbrücken. Das ist ja eine
banale Wahrheit, aber eben solche Truismen leisten uns von Zeit
zu Zeit den großen Dienst, den eigentlichen Kern eines Problems
in seiner vollen Schärfe zu fassen.

Das Christentum wurzelt im Judentum. Ohne das A. T., ohne das

Judentum ist das Christentum nicht zu verstehen. Wir können
das N. T. nicht lesen, ohne auf jedem Blatt an das A. T. erinnert
zu werden. Jesus der Jude lebte selbst in der Welt des A. T., und
in den Gedanken der heiligen Schriften deutete er seine historische
Mission. Diese Tatsache wird in der neuesten neutestamentlichen
Forschung mit immer vertiefter. Erkenntnis betont. Die ganze
Christologie ist mit Hilfe alttestamentlicher Anschauungen
konzipiert worden1. Aber nicht nur das; auch in der religiösen
Gedankenwelt seiner eigenen Zeit war Jesus zuhause. In stetiger

1 Siehe z. B. E. Hoskyns and N. Davey, The Riddle of the New Tessta-
ment (London 1947), S. 115 et passim. Ich möchte dieses anregende Buch
als ein vorzügliches Beispiel der aktuellen christlichen Exegetik erwähnen,
dessen Studium besonders zu empfehlen ist, wenn man die in diesem Aufsatz

dargestellte jüdische Auffassung der Jesusfrage näher beurteilen will.

191



Auseinandersetzung mit dem zeitgenössischen, tonangebenden
Religionsideale hat er seine neue Botschaft hervorgeführt. Mit Recht
entdeckt darum das Judentum in den Evangelien vieles als sein

Eigenes. Ja, das ganze Neue Testament ist — richtig verstanden

— ein jüdisches Buch, und wer die Urkunde des Christentums

wissenschaftlich erforschen will, muß im Judentum
zuhause sein.

Aber der Ursprung erklärt nicht ganz eine Erscheinung oder
eine Persönlichkeit. Keiner hat die Wahrheit dieses Gesetzes
deutlicher bewiesen als der Jude Jesus von Nazareth. Über seine
intime Zusammengehörigkeit mit dem Judentum ist es nicht nötig
zu streiten. Aber keiner ist wie er trotz seiner ausgeprägten
nationalen Wesenszüge so universal geworden.

Aus seiner geschichtlichen Erscheinung ist das Christentum mit
dem Anspruch entstanden, der einzig wahre Erbnehmer des aus
dem A. T. hervorquellenden religiösen Stromes zu sein. Aber noch
heute besteht an der Seite des Christentumes das Judentum und
macht ihm diesen Anspruch streitig. Das Judentum als Religion
ist für das Christentum ein Problem, wie auch Jesus für das:

Judentum das größte Rätsel ist.

Daß das Christentum schon von Anfang an unter Kampf mit dem

Judentum entstanden ist, lehrt uns das N.T. Es ist auch klar, daß
das Christentum innerhalb der Grenzen des Judentums als eine
seiner vielen Sekten geblieben sein würde, wenn nicht von Anfang
an ein Gegensatz zwischen dem Evangelium und dem Judentum
existiert hätte. Wir können auch mit Hilfe der neutestamentlichen
Schriften konstatieren, daß dieser Gegensatz immer mehr geschärft
wurde. Während die Auseinandersetzung in den Synoptikern
hauptsächlich auf den Gegensatz zwischen Jesus und den Pharisäern

beschränkt ist, so werden im vierten Evangelium die Gegner
Jesu schlechthin als d i e Juden bezeichnet.

Der erste, der die volle Konsequenz der Urbotsçhaft zog und das

Christentum als eine neue Religion verkündete, war Paulus. Seine

192



scharf formulierten Sätze von Jesus Christus, dem Sohn Gottes,
der durch seinen Kreuzestod die Versöhnung zwischen Gott und
der gefallenen Menschheit brachte, seine Proklamation der
Glaubensgerechtigkeit gegen die Gesetzesgerechtigkeit, seine Rede von
dem neuen Israel — das alles, was wir im Römerbrief konzentriert

finden, bedeutet die endgültige Lossagung vom Judentum.
Mit dieser Schrift, einer wahrhaftigen Magna Charta, tritt
das Christentum bewußt als etwas Neues und Anderes im
Vergleich mit dem Judentum hervor.

Das Jahr 70 ist das Todesjahr des alten Judentums; damit
verschwindet auch das ursprüngliche Judenchristentum, das
petrinische Christentum. Im bewußten Gegensatz zum Christentum
wird jetzt allmählich die Theologie des nachchristlichen Judentums

ausgeprägt. Das ist eine sehr wichtige Beobachtung, die
u. E. noch nicht von der Forschung genügend behandelt wurde.
Der Religionskampf, den wir im N. T. in seinem Keim beobachten

können, ist eigentlich nie zum Schluß gebracht. Das
Evangelium und das Judentum haben sich als völlige Gegensätze
bewiesen. Das Christentum breitete sich über die Welt aus und
wurde eine Religion für alle. Das Judentum ist eine Nationalreligion

geblieben, wurde aber auch mit seinen Trägern über die Welt
ausgebreitet. Die beiden Religionen erhielten somit im Laufe der
Geschichte ein Nebeneinanderdasein. Nicht immer ist die
Geschichte der Juden und des Judentums unter christlichen Völkern
für das Christentum ehrvoll gewesen. Im Gegenteil, Verfolgungen

und Greueltaten gegen die Juden im Namen des Christentums
können vielleicht historisch verstanden werden, sind aber damit
nicht gesühnt.

Wie haben nun die Juden zu verschiedenen Zeiten auf die
Ansprüche der christlichen Religion geantwortet, und wie haben sie
das Christentum und seinen Gründer beurteilt?

Die ganze Epoche von der nachapostolischen Zeit bis zum Anfang
des neunzehnten Jahrhunderts wollen wir hier mit einer kurzen
Charakterisierung übergehen.

193
3 Judaica, Bd. VI, 3



Während der ersten christlichen Jahrhunderte wird der Gegensatz
zwischen dem Judentum und dem Christentum immer schärfer,
was wir z. B. in den verschiedenen Schichten der talmudischen
Literatur beobachten können. Es gibt ein gewisses Religionsgespräch

zwischen den beiden Antagonisten. Dieser Zeitraum
bedeutet nicht nur die dogmatische Konsolidierung des Christentums.
Die jüdische Verteidigung schafft jetzt auch etwas, was wir das
reine Judentum nennen wollen. Während dieser
grundlegenden Zeit werden zwei religionsgeschichtliche Haupttypen
ausgebildet, nämlich das Christentum und das Judentum. Das,
was unterscheidet, ist die C h r i s to 1 o g i e, wie sie klassisch
schon von Paulus entwickelt wurde. Drastisch ausgedrückt ist es

nicht eine neue Religion, die jetzt geschaffen wird, sondern
zwei: Kirche und Synagoge. Das Judentum nach der
Entstehung des Christentums ist eine andere Größe als das alte,
vorchristliche. Letzten Endes ist es der dogmatische Gegensatz
zwischen diesen beiden Religionen, der für das Verhältnis des

Judentums zur Jesusfrage bestimmend wird.

Die Reaktion der Juden gegenüber der Person Jesu während des
christlichen Mittelalters ist entweder durch die jüdische Karikatur
der Evangeliengeschichte, die wir in dem so genannten T o 1 e d o t
J e s c h u kennen lernen, oder durch das große Schweigen
gekennzeichnet. Die Schuld an diesem Verhältnis ist nicht nur die
jüdische Hartnäckigkeit, sondern ist auch als ein Echo zu verstehen,
eine Antwort auf die christlichen Verfolgungen von den Juden.
Das ist zwar nicht die ganze Wahrheit. Es gibt auch Beispiele
objektiver und positiver Beurteilung des Christentums unter
jüdischen Gelehrten während des Mittelalters. Wir können hier nur
an die Namen Jehuda ha-Levi und Maimonides erinnern.

Auch im Zeitalter der Reformation ebenso wie während des 16.,
17. und 18. Jahrhunderts gibt es jüdische Gelehrte, die den Versuch

machen, Jesus und das Christentum objektiv zu beurteilen.
Wir denken an Isaak Troki, Baruch Spinoza und Jakob Emden.

Kurz können wir das Jesusbild des älteren Judentums folgenderweise

andeuten: Erstens, Jesus ist ein Mensch und keine gött-

194



liehe Erscheinung. Drastisch kann es heißen: Oott kann nicht im
Körper einer Jüdin geboren werden. Zweitens, Jesus hat die
messianischen Weissagungen nicht erfüllt und kann daher nicht
der Messias sein. Die positivem Urteile über Jesus im älteren
Judentum sind spärlich; es ist eigentlich erstaunlich, daß sie
überhaupt vorkommen. Das Typische ist das Schweigen. Für den

Ghetto-Juden war Jesus ein gefährliches Tabu, mit dessen Namen
man die Lippen nicht besudeln wollte 2.

Mit den letztem Jahrzehnten des 18. Jahrhunderts beginnt eine
neue Zeit in der seltsamen Geschichte der Judenheit. Jetzt ist
ihr langes Mittelalter zu Ende, und ein neuer Tag bricht ein. Mit
drei Begriffen können wir kurz charakterisieren, was die
Veränderung bedeutet: Emanzipation, Assimilation,
Reform. Die Emanzipation bestand darin, daß die Fesseln des
Ghettos gesprengt wurden. Der Jude wurde ein freier Mensch
in europäischen Ländern, wo er jahrhundertelang beinahe als
Gefangener existiert hatte. Der äußeren sozialen und bürgerlichen
Befreiung folgte die Assimilation. Der Jude, dessen einzige
geistige Beschäftigung in der Ghettozeit das Studium der heiligen
Schriften gewesen war, wird jetzt in das europäische Kulturleben
voll hineingestellt, das um diese Zeit sich selbst in einem gärenden,
neuschaffenden Prozeß der Entwicklung befindet. Der Jude wird
Europäer. Der dritte Begriff, die Reform, bezeichnet die
äußerste Konsequenz der beiden ersten. Das bedeutet, daß das

Judentum als Religion in die geistige Revolution des Abendlandes
hineingezogen wird, eine Revolution, die auch für das Christentum

so schicksalsschwanger wird. Ein einziges Schlagwort
genügt, um das Wesen dieser Revolution zu charakterisieren:
religiöser Liberalismus.
2 Zur Jesusfrage im voremanzipierten Judentum siehe G. Lindeskog, Die
Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum (Uppsala 1938), S. 9 ff. Vgl. auch
H. J. Schoeps, Jüdisch-christliches Religionsgespräch in neunzehn Jahrhunderten

(Frankfurt a. M. 1949).

195



Die Zeit vor der Emanzipation, das jüdische Mittelalter, war, wie
schon gesagt, eine Periode der geistigen Isolierung für das Judentum,

ein Zeitalter der Stagnierung und des weit getriebenen
Orthodoxismus. Es ist wahr, daß das Judentum im frühen christlichen
Mittelalter eine blühende Kulturepoche erlebt hatte. Aber darauf

war das Judentum in das Ghetto hineingezwungen worden und

stagnierte als Talmudjudentum, das vor allem Konsolidierung und

Isolierung zum Ziel hatte. Diese Isolation war aber nicht lediglich

erzwungen. Man brach bewußt die Beziehungen nicht nur
zu der materiellen, sondern auch zu der geistigen Kultur des
Abendlandes ab.

Aber ebenso eifrig wurde man im Übergange von dem 18. zum
19. Jahrhundert, diese Isolierung aufzuheben. Man fällt auch ein
hartes Urteil über die Ghetto-Zeit. Das Gesetz, so meinte man,
hatte während Jahrhunderten das Judentum in Gefangenschaft
gehalten. In weiten Kreisen des Judentums gab es einen starken

Drang nach Befreiung nicht nur von dem äußeren, sondern auch

von dem inneren Ghetto.

Wir können hier nicht auf Einzelheiten in der Geschichte der
jüdischen Neuschöpfung hineingehen. Nur einige Hauptzüge können
hier in aller Kürze gezeichnet werden. Die der Assimilation
vorangehende Emanzipation hat ihre Voraussetzungen in der
Aufklärung. Diese sprach die allgemeinen Humanitätsprinzipien aus,
die auch dem ganzen Judenproblem im allgemeinen Bewußtsein
eine ganz neue Stellung gab. Es ist auch die Aufklärung, welche
die neue europäische Kulturentwicklung schafft.

Das was vor allen Dingen das neue Judentum schafft und
charakterisiert sind zwei wichtige Faktoren, welche die jüdische
Wissenschaft u'rid die religiöse Reform heißen.
Der erste Begriff bedeutet, daß das Judentum jetzt zum ersten
Mal mit Hilfe der Methoden der modernen abendländischen
Wissenschaft sich auf seine Geschichte besinnt. Der zweite Begriff
bedeutet, daß das alte orthodoxe Judentum eine innere Umwandlung

durchgeht, deren Resultat wir mit einem allgemeinen und

196



vieldeutigen Ausdruck das liberale Judentum nennen
wollen. Da dieser Ausdruck von den Juden selbst in verschiedenen

Bedeutungen benutzt wird, wollen wir sogleich bemerken, daß

wir den Begriff für jede Art von Judentum brauchen, die eine
freiere, kritische Stellung zu der Bibel, zum Talmud und
überhaupt zu den übernommenen väterlichen Traditionen einnimmt,
ein Judentum, das auch religiös von der neuen Zeit hat sich
beeinflussen lassen.

Nun gibt es auch eine jüdische Wissenschaft konservativer Art,
und mehrere von den bedeutenden Pionieren der jüdischen
Wissenschaft waren religiös konservativ oder Gegner der Reformation.

Aber es liegt in der Natur der Sache, daß die Wissenschaft
und die Reform in einem intimen Zusammenhang mit einander
standen. Die Wissenschaft und das damit zusammenhängende
freie Denken waren ohne Zweifel die vornehmste Quelle der
Inspiration für die Reform, wie auch anderseits die Männer der
Reform sich als warme und kampffähige Gönner der jüdischen
Wissenschaft zeigten.

Es erübrigt noch etwas näher den Sinn des dritten Begriffes, des
der Reform, klar zu machen. Das Judentum vor der Emanzipation
war im großen und ganzen eine geistig-religiöse Einheit, das

orthodoxe Talmudjudentum. Vereinzelte Ketzereien waren zwar
aufgetreten, aber sie wurden eifrig bekämpft. Das abendländische
Denken, dem das Judentum jetzt entgegentritt und das es mit sich
assimiliert, ist indessen an und für sich religionskritisch.
Vor allem bedeutet das eine Kritik der historischen Religion, in
diesem Fall des Christentums. Diese Kritik geschichtlich bestehender

Formen und vererbter Denkarten wird jetzt auch unter den
Juden zuhause.

Als die ersten Anfänge können wir die liturgischen
Reformbestrebungen während der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts
bezeichnen. Aber die Entwicklung geht schnell weiter, und die
Forderung auf eine Reform läßt sich nicht mehr mit den
Außenwerken befriedigen. Teilweise lagen die religiösen Reformgedan-

197



ken wie gesagt in der Luft; teilweise trat nach der Auffassung der
jüdischen Reformfreunde die Notwendigkeit einer jüdischen
Religionsumbildung in der neuen Lage ein, in welche die Juden
durch die Emanzipation geraten waren. Man war nicht mehr deutscher

Ghetto-Jude, man war sowohl Jude als Deutscher mit
Verpflichtungen nicht nur als Jude, sondern auch als Deutscher. Man
war dem abendländischen Kulturzüsammenhang einverleibt, und
diese neue Situation führte notwendigerweise für viele ein neues
Benehmen und eine neue Denkweise in religiösen Fragen mit sich.
Aus dem im großen und ganzen homogenen Ghetto-Judentum
entstand so bald eine Reihe von Fraktionen. Schon während der
ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts kann man in religiöser
und theologischer Hinsicht drei Hauptrichtungen unterscheiden.
Auf der einen Seite steht die Reformbewegung, auf der anderen
entwickelt sich als deren Gegensatz der Neuorthodoxismus.
Zwischen diesen beiden Extremen entsteht eine vermittelnde Richtung

von weniger ausgeprägtem Charakter. Die neukonservative
Richtung hat im Gegensatz zu der alten orthodoxen, die vor allem
in den von dem abendländischen Kulturleben nicht berührten
Teilen des Judentums weiterlebt, sich die Methoden der
abendländischen Wissenschaft zugeeignet, hält aber an der Bibel- und
Talmudauffassung des alten Judentums fest.

In der Tat ist diese Einteilung der Parteien höchst schematisch,
und allmählich hat sich im modernen Judentum eine reichlich
nuancierte Skala von Parteien, Richtungen und Individualitäten
ausgebildet. Oft ist es schwierig, die Stellung eines Verfassers
in theologischer Hinsicht sicher zu bestimmen. Ebenso sind die
Namen irreführend und diffus. Die Worte „Liberalismus" und
„Reform" bedeuten nicht dasselbe in Deutschland, England und
Amerika. Es verhält sich etwa auf dieselbe Weise innerhalb des

Protestantismus, wo z. B. „liberal" verschiedene Sachen bedeutet,

nicht zum mindesten, wenn es als ein Schlagwort gegen
theologische Gegner gebraucht wird. Indessen ist es im großen und

ganzen ziemlich leicht, die Grenze zu ziehen, und zwar geht sie
über die Auffassung von der Bibel und dem Talmud hervor. Als
„liberal" können wir diejenigen Richtungen bezeichnen, die eine

198



moderne, freiere Haltung zu der heiligen Literatur einnimmt und
die eine historische Entwicklungsbetrachtung auf das Judentum
bezieht.

Von dem Abendlande hatte das Judentum nicht nur Philosophie,
sondern auch empirisches wissenschaftliches Denken gelernt. Ein
Ziel für das neue Judentum wird jetzt, sich selbst und seine eigene
Geschichte zu verstehen. Der Weg zu diesem Ziel ist die
sog. Wissenschaft des Judentums. Das Bedeutungsvolle

trifft jetzt ein, daß diese Wissenschaft des Judentums in
den Dienst der Reform gestellt wird. Es entsteht eine jüdische
historische Theologie, eine kritische Bibel- und Talmud-Forschung,

die nebst ihrer rein wissenschaftlichen Aufgabe die
jüdische Religion in ihrer Entwicklung kennen zu lernen hat, um
ihre Eigenart zugunsten des Religionsprogrammes des reformierten

Judentums festzustellen. Das Reformjudentum will m. a.W.
auf wissenschaftlichem Grund stehen.

Das moderne Judentum ist eine Synthese jüdischer und
abendländischer Elemente. Durch diese eigentümliche Kulturmischung
sind die Voraussetzungen eines neuen Verhältnisses zur Jesus-
Frage geschaffen worden. Durch die Assimilation ist darum das

Judentum wie nie zuvor in der Geschichte dem Christentum näher
getreten. Dies erklärt das Verhältnis des modernen Judentums
zur Jesus-Frage: es ist ein A s s i m i 1 a t i o n s p h ä n o m e n. Es

zeigt sich auch, daß es vor allem das liberale Judentum, d. h.

das religiös assimilierte Judentum ist, das sich mit der Jesus-
Frage beschäftigt. Eben dieser religiöse Liberalismus hat das

Judentum gelehrt, die Jesus-Frage historisch zu verstehen und
auch bisweilen eine sehr positive Stellung zur Gestalt Jesu
einzunehmen. Wie und warum dies geschieht, hat seine nähere
Erklärung in dem Wesen und in dem wissenschaftlichen Programm
des liberalen Judentums selbst.

Der wichtigste Faktor, der die neue Einstellung des Judentums
zum Christentum ermöglicht und es zu einem historischen
Verstehen des Jesus-Problemes wie auch zu einer selbständigen
wissenschaftlichen Beurteilung dieses Problems geführt hat, ist,

199



was wir nennen können eine jüdische historische Theolog

i e, welche vor allem unter dem Einfluß des wissenschaftlichen
Geistes geblüht hat, den der jüdische Liberalismus gefördert hat.
Warum sich die jüdische Theologie mit der Jesus-Frage beschäftigt,

darüber gibt diese theologische Forschung selbst in ihrem
Programm Bescheid. Der große Abraham Geiger hat folgende
programmatische Sätze über die Aufgaben der historischen
jüdischen Theologie formuliert: Wie ist das biblische Judentum
allmählich geworden und zu seiner vorliegenden abschließenden.
Gestalt gelangt? Wie hat sich das pharisäische Judentum
entwickelt und welche wesentliche Triebfedern haben dabei
mitgewirkt? Wie war demnach der Boden gestaltet, auf welchem das
Christentum entstanden ist?

Man sieht sofort, was diese Fragen für die Grundlegung einer
jüdischen Jesusforschung bedeuten. Hier werden die Entwicklung
des biblischen Judentums, die Entstehung des Pharisäismus und
drittens das geistige Milieu, aus dem das Christentum
hervorwächst, als die Hauptprobleme der Wissenschaft des Judentums
gesehen. Mit diesem Programm stellt also der Hauptvertreter
des werdenden jüdischen Liberalismus die Aufgabe, die
Entstehung des Christentums historisch zu erklären. Überhaupt
spürt man vom ersten Anfang an eine deutliche Bestrebung, vor
allem in dem liberalen Judentum, die Entstehung des Christentums

wissenschaftlich zu erforschen. Es gehört mit zum
Programm des liberalen Judentums, und wird in erster Linie als eine

apologetische Aufgabe betrachtet. Die alte orthodoxe
Einstellung ist nicht mehr möglich in einer Lage, wo man mit der
christlichen Kultur in engste Verbindung getreten ist. Diese
Berührung zeigte sich auf einem frühen Stadium als eine Gefahr für
das Judentum selbst, und man mußte sich jetzt darüber klar
machen, warum man in religiöser Hinsicht noch Jude sein will,
und man mußte sich gegen die christlichen Behauptungen
verteidigen können. So hat die Assimilation eine neue apologetische
Lage geschaffen. Und eben dank der jüdischen Wissenschaft
hatte man neue Voraussetzungen für das jüdisch-christliche
Religionsgespräch erhalten.

200



Die Wissenschaft des Judentums, wie der Ausdruck lautet, ist
die wissenschaftlich-historische Erforschung des Judentums,
insbesondere seiner klassischen religiösen Geschichte. Dem liberalen

Judentum bedeutet dies, daß man vor allem eine historische
Betrachtungsweise auf die Offenbarungsgeschichte im Gegensatz
zu der alten supranaturalistischen anwandte. Es war eben
derselbe Prozeß, der in der kritischen protestantischen Theologie
stattfand, aber die Betrachtungsweise wurde auf jüdischer Seite
noch konsequenter durchgeführt. Man kann behaupten, daß das
liberale Judentum der konsequente Historismus ist. Dies bedeutete

eine Relativisierung der heiligen Geschichte unter dem

Aspekt des Entwicklungsgedankens. Und es bedeutete wie jeder
religiöse Liberalismus eine freiere, kritische Einstellung zu der
eigenen klassischen religiösen Literatur.

Entwicklung ist vor allem das Schlagwort des jüdischen
Liberalismus. Das bedeutet, daß das Vergangene einmal eine
bestimmte Rolle spielte, aber daß es für die Nachwelt als etwas
Überwundenes betrachtet werden muß. Eine tiefere Auffassung
des Entwicklungsgedankens ist zwar nicht dafür blind, daß der
historische Verlauf als ein Kontinuum betrachtet werden muß, wo
jede Zeit dem fortgesetzten Zusammenhang gleich unentbehrlich
ist wie die Gelenke einer Kette. Anderseits aber kann in dieser
Kette der Entwicklung keinem einzelnen Ereignis, keiner Persönlichkeit

oder Epoche eine absolute Stellung oder Bedeutung
anerkannt werden, auch wenn es vereinzelte außerordentliche
Persönlichkeiten und Zeiten in der Geschichte gibt. Alles ist relativ.
Das bedeutet auch, daß man von jüdischem Standpunkt aus auf
keine Weise das Jetzt oder die Zukunft von etwas Einmaligem,
Vergangenem unmittelbar abhängig tun kann. Zu der liberalen
jüdischen Ideologie gehört weiter ein stark rationalistischer Zug.
Damit hängt zusammen, daß man in der Religion vor allem das

Ethische betont mit Vermeidung von allem, was mit einer
vieldeutigen religionshistorischen Terminologie Mythus
genannt werden kann. Das Judentum ist — nach dem Liberalismus

— vor allem ethische Weltanschauung. Und die Ethik ist
der Maßstab, womit man jede andere religiöse Erscheinung be-

201



urteilt. Alles in der Religion, was außer den monotheistischen
Gottesglauben und der Ethik fällt, wird darum gern als Abarten
und Hybriden im Verhältnis zu der wahren und echten Religion
betrachtet.

Es ist klar, daß alles, was hier von der Ideologie des liberalem
Judentums angedeutet, und was auch teilweise für das vom
modernen wissenschaftlichen Denken beeinflußte Judentum überhaupt
gemeinsam ist, die Art und Weise bestimmt hat, in der das Judentum

das Christentum beurteilt.

Aber das moderne Judentum hat auch durch seine Offenheit gegenüber

historischem Denken eine ganz neue Möglichkeit erreicht,
das Christentum im dessen eigenen geschichtlichen Zusammenhang
hineinzustellen und es unter dem Gesichtspunkt der Entwicklung
positiv zu beurteilen. Denn weil der geschichtliche Zusammenhang

eben der jüdische ist, so ist nur derjenige Jude, der diesen
historisch-kritisch auffaßt, imstande, die geschichtliche Stellung
und Bedeutung Jesu zu begreifen. Das macht, daß das liberale
Judentum, das seine eigene klassische religiöse Entwicklung
historisch-kritisch beurteilt, zu einer positiven Auffassung von Jesus
gekommen ist. Erst der Jude, der die religiöse Geschichte, die
im A. T. und im Talmud ihren literarischen Ausdruck bekommen
hat, als eine Entwicklung auffaßt, kann die Frage stellen: „Wo
steht demn der Jude Jesus in dieser Entwicklung?" Darum ist es

einem jüdischen Forscher wie z. B. C. G. Montefiore möglich,
Jesus in die Reihe der alttestamentlichen Propheten hineinzustellen

und dazu anzuerkennen, daß die Rolle Jesu viel schwieriger

war, weil Jesus seine prophetische Botschaft gegen die
Autorität des Gesetzes hervorzutragen hatte, während z. B. die
Propheten des 8. Jahrhunderts nicht zu dieser sakrosankten
Institution Stellung zu nehmen hatten.

Wissenschaftliches Denken und religionshistorisches Verstehen
sind mächtige Faktoren, wenn es gilt, Bitterkeit und Feindschaft
zwischen Religionen aus dem Wege zu schaffen. Das zeigt sich

nicht zum mindesten in der veränderten Einstellung des modernen

202



Judentums zum Christentum und seiner Zentralgestalt. Das Streben

nach Objektivität der Beurteilung ist im modernen Judentum
oft erfreulich ehrlich, und in dessen Spuren folgt die Toleranz,
wenn man einsieht, daß die Wahrheit nicht nur auf die eigene
Religionsgesellschaft beschränkt ist. Nicht zum mindesten das

liberale Judentum hat gelernt, daß es Gottesoffenbarung auch in
anderen Religionen gibt. Überhaupt ist der Offenbarungsbegriff
des liberalen Judentums bisweilen auffallend elastisch. Für die
religiöse Orthodoxie ist die Offenbarung zu der in der Heiligen
Schrift erzählten historia sacra begrenzt, aber für den
Liberalismus mit seiner entwicklungshistorischen Betrachtungsweise
ist die Offenbarung etwas immer Fortschreitendes, das nicht nur
zu der eigenen Religion begrenzt ist, sondern das sich überall in
der menschlichen Geschichte manifestiert. Das hat nicht nur einen
theoretischen Aspekt, sondern auch praktische Konsequenzen. Die
Entstehung des modernen Judentums bedeutet ja Assimilierung
mit der abendländischen Kultur. Diese Assimilierung ist für das
liberale Judentum als religiöse Größe wesentlich; es wird im
Verhältnis zu der Umwelt vor allem durch seine Empfänglichkeit
und Offenheit gekennzeichnet. Das bedeutet, wie wir sahen,
gegenüber dem Christentum und seiner Zentralgestalt einerseits eine

Wiedergeburt der alten jüdischen Apologetik, obschon unter neuen
Voraussetzungen und mit schärferen Waffen, und anderseits ein
handgreifliches positives Interesse, auch wenn dies bei weitem
nicht von allen denen gilt, die sich zum liberalen Judentum zählen.
Und dieses positive Interesse geht bisweilen so weit, was wir
später zeigen wollen, daß das liberale Judentum sich imstande
sieht, Ideen und Impulsen in religiöser Hinsicht vom Christentum

holen zu können. Diese Tendenz zur Assimilierung auch in
religiöser Hinsicht, die selbstverständlich ihre bestimmten Grenzen

hat, worüber mehr später, ist eine Konsequenz der
Entwicklungsphilosophie des Liberalismus.

Wir haben hier in aller Kürze das Wesen des jüdischen Liberalismus

charakterisiert und gezeigt, daß eben hier, durch dessen
wissenschaftliches Programm und allgemeine Ideologie die
organischen Voraussetzungen einer Neuorientierung des modernen Ju-

203



dentums gegenüber der Jesus-Frage hervorgewachsen sind oder
auf alle Fälle am meisten greifbar sind. Der wichtigste Faktor
ist ohne Zweifel die jüdische Wissenschaft, deren Konsequenzen
in religiöser Hinsicht nirgendwo anders so weit gezogen sind wie
eben innerhalb des liberalen Judentums.

Um indessen Mißverständnissen vorzubeugen, muß jedoch sofort
betont werden, daß nicht nur das ausgesprochen liberale Judentum
Interesse und Sinn für Jesus und das Christentum zeigt. Überhaupt

das ganze moderne Judentum mit Ausnahme von der
konsequenten Orthodoxie, muß, wie sich die allgemeine geistige
Situation entwickelt hat, Stellung zu diesen Problemen auf eine
mehr positive Weise als früher nehmen. Es verhält sich nicht einmal

so, daß die verständnisvolle Einstellung zu Jesus ganz mit
den Grenzen des liberalen Judentums zusammenfällt. Es gibt
anerkennende Urteile über Jesus, die nicht von liberaler Seite stammen,

ebenso wie es auch umgekehrt innerhalb des liberalen Judentums

eine abneigende Einstellung gibt. Aber ein Faktum ist es

indessen, daß die Voraussetzungen für die neue Einstellung innerhalb

des Reformjudentums, wie man früher sagte, hervorgewachsen

sind und daß die ohne Vergleich größte und wichtigste Literatur

von Liberalen geschrieben wurde. Eine bedeutende Ausnahme
ist u. a. Joseph Klausner. Aber obschon er in nationaler Hinsicht
Gegner des liberalen Judentums ist, so ist seine Einstellung zu

Jesus im großen und ganzen im Geiste des Liberalismus. Denn
der Geist des Liberalismus in der Bedeutung von Freisinn und
Toleranz trägt Früchte auch außerhalb der Parteigrenzen überall,
wo das historisch-wissenschaftliche Denken akzeptiert wird. Nicht
nur das, was sich liberales Judentum nennt, ein übrigens
komplexer Begriff, ist zu dem Liberalismus zu zählen. Es gibt auch
einen Liberalismus der Wissenschaft. Weiter ist das liberale
Judentum die ausgeprägteste Form des modernen Judentums und
hat sich konsequenter als irgendeine andere Richtung die
historisch-kritische Auffassung des Judentums angeeignet. Hinzu
kommt, daß die wirklich positive Einstellung zu Jesus überwiegend

auf der Seite des liberalen Judentums zu finden ist.
Daß der Jude etwas von Jesus lernen kann, ist eigentlich nur dem

204



liberalen Juden ein vollziehbarer Gedanke. Was sich außerhalb
der Grenzen des liberalen Judentums an positivem Urteil über
Jesus findet, stammt letzten Endes aus diesem Liberalismus, wie
andrerseits die orthodoxen Autoren sich oft aufgefordert finden,
gegen die Generosität der Liberalen zur Verteidigung des alten
Standpunktes aufzutreten.

Es sind also — um zusammenzufassen — zwei Kräfte, welche
die neue Einstellung zur Jesusfrage bewirkt haben, nämlich der
Liberalismus und die jüdische Wissenschaft, eben dieselben
Erscheinungen, die dem modernen Judentum seine charakteristische
Prägung gegeben haben3.

II. Die zeitgeschichtlichen Probleme des
Neuen Testamentes

Unsere Aufgabe ist jetzt, zu untersuchen, wie die Juden Jesus
und sein Werk wissenschaftlich-historisch verstehen. Es ist dann
methodisch ganz selbstverständlich, daß man zunächst eine
selbständige Auffassung des Judentums, das Jesu eigenes Milieu
war, zu gewinnen sucht. Dieser Frage hat die jüdische Forschung
ein außerordentliches Interesse gewidmet. Die jüdischen Gelehrten

besitzen im allgemeinen ganz spezielle Voraussetzungen für
diese Aufgabe. Sie sind ja oft intime Kenner der wichtigsten
außerevangelischen Quelle dieser Zeit, nämlich der rabbinischen
Literatur. In Einzelheiten haben auch jüdische Gelehrte viele
interessante Beiträge zur Beleuchtung der Verhältnisse zur Zeit
Jesu wie auch zur Aufklärung gewisser Züge und Andeutungen
in den Evangelien leisten können. Auf diesem Gebiete haben die
jüdischen Forscher auch eine oft sehr scharfe Kritik der christlichen

Forschung geliefert. Man hat 'hervorgehoben, daß die
christliche Darstellung der neutestamentlichen Zeitgeschichte
einseitig auf den Evangelien als Quellen gebaut hat, die nach jüdi-

3 Zu den hier behandelten Fragen siehe Lindeskog, op. cit., S. 29 ff.

205



scher Auffassung ein sowohl unvollständiges als auch karikierendes

Bild des Judentums zur Zeit Jesu geben. Vor allem ist es

der jüdischen Forschung daran gelegen, dem Pharisäismus eine

Ehrenrettung zu geben4. Das Wort Pharisäer hat ja im
allgemeinen Bewußtsein einen sehr schlechten Klang; es ist
gleichbedeutend mit Heuchler, religiösem Scharlatan, und der
Pharisäismus als Religionsform ist als oberflächliche Gesetzlichkeit und
Formalismus dargestellt worden. Das Bild, das die drei ersten

Evangelien von dem Pharisäismus und den Pharisäern geben,
ist auch unstreitig sehr ungünstig. Wir können nur an Jesu Wehrufe

über die Pharisäer, Matth. 23, denken. Daß es auch

Aussagen im N.T. gibt, die davon zeugen, daß Jesus eine tiefe und
feine Frömmigkeit unter den Pharisäern hat kennen gelernt, hat
man gewöhnlich übersehen, und bis auf heute hat die christliche
Theologie den Pharisäismus ziemlich schablonenhaft als eine
versteinerte und degenerierte Religionsform aufgefaßt. Er hat
als der einzige Ausdruck jüdischer Frömmigkeit gegolten, und
er hat als der finstere Hintergrund Dienst gemacht, gegen
welchen das Evangelium gezeichnet worden ist.

Seit den Tagen Abraham Geigers hat die jüdische Theologie diese

Darstellung des Pharisäismus mit größter Schärfe bekämpft. Der
Pharisäismus repräsentiert nach der herrschenden jüdischen
Auffassung den echtjüdischen Geist, das reine Judentum. Es sei

darum falsch, ihn wie die christlichen Forscher einen Sekt zu

nennen: er sei der wahre Ausdruck jüdischer Frömmigkeit und

Theologie, und aus diesem Pharisäismus sei eine Zukunft des

Judentums nach der großen, endgültigen nationalen Katastrophe
ermöglicht worden, als die Diaspora die definitive Lebensform
des jüdischen Volkes wird. Dem pharisäischen Geist
gekennzeichnend sind nach einem hervorragenden jüdischen Kenner die

folgenden Züge. Die Pharisäer waren keine rigorose Sklaven des

i Siehe u. a. L. Baeck, Die Pharisäer (Berlin 1934), 1. Elbogen, Die
Religionsanschauungen der Pharisäer (Berlin 1904), L. Finkelstein, The
Pharisees. The Sociological Background of their Faith (Philadelphia 1938),
H. Loewe, The Pharisaism (In: Judaism and Christianity. By various
Writers. London 1937).

206



Buchstabens, sondern sie forschten nach dem inneren Sinn des
Gesetzes, was sie in Gegensatz zu einer anderen Richtung innerhalb

des Judentums brachte, nämlich den Sadduzäern. Gegenüber

jenen vertraten sie auch das Prinzip der Entwicklung im
religiösen Denken: eine neue Zeit verlangte vielleicht ein anderes
Verständnis des mosaischen Gesetzes, vielleicht sogar eine Ergänzung

seiner konkreten Bestimmungen für die Lebensführung und
die Rechtsordnung. Nichts verabscheuten die Pharisäer so sehr
als eine mechanische Oberflächlichkeit, und doch ist dies ein sehr

gewöhnlicher Vorwurf gegen sie. Die Pharisäer selbst verdammen

die Heuchelei auf das strengste. Der Talmud übt auch eine
scharfe Kritik an gewissen Elementen unter den Pharisäern, den

sog. gefärbten Pharisäern, denn nicht alle, die sich Pharisäer
nannten, '.machten sich dieses hohen Namens verdient. Es ist
darum methodisch notwendig, bei der Beurteilung des Pharisäis-
mus zwischen echten und falschen Vertretern desselben zu
unterscheiden. Man hat innerhalb der christlichen Theologie das Leben
unter dem Gesetz als einen freudenarmen Sklavendienst bezeichnet.

Das ist indessen nicht die jüdische Auffassung des gesetzlich
gebundenen Lebens. Das Joch des Gesetzes ist dem echten Juden
immer eine Freude und eine Erquickung höchster und reinster Art.
Diese Freude sei das wahre Wesen des Pharisäismus. Die
Gesetzfrömmigkeit sei eine Andacht des Herzens, kawwana. Es

ist wahr, daß der Pharisäismus eine Kasuistik ausgebildet hat;
jeder Schritt des Lebens ist von Geboten, bzw. Verboten reguliert.

Aber der Pharisäismus kennt einen bestimmten Unterschied

zwischen wichtigeren und unwesentlichen Geboten, und er
betont, daß das Höchste in der Religion und die daraus
hervorquellende Ethik Liebe und Barmherzigkeit heißt.

Der Grundsatz der pharisäischen Religion, das große Erbe von
dem Prophetismus, sei die Lehre von dem einzigen Gott. Stets

wird hervorgehoben, daß die vielleicht wichtigste Aufgabe des

Judentums in der Geschichte der Religionen, den wahren
Monotheismus zu schützen ist. Von diesem Glauben an den einigen
Gott her wurde so die ganze jüdische Religionsanschauung mit
entscheidenden Konsequenzen für sämtliche Gebiete des Lebens

207



bestimmt. Die Lehre von dem einzigen Gott, der die ganze Welt
geschaffen hat, schließe im Prinzip jeden Partikularismus aus,
und die Pharisäer haben auf keine Weise den Schöpfer von Himmel
und Erde zu einem Nationalgott degradiert. Gott ist der Vater
aller Menschen. „Unser Vater im Himmel" ist eine stets
wiederkehrende Anrede der Gebete. „Vater unser" und der Gedanke

von der Gotteskindschaft seien darum gar keine christlichen
Originalschöpfungen, sondern lange vor Jesus habe sich das Judentum

auf diese Weise das Verhältnis zwischen Menschen und Gott
vorgestellt.

Die pharisäische Religion habe einen stark aktiven Zug. Der
Mensch ist vor eine große Aufgabe gestellt, nämlich im Gehorsam

gegen die Gebote Gottes nach sittlicher Vollkommnung zu
streben. Was die menschliche Gemeinschaft betrifft, sei das Prinzip

für diese schon im 3. Mos. 19,18 ausgedrückt: „Du sollst
deinen Nächsten lieben wie dich selbst". Und in neutestament-
licher Zeit zweifelte das pharisäische Judentum nicht daran, daß
das Gebot der Liebe alle Menschen umfasse.

Indessen sei die pharisäische Religion nicht für die Schwäche der
menschlichen Natur blind. Sie hat die Lehre von dem j e z e r
ha-ra, dem bösen Triebe, ausgebildet. Dieser Trieb oder
Schwäche steht dem Menschen wider, wenn er die göttliche
Forderung der Vollkommnung zu erfüllen sucht. Der Mensch kann
in Ungehorsam irre wandern. Aber es gibt einen Weg zurück, und

er wird teschuba, Sinnesänderung, genannt. Der Mensch
könne aus eigener Kraft den Beschluß, zu Gott umzukehren, fassen,
in Kraft seiner Barmherzigkeit Vergebung bekommen und so

wieder die Möglichkeit, Gutes zu schaffen. Dies sei die einfache

pharisäische Erlösungslehre 5.

Die Apologie der jüdischen Forschung für den Pharisäismus ist
nicht ohne Erfolg gewesen. Sie hat eine Reihe christlicher
Forscher in späterer Zeit zu neuen Durchprüfungen des rabbinischen

6 I. Elbogen, Die Religionsanschauungen der Pharisäer.

208



Materials aufgefordert6. In nicht unwesentlichen Fragen hat die
jüdische Forschung den Prozeß gewonnen. Der Pharisäismus, den
wir in der sog. tannaitischen Literatur kennen lernen, ist tatsächlich,

wenn er am höchsten steht, seiner Art nach in vielen
Hinsichten eine sehr vornehme Religiosität. Da gibt es Züge,
die unzweifelhaft eine nahe Verwandtschaft mit der Religion des

Evangeliums haben. Indessen bleibt noch eine schwierige Frage.
Ist wirklich die Religion, der wir in der tannaitischen Literatur
begegnen, die ja lange nach dem Auftreten Jesu kodifiziert wurde,
das Judentum, in dem Jesus lebte? Es läßt sich denken, daß das

Judentum nach der Zeit Jesu eine bedeutungsvolle Entwicklung
durchlaufen hat, die die älteren vorchristlichen Traditionen in der
tannaitischen Literatur beeinflußt haben, und zwar unter dem
Druck der Kritik in den Evangelien. Die Frage, wie das Judentum

zur Zeit Jesu wirklich aussah, ist ein noch nicht gelöstes
Problem. Daß indessen dem Pharisäismus in der christlichen
Beurteilung Unrecht geschehen ist, ist zweifellos richtig. Es gibt
ja auch, wie schon gesagt, Stellen in den Evangelien, wo Jesus
seine Gegner positiv beurteilt, z.B.: „Es sei denn eure Gerechtigkeit

besser als der Schriftgelehrten und Pharisäer, so werdet
ihr nicht in das Himmelreich kommen", Matth. 5,20. Das ist
nicht eine minimale, sondern eine maximale Forderung. Jesus,

will damit sagen, daß die Pharisäer wirklich alles, was der Mensch

vermag, gemacht haben, um die Erlösung zu erwerben. Aber
nicht einmal diese übermenschliche Anstrengung ist in den Augen

6 Beispiele christlicher Untersuchungen zur Pharisäerfrage sind u. a. Travers

R. Herford, Pharisaism, its Aim and its Method (London 1912. Deutsch:
Das pharisäische Judentum in seinen Wegen und Zielen, 1913); ders., The
Pharisees (London 1924. Deutsch: Die Pharisäer, 1928); O. Foot Moore,
Judaism in the first Century of the Christian Era. The Age of the Tannaim
I—111 (Cambridge 1927—30). — Herford scheint mir in seiner weitgehenden

positiven Schätzung der Pharisäer ein wenig unkritisch. — Der
hervorragende schwedische Kenner des Rabbinismus, Professor Hugo Odeberg,
hat in einem Buch „Fariseism och Urkristendom" (Pharisäismus und
Urchristentum, Lund 1943) ein überraschendes Bild des Pharisäismus
gezeichnet. Der Pharisäismus sei nicht, wie die christlichen Theologen
gewöhnlich behaupten, durch eine kasuistische Ethik gekennzeichnet. Schon

von Anfang an habe er grundlegende, fundamentale Normen festzustellen

209
4 Judaica, Bd. VI, 3



Jesu genug. Denn die Auffassung Jesu vom Gottesverhältnis ist
eine radikal andere. Obschon selbst Jude, gründet er einen neuen
Religionstypus, welcher der radikale Gegensatz zu dem
pharisäischen ist, und welcher seinen paradoxalen Ausdruck in der
Aussage bekommt: „Es sei denn, daß ihr euch umkehret und werdet

wie die Kinder, so werdet ihr nicht ins Himmelreich kommen",
Matth. 18, 3.

Es ist eine wissenschaftliche Forderung, daß eine Erscheinung
nach ihren besten Seiten und Intentionen beurteilt werden soll.
Aber eben wenn diese Forderung hinsichtlich dem Pharisäismus
zu ihrem Recht kommt, so stellt sich der Unterschied zwischen
der Lehre Jesu und der des Pharisäismus noch klarer dar. Es

handelt sich nicht um Einzelheiten; in den wesentlichen
Prinzipien trennen sich das Evangelium und der Pharisäismus.

Es ist nicht nur der Pharisäismus, der Gegenstand des großen
Interesses der jüdisdhlen Forschung gewesen ist, wenn es sich
darum handelt, die geschichtlichen Voraussetzungen des Auftretens

Jesu zu verstehen. Es ist der jüdischen Forschung daran
gelegen, in allen Hinsichten, sogar den politischen, sozialen und

wirtschaftlichen, die Zeitgeschichte klarzulegen, um aus ihren
Voraussetzungen das Auftreten Jesu und die Entstehung des
Christentums zu erklären. Vor allem sind natürlich die religiösen
Verhältnisse und Strömungen zur Zeit Jesu gründlich untersucht

gesucht. Der Pharisäismus werde weiter durch Oesinnungsethik und nicht
durch Lohn- und Strafmoral charakterisiert. Seine Ethik sei keine Verdienstlehre.

Daß der Mensch Gutes tun kann, sei Gottes Verdienst und Gnade.
Der Pharisäismus lehre keine buchstabstreue, äußerliche Auffassung der
Gebote. Die pharisäische Ethik sei genau so beschaffen wie man gewöhnlich

die christliche Ethik darstellt. Der wirkliche Gegensatz zwischen
Christentum und Pharisäismus liege in der Auffassung des Menschen. Das
Christentum lehre, daß der Mensch seiner Natur nach weder kann noch
will das Gute tun. Der Pharisäismus behaupte, daß der Mensch das Gute
tun soll und kann. Der Pharisäismus sei darum Moralismus, das Christentum

setzte eine Neuschöpfung des durch den Sündenfall verdorbenen
Menschen voraus. Der grundlegende Gegensatz könne durch zwei Begriffe
ausgedrückt werden: Umkehr — Neuschöpfung.

210



worden. Dies gilt nicht zum mindesten von solchen Erscheinungen

wie der Eschatologie, der Apokalyptik und den messianischen
Vorstellungen. Wir können hier nicht über diese umfassendein

Untersuchungen näher Bericht erstatten, sondern müssen uns darauf

beschränken, in einigen Sätzen die Resultate zu unterstreichen

Es ist auffallend, daß die jüdische Geschichtschreibung
in wesentlichen Punkten ein apologetisches Korrektiv der christlichen

Darstellung des Spätjudentums sein will. Die jüdischen
Forscher sind eifrig, die spätjüdische Religion, wie sie von dem
Pharisäismus vertreten wird, zu rehabilitieren. Diese Rehabilitierung

resultiert in einer Ausgleichung der Gegensätze zwischen
dem Judentum und dem Evangelium, die von der christlichen Theologie

hervorgehoben werden. Weiter ist es der jüdischen
Forschung daran gelegen, die geschichtlichen Voraussetzungen
darzustellen, die das Auftreten Jesu und den Erfolg seiner Wirksamkeit

erklären können. Endlich werden die Elemente betont,
die nach jüdischer Auffassung von dem Christentum übernommen
wurden. Diese Auffassung der Zeitgeschichte ist der Hintergrund
der jüdischen Leben-Jesu-Darstellung. Das treibende Motiv ist
uns klar: Es gilt auf diese Weise, die evangelische Urgeschichte
des Christentums zu relativisieren, sie als ein natürliches
Produkt aus dem Judentum zu erklären.

III. Jesus von Nazareth

Die sog. „mythologische Schule", nach der Jesus nie existiert
hätte, hat unter jüdischen Forschern auffallend wenig Interesse

gebucht. Wer in der rabbinischen Literatur zuhause ist, weiß,
daß auch die älteste jüdische Religionspolemik gegen das Chri-

7 Zur Literatur siehe A. Büchler, Types of Jewish-Palestinean Piety from
70 B. C. E. to 70 C. E. (London 1922) ; ders., Studies in Sin and Atonement

in the Rabbinic Literature of the First Century (Oxford 1928) ;

J. Klausner, Die messianischen Vorstellungen des jüdischen Volkes im
Zeitalter der Tannaiten kritisch untersucht und im Rahmen der
Zeitgeschichte dargestellt (Berlin 1904); ders., Jesus von Nazareth, seine Zeit,
sein Leben und seine Lehre (Zweite, erweit. Auflage, Berlin 1934).

211



stentum nie den Versuch machte, auf diese desperate Weise mit
dem Problem ins Reine zu kommen; man war einfach dessen

bewußt, einer handgreiflichen historischen Wirklichkeit gegenüberzustehen.

Die „mythologische Schule" ist eine späte abendländische

Erfindung8.

Die jüdische Darstellung der historischen Jesusfrage strebt
indessen aus leicht verständlichen Gründen nach einer konsequent
durchgeführten profanhistorischen Betrachtungsweise. Jesus wird
als ein einmaliges zeitgeschichtliches Faktum studiert und
dargestellt. Denn die Geschichtsauffassung des modernen Judentums
ist wenigstens in dieser Hinsicht konsequenter Historismus.
Demgemäß wird alles „Übernatürliche" und Ungewöhnliche abgesondert,

und die christliche Deutung der Person Jesu wird mit
Schärfe abgelehnt. Es ist der jüdischen Auffassung selbstverständlich,

daß Jesus wie ein „gewöhnlicher" Mensch geboren
wurde, lebte und starb. Sein Lebenslauf hat nichts Ungewöhnlicheres

als der anderer großer Juden seiner Zeit, wie z. B. Hilleis
oder Rabbi Akibas, aufzuzeigen. Daß sein Leben Gegenstand
legendarischer Ausschmückung wurde, zeige nur, daß er auf seine
schlichte Umgebung im entfernten Galiläa durch seine mächtige
Persönlichkeit einen starken, um nicht zu sagen überwältigenden
Eindruck machte. Sein ev. Anspruch Messias zu sein, ist nach

jüdischer Auffassung auch nicht merkwürdig, denn
Messiasprätendenten sind eine nicht außerordentliche Erscheinung in der
jüdischen Geschichte. Daß Jesus die primitive Anschauung seiner
Zeit mit ihrem Glauben an Dämonen, Wunder und Wundertäter
teilte, wird auch als ziemlich selbstklar betrachtet. Es ist übrigens

auffallend, in welchem geringen Grade die Juden Jesus zu
einem modern denkenden und handelnden Menschen gemacht
haben. Das christliche liberale Jesusbild ist, wie wir sehen werden,

in der jüdischen Literatur sehr selten. Psychologisch ist das
leicht zu erklären: die Juden haben kein Interesse gehabt, Jesus

8 Der hervorragende jüdische Wissenschaftler O. Klein (ehemaliger
Oberrabbiner in Stockholm) hat in einer glänzenden Schrift „Ist Jesus eine
historische Persönlichkeit?" (Tübingen 1910), wie es mir scheint, die adäquaten
Argumente für die Geschichtlichkeit Jesu gefunden.

212



in einem rationalistisch denkenden Zeitalter durch Modernisierung
zu retten.

Nach jüdischer Auffassung ist es wichtig, in der Evangeliendarstellung

zwischen Geschichte, Mythus, Legende und Dogma (d. h.

Christologie) zu unterscheiden, um den geschichtlichen Jesus zu
erreichen. Die christliche Theologie habe aus dem jüdischen Lehrer

einen Kultus-Heros gemacht. Die Aufgabe sei also, den
Menschen Jesus zu zeichnen, wie er in seinem jüdischen Milieu
hervortritt. Aus der wirklichen Geschichte hat man also vor allem
die Jungfrauengeburt, die Gottheit Jesu, die Auferstehung und
die Himmelfahrt Jesu auszuscheiden9.

Im Gegensatz nicht nur zu dem liberalen Christentum, das Jesus

modernisierte, sondern auch zu der christlichen Orthodoxie, die
Jesus über die Geschichte hob und in diesem Sinne ihn unhistorisch

machte, betont das Judentum beinahe ohne Ausnahme das

Jüdische bei Jesus: er ist der jüdische Mensch. Jesus war in
jeder Hinsicht Jude; dies ist in der jüdischen Literatur eine selbstklare

Voraussetzung, ein Axiom.

Es handelt sich nun darum in der jüdischen Forschung, über die
direkten Voraussetzungen des Auftretens und der Wirksamkeit
Jesu klar zu werden, um damit seine Stellung unter den Zeitgenossen

bestimmen zu können. Wichtig ist, so wird hervorgehoben,
daß Jesus ein Galiläer war10. Denn das Judentum Galiläas war
ein anderes als das, das sich in Judäa und Jerusalem entwickelt
hatte. Hier war das echte Judentum zuhause. Galiläa dagegen
war durch seine Lage isolierter, wie die Bevölkerung hier durch
ihre Denkweise und ihre Traditionen weniger echt jüdisch war.
Hier fühlte man sich von den strengen jüdischen religiösen und
rechtlichen Bestimmungen weniger gebunden, hier gab es, wie es

scheint, ganz andere Voraussetzungen einer freien Wirksamkeit,
wie sie Jesus ausübte. Die jüdische Forschung betont auch mit

9 E. R. Trattner, As a Jew sees Jesus (New York-London 1931).
10 Besonders betont von H. O. Enelow, A Jewish View of Jesus (New York
1931), S. 28 ff.

213



Recht, daß die in den Evangelien deutliche Verbindung zwischen.

Jesus und Johannes dem Täufer eine wichtige Voraussetzung der
Wirksamkeit Jesu ist. Weil wir also wissen, daß Jesus aus dem
Kreise um Johannes hervorging, ist es uns möglich, seine
Wirksamkeit und seine Botschaft in einen bekannten religionsgeschichtlichen

Zusammenhang hineinzusetzen. Die Botschaft des Johannes
wird von zwei Motiven gekennzeichnet: 1. Das Reich Gottes ist
nahe. 2. Darum müssen die Menschen Buße tun. Diese johan-
neische Botschaft ist von der apokalyptischen Stimmung
durchgeatmet, die in gewissen Kreisen des zeitgenössigen Judentums
herrschte, die ihrerseits ein Produkt der gärenden politischen
Verhältnisse war, unter denen man lebte. Die johanneische Predigt hat
auf Jesus einen mächtigen Eindruck ausgeübt, sie bedeutete eine
Krise in seinem Leben, und sie wurde auch ihrem Grundthema nach

Jesu eigene, als er von Johannes scheidet und auf eigene Hand
lauftritt. Die Johannestaufe ist der Ausgangspunkt dieser Jesu
Wirksamkeit, jetzt erst beginnt seine Geschichte. Über Jesu
Kindheit, Erziehung und Jugend haben die Evangelien nichts von
historischem Wert zu erzählen. Aber dies sei nicht überraschend,
dasselbe ist das Verhältnis mit den biographischen Traditionen
anderer jüdischer Lehrer: man kennt sie erst von ihrer öffentlichen

Wirksamkeit an11.

Nach der Taufe beginnt Jesus also seine öffentliche Wirksamkeit

als Prediger, Lehrer und Wundertäter. Die Evangelientradition
hat ihn dabei als den echten Juden gekennzeichnet. Jesus

predigt in der Regel in den Synagogen. Dies wäre nicht möglich
gewesen, wenn nicht seine Lehre im Wesentlichen mit den
gewöhnlichen rabbinischen Lehrsätzen übereingestimmt hätte. Sein
direkter oder indirekter Lehrer wird der große Hillel gewesen sein,
obwohl Jesus als Schüler des Johannes Nahrung und Stoff zu
seiner Verkündigung auch aus der Apokalyptik holte.

Näher könnte man Jesus als einen galiläischen Wanderprediger
charakterisieren, einen Typus, der zu jener Zeit nicht ungewöhm-

11 J. Klausner, Jesus von Nazareth, S. 324.

214



lieh war12. Als jeder andere Prediger oder „rab" hat er sich
mit einem Kreis von Schülern umgeben. Sie nannten ihn „Rabbi"
oder „Rabbani". Die jüdischen Autoren betonen auch, daß Jesus
in der Hauptsache seine Zuhörer und Klienten unter den
ungebildeten, primitiven Galiläern zählte. Den gebildeten,
gesetzgelehrten Pharisäern hatte er nichts Neues zu sagen, eher hat

er von ihnen gelernt. Daß Jesus einen außerordentlich starken
Eindruck auf die Menschen um sich machte, kann nicht verneint
werden. Es heißt mit Recht, daß er als einer, der Macht hat,
lehrte. Dies bedeutete, daß er sich nicht wie ein Pharisäer damit
begnügte, die heiligen Schriften zu kommentieren, sondern daß

er auch gleich den Propheten eine eigene Botschaft brachte. Aber
er sagte nicht wie diese: „So sagt der Herr", sondern „Ich sage
euch". Wie die jüdischen Lehrer dieser Zeit sprach Jesus in
Gleichnissen. Klausner behauptet, daß Jesus, der Meister der
Parabelsprache, diese mit einem zwiefältigen Zweck verwendete:
Erstens um den schlichten Leuten die geistigen Wahrheiten deutlich

zu machen und zweitens bisweilen, weil seine Botschaft
Dinge enthielt, die nicht unmittelbar von allen verstanden werden
konnten13.

Aber daneben war Jesus als Wundertäter tätig. Diese Seite wird
kräftig hervorgehoben. Ohne Wunder hätte Jesus keinen so mächtigen

Eindruck machen können und die primitiven Galiläer
gewinnen. Neurasthenie und Psychasthenic waren zu dieser Zeit in
diesen Gegenden beinahe epidemisch verbreitet. Auch der Talmud
kennt gut böse Geister, wie es in der Sprache der Zeit hieß,
und auch die Pharisäer benutzten in gewisser Ausdehnung Exor-
cismen. Aber diese Tätigkeit scheint beinahe eine Hauptsache für
Jesus gewesen11.

Dies sei also das Typische für die Wirksamkeit Jesu. Die
Schwierigkeiten, den Lebenslauf, innerhalb dessen sie ausgeübt
wurde, zu zeichnen, liegt der modernen Forschung zutage. Die

12 Klausner, op. cit., S. 347.
13 Klausner, op. cit., S. 361 f.
11 Klausner, op. cit., S. 362.

215



unkritische orthodoxe Auffassung der Evangelien betrachtete z. B.
die Darstellung bei Markus als chronologisch. Etwas von dieser
Auffassung lebte in den Tagen der liberalen Theologie weiter
bis auf die Periode, die durch das Auftreten der Formgeschicht-
ler gekennzeichnet wird, wo man mit ihr definitiv aufräumte.
Jetzt weiß man, daß nicht einmal das älteste Evangelium uns
einen chronologischen Rahmen der Wirksamkeit Jesu gibt. Einige
epochemachende Meilensteine sind indessen stehen geblieben,
nämlich die Berichte von der Taufe, der Episode bei Caesarea

Philippi und der letzten Woche. In der Auffassung dieser Fragen
hat die jüdische Jesusforschung nichts Originales im Vergleich
mit der christlichen zu bieten. Man ist dessen bewußt, daß das
Material keine Möglichkeiten bietet, eine Biographie des Lebens
Jesu zu schreiben. Diese Tatsache hat auch keinen wesentlichen
Einfluß auf die Beurteilung des geschichtlichen Wirkens Jesu,
weder aus jüdischem noch aus christlichem Gesichtspunkt
gemacht 15.

Wie hat sich Jesus selbst aufgefaßt? Diese Frage nimmt aus
leichtverständlichen Gründen in der kritischen Leben-Jesu-Forschung

einen hervorragenden Platz ein und hat während der letzten

Zeit neue Aktualität gewonnen. Sie stellt ein nicht zu vermeidendes

Problem, w|enn man versucht, mit der Lehre Jesu und
ihren Konsequenzen ins Reine zu kommen. Erst das Selbstbewußtsein

Jesu gibt uns das Bild seiner Person. Die christliche
liberale Jesusforschung schwächte den realistischen Sinn des

Messiasbewußtseins Jesu ab. Das liberale Jesusbild ging aus dem

Kampf mit den zeitgeschichtlichen Voraussetzungen hervor und
dem Jesus wurden seine jüdischen Kleider ausgezogen. Auch
wenn das Messiasbewußtsein Jesu ein Schattendasein fristete, so

war es seines ursprünglichen Inhaltes entleert. Es war darum
nur eine konsequente Entwicklung, als William Wrede in seinem
Buche „Das Messiasgeheimnis in den Evangelien" (1901)
bestritt, daß sich Jesus überhaupt Messias genannt hatte. In den-

15 Siehe C. Q. Montefiore, The Synoptic Gospels (London 1927) und J.

Klausner, Jesus von Nazareth.

216



selben Spuren ging die religionsgeschichtliche Schule weiter, als
sie auf die synkretistischen Kräfte den Schwerpunkt legte, die,
wie man behauptete, nach dem Tode Jesu eine Erlösungsreligion
mit ihrem Christusmysterium aus dem ursprünglichen! einfachen

Evangelium geschaffen hatte. So Wilhelm Bousset in dem Buche

„Kyrios Christos" (1913). Diese Auffassung konnte selbstverständlich

nicht von dem traditionellen Kirchenglauben akzeptiert
werden, und sie wurde allmählich auch ein wissenschaftliches
Fragezeichen. Wie ist nämlich die erstaunlich schnelle
Entstehung dieser Christologie zu verstehen, wenn nicht Jesus selbst
sich in das Zentrum seiner Botschaft gestellt hätte? Für unsere
Untersuchung ist es selbstverständlich von größter Bedeutung zu
sehen, wie sich die jüdische Forschung zu dieser historischen
Hauptfrage gestellt hat.

Die Eigenart der jüdischen Forschung in dieser Frage zeigt sich

nun darin, daß sie beinahe ohne ernst zu nehmende Ausnahmen
in Jesus einen Messiasprätendenten sieht: Jesus wollte faktisch
Messias sein. Diejenige Auffassung, die behauptet, daß Jesus nur
ein Reformator oder ein Lehrer ähnlich den Propheten oder Rab-
binen sein wolle und die die Worte Jesu vom Reiche Gottes spiri-
tualisiert, ist zwar nicht ganz ohne Vertreter, vor allem in älterer
Zeit. Zu diesen gehört der Religionsphilosoph Samuel Hirsch 16.

Sonst ist man schon früh darüber klar, daß die ganze Geschichte
Jesu mit ihren Konsequenzen ein nicht zu deutendes Rätsel wird,
wenn man nicht annimmt, daß Jesus faktisch seine Verkündigung
um seine eigene Person konzentrierte. Schon der eigentliche Gründer

der modernen jüdischen Leben-Jesu-Forschung, Joseph
Salvador, der 1838 die erste jüdische Jesus-Monographie veröffentlichte,

sieht in den messianischen eschatologischen Gedanken Jesu
das Essentielle und Treibende seiner Anschauung17. Der große
Grundleger der jüdischen Reform, Abraham Geiger, folgt
derselben Linie. Als historisches Faktum stellt Geiger folgendes

10 Das System der religiösen Anschauungen der Juden und sein Verhältnis
zum Judentum, Christentum und zur absoluten Philosophie (Leipzig 1842).
17 Jesus-Christ et sa doctrine. Histoire de la naissance de l'Eglise, de

son organisation et de ses progrès pendant le premier siècle (Paris 1838)1.

217



fest. Jesus hat von sich behauptet, daß er Messias sei und daß
somit das neue Zeitalter mit seinem Auftreten kommen würde.
Für diese seine Auffassung hat er Glaubende gewonnen, und als
er getötet wurde, haben diese, die an den messianischen Anspruch
Jesu glaubten, diese Überzeugung des Meisters in Parusieerwar-
tungen umgebogen. Nach Geiger ist dies das Einzige, was wir
hinsichtlich Jesus als historisch feststellen können, aber dies, so
imeint er, ist auch hinreichend, um nicht nur seine eigene
Geschichte, sondern auch alle ihre Konsequenzen in der nach dem
Tode Jesu folgenden Geschichte, d.h. in der Kirche, erklären zu
können. Gegenüber dem christlichen Liberalismus behauptet
Geiger mit Schärfe, daß man dieses historische Faktum nicht
bezweifeln darf. Andrerseits sei es nicht erlaubt, zu diesem
historischen Bild von Jesus fremde Gedanken hinzuzufügen, wie man
in der Urkirche tat. Denn Jesus habe gar nicht das nationale,
nomistische Judentum verlassen. Jesus bleibt also nach der
Auffassung Geigers ein jüdischer Messiasprätendent18.

Dieselben oder ähnliche Hauptgesichtspunkte finden wir, wenn
wir die autoritativen Vertreter der jüngsten jüdischen Leben-Jesu-
Forschung um Rat fragen. Montefiore ist davon überzeugt, daß

Jesus von einem außerordentlichen Bewußtsein seiner Sendung
beherrscht war. Bei einer bestimmten Gelegenheit seines Lebens
ist er, wie es scheint, von der Überzeugung ergriffen worden,
daß er mehr als ein Prophet sei, daß er faktisch der sei, von dem
die Propheten sprachen und den man während vieler Generationen

erwartet hatte, nämlich Messias. Es sei unvermeidlich,
dies aus notwendigen geschichtlichen Gründen festzustellen, denn
sonst werde Jesus als historisches Faktum unbegreiflich. Die
schwierige Frage ist indessen nach der Auffassung Montefiores,
in welchem Sinne Jesus Messias sein wolle. Behauptete Jesus,
daß seine Messianität schon in seinem irdischen Leben wirksam
war, oder war er ein kommender Messias? Wann sollte er in
diesem Falle mit dem Amt bekleidet werden und aus welcher
Art sollte es sein? Sollte er ein irdischer messianischer König

18 Das Judentum und seine Geschichte (Breslau 1864), S. 117 et passim.

218



sein oder sollte seine Herrschaft geistig sein? Sollte sein Königreich

Palästina sein oder ein neuer Himmel und eine neue Erde?
Sollte die königliche Herrlichkeit ihm schon in seiner Lebenszeit

zu teil werden, oder sollte er erst eine größere Umwandlung
durchgehen, vielleicht leiden und sterben? War der Messias, an
den er glaubte und mit dem er sich identifizierte, ein Mensch oder
mehr als ein Mensch, ein himmlisches, präexistentes Wesen19?
Daß Jesus von einem außergewöhnlichen Selbstbewußtsein
beseelt wurde, steht also nach Montefiore fest. Obwohl hypothetisch,

will er auch annehmen, daß Jesus dieses Bewußtsein einer
einzigartigen religiösen Berufung in messianische Kategorien
kleidete. Aber dann häufen sich, wie wir sahen, die Fragezeichen,
wenn es gilt abzumachen, wie diese messianischen Vorstellungen
Jesu konkret-inhaltlich zu denken sind. Methodisch gesehen, hat
Montefiore die richtige Fragestellung angegeben. Man kann die
Frage nicht einfach damit abfertigen, daß Jesus ein messianisches
Selbstbewußtsein hätte. Man muß dazu fragen, was dieses
Bewußtsein bei Jesus näher bedeutete. Denn es ist ja offenbar, daß

Jesus nicht ein gewöhnlicher jüdischer Messias sein wollte. Wie
die christliche Forschung gezeigt hat, braucht man aber nicht an
den vielen Fragezeichen, die Montefiore anhäuft, stehen bleiben.
Klausner stellt Jesus ganz in die messianische Ideologie seiner
Zeit hinein. Johannes der Täufer faßte sich als Elias, den
Vorläufer des Messias, auf. Dies muß man wissen, um Jesus zu
verstehen. Denn Jesus geht aus der Täuferbewegung hervor, und
schon in der Taufe wird er sich dessen bewußt, daß er der Messias
sei. Aber die Versuchungsgeschichte zeigt, daß das Messiasideal
Jesu nicht mit dem gewöhnlichen identisch war, und darum mußte

er seine messianischen Ansprüche bis auf weiteres verbergen.
Sein öffentliches Wirken, vor allem seine Predigt vom Reiche

Gottes, ist durchaus messianisch-eschatologisch bestimmt. In
Caesarea Philipp! offenbart Jesus den Jüngern seine geheimsten
Gedanken. Hierbei mußte auch Jesus den neuen Inhalt seines
Messiasideales entwickeln. Wörtlich heißt es bei Klausner: „Es
ist höchst wahrscheinlich, daß Jesus sofort nach der Anerkennung

19 The Synoptic Gospels I, S. CXXXI ff.

219



seiner Messianität durch die Jünger von den Leiden sprach, die
er erdulden werde. Die ganze Geschichte des Christentums würde
unverständlich bleiben, wollten wir dies leugnen. Da die Jünger
nach Jesu Kreuzestod an ihn als den leidenden Messias glaubten,
so hat er gewiß bei Lebzeiten von seinen bevorstehenden Leiden
gesprochen" 20.

Wenn wir die jüdische Literatur zu diesen Fragen studieren,
tauchen auch andere Probleme auf, die zum Teil schon in der christlichen

Literatur von großer Aktualität sind. Wir haben schon
gesehen, wie man den Gedanken angestreift hat, daß Jesus in
eigenartiger Weise das Messiasideal seiner Zeit umgebildet hat. Rudolf
Otto hat in seiner bedeutenden Untersuchung „Reich Gottes und
Menschensohn" auch einen sonst berührten Gedankengang
energisch betont, nämlich daß das Originale in der messianischen
Konzeption Jesu darin liege, daß er die Spekulationen über den
Menschensohn der Apokalyptik mit dem Gedanken Jesaias von dem
leidenden Knecht des Herrn verbunden hat. Etwas ähnliches ist
kaum jüdischerseits geleistet worden, aber selbstverständlich sind
diese beiden Begriffe in der Diskussion beobachtet worden, ob-
schon nicht in der Ausdehnung, die sie verdienen. Entweder
verneint man, wie christlicherseits auch passiert ist, daß Jesus sich
wirklich Menschensohn genannt hat, oder auch sucht man diesen

schwierigen Begriff als einen echten jüdischen Begriff zu
verstehen, so daß er sozusagen die Grenzen des normativen Judentums

nicht überschreitet. Daß Jesus den leidenden Gottesknecht
in seinen Gedanken gehabt hat, wird bisweilen als wahrscheinlich
betrachtet. Neben diesen mehr dominierenden Gesichtspunkten
auf diese Fragen begegnen bisweilen extreme Deutungen, die eine
nähere Beobachtung nicht verdienen. Zu diesen gehört die
Theorie, daß Jesus mit Ansprüchen, ein rein politischer Messias

zu sein, aufgetreten ist oder der reine Gegensatz, daß er ganz
und gar als ein apokalyptischer Schwärmer zu verstehen ist.

Wie man nun das Messiasbewußtsein inhaltlich zu verstehen

20 Klausner, >op. cit., S. 411.

220



sucht, steht auf alle Fälle fest, daß die jüdische Forschung das
messianische Bewußtsein als einen notwendigen Grund zur
Erklärung des geschichtlichen Schicksals Jesu betrachtet: die
Kreuzigung und die messianische Gemeinde in Jerusalem nach dem
Tode Jesu können sonst nicht verstanden werden. Die Überzeugung,

daß das Messiasbewußtsein seine große Selbsttäuschung
sei, vereinigt unter einem Hauptgesichtspunkt die vielen
divergierenden Auffassungen unter den jüdischen Forschern, wie sich

Jesus eigentlich diese seine Messianität vorstellte. Dieses
messianische Bewußtsein Jesu ist das zeitgeschichtlich Bedingte, das

sich als der große Irrtum erwiesen hat und dem keine Bedeutung

mehr zugemessen werden kann. Seine eschatologischen
Träume gingen nicht in Erfüllung, auch nicht die Parusieerwar-
tung der Jünger. Je mehr darum die Forschung Jesus als den

extremen Eschatologen darstellt, um so mehr wird er dem
modernen Judentum fremd. Dagegen räumt man jüdischerseits ein,
daß dieses messianische Bewußtsein insofern eine unerhörte
historische Bedeutung hatte, als es den Glauben der Jünger schuf. Nur
das in der Lehre Jesu, das von den messianischen und
eschatologischen Erwartungen unberührt bleibt — und daß es so etwas
in der Tat gibt, ist die Auffassung Montefiores, was wir bald
sehen werden —, nämlich die gemeingültigen ethisch-religiösen
Grundsätze, ist dem modernen Juden verständlich. Die Person

Jesu hat nur geschichtliches Interesse. Hier scheiden sich die
beiden Religionen von einander: für das Judentum ist nur das

Wort bedeutungsvoll, im Christentum ist alles von dem Träger

des göttlichen Wortes und seiner Tat abhängig.

Die Frage, die vor allem die Juden interessiert, ist indessen nicht:
Wer wollte Jesus sein?, sondern: Wer war Jesus? Welches war
seine Stellung unter seinen Zeitgenossen? Wie soll seine
Persönlichkeit psychologisch erklärt werden? Die jüdischen Darstellungen

zeigen eine durchgehende Tendenz, Jesus in eine bestimmte
Klasse oder Kategorie einzureihen und ihn psychologisch zu
erklären. Das gehört mit zu dem Streben nach Relativisierung, das
dem Historismus eigen ist. Aber man muß sich sofort fragen.,
ob das Objekt selbst eine solche Methode möglich macht oder

221



ob die Quellen das Material für eine solche Untersuchung
darbieten.

Man sucht auch Jesus mit Vorliebe in seinem Verhältnis zu den
Parteien seiner Zeit und den religiösen Strömungen innerhalb des

Judentums zu bestimmen. Eine sehr gewöhnliche Auffassung ist
also, daß Jesus zu den Essäern gehörte oder aus ihrem Kreise
hervorging21. Diese Hypothese ist keineswegs eine jüdische
Eigentümlichkeit. Sie begegnet schon früh in der kritischen christlichen

Leben-Jesu-Forschung. Die Behauptung, Jesus sei ein
Essäer gewesen, hat eine beinahe magische Macht über den
Gedanken. Damit glaubt man mit der ganzen Frage fertig zu sein.
Es ist indessen aus sehr schwerwiegenden Gründen eine sinnlose
Hypothese, denn in vielen vitalen Punkten nimmt Jesus einen
diametral entgegengesetzten Standpunkt im Verhältnis zu dem
asketischen Mönchsorden, das unter dem Namen Essäismus läuft,
ein. Indessen ist es aus ähnlichen Gründen wie die oben erwähnten
natürlich, daß die Juden oft in Jesus einen Essäer sehen wollen,
denn die Essäer waren Häretiker im Verhältnis zu dem
rechtgläubigen Judentum, und damit hat man also einen Erklärungsgrund

zu dem Unjüdischen bei Jesus gefunden. Nicht selten
wird behauptet, daß Jesus dem Pharisäismus nahe gestanden hat,
er sei ein Schriftgelehrter gewesen, ein Rabbi, ein jüdischer
Lehrer 22. In dieser Auffassung spiegelt sich ein anderes Interesse
ab. Man ist dabei davon interessiert, Jesus in das normative
Judentum einzureihen und den Gegensatz zwischen Jesus und den
Pharisäern in den Evangelien als eine spätere christliche Erfindung
zu erklären. Andere Versuche, Jesus als einen jüdischen
Parteigänger zu bestimmen und ihm damit seiner Originalität zu berauben,

mögen hier beiseite gelassen werden. Das Höchste, was ein
Jude von Jesus als religiösem Typus sagen kann, ist, daß er als

einer der alten Propheten auftrat und wirkte. Vor allem hat
Montefiore dies betont, aber er hat eine nicht gewöhnliche Fähig-

21 U. a. vertreten von H. Graetz, Geschichte der Juden von den ältesten
Zeiten bis auf die Gegenwart III (Leipzig 1888), S. 284.
22 U. a. J. Klausner, op. cit., S. 567.

222



keit, die geschichtliche Rolle Jesu zu verstehen und zu schätzen23.
Die Schwierigkeit, Jesus als Typus aufzufassen, ist aber
auffallend. Und das ist natürlich kein Zufall. Auch wenn es richtig
wäre, daß Jesus ein Essäer oder sogar ein Pharisäer gewesen wäre,
so ist damit wenig erklärt. Jesus läßt sich nicht auf diese Weise
zu einem gewöhnlichen Parteigänger, zu einem Typus verwandeln,
Seine Eigenart bricht den Zusammenhang, und in dem unbewußten

Gefühl davon geschieht es, daß man einfach den Versuch,
ihn als Typus zu erklären, aufgibt und ihn als einen geistigen
Freibeuter ohne eigentlichen Wohnsitz in den traditionellen Formen

seiner Zeit betrachtet2i.

Wie sonst in der Literatur begegnet man auch in der jüdischen
psychologischen Betrachtungen über die Person Jesu. Seinem
unerhörten Einfluß auf die Menschheit muß unbedingt eine
natürliche Erklärung gegeben werden, und nach dem Gesetze der
Macht des Schlagwortes über den Gedanken gibt man sich mit
einer psychologischen Tirade zufrieden. Was hat man nicht
geglaubt psychologisch erklären zu können! Die Hypothese, daß
das seelische Leben Jesu pathologische Eigentümlichkeiten
einschließe, begegnet auch in der jüdischen Literatur25. Man spricht
auch von dem Zusammengesetzten seiner Natur: er war eine
Mischung von Demütigkeit und unbegrenzter Selbstüberschätzung,
er war sanftmütig und mild, aber sogleich auch leidenschaftlich,
streng und unversöhnlich 26. Aber man ist selbstverständlich nicht
dafür blind, daß Jesus, wenn jemand, vor allem im höchsten Grade
eine religiöse Natur war, gefüllt wie vielleicht wenige vor und
nach ihm von Liebe zu Gott und Überzeugung seiner Nähe —
um mit Montefiore zu sprechen27.

Das praeterea censeo des Judentums gegenüber der Person
Jesu ist indessen dies, daß er trotz allem, trotz auch den unjüdi-

23 Some Elements of the Religious Teaching of Jesus according to the

Synoptic Gospels (London 1910), S. l.ff.
21 J. Jacobs, Jesus as others saw him (New York 1925), S. 115 ff.
26 Jacobs, op. cit., S. 115 ff.
2G Klausner, op. cit., S. 565 ff.
27 Some Elements, S. 118.

223



sehen Zügen, die man bei ihm finden will, seinem ganzen Wesen
nach ein echter Vertreter des Judentums sei. Jesus ist und bleibt
der jüdische Mensch. „Die meisten Darsteller des Lebens Jesu
— schreibt Leo Baeck — unterlassen es, darauf hinzuweisen, daß

Jesus in jedem seiner Züge durchaus ein echt jüdischer Charakter
ist, daß ein Mann wie er nur auf dem Boden des Judentums, nur
dort und nirgendwo anders, erwachsen konnte. Jesus ist eine echt

jüdische Persönlichkeit, all sein Streben und Tun, sein Tragen
und Fühlen, sein Sprechen und Schweigen, es trägt den Stempel
jüdischer Art, das Gepräge des jüdischen Idealismus, des Besten,
was es im Judentum gab und gibt, aber nur im Judentum damals

gab. Er war ein Jude unter Juden; aus keinem anderen Volke
hätte ein Mann wie er hervorgehen können, und in keinem anderen
Volke hätte ein Mann wie er wirken können; in keinem anderen
Volke hätte er die Apostel, die an ihn glaubten, gefunden" 28.

H. G. Enelow schreibt: „Jesus ist der geniale jüdische Mensch,
der jüdische ,Erzidealist', die Verkörperung des großen jüdischen
Prinzipes, des Prinzips des Prophetismus, des Idealismus, der
Geistigkeit, der Gottesfurcht und der Güte" 29. Jesus ist also der
jüdische Mensch, d.h. Jude und Mensch. Er bleibt innerhalb der
Grenzen des Menschlichen.

Eine abschließende Frage ist diese: Welche Stellung nahm Jesus
im Judentum seinerzeit ein, welches war seine faktische, konkrete
Situation? Welche Konsequenzen hatte sein Auftreten, vor allem
seine Verkündigung, für sein Verhältnis zu den jüdischen Autoritäten?

Diese Frage findet ihre Antwort, wenn wir die Stellung
Jesu zu der ausgeprägtesten der jüdischen Parteien, nämlich den

Pharisäern, untersuchen. Auf keinem Punkt treten die antijüdischen

Tendenzen der Evangelien so deutlich wie hinsichtlich der
Pharisäer hervor. Die Tradition hat sogar eine besondere literarische

Form ausgebildet, um das Verhältnis Jesu zu den Pharisäern

zu charakterisieren, nämlich das sog. Streitgespräch. Die

23 L. Baeck, Harnacks Vorlesungen über das Wesen des Christentums (in
Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums [=MGWJ]
1901, S. 118).
29 H. G. Enelow, A Jewish View of Jesus (New York 1931), S. 56.

224



Evangelientradition bringt uns faktisch die Auffassung bei, daß

Jesus seine Botschaft in stetigem Kampf mit den Pharisäern
entwickelte. Die christliche Auffassung von diesen ist auch durch
die Darstellung der Evangelien bestimmt worden. Eine andere
Quelle außer den Evangelien für unsere Kenntnis des Verhältnisses

Jesu zu den Pharisäern haben wir nicht. Indessen gibt es

in dieser Hinsicht ein wichtiges Kriterium des Wertes der
Evangelien 'als historischer Quelle. Es besteht darin, daß man die
religiöse und ethische Grundanschauung Jesu mit der pharisäischen

vergleicht, wie wir sie aus den jüdischen Quellen kennen
lernen. Wir können aus diesem Vergleich schließen, wie das
Verhältnis Jesu zu den Pharisäern sein mußte, m. a. W., ob die
Streitgespräche für die faktische Stellung Jesu zu seiner Umgebung
typisch sind. Kann es konstatiert werden, daß die Verkündigung
Jesu eine unmittelbare und instinktive Feindschaft zwischen ihm
und den Pharisäern hervorrief, daß er seine Anschauung
wahrscheinlich in Opposition, in offener, aggressiver Polemik
entwickelte, dann ist das Antijüdische, auf alle Fälle das Antipharisäische

bei Jesus selbst vom Anfang an der Grund der Entstehung
einer neuen Bewegung. So viel steht nämlich fest, daß das
Pharisäische dieser Zeit das Echtjüdische bezeichnet.

Mit Ausgangspunkt in solchen Erwägungen sind die jüdischen
Autoren zu dem Resultat gekommen, daß nicht nur die Pharisäer
in den Evangelien falsch dargestellt sind, sondern auch, daß Jesu
historisches Verhältnis zu diesen absolut nicht so gewesen ist,
wie die Evangelien es schildern.

Das in den Evangelien gezeichnete Verhältnis zwischen Jesus und
den Pharisäern sei nämlich das Spiegelbild einer in den christlichen

Gemeinden später entstandenen und entwickelten anti-
nomistischen und antijüdischen Tendenz30. Zwischen Jesus und
den Evangelien steht nämlich eine in dieser Hinsicht äußerst
schicksalsschwangere Größe, nämlich der Paulinismus. Erst mit

30 M. Frefmann, Wie verhielt sich das Judentum zu Jesus und dem
entstehenden Christentum? (in MOWJ 1911, S. 169).

225
S Judaica Bd. IV 2



Paulus setzt der eigentliche Antijudaismus als eine durchgeführte
Anschauung und als ein integrierender Teil des Christentums ein.
In der heidenchristlichen Kirche wurde das Judentum in jeder
Form bekämpft. Darum muß auch Jesus als ein Bekämpfer des

Erzfeindes, der Juden, dargestellt werden. Nach dieser Auffassung

werden die stark antijüdischen Züge der Evangelien von den

jüdischen Forschern als unecht erklärt. Dies gilt vor allem von
der großen antipharisäischen Rede Matth. 23 31. Es wird auch

behauptet, daß man eine zunehmende antijüdische Tendenz der jetzt
vorliegenden Texte wahrnehmen kann 32. Viele Stellen, die jetzt
antipharisäisch sind, könnten als durch Mißverständnis erklärt
werden. Wo es ursprünglich ein ol yguufiardç als Bezeichnung
sadduzäischer Schriftgelehrten: stand, hat man später, als es

nur pharisäische Schriftgelehrte gab, anstatt ol yga/u/j-azslg das ol

cpagtoàïoi geschrieben 3S.

Die jüdischen Autoren betonen, daß Jesus auf dem Grund des
Pharisäismus stand. Sachlich herrschte eine grundlegende
Übereinstimmung zwischen ihm und den Pharisäern. Schon aus
Matth. 23 geht hervor, daß Jesus die Notwendigkeit der
pharisäischen Rechtsformen für den Bestand des Judentums anerkannte.
Von vielen jüdischen Verfassern wird behauptet, wie wir schon

gesehen haben, daß Jesus selbst ein Pharisäer war.

Die Darstellung der Evangelien von dem Verhältnis Jesu zu dem
Judentum ist also nach einer unter den jüdischen Autoren
weitverbreiteten Meinung absolut falsch. Z. T. sei sie bewußt
tendenziös, z.T. sei sie von Mißverständnis abhängig. Im großen
und ganzen ist Jesus mit seinem Volk solidarisch gewesen, ja
sogar mit den Vertretern der damals herrschenden rabbinischen
Religion, die auch für das Judentum unserer Tage bestimmend ist.

31 J. Eschelbacher, Die Vorlesungen A. Harnacks über das Wesen des
Christentums (in MOWJ 1903, S. 148 f.).
32 M. ßuber, Pharisäertum (in: Der Jude, Sonderheft. Antisemitismus und
jüdisches Volkstum, Berlin 1926, S. 126 f.).
33 D. Chwolson, Das letzte Passamahl Christi und der Tag seines Todes
(Leipzig 1908), S. 113.

226



Die gewöhnliche Auffassung ist somit, daß Jesus weder sachlich
noch historisch mit seiner jüdischen Umwelt gebrochen habe.

Es gibt indessen auch jüdische Autoren, die nicht nur zugeben,
daß es in der Verkündigung Jesu unjüdische Elemente gab,
sondern auch, daß zwischen Jesus und den Pharisäern ein gespanntes!
Verhältnis bestand. Dieser Konflikt hatte seinen Grund in der
Stellung Jesu zum Gesetz. So sieht Montefiore die Sache. In
seiner Kritik habe Jesus das Hauptprinzip der pharisäischen
Religion angegriffen. Jesus und die Pharisäer konnten einander nicht
verstehen. Sowohl er wie sie handelten unter innerer Überzeugung.

Der Konflikt wurde tragisch, tragisch, weil er bedeutete,
daß die besten Vertreter des Judentums durch ein schicksalsbestimmtes

Mißverständnis in Konflikt mit dem genialsten unter den

religiösen Heroen des Judentums geraten mußten. Auch die mes-
sianischen Ansprüche werden von einigen als mit dem Messiasideal
des Pharisäismus unvereinbar betrachtet. Denn der Messias konnte
nicht von ihnen als ein Feind des Gesetzes vorgestellt werdein34.
Das Wichtigste, was man jüdischerseits betont, ist indessen, daß

Jesus auf demselben Grund wie die Pharisäer steht. Dies gehe
aus seiner religiösen und ethischen Anschauung hervor. Die
Religion der Pharisäer ist auch die Religion Jesu. Dies sei das
Entscheidende, was man hinsichtlich der Stellung Jesu in dem Judentum

seiner Zeit sagen kann. Ohne den Pharisäismus wäre Jesus
nicht denkbar.

Das Wesentliche ist gemeinsam, das Scheidende ist keine neue
ethisch-religiöse Lehre, sondern eine persönliche Stellung, die
vom jüdischen Standpunkt heraus als falsch bezeichnet werden
muß. Diese persönliche Haltung bedeute aber nicht Jesus und
die Juden wie zwei Gegensätze. Ein solcher Gegensatz spiegelt

einen später entstandenen christlichen Gesichtspunkt wieder.
Es könne nur heißen : Jesus ein Jude unter Juden. Alles
andere ist christlicher Anachronismus.

u Rabbinic Literature and Gospel Teachings (London 1930), S. 161.

227



Noch ein Problem des Lebens Jesu hat das Interesse der jüdischen
Forschung gefangen genommen, nämlich der Prozeß und die
Kreuzigung35. Die Zeit erlaubt uns nicht, die jüdischen Darstellungen
dieses Problems zu analysieren. Wir können nur das Resultat
folgendermaßen: kurz zusammenfassen. Die Juden können nicht
als Nation für den Tod Jesu verantwortlich gemacht werden. Schuldig

ist der Hohepriester und seine Partei, schuldig ist der
römische Prokurator, schuldig ist Jesus selbst. Er selbst ist zuletzt
für sein Schicksal verantwortlich. Sein Ende war eine geschichtliche

Notwendigkeit, denn so geht es mit mißlungenen
Messiasprätendenten.

Die oben referierte jüdische Darstellung des Lebens Jesu kann
an wichtigen Punkten nicht gutgeheißen werden. Die neutesta-
mentliche Forschung ist in der letzten Zeit durch verfeinerte
Methoden und stetige Umprüfung des Materials von den
Voraussetzungen, die dem jüdischen Jesusbilde den Schein der
Wissenschaftlichkeit gebieten konnten, nunmehr weit entfernt worden. Die
neutestamentliche Exegese hat sich immer mehr um das christo-
logische Problem konzentriert. Religiongse schichtlich
gesehen, hat sie die christologischen Kategorien in ihrer Eigenart
greifbarer gemacht. Quellen kritisch gesehen, hat dieselbe
Exegese gelernt, dem geschichtlichen Wert der Evangelientradition

gerechter zu werden. Dabei hat sich herausgestellt, daß keine
Schicht oder Quelle der synoptischen Evangelien ein Jesusbild
kennt, das nicht in die Dogmatik des Sohnes Gottes oder des

Menschensohnes gekleidet ist. Die Christologie ist also

ursprünglich, und es läßt sich auch wahrscheinlich machen,
daß Jesus selbst durch seine originale Deutung seiner Person im
Lichte alttestamentlicher Vorstellungen diese Christologie verur-

s5 Von der umfassenden jüdischen Literatur zu diesen Fragen seien hier
erwähnt: L. Philippson, Haben die Juden wirklich Jesum gekreuzigt? (Berlin

1866), J. Krauskopf, A Rabbi's Impression of the Oberammergau Passion

Play (Philadelphia 1901), E. Q. Hirsch, The Crucifixion Viewed from
a Jewish Standpoint (New York 1921), M. Hunterberg, The Crucified Jew
(New York 1929), M. Radin, The Trial of Jesus of Nazareth (Chicago
1931), H. E. Ooldin, The Case of the Nazarene reopened (New York 1948).

228



sacht hat. Ist darum die moderne jüdische Darstellung des
zeitgenössischen Judentums auch nur in ihren Hauptzügen richtig,
dann entbehrt jeder Versuch, Jesus mit diesem Judentum in
Harmonie zu bringen, den tragenden Grund. Das Neue Testament ist
durch und durch ch r i st ologi s ch, und man muß einfach diese
grundlegende Erkenntnis akzeptieren, wenn man es überhaupt
verstehen will. Die bisher geleisteten jüdischen Beiträge zu dieser
Grundfrage haben darum, von wenigen Ausnahmen abgesehen,
kaum mehr als wissenschaftshistorisches Interesse und haben
nichts Wesentliches zum Verständnis des geschichtlichen,
Problems beigesteuert.

(Fortsetzung folgt.)

Rezensionen

G. A. F. Knight: From Moses to Paul. A Christological Study in
the Light of our Hebraic Heritage. London, Lutterworth Press,
1949.

Die vorliegende Studie ist aus der praktischen Arbeit in der Judenmission
und engem Kontakt mit dem gegenwärtigen Judentum erwachsen. Ihr Ziel
ist, wie der Verfasser einleitend sagt, daß Juden und Christen sich beide
auf den gemeinsamen Grund besinnen möchten, von dem sie herkommen.
Daher setzt die Untersuchung bei dem Alten Testament ein, um auf dieser
gemeinsamen Gesprächsbasis eine friedliche Auseinandersetzung zu führen
wie einst Justin und Tryphon. Diese Besinnung auf die gemeinsamen
Wurzeln zeigt, daß die Juden sich vom alttestamentlichen Grund entfernt
haben und daß die Christen durch die Hellenisierung des Christentums
ebenfalls das alttestamentlich-hebräische Erbe weithin verloren haben.

Der Gang der Arbeit ist der folgende: nach einer kurzen Skizze des Judentums

im ersten Jahrhundert wird gezeigt, daß das Alte Testament von Gott
in Anthropomorphismen redet, und daß daher eine Untersuchung der alt-
testamentlichen Anthropologie einen Beitrag zum Verständnis der Formen
leisten kann, in denen das Alte Testament dem Offenbarungshandeln Gottes
Ausdruck verleiht. Wie beim Menschen zwischen nephesch und basar
unterschieden wird, so möchte der Verfasser dann auch von einer nephesch
Gottes sprechen, die in „extensions" mit und an den Menschen handelt.
Solche „extensions" der göttlichen nephesch sind nach Ansicht des
Verfasser u.a. die Engel, Metatron, derMemra, die Weisheit und die Schekhina.
Diese Begriffe und Vorstellungen zeigen, daß Gott für alttestamentlich-

229


	Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses Problem in der modernen jüdischen Theologie

