
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Der Name Israel : zur Auslegung von Gal. 6,16

Autor: Dahl, N.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960854

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960854
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Name Israel *)

i.

Zur Auslegung von Gal. 6,16

von Prof. Dr. theol. N. A. DAHL, Oslo

Im „Judaica" Heft 2 1949, hat Prof. Gottlob Schrenk die Frage
„Was bedeutet ,Israel Gottes'?" neu aufgeworfen und dahin
beantwortet, daß „Israel Gottes" in Gal. 6,16 den christgläubigen
Juden gelte. Es ist immer nützlich, daß eingebürgerte exegetische

Auffassungen neu geprüft werden. Wenn ich nun das Wort
ergreife, geschieht das nicht nur, weil Prof. Schrenk mich unter
den Vertretern der von ihm bekämpften Auffassung genannt hat,
sondern auch, weil sich in dieser Weise eine Gelegenheit geboten
hat, ein früheres Versäumnis nachzuholen. Denn zu den offenbaren

Schwächen meines Buches „Das Volk Gottes" (Oslo 1941)
gehört ja, daß, wie die Exegese im allgemeinen, so besonders
auch die genaue Exegese der entscheidenden Stelle Gal. 6,16
vernachlässigt worden ist.

Das Hauptanliegen von Prof. Schrenk scheint darin zu liegen,
daß er durch seine Deutung von Gal. 6,16 ein mögliches Argument

für die Deutung von rtciç ^IaoarfL in Rom. 11,26 auf die
Kirche eliminieren will. In der Deutung von Rom. 11,26 stimme
ich mit Prof. Schrenk überein. „Ganz Israel" kann hier nur das

Volk Israel sein, das aus dem gläubigen Rest und den verhärteten,

aber am Ende wieder angenommenen, Israeliten besteht1.
Rom. 11,26 darf nicht von Gal. 6,16 aus — wie dieses Wort
gewöhnlich verstanden wird — interpretiert werden. Die Frage
ist aber, ob es nicht ebenso fehlerhaft ist, Gal. 6,16 von
Rom. 9—11 aus interpretieren zu wollen.

* Unter dieser gemeinsamen Überschrift geben wir im folgenden zwei kontroverse

Aufsätze wieder, die sich beide um das rechte Verständnis des

Begriffes „Israel" bemühen.
1 Zu vergleichen ist hier auch eine schwedische Arbeit aus der Schule
Fridrichsens: Nicol. Maansson, Paulus och Judarna. Uppsala 1947.

161
1 Judaica, Bd. VI 3



1. Prof. Schrenks Hauptargument ist der sonstige Sprachgebrauch

des Paulus: „Er reserviert sonst ,Israel' durchgehend für
die Juden" (S. 87). Das ist richtig. Von diesem gewöhnlichen
Sprachgebrauch aus wäre auch Gal. 6,16 an das Volk Israel zu
denken. Aber so will auch Prof. Schrenk die Stelle nicht deuten:
„Unmöglich von vornherein ist die Beziehung auf das jüdische
Volk im Ganzen, Allgemeinen" (S. 86). Vielmehr soll der Apostel
Gal. 6,16 an „die christgläubigen Juden" gedacht haben. Aber
als Argumente für diese Deutung scheiden alle diejenigen Stellen
aus, wo „Israel" ganz einfach das Volk Israel bedeutet, und das
heißt alle Stellen außerhalb Rom. 9—11 und ferner alle Stellen
innerhalb Rom. 9—11, mit Ausnahme von Rom. 9,6: „Denn nicht
alle, die von Israel herstammen, sind Israel".

Aus Rom 9,6 zieht nun Prof. Schrenk den Schluß: „So sind hier
in der gegenwärtigen Lage der Gemeinde die christgläubigen
Juden das wahre Israel" (S. 87f.). So nahe dieser Schluß auch

liegen mag, so wird er aber von Paulus nicht vollzogen. Wenn
er im Folgenden von „Israel" spricht, denkt der Apostel vielmehr
immer an das israelitische Volk (9,27.31; 10,19.21; 11,2.7.
25. 26). Die christgläubigen Juden heißen dagegen nicht „Israel",
sondern „Rest" {Xeïf.i^.a) oder „Auswahl" (sxXoyrj' 11,5.7 vgl.
9,27.29). Und die Aussage Rom. 9,6 ist an sich rein negativ: nicht
alle „Söhne Israels" sind „Israel" im religiösen Vollsinn dieses

Wortes, so wie Ismael, die Kethurasöbne und Esau nicht im vollen
Sinne des Wortes „Kinder Abrahams" waren. Der Satz 9, 6 hat
prinzipiellen Charakter und besagt, daß zwischen den leiblichen
Nachkommen Israels und den Trägern der Verheißung unterschieden

werden muß. Dieser Satz wird auch durch Rom. 11,25 nicht
um seine Geltung gebracht, denn Paulus will nicht behaupten, daß
alle aus Israel stammenden Individuen gerettet werden. 11,25—31
zeigt aber, daß Israel als Träger der Verheißung nicht ohne
weiteres mit den christgläubigen Juden, identifiziert werden darf.

Der Hinweis auf Rom. 2,17—29 führt nicht weiter. Denn hier
steht der an Gesetz und Beschneidung orientierte Begriff „Jude",
nicht der an der Verheißung orientierte Begriff „Israel" zur Frage.

162



Und der „wahre Jude" ist ein prinzipieller, dialektischer Begriff,
und nicht mit dem Judenchristen zu identifizieren. In dem
sonstigen Sprachgebrauch des Apostels kann man höchstens ein Indiz
dafür finden, daß es ihm möglich gewesen wäre, den christgläubigen

Juden „Israel Gottes" zu nennen, keineswegs aber einen
Beweis dafür, daß er es Gal. 6,16 tatsächlich tut.

2. Wenn auch die Möglichkeit zuzugeben ist, daß Paulus den
Judenchristen „Israel Gottes" hätte nennen können, sind doch
stärkere Indizien dafür vorhanden, daß er diesen Ehrennamen auf
die christliche Kirche übertragen konnte. Das zeigt nicht nur die
Übertragung der Begriffe „Kinder Abrahams", „Beschneidung",
„Volk Gottes" (2. Kor. 6,16, Rom. 9, 25) usw., sondern auch seine

Kirchenanschauung überhaupt. Wenn Paulus in l.Kor. 10,18 von
dem „Israel nach dem Fleische" spricht, ist zwar zuzugeben, daß
ein entsprechender Begriff „Israel nach dem Geiste" nicht
bewußt vorzuschweben braucht, wenn auch Gal. 4,29 dafür sprechen

kann. Die Bezeichnung „Israel nach dem Fleische" ist aber

nur von einem Standort innerhalb der neuen Ordnung des Geistes
her möglich, an dem Paulus und die Korinther stehen, als diejenigen,

die das eschatologische Gegenstück zur Erlösung aus Ägypten

erlebt haben. l.Kor. 10 beweist also doch die Möglichkeit,
daß Paulus von seinem Standpunkte aus die Kirche „Israel

nach dem Geist" bzw. „Israel Gottes" hätte bezeichnen können.
Dasselbe wird auch durch Eph. 2,11 ff. bewiesen, wenn man diese
Stelle aus dem Epheserbrief heranziehen darf. Wenn hier zu
Heidenchristen gesagt wird, daß sie „einst... in jener Zeit...
von Israels Bürgergemeinde (bzw. Bürgerrecht) geschieden
waren", so liegt darin impliziert, daß dies jetzt anders geworden
ist; als „Mitbürger der Heiligen" haben die ehemaligen Heiden
Anteil an der Politeia Israels. Es wird freilich kein Zufall sein,
daß die positive Zugehörigkeit zu „Israel" mit anderen Worten
umschrieben wird2.
2 Was. Eph. 2, 11 ff. betrifft, scheint mir auch Qutbrod, mit dem ich
sonst übereinstimme, sich etwas zu zurückhaltend ausgedrückt zu haben

(Theol. Wörterb. III S. 390). — Ich darf aber hinzufügen, daß ich selbst
an meinen Bemerkungen zum Epheserbrief in „Das Volk Gottes" S. 257—
261 viel zu ändern hätte.

163



Die Untersuchung der sonstigen Verwendung des Wortes „Israel"
führt also nicht zum Ziel. Einerlei, ob Paulus Qal. 6,16 an die
Kirche Christi oder an die christgläubigen Juden gedacht hat, steht
der Gebrauch des Ausdruckes „Israel Gottes" an dieser Stelle bei
Paulus vereinzelt da. Andererseits sind Indizien vorhanden, die
die Übertragung des Namens „Israel" sowohl auf die Juden-
christen als auch auf die Gesamtkirche als möglich erscheinen
lassen. Welche Möglichkeit das Richtige trifft, kann nur durch
die Exegese entschieden werden.

Der Hinweis auf Rom. 2, 28—29 führt nicht weiter. Denn hier
schon in der Septuaginta (Ps. 124,5 und 127,6) findet, führt
nicht viel weiter. Immerhin darf man darauf hinweisen, daß,
obwohl Paulus von sich aus nicht ohne einen besonderen Anlaß
die Kirche „Israel" nennt, er doch beim Lesen der Bibel oft an
die christliche Kirche gedacht haben muß, wenn dort von „Israel"
die Rede war. Seiner Meinung nach ist ja die Schrift um der
Christen willen geschrieben, Rom. 4,23f„ 15,4; l.Kor. 9,10;
10,11. Diese Übertragung auf die Kirche muß besonders bei der
Verwendung der Psalmen nahe gelegen haben, während in den
Büchern des Gesetzes und der Propheten eher möglich war, die
Deutung auf das atl. Israel festzuhalten. Wir können hier darauf
hinweisen, daß auch der Begriff „Volk Gottes" von Paulus nur
dann auf die Kirche übertragen wird, wo Schriftstellen zitiert
werden.

4. Von größerer Tragweite ist die Beobachtung, daß 6,16 am
Schluß des Galaterbriefes steht. Das Formular der paulinischen
Briefausgänge ist freilich nicht so fest wie das der Briefeingänge.
Eine recht große Regelmäßigkeit ist aber doch vorhanden. Zu
dem Schema gehört u. a., daß vor dem abschließenden Gnaden-
wunsch sich ein anderes Segenswort befindet: 1. Thess. 5, 23:

„Er selbst aber, der Gott des Friedens, heilige euch ...". 2. Thess.

3,16: „Er selbst aber, der Gott des Friedens, gebe euch den
Frieden...". 2. Kor. 13,11: „Haltet Frieden, so wird der Gott der
Liebe und des Friedens mit euch sein". Rom. 15,33: „Der Gott
des Friedens aber mit euch Allen". Rom. 16,20: „Aber der Gott

164



dies Friedens wird den Satan in Bälde unter euren Füßen zermalmen".

Phil. 4,19: „Mein Gott wird aber alles, was ihr bedürft,
ausfüllen..." (vgl. auch. 4,9). Eph. 6,23: „Friede den Brüdern
und Liebe samt Glauben...". (2. Tim. 4,22: „Der Herr mit
deinem Geiste".) In 1. Kor. ist dieser Wunsch ersetzt durch die
Verfluchung: „Wer den Herrn nicht liebt, der sei verflucht". Er
fehlt also nur in Kol. und Philem. (1. Tim., Tit.).

In Gal. wird der Wunsch für die Briefempfänger, daß der Gott
des Friedens mit ihnen sei o. dgl., ersetzt durch den Wunsch:
„Und so viele nach dieser Regel wandeln werden, über die
(komme) Friede und Barmherzigkeit — und über das Israel
Gottes". Der Wunsch für die Leser wird also umgebogen zu
einem Wunsch für diejenigen, die nach dem „Kanon" des Paulus

wandeln, wie er in 6,15 aufgestellt worden ist. Die Ursache
der Abänderung der gewöhnlichen Formel ist ganz deutlich,
Paulus will den Galatern nicht bedingungslos den Frieden Gottes,
bzw. den Beistand des Gottes des Friedens, zusagen, sondern
macht die Zusage des Friedens und der Barmherzigkeit davon
abhängig, daß sie seine Worte zu Herzen nehmen. Man hat damit
das Fehlen der einleitenden Danksagung im Gal. zu vergleichen.
Eine formgeschichtliche Betrachtung zeigt also, daß der Wunsch
Gal. 6,16 einen Wunsch für die Briefempfänger vertritt. Dann
ist es aber völlig deutlich, daß Paulus mit denjenigen, die nach
seiner Regel wandeln werden, zunächst an die Galater denkt,
sofern sie es tun. Dafür spricht ja auch die Verwendung des
Futurums. Die sachliche Einschränkung führt aber dazu, daß die
Formulierung ins Allgemeine erweitert wird, und so den Gedanken

auf alle diejenigen hinlenkt, die — nicht nur in Galatien —
nach dem Kanon des Paulus wandeln werden. Es erschiene dann
durchaus natürlich, wenn nun auch diese Gesamtheit ausdrücklich

genannt würde — und eben das geschieht durch die Hinzu-
fügumg von „und über das Israel Gottes". Eine besondere
Hervorhebung einer abgegrenzten Gruppe, der christgläubigen Juden,
wäre dagegen stilistisch und psychologisch kaum vorstellbar.

5. Das Ergebnis der formgeschichtlichen Untersuchung wird in
entscheidender Weise bestätigt durch die Parallelen aus jüdischen

165



Gebeten, wo am Schluß oft ein Gebet um Frieden steht. Die
Form wird z. B. durch die Schlußbenediktion des Achtzehngebetes
vertreten: „Lege Frieden... und Erbarmen auf uns und auf dein
Volk Israel". Schrenk führt die Stellen an, sucht sich aber der
sich aufdrängenden Folgerung zu entziehen durch die Erwägung,
„daß Paulus durch seine altgeübte Gebetsgewohnheit immer wieder

veranlaßt war, an das konkrete Israel zu denken" (S. 93).
Aber an das gesamte Volk Israel denkt ja Paulus auch nach

Schrenk nicht. Ob es ihm näher lag, an die christgläubigen Juden
oder an die Kirche zu denken, kann nicht durch apriorische
Überlegungen, sondern nur auf Grund seiner Briefe entschieden werden.

Von hier aus werden wir also nur auf die sprachliche und
exegetische Untersuchung zurückgewiesen.

Die besondere Bedeutung der jüdischen Parallelen liegt auf dem
formalen Gebiet. Wie Schrenk selbst sagt, wird hier „immer von
der kleineren Gruppe hinausgeschaut auf das ganze Israel" (S. 93).
Das einzig Natürliche ist, daß Paulus in derselben Weise durch
die Hinzufügung von „und über das Israel Gottes" die Gesamtheit

zu der besonderen Gruppe hinzufügt. Eine besondere
Hervorhebung der gläubigen Juden würde dagegen schroff gegen die

jüdische Gewohnheit streiten, am Ende die Gesamtheit zu nennen.
Es kommt hinzu, daß wir die Christianisierung einer ähnlichen
Formel auch anderswo bei Paulus antreffen, nämlich in l.Kor.
1,3: „an die Gemeinde Gottes, die in Korinth ist,... samt allen,
die den Namen unseres Herrn Jesus Christus anrufen an jedem
Ort, bei ihnen und bei uns. Gnade (sei) euch und Friede...".
Wie Lietzmanin3 nachgewiesen hat, ist dies einer jüdischen Formel

nachgebildet, die inschriftlich belegt ist und mit den genannten

Gebeten eng übereinstimmt: „Es sei Friede an, diesem Ort
und an allen Orten Israels" oder: „Es sei Friede über diesem Ort
und über allen Orten Israels". In 1. Kor. werden neben den
Briefempfängern auch die Gesamtheit der Glaubenden an allen Orten
genannt; die am nächsten liegende Annahme ist, daß Gal. 6,16

3 H. Lietzmann, Zwei Notizen zu Paulus, Sitzungsb. Berk Akad. 1930,
Philos, hist. Kl. S. 151 ff. Vgl. Handbuch zum N.T., An die Korinther,
3. Aufl., 1931, z. St.

166



ebenso gemeint ist, auch wenn Paulus hier den Wortlaut der
jüdischen] Formeln nicht mehr unverändert verwendet hat.

6. Schrenk behauptet (S. 86) : „Das zweifache hi't ist denkbar

ungeeignet... auch für die Annahme, daß ein Ganzes zum Teil
hinzugefügt wird". Dieser Einwand wird hinfällig durch die Ehv
sieht, daß das£7ri... xat ènl Gal. 6,16 dem hebräischen cal

we'al-.. genau nachgebildet ist. Aber auch vom Griechischen
her ist der Einwand kaum stichhaltig; da v.al die Hinzufügung
einer Ganzheit zum Teil bezeichnen kann, kann es das natürlich
auch dann tun, wenn inL folgt. (Vgl. auch Apg. 5,11 : „Und es
kam große Furcht über die ganze Gemeinde und über alle, welche
dieses hörten" — die Ekklesia gehört natürlich mit zu denjenigen,
die es hörten.)

7. Die zur Debatte stehende Frage scheint mir durch die sti-
listisch-formgeschichtliche Betrachtung eigentlich schon entschieden

zu sein. Das Ergebnis wird aber durch sachliche Erwägungen
vollauf bestätigt.

Man darf annehmen, daß Paulus geschrieben hat, um verstanden
zu werden. Wir müssen deshalb zunächst fragen: Wie haben die
Gemeinden Galatiens, die Rom. 9—11 nicht vor sich hatten, aber
denen der Galaterbrief bis zum Schluß vorgelesen worden war,
den Friedenswunsch für das Israel Gottes verstehen müssen? Die
Antwort kann nicht zweifelhaft sein. Es war ihnen gesagt worden,
daß „die, die aus dem Glauben sind, Söhne Abrahams sind" (3,7).
Paulus hat dargelegt, der verheißene „Same Abrahams" sei Christus,

und dadurch auch diejenigen, die in der Taufe Christus
angezogen hatten und ihm gehörten (3,16.27—29). Und ferner hat

er behauptet, das „obere Jerusalem" sei der Christen Mutter, und
sie seien „nach Isaaks Weise Kinder der Verheißung", wie er
„nach dem Geiste gezeugt", während Ismael der Typus des

Israël katä särka war (4,21—31). Von einer Sonderstellung

der Judenchristen ist, anders als in Rom., nicht die Rede
gewesen. Wenn am Schluß dieses Briefes der Apostel Friede
und Barmherzigkeit über das Israel Gottes wünschte, konnte
das nach dem, was im Brief vorher gesagt war, nur als ein Frie-

167



denswunsch über diejenigen verstanden werden, die Christus
gehörten und dadurch „Same Abrahams" waren. Wenn Paulus am
Schluß hätte sagen wollen: „Es gibt noch ein wahres Israel...
Ich stehe weiter zum wahren Judentum", hätte er das doch
einigermaßen deutlich ausdrücken und erklären müssen, etwa so wie
in Rom. 11. Ein ganz kurzer Hinweis auf die christgläubigen
Juden als das „Israel Gottes" würde dagegen wohl den Eindruck
erwecken, daß die Judaisten doch mit ihrer These Recht hatten,
daß nicht nur Glaube und Taufe, sondern auch Beschneidung und
Gesetzeswerke nötig waren, um ein Glied des Gottesvolkes Israel
zu werden. So wie Prof. Schrenk den Apostel versteht, können ihn
die Galater unmöglich verstanden haben.

8. Daß auch Paulus selbst mit „Israel Gottes" nur die Kirche aus
Juden und Heiden hat meinen können, geht auch daraus hervor,
daß die Formulierung der Briefschlüsse wie der Briefeingänge
im allgemeinen auf den Tenor des Briefkorpus abgestimmt ist.
Das ist auch Gal. 6,16 der Fall durch die Formulierung des
Wunsches für die Briefempfänger als eines Wunsches! für
diejenigen, die nach seiner „Regel" wandeln würden — und sicherlich

auch durch die Hinzufügung von „das Israel Gottes". Damit
kann er dann nur diejenigen meinen, die er früher „Same" und
„Kinder Abrahams" genannt hatte. In einem Schlußwunsch eine
Reservation einzufügen oder einem Mißverständnis vorzubeugen,
würde dagegen der Art des Apostels widersprechen.

In dem eigenhändig geschriebenen Schlußteil des Galaterbriefes
(6,11—18) ist es dem Apostel darum zu tun, die Judaisten
endgültig und mit aller Schärfe zurückzuweisen und die Galater zum
Gehorsam seinen apostolischen Weisungen gegenüber zu bewegen.

Das ist sowohl V. 12—14 und 15, als auch V. 17 der Fall.
Es ist undenkbar, daß er mit V. 16 einen ganz anderen Gedanken
hat einführen wollen und einen Friedenswunsch für die
christusgläubigen Juden als versöhnendes Schlußwort hinzugefügt hat.

Dagegen ist es sehr wohl verständlich, daß Paulus in diesem
Zusammenhang mit den übrigen Würde-Namen der Juden auch

den Namen „Israel" auf die Christenheit überträgt, auch wenn
er das sonst nicht getan hat. Das betonte und auffallende „Israel

168



Gottes" gibt dann an, daß er hier nicht wie sonst an das Volk
Israel denkt.

9. Prof. Schrenk findet, daß Paulus gerade am Schluß des Ga-
laterbriefes ein Bedürfnis hat fühlen müssen, seine Treue gegenüber

dem wahren, durch die gläubig gewordenen Juden vertretenen,

Israel zum Ausdruck kommen zu lassen. Mir scheint dies
auf ein Verkennen der Verschiedenheit der Briefsituationen im
Galaterbrief und Römerbrief zu beruhen. Im Römerbrief wehrt
sich Paulus dagegen, als ein Vernichter des Gesetzes und
Verächter seines Volkes aufgefaßt zu werden. Im Galaterbrief hat
er dazu keinen Grund. Die Judaisten in Galatien scheinen nicht
den Apostel als „einen judenhassenden Apostata" angegriffen zu
haben. Vielmehr scheinen sie angedeutet zu haben, daß er eigentlich

die Richtigkeit ihrer Ansicht anerkannte, und auch selbst
gegebenenfalls „Beschneidung verkünden" konnte (5,11). Nur um
„Menschen zu überreden" habe er diese seine wahre Meinung nicht
den Galatern klargemacht (1,10). Es besteht nicht nur ein
Unterschied zwischen Gal. 6,16 und Rom. 11,26, sondern auch
zwischen den Äußerungen über die Abrahamskindschaft in Gal. 3

und Rom. 4, Gal. 4,21—31 und Rom. 9,6—13. Und die ganze
Art, in der Paulus in den beiden Briefen von dem Volke Israel
spricht, ist in beiden Briefen eine- andere. Der Unterschied ist
nicht als Widerspruch zu sehen; aber in der zugespitzten
Kampfsituation des Galaterbriefes hat der Apostel nicht die Möglichkeit,

seine Gedanken in derselben ruhigen und vielseitigen Weise
klarzulegen, wie er es im Römerbrief tut.

Mit dem Gesagten soll keineswegs behauptet werden, daß die
in Rom. 9—11 entwickelten Gedanken erst beim Abfassen des

Römerbriefs und nur zu apologetischen Zwecken konzipiert sind.
Das zeigt nicht nur 2. Kor. 3,16. Der Einsatz des Apostels für
das Kollektenwerk, sowie seine ganze Haltung der Urgemeinde
und den Jerusalemer Autoritäten gegenüber wird vielmehr erst
im Lichte von Rom. 11 voll verständlich4. Und keinesfalls darf

4 Das Volk Gottes S. 240—246.

169



man Rom. 11,26 von Gal. 6,16 aus deuten; dafür ist die Stelle
im Galaterbrief viel zu stark durch die besondere Briefsituation
bestimmt. Nach dem zum Teil scharfen Widerspruch will ich am
Schluß gern wiederum meine Zustimmung zu dem betonen, was
für Prof. Schrenk das eigentliche Anliegen ist.

II.

Der Segenswunsch nach der Kampfepistel
Antwort von Prof. Q. SCHRENK, Zürich

Herrn Prof. Dahl in Oslo danke ich herzlich für sein Eingehen
auf meinen Aufsatz, das den weiteren Austausch fördert1.
Bezeichnet mein verehrter Kritiker seine Ausführungen als „scharfen
Widerspruch", so sind doch zunächst die Übereinstimmungen
zwischen ihm und mir nicht unerheblich. Ich nenne nur folgende
Punkte :

1. Es ist zuzugeben, daß Pis sonst durchweg „Israel" für die
Juden reserviert. Er hat den Namen Israel sonst nicht auf die
Christenheit übertragen.

2. In Rom. 11,26 kann „ganz Israel" unter keinen Umständen
auf die ganze Kirche gedeutet werden.

3. Bei l.Kor. 10,18 „Israel nach dem Fleisch" ist zuzugestehen,
daß ein entsprechender Begriff „Israel nach dem Geist" nicht
bewußt vorzuschweben braucht.

1 Um der Kürze willen werde ich die beiden Auffassungen mit den Namen
ältester Ausleger bezeichnen. Die von Dahl, daß sich in Qal. 6, 16 „Israel
Gottes" auf die christliche Kirche beziehe, mit: Deutung des Chrysosto-
mus (354—407),. Die meine, daß das christgläubige Israel gemeint sei,
nach dem wichtigsten älteren Schriftsteller der syrischen Kirche, als Deutung

des Ephräm (306—373). Qal. heißt Galaterbrief. Rom.: Römerbrief.
Pis Paulus.

170



4. Nach Rom. 9—11 ist die Möglichkeit einzuräumen, daß Pis
die Judenchristen hätte „Israel Gottes" nennen können.

Kommt nun Dahl dennoch zu dem seines Erachtens sicheren
Resultat, daß die Deutung des Chrysostomus trotzdem zu Recht
bestehe, so ist das nur so verständlich: Er glaubt aus anderen
Indizien schließen zu dürfen, es sei doch u. U. als eine Ausnahme
Pis einmal möglich gewesen, sich in jenem Sinne auszudrücken.
Stil, Form, Briefsituation, dazu die Auffassung von der Kirche
bei Pis scheinen ihm dafür zu sprechen. — Ich dagegen ziehe
aus den beiden Tatsachen, daß der einheitliche Gebrauch des

Wortes bei Pis in andere Richtung weist und daß er die Kirche
sonst nicht Israel nennt, den Schluß, daß er dies auch Gal. 6,16
nicht getan haben wird. — Bevor Dahls Begründungen nachzuprüfen

sind, ist zuvor Einiges zu bemerken über seine Kritik
meiner Benutzung der Grundlage.

I. Israel bei Paulus

Ausgangspunkt kann auch jetzt wieder nur der Wortgebrauch von
„Israel" bei Pis sein, den ich nach wie vor zu Grunde lege. Er
hat das Schwergewicht. Alle Parallelen, Analogien oder
Anklänge, die diese Basis betreffen, sind bedeutsamer als alle
anderen Erwägungen. Es ist eine Hauptschwäche der Deutung des

Chrysost., daß sie im sonstigen paulinischen Sprachgebrauch
keinen Grund hat. Die des Ephräm hat von vornherein den Vorzug,

daß sie den Apostel wie sonst bei „Israel", so hier bei
„Israel Gottes" die Volkszugehörigkeit nicht bei Seite stellen läßt.
Ohne weiteres gebe ich zu, daß solche Untersuchung des
Sprachgebrauchs für die üblich gewordene Deutung nichts austrägt.
Um so mehr Wert hat sie zur Revision dieser Deutung. Wir
können aber diesen Sprachgebrauch überhaupt gar nicht
feststellen ohne Hinzunahme von 1„ 2. Kor., Rom., Phil. Besteht
doch die auffallende Tatsache, daß im Gal. Israel nur an dieser
einzigen Stelle vorkommt. Es hat freilich gute Gründe, daß in
diesem Briefe sonst nur von Judaios, Judaismos, von der Peri-

171



tome gesprochen! wird. Vgl. 1,13f.; 2,14f.; 3,28 und „Beschneidung"

als Gesamtbenennung: 2,7.8.9; vgl. 6,15. Dahl hat das
schon zutreffend erläutert: das Judentum werde im Gal. sub specie
Gesetz und Beschneidung behandelt. Aber auch sonst — in 1.,
2. Thess., 1., 2. Kor., Rom., Kol. begegnet Joudaios, Joudaioi
viel mehr als das feierliche Wort für das Gottesvolk: Israel.
Dieses steht immer im heils- und bundesgeschichtlichen Sinne,
zumal wenn er von dem Handeln Gottes mit seinem Volke redet:
Rom. 9,6; 9,27.31; 10,19.21; 11,2.7.25; auch 1. Kor. 10,18
(der erledigte Opferdienst des Israel vjxxu orw/.a. der doch eine
wertvolle Analogie bietet) ; 2. Kor. 3, 7. „Israel" hat wie das
seltenere „Israelites" einen theokratischen, sakralen Klang. Eine
formale Gleichheit mit den übrigen Paulinen ist der Gebrauch des
Artikels vor Israel wie in Ps. 24,22 LXX: Rom. 9,27; 10,21;
11,25; l.Kor. 10,18; vgl. Eph. 2,12, wodurch immer bestimmt
das wirkliche Volk hervorgehoben ist. Auch dies inkliniert die
Annahme, daß der Ausdruck Gal. 6,16 gleichfalls feste Beziehung
hat zur Volkszugehörigkeit.

Bezeichnend ist, daß der Apostel, wenn er sich selber einen Israeliten

nennt, was er mit bemerkenswertem Nachdruck festhält,
diesen Ehrennamen eines Gliedes der von Gott erwählten
Bundesgemeinde an erste Stelle setzt. Er unterscheidet ihn von dem

persönlich auch beanspruchten Hebraios (Phil. 3,5; vgl. 2. Kor.
11,22)2. Er verbindet ihn mit der Stammeszugehörigkeit zu
Benjamin (Phil. 3.5; Rom. 11,1) oder setzt ihn in nächste Nachbarschaft

zu „aus dem Samen Abrahams" (2. Kor. 11,22; Rom.
11,1). Rom. 9, 4 ist Israelitai wie ein solenner Obertitel gebraucht
zu jenem hymnisch abschließenden Aufreihen der höchsten
Schenkungen an Israel. Pis weiß sich den „Brüdern" verbunden, für
deren Rettung er willens wäre, ein Verfluchter zu sein. Es folgen
alle großen, heiligen Gaben an das Bundesvolk, die sich vollenden

im Christus. Das Ganze eingeleitet durch Israelitai. — Das

2 Hebraios weist darauf hin, daß seine Muttersprache und Sitte
palästinensisch ist, während Israelit und Same Abrahams Ehrenprädikate
religiöser Zugehörigkeit sind.

172



alles zeigt, wie er durchweg ehrfurchtsvoll an der eigentlichen
gewichtigen Bedeutung festhält.

Daß der Qal. sonst nichts von „Israel"3 sagt, wird wohl nicht
allein zusammenhängen mit dem erwähnten Thema und mit dem
Tenor der Kampfesepistel. Der spätere Rom., dies ausgewogene
Testament paulinischer Gesamtauffassung und Missionsüberzeugung

— Testament: bevor er nach dem Westen geht — bringt,
sonderlich auch in Kap. 9—11, in viel stärkerem Maße ruhig
entfaltende, geschichtsdeutende Darlegung. Zwar hat auch der Gal.
geschichtsdeutende Abschnitte. Aber er verfolgt nicht als Hauptthema

die Führung und innerlich gedeutete Geschichte Israels,
sondern reißt mit Schärfe den gesetzesfreien Weg der
Heidenchristen4 auf, die in Galatien von den Judaisten unter das Joch
gebeugt werden sollen. Indem dies den Eifer des Apostels der
Freiheit hervorruft, mag es vielleicht ganz unwillkürlich
geschehen, daß dabei zunächst die gewichtige Bezeichnung zurücktritt,

die des Judenvolkes höchste Ehrung und Begnadigung
einschließt. Man würde freilich mit Recht etwas Wichtiges vermissen,

wenn sich der Gal. nur polemisch gegen die Repristination
des Gesetzes wenden würde, ohne daß irgendwie auch vom
wahren Judenchristentum die Rede wäre. Daß dies,
abgesehen von 6,16, ganz ausdrücklich geschieht, davon später
(siehe unter 3.).

Dahl beanstandet, daß ich „Israel Gottes" auf die christgläubigen
Juden deute, während dann doch nach seiner Meinung alle Stellen
bei Pis ausscheiden müssen, die bei Israel einfach an das Volk
Israel denken. Als ob das christgläubige Israel nichts zu tun habe

mit dem Volk Israel Es ist ja doch Rest, Auswahl Israels.
Gerade diese Ausdrücke des Rom. für die jetzt glaubenden
Israeliten legen Ephräms Deutung nahe, denn die auffallende
Akzentuierung „Gottes" wird einen Gegensatz ausdrücken. Es ist
dann, wie auch sonst bei Pis, zweierlei Israel vorausgesetzt.
Wie der Rom. zeigt, ist es allein der prophetische Restgedanke,

3 Gemeint ist jetzt nur das Wort.
4 £»vri- 1,16; 2,2.8.9.14; 3,14; vgl. v. a. 4, 8 ff.

173



der ihm immer wieder dies Zweierlei ertragbar macht. Aber die
Erwählung des Restes drängt ja dann nach Rom. 11,26 eschatolo-
gisch hin auf das Erbarmen über Gesamtisrael. So ist also bei
der Deutung „christgläubiges Israel" die Verbindung mit dem

ganzen Israel von A bis Z gewährleistet, wenn wir das
umfassendste Dokument, den Rom., zu Rate ziehen.

Damit stehen wir bei dem, was sonst bei Pis über eine
Unterscheidung in Israel und beim Juden gesagt wird: Rom. 9,6ff.
und 2,17—29.

Dahl hat meinen Hinweis auf die erste Stelle: „Denn nicht alle,
die von Israel herstammen, die sind Israel" als strikt beweisende
Unterlage angefochten. Es wird dort unterschieden zwischen
Kindern des Fleisches und Kindern Gottes der
Verheißung), mit ausdrücklicher Betonung, daß der Name Israel
in Wahrheit nur denen gilt, die traw d-eov genannt werden können.

Es liegt da schon im Ausdruck eine gewisse Gleichung mit
„Israel Gottes" vor, ein ähnlicher Weg der Unterscheidung. Beide
Male wird es sich darum handeln, daß einem bloßen Verharren
bei der Abstammung des Blutes (Rom. 9,8 Kinder des
Fleisches) ein anderes Israel entgegengesetzt wird. Sowie im Gal.
nach allem Kampf gegen den Beschneidungszwang der Schlußsegen

die Frage beachtet, welches Israel vor Gott Geltung hat,
kann die Formel „Israel Gottes" etwas Ähnliches besagen, wie
das, was in Rom. 9,6 ff. durch die Redeweise von den beiden
Israel ausgedrückt wird. Daß die Scheidung in Israel den Apostel
zu einer Ergänzung des bloßen Namens führt, zeigt lehrreich das

Gegenüber in Rom. 11,7: „Was Israel erstrebte, das hat es

nicht erlangt, die Auswahl aber hat es erlangt". Die
Feststellung dieser Auswahl nach Gottes Sinn ist aber, wie zu zeigen
ist, das Endergebnis des ganzen mit Rom. 9, 6 beginnenden
Schriftbeweises, und erst dadurch wird aus jenem Obersatz von den
beiden Israel eine wertvolle Unterlage für die Deutung Ephräms.

Dahl hat nämlich bei seiner Charakteristik dieses Abschnittes Rom.
9, 6 ff. den Ausgangspunkt des Ganzen nicht hervorgehoben, der
entscheidend wichtig ist: „Das Wort Gottes ist nicht hingefallen".

174



Zwischen den Zeilen steht da, nach dem Eingang des Kap. 9 zu
schließen: nämlich dadurch nicht hingefallen, daß in der
gegenwärtigen Lage nur wenige an den Christus glauben. Dies
Problem beherrscht Rom. 9—11. Um diese Lage in das rechte Licht
zu rucken, entfaltet Pis alles Folgende. Dazu zeigt er, daß von
Anfang an das Verheißungs- und Erwählungsprinzip in Israels
Geschichte obwaltete. Alles in seiner Schrifterläuterung — das

ist der spürbare geheime Unterstrom in Kp. 9 — soll auf die
gegenwärtige Lage hinauslaufen. Und weil auf jene aus der
Gegenwart kommende Bemerkung vom Nichthinfallen des Wortes
Gottes sofort der prinzipielle Hauptsatz von den zwei Israel folgt,
weil dann sowohl in der Vätergeschichte wie bei Mose, wie bei
den Propheten immer wieder das Gesamtvolk unterschieden wird
vom wahren Israel, so darf man nicht nur, man muß vielmehr
die weitere Frage stellen, wo sich in der gegenwärtigen

Lage — so hatte ich ausdrücklich bemerkt — für Pis dies
Verheißungs- und Erwählungsprinzip realisiert? Die Antwort
erfolgt explizit später: eben bei dem über den Rest, über die
Auswahl Gesagten. Und das sind ja die christgläubigen Juden. Es

steht das zu Anfang über die beiden Israel Entwickelte und das

später über den Rest Bezeichnete in geschlossenem innerem
Zusammenhang. Das ergab das wohlbegründete Recht, Rom. 9, 6 ff.
als Hauptgrundlage in Anspruch zu nehmen.

Inwiefern gerade Rom. 11,25—31 zeigen soll, daß Israel als

Träger der Verheißung nicht „ohne weiteres" mit den christgläubigen

Juden identifiziert werden darf, ist mir nicht klar geworden.

Was dort vom Ende geweissagt wird, daß nämlich ganz
Israel gerettet werden soll, das geschieht ja nur so, indem das
nunmehr an den Christus glaubende, gehorsam gewordene
Israel Barmherzigkeit erlangt. Sollte Dahl jedoch meinen, daß
das Israel vor Christus als Träger der Verheißung nicht einfach
so identifiziert werden darf, so ist das selbstverständlich. Nur
muß hinzugefügt werden, daß Pis diesen Träger der Verheißung
in unmittelbarer Linie mit der kommenden Christusoffenbarung
verbindet. So liegt für ihn eben doch in der Unterscheidung der
beiden Israel, die von Anfang an da ist, die Berechtigung, in der

175



gegenwärtigen Lage im glaubenden Rest das wahre Israel zu
sehen. Und warum sollte er das nicht einmal an anderem Ort
früher oder später mit „Israel Gottes" ausgedrückt haben? Sofern
Israel an den Christus glaubt, bewährt es sich als Träger der
Verheißung Gottes.

In Rom. 2,17—29 scheint „der wahre Jude"5 ein dialektischer
Begriff zu sein6. Das reicht jedoch nicht mehr aus für den Schluß

2,28 f., wo deutlich judenchristliche Existenz
hineingreift. Dort wird vom „wahren Juden" etwas ausgesagt,
das nicht einfach in der alttestamentlichen Sphäre Geltung hat,
ohne Berücksichtigung der neuen Stellung zur Wende durch den
Christus. Es heißt da: „Denn nicht der ist ein Jude, der es äußerlich

ist, und nicht das ist Beschneidung, die äußerlich am Fleisch
geschieht, sondern der ist ein Jude, der es innerlich ist, und das

ist Beschneidung, die am Herzen geschieht, im Geiste, nicht nach
dem nur geschriebenen Gesetz7. Ein solcher hat sein Lob nicht
von Menschen, sondern von Gott". Diese Worte nehmen etwas

vorweg, da ja erst das Evangelium den aus der Gesetzesfreiheit
stammenden Gegensatz yQaf.if.ia — jzvevua (vgl. 2. Kor. 3, 6 ff.)
verständlich macht. Bei „Herzensbeschneidung" kann man
zunächst noch sagen, daß hier einfach Dtr. 10,16; 30,6; Jer. 4,4
vgl. 4,14 verwertet wird, obwohl ja das Verheißungsmäßige
in Dtr. 30,6 auch in die Zukunft weist. Aber der Gegensatz

ygafi/ja — nvsvfia zur Beschreibung echten Judentums bezeichnet
eine Glaubenshaltung, die über das Gesetz hinausgeht. Zum
mindesten muß man sagen, daß nach dem Ausklang von Rom. 2 der
„wahre Jude" unfehlbar anlangt bei dem, was im christlichen
Sinne Beschneidung des Herzens im Geiste ist. Den Sprachgebrauch

von Israel erhellt die Stelle natürlich nicht. Die beiden
Israel sind anderwärts viel mehr heilsgeschichtlich charakterisiert.
Aber auch die Unterscheidung der beiden Arten von Juden läuft

5 Ich setze „wahrer Jude" in Anführungszeichen, weil dieser Ausdruck
Rom. 2 nicht steht.
6 Zu abstrahierend ist die Deutung von Kühl, es sei alles hypothetisch
gesagt. Meiner Auffassung am nächsten steht hier die von Zahn, vgl. auch

Häring, Der Römerbrief 1926, S. 35.

176



also hier auf die große Heilswende hinaus. Darum ist diese
sekundäre Parallele nicht ohne Belang für den Möglichkeitsraum
jener Deutung, da sie zudem dem Thema des Gal. nahe steht.
Fragt man von Ephräms Deutung her, aus was für Juden das

„Israel Gottes" besteht, so ist die Bestimmung: „Herzensbe-
schneidung durch den Geist, ohne Gesetz" eine Antwort, die sachlich

mit dem Gal. übereinkommt.

2. Die siilgeschichtliche Frage

Ich habe mich in Judaica V, 2, S. 93 nicht gescheut, scheinbar

gegen das „Interesse" meiner Auslegung, zu fragen, ob nicht
jene jüdischen Gebete auch „von der kleineren Gruppe
hinausschauen auf das ganze Israel". Ich wollte selber diesen
möglichen Einwand aufwerfen. Aber wenn ich nun ausführlicher auch
hier das Stilistische behandeln soll, so bestreite ich, daß man
angesichts der ganz verschiedenen Formung von Gal. 6,16 die
Stelle stilistisch von dorther erhellen kann. Natürlich ist es ohnehin

eine äußerst schwierige Frage, ob schon zur Zeit des Pis
in jenen Formen gebetet worden ist. Keineswegs genügt wie bei
Dahl der bloße Hinweis auf die bekannte Tatsache, daß das

doppelte èni jenem zwiefachen 'al in den jüdischen Gebeten
entspricht, um eine genauere Untersuchung über den Gebrauch des

doppelten /.al bei Pis unnötig zu machen. Diese aber zeigt, daß

er es nicht dazu zu verwenden pflegt, um ein Ganzes zu einem
Teil hinzuzufügen. Aber nun die Hauptsache: der beträchtliche
stilistische Unterschied zwischen Gal. 6,16 und jenen andren
Segenswünschen. Die Worte im Psalter wünschen nur Frieden,
Güte, Segen über Israel und haben das doppelte cal mit wë

überhaupt nicht. Immerhin sind siQrjvrj und eleog bereits im Psalmbuch

vorgezeichnet. Bei den späteren jüdischen Segenswünschen
haben wir u.U. die Zweiheit: alenü wë 'al kol Israel, oder: Er
erbarme sich über dich und die Kranken Israels, oder: Er schaffe

7 Zu dieser Wiedergabe von ynnuna vgl. meinen Artikel yçàfuia. im Theol.
Wörterbuch z. NT I 765.
8 Was Dahl über das èni xai w in ApG 5, 11 sagt, ist darum abwegig,

177
2 Judaica, Bd. VI, 3



Frieden über uns und über ganz Israel. Aber der Unterschied der
Formung ist erheblich. Liest man Gal. 6,16 rein lautlich, so
ergibt sich nach eleoç mit der sinkenden Tonstelle ein vorläufiger
Abschluß. Und dann wird noch angefügt: vai snl tov yloqar]X rot
&£ov. Gerade das nötigt dazu, das v.al mit „auch" zu übersetzen.
Es ist nicht wie bei jenen jüdischen Gebeten, wo der ganze Schlußton

auf die beiden ununterbrochenen 'al we 'al fällt und auf das,

was dazwischen und hernach kommt. Darum ist die paulinische
Formung auch nicht dazu angetan, ein Ganzes zum Teil
hinzuzufügen oder eine Näherbestimmung des ersten Gliedes zu bringen.

Hier wird vielmehr ein Nachtrag geboten.
Dazu leitet die ganze Satzmelodie an. Schon Hof-
mann wies darauf hin9, daß nicht nur v.al eleoç das erste vom
letzten Satzglied trennt, sondern daß auch im ersten Satzglied
das in avxovç an wenigst betonter Stelle steht. Vorher hatte den
Ton: stqrjvrj v.al i'lsog, dann aber: tov tov d-sov. Darum
wird wie gesagt das dieser Formel vorangehende val am
natürlichsten wiedergegeben durch ein stark betontes „auch".

Dahl sagt weiter, eine besondre Hervorhebung der gläubigen
Juden würde schroff gegen die jüdische Gewohnheit streiten, am
Ende die Gesamtheit zu nennen. Gewiß — die Gesamtheit Israels.
Sachlich liegt eben bei Pis die neue Situation vor, daß nicht das

„ganze Israel" zur Gemeinde gehört, die jetzt gesegnet wird, und
daß die Limitation der Formel vom prophetischen Restgedanken
her das „Ganz Israel" nicht mehr zuläßt, denn das „Ganz Israel"
im Sinne von Rom. 11,26 kann hier als gegenwärtig gesegnet
nicht in Frage kommen. Pis hat sich durch sein 3Ioçarjl tov deov

vom gewohnten jüdischen Ausdruck dadurch distanziert, daß er
nur den Restteil Israels aus dem ganzen Volk heraushob, weil
das übrige Israel Gott widerstrebt. Meine Bemerkung aber
a. a. O. S. 93, daß Pis durch seine alte Gebetsgewohnheit (Psalter)

immer wieder veranlaßt war, an das konkrete Israel und nicht
an die christliche Kirche zu denken, wird nicht nur unterstützt

weil dort ja von der Gemeinde die unterschieden werden, die sonst
es hören. Insofern wird also ein neues Moment hinzugefügt.
9 Hofmann, Gal. S. 218.

178



durch den ursprünglichen Sinn jener Schriftbelege, sondern
— ceterum censeo — ganz einfach durch seinen sonstigen
Gebrauch von „Israel"10.

3. Die formgeschichtliche Frage

Die Untersuchung der paulinischen Briefausgänge führt dazu, daß
diese wenigstens zu einem Teil auf den Gesamttenor der
betreffenden Briefe abgestimmt sind. Der Wunsch Gal. 6,16 sollte
demnach als ein Wunsch für die Briefempfänger verständlich
sein. Pis denkt, ich stimme da der Auffassung des OToiyfjOovoiv

zu, bei denen, die nach seiner Regel wandeln werden, selbstverständlich

auch an die Galater11, ja an sie in erster Linie, sofern
sie das tun werden, was er hier sagt. Aber bereits der erste Satz
y.ai oaoi — ht avrovç ist die Aussage über eine Ganzheit und
strebt hin zu einer Kennzeichnung der ganzen Christenheit. Und
schon so (oaoi) entspricht er12 dem übrigen Brief-Corpus, in dem
immer wieder die Ganzheit der Gemeinde zum Ausdruck gebracht
wird: 3,28; 5,6; 6,15 vgl. das „alle" in 3,26.27, das dem „alle
einer" in 3, 28 entspricht. Wird ja doch die ganze christliche
Gemeinde nach Pis nur aus solchen gebildet, die nach der erwähn-

10 Dahls psychologische Bemerkung über die Psalmenlektüre des Pis bleibt
in der Sphäre der Vermutung. Hier könnte nur ein Material aus den

paulinischen Zitaten weiterführen, um eine solche Vermutung zu rechtfertigen.

Mir ist ein Anhaltspunkt für jene Annahme nicht bekannt, daß Pis
bei einem „Israel" in den Psalmen wohl an die Kirche gedacht haben
werde. Dagegen ist der Vorzug der Deutung Ephräms der, daß ausgehend
vom Grundsinn des Friedensgrußes in Ps. 124,5; 127,6 daran festgehalten

wird, daß Israel der Segenswunsch verbleibt, auch in der Zeit der
Ticoçeoois àno [léçovs (Rom. 11,25).
11 Schon Hofmann hat bemerkt, daß das axoiyriaovaiv den Zweck erfüllt,
den Lesern gleichsam den Zugang offen zu lassen, um unter diesen
Segenswunsch befaßt zu sein.
12 oaoi heißt sehr oft: alle, welche, wie viele nur immer tkivtss oaoi).
Schon bei Homer kann man es vielfach mit „alle" übersetzen: Ibas I 566;
II 143.249; Aristophanes aves 230; plut 254. Vgl. Epiktet II 14,24. Es
ist dazu geeignet, die genannte Gesamtheit in ihrer besondren Haltung
zu kennzeichnen. Sehr instruktiv ist die Entsprechung ndvxes — oaoi in
Gal. 3, 26 f.!

179



ten Regel wandeln. Daß das ozoixtjoovoiv, um mit Bousset zu
sprechen, im Segen versteckt, eine deutliche Mahnung enthält,
tut der Ganzheitsaussage keinen Eintrag, sondern stellt sie nur in
die aktuelle Situation.

Widerstreitet nun die Deutung Ephräms dem formgeschichtlichen
Anspruch, daß der Segenswunsch dem Briefinhalt zu entsprechen
habe? Ist gar nicht zu verstehen, daß Pis gerade im Gal. mit
einem nachträglichen v-cxi auch noch der Kategorie christgläubiger

Juden gedenkt? Daß sich dies schon rein stilistisch aufdrängt,
wurde gezeigt. Aber ist es auch psychologisch vorstellbar? Gewiß
kann es auch u. U. zur Interpretation lebendiger Dokumente
gehören, daß wir uns offen halten für die Möglichkeit erstaunlicher

Äußerungen bei einem so eindrucksfähigen Autor, der sich
auch blitzhaft auftauchende Wendungen gestatten kann, die sich
nicht ganz nur von einem formgeschichtlichen Schema aus erklären

lassen. Aber das liegt hier gar nicht vor. Ist doch ein
Segenswunsch über das christgläubige Israel
im Gal. gar nichts Absonderliches. Der Gal.
beschäftigt sich nicht allein mit den Heidenchristen, sondern auch

mit den Judenchristen. Zunächst im ersten, historisch orientierten
Teil. Nicht nur, daß dort 1,18; 2,1 den Verkehr und die Beziehung
des Apostels zur palästinischen Muttergemeinde außer Frage
stellen, daß die Rede ist von den Gemeinden in Judäa in Christus
(1,22), von Petrus, dem das Evangelium an die Beschnittenen
anvertraut ist, während dem Pis dasjenige an die Unbeschnittenen
— und bei beiden war Gott wirksam (2, 8 f.). In der späteren,
andersgearteten Darlegung kommt hinzu, um dies vorwegzunehmen,
daß die Berufung Israels zum Heil immer wieder in den
wichtigsten Ausführungen implizit eingebettet liegt, z. B. 3, 23 : „Ehe
aber der Glaube kam, wurden wir unter dem Gesetz verwahrt,
eingeschlossen auf den Glauben hin, der offenbart werden sollte".
— Erfolgt nicht die auf Christus vorbereitende Veranstaltung des

Paidagogos (3, 24) innerhalb eines vorausschauenden Heilsweges,
der auf die Erfüllung der Zeit (4, 4) ausgeht und nicht nur für die
Heiden, sondern zuerst einmal für Israel das Ziel der wahren
Adoption bezweckt? Vgl. 4,5: „Damit er die dem Gesetz Un-

180



terworfenen loskaufte". Pis bebt 4,12 mit dem: „Werdet wie
ich, denn auch ich bin wie ihr" hervor, daß im Gesetzesfrei-Sein
sich Judenchristen und Heidenchristen treffen. So ist die
Zusammensetzung der christlichen Gemeinde in ihren zwei Hauptteilen
immer wieder impliziert.

Schon das Erwähnte ließe einen Segen über die Glaubenden aus
Israel nicht als erstaunlich erscheinen. Dahl sagt: „Von einer
Sonderstellung der Judenchristen ist, anders als im Rom., nicht
die Rede gewesen". — Von einer privilegierten Sonderstellung
freilich nicht, wohl aber von ihrem zu beachtenden Dasein. — Ein
anderes Mal markiert Dahl als die Eigenart der Deutung Ephräms,
daß dann die Judenchristen als eine „abgegrenzte Gruppe"
angesehen werden. — Freilich hat Pis auch sonst nur so von einer
Berufung Israels in die christliche Gemeinde gesprochen, daß er

gleichzeitig die Einheit der ganzen Gemeinde betonte13. Dem

widerspricht aber Ephräms Verständnis des Segens keineswegs.

Jedoch das Erwähnte ist noch unvollständig. Der Gal. hat noch
einen Abschnitt: 2,15—21, der im Anschluß an den Konflikt in
Antiochia eine Ausführung bringt, in der ein bedeutsam
hervorgehobenes judenchristliches Bekenntnis steht, das mit den Worten

beginnt: „Wir von Geburt Juden und nicht Sünder aus den

Heiden". Es hat zum Inhalt, daß auch diese Kategorie in der
Gemeinde nicht aus den Werken des Gesetzes, sondern durch den

Glauben an Christus Jesus gerechtgesprochen werde. Es ist nicht
von ungefähr, daß die alte Streitfrage nie zur Ruhe kam, ob dieser
Abschnitt einfach Fortsetzung der Rede an Petrus seiu, oder
aber15 im Blick auf die Galater gesprochen sei. Daß der Abschnitt
betont grundsätzlich die Stellung der rechten Juden-Christen
charakterisiert, haben seit Zahn, der das Thema setzt: „Die innere Freiheit

der echten Judenchristen vom Gesetz" auch andere hervor-

13 Beide Momente liegen auch vor in dem „Mitbürger der Heiligen" von
Eph. 2, 19 (siehe unter 5).
14 So schon Ephram, Chrysostomus, Victorin, Hieronymus.
15 So zuerst Theodorus von Mopsuestia.

181



gehoben16. Hier wird nicht nur im Namen des Pis, sondern, das

Subjekt erweiternd, im Namen aller geborenen Juden geredet, die
Christen geworden sind17. Der Abschnitt hat eine bemerkenswerte

Stellung im Ganzen. Er verbindet den historisch orientierten

ersten Teil mit dem folgenden grundsätzlichen Teil in kunstvoller

Weise. Daher hat er sowohl das Verbindungsmoment
(anknüpfend an den Streit in Antiochia) in sich, als auch ein thematisch

vorwegnehmendes Moment im Blick auf das, was in Kap.
3 und 4 gesagt werden soll18. Er tut dies in programmatischer
Zusammenfassung. Daß das Ich in V. 18 „generell, typisch", als
„rhetorische Figur" zu verstehen sei, wird heute immer mehr
vertreten — und mit Recht19. Auch das gehört zum Kunstvollen des

Abschnitts, daß Pis dies Zwischenglied zum folgenden Teil dazu
benutzt, um wichtige judenchristliche Bekenntnisworte zu formulieren.

Das zeigt aber auch, in der Gesamt-Komposition des Briefes,

wie ausdrücklich nicht allein Petrus, sondern auch den Ju-
daisten gegenüber, das echte Judenchristentum betont wird. Mit
dem Dasein der Juden Christenheit rechnet also
auch der Gal. ausdrücklich und zwar an ganz
hervorragender Stelle. Man wird 2,15—21 nicht vergessen
dürfen, ehe man später weiter fragt, ob „Israel Gottes" in 6,16
auf die Judenchristen zu beziehen ist. Hat Pis im Kampf gegen die
Beschneidungspropaganda die Berufung der Heiden zum gesetzesfreien

Heil so stark hervorzuheben gehabt, sollte er da im
Segenswunsch nicht auch noch einmal s o der ganzen Gemeinde
gedenken können, daß er berücksichtigt: zu ihr gehören auch die

16 z. B. Burton, Schlier, Oepke.
17 Vgl. auch W. Lütgert, Gesetz und Geist, Beiträge zur Förd. christl.
Theologie 22,6 (1919), S. 505.
18 Lietzmann: „Zunächst wird die Form der Ansprache an Petrus — aber
auch nur in der Form — beibehalten, um unmerklich in eine Predigt an
die Galater überzugehen, in welcher die thematischen Hauptgedanken des

paulinischen Glaubensevangeliums kurz ausgesprochen werden". Vgl. auch

Burton, ähnlich Schlier.
19 Vgl. Schlier, Oepke. Damit verbindet sich auch die andere Frage, ob
Pis schon v. 17 f. die konkrete Situation in Antiochta aus den Augen
verloren hat: W. Mundle, Zeitschr. f. ntl. Wiss. 23 (1924), S. 153. Anders
Oepke.

182



aus der Beschneidung Berufenen? Das entspricht der Komposition

des Briefes, denn so finden wichtige Äußerungen, auch jene
andere Linie des Brief-Corpus, zumal 2,15—21, im Schlußwort
einen letzten Ausklang. Er tut dies im gleichen. Augenblick, wo
er sich — bis in den Schluß hinein — scharf gegen die Sendling«
der Beschneidung wendet. Von der im Segen selbst nachtönenden
Polemik, die wiederum ganz dem Brief-Corpus entspricht, muß
noch im folgenden die Rede sein (siehe 4 am Ende).

4. Die Frage der Briefsituation

Ist es nicht fehlerhaft, so fragt Dahl, Gal. 6,16 von Rom. 9—11

aus zu interpretieren? Verkennt man nicht die Verschiedenheit der
Briefsituation in Gal. und Rom., wenn man dem Apostel ein
Bedürfnis zuschreibt, am Schluß des Gal. seine Treue dem wahren
Israel gegenüber zum Ausdruck zu bringen?

Dahl wird zunächst nicht bestreiten, daß gerade aus der
Bekämpfung der judaistischen Parole sofort der Vorwurf erwachsen

muß, den später antwortend der Rom. aufnimmt, er sei
Vernichter des Gesetzes. Man kann nicht sagen, im Gal. habe er keinen

Grund, sich dagegen zu wehren, sondern höchstens: hier habe er
dazu keine Zeit. Wenn er „in der zugespitzten Kampfsituation
nicht die Möglichkeit hat, seine Gedanken in derselben ruhigen
und vielseitigen Weise klarzulegen, wie er es im Rom. tut" —
so darf man sich auch nicht wundern, wenn eine Stelle begegnet,
die in konzentriertem Hinweis etwas äußert über die Frage nach
dem wahren Israel, was jetzt darum nicht mehr weiter ausgeführt

zu werden braucht, weil schon im Brief-Corpus genug stand
über die Art des wahren Judenchristentums. Manches, was mit
dem Problem Israel zusammenhängt, wird früher schon in Ga-
latien zur Aussprache gelangt sein. Vielleicht war den Gemeinden
dort sogar das Stichwort „Israel Gottes" wohlbekannt. Reicht
der Gal. nicht einmal aus, die Stellung des Apostels zum Gesetz
voll ausgewogen darzustellen, so reicht er ja auch nicht aus, seine

Stellung zu Israel nach allen Seiten hin endgültig zu erläutern.

183



Steht aber von dem vermißten Anderen, was noch zu sagen wäre,
doch in 6,16 noch etwas da, wer will das dann exegetisch mit
dem bloßen Hinweis erledigen: So verstanden, paßt es wohl in
den Rom., nicht aber in den Gab? Sollen wir darum dem Wortlaut

dieser einen Stelle den ganzen sonstigen Wortgebrauch von
„Israel" bei Pis hintanstellen?
Daß der Gal. nicht einfach unbesehen vom Rom. aus interpretiert
werden darf, das pflegen wir methodologisch mit Recht zu
fordern. Aber in bestimmten Fällen kann aus dieser guten Regel ein
hölzernes Schema werden, wenn nämlich der Rom. Fragen
berührt, deren Erörterung von Anfang an keine missionarische
Unterweisung entbehren konnte. Die Schriftstücke Gal. und Rom.
sind ja Bruchstücke nicht nur einer ad hoc werdenden, sondern
auch einer gewordenen Gesamtauffassung, die seine lebendige
Verkündigung durchdringt und trägt. So muß die Exegese damit rechnen,

daß Pis den Galatern auch noch anderes über „Israel" gesagt
hatte, als das, was im Gal. steht. Der Brief selbst braucht nicht
unbedingt auszureichen, um jeden Ausdruck mit Leichtigkeit aus
Gal. selber zu erklären, da auch noch der ganze Unterstrom des

sonst den Gemeinden Verkündeten vorauszusetzen ist. So hat denn
auch Dahl seine Bemerkungen über die verschiedene Briefsituation

vor Einseitigkeit zu schützen gesucht, indem er beifügt, ein

etwaiger Unterschied sei nicht als Widerspruch zu sehen und Pis
habe seine Gedanken in Rom. 9—11 kaum erst bei Abfassung des
Rom. konzipiert.
Im Anschluß an diese treffliche Bemerkung möchte ich nur wieder
das eine herausgreifen, was, wie wir bisher sahen, für die
Auffassung Ephrams allerdings wesentlich bleibt: den Restge-
d a n k e n. Es ist wenig wahrscheinlich, daß zur Zeit des Gal. die
Gesamtorientierung des Pis aus der Schrift die Anwendung jenes
so wichtigen prophetischen Begriffes „Rest" auf das glaubende
Israel seiner Tage — noch nicht sollte in seine Verkündigung
einbezogen haben. Nehmen wir dies als wahrscheinlich an, so wäre
eben in Gal. 6,16 wie in 2. Kor. 3,16 eine Spur festzustellen,
daß schon vor dem Rom. von ihm Wahrheiten über die Frage
Israel verkündet wurden, die wir ausgeführt erst im Rom.
antreffen.

184



Wir brauchen zur Exegese allezeit eine lebendige Vorstellung von
der missionarischen Existenz des Pis. Dazu gehört schon das
bisher Bezeichnete: das Ringen um eine Gesamtanschauung über
Israels Schicksal war für dies Missionarsleben von Anfang an
dringlichste Forderung. Und der, welcher auch in Galatien stets
bei der Synagoge anknüpfte, hat niemals sein brennendes Interesse
für Israel bei Seite gestellt. Auch beim Vorwurf, er sei Apostata,
ist nicht nur die Briefsituation, sondern auch die Existenz-Situation

des Missionars zum Verstehen als wichtig einzusetzen. Dahl
führt Gal. 5,11 an, um abzuweisen, daß die Judaisten Pis als
einen judenhassenden Apostata angegriffen haben können. Es ist
gewiß möglich, daß hinter dieser Äußerung steht: die Gegner
haben ausgestreut, anderwärts predige auch Pis die Beschneidung.
Das beseitigt aber keineswegs, daß nicht auch jener andre
Vorwurf ständig lauerte. Oder kann man ernstlich behaupten, zur
Zeit des Gal. habe noch kein Anlaß bestanden, Pis als Abtrünnigen
zu brandmarken? Dem Juden galt jeder Rabbinenschüler, der
Jesus als den Christus verkündete, sofort als gefährlicher Ver-
leugner Israels. Das hat der Darsteller der Apostelgeschichte
anschaulich gemacht. Was darüber aus dem Rom. hervorleuchtet,
ist nur authentische Aussage über das, was in seinem missionarischen

Kampfesleben von Anfang an vorhanden war. Auch bei
christlichen Judaisten entstand ohne Zögern die Front gegen den

Apostata vom Gesetz, sowie das gesetzesfreie Evangelium in
dieser Ausprägung auf den Plan trat. Der Vorwurf schwankender
Inkonsequenz wie in Gal. 5,11 mag dann noch zusätzlich benutzt
worden sein, um ihn vollends lächerlich zu machen. Doch lag es

mir ferne, gerade diesen Vorwurf des Apostata vor allem anderen
hervorzuheben. Wichtiger ist: Pis hält auch im Gal. seinem Volke
die Treue.

Aber haben die Galater 6,16 so wie Ephräm verstehen können?
Hätten wir die Ansprachen des Pis in Galatien, dann könnten wir
diese Frage mit besserem Erfolg beantworten. Wir selber
empfinden manches in seinen Briefen als Hieroglyphe, weil uns gleichsam

die Musik zu den Noten fehlt, welche jene besaßen, die nicht
nur seinen Brief hatten. Und doch scheint mir gerade diese Frage

185



Dahls auch nach dem Kerngehalt des Gal. leichter zu bejahen von
Ephräm als von Chrysostomus her. Nach dem Inhalt des Gal.
ist ein Israel Gottes ein solches Israel, das Ernst macht mit dem
Kreuze Christi, mit der Freiheit vom Gesetz, mit Glauben und
Rechtfertigung, mit der neuen Kreatur. Waren die Galater
gewohnt, mit Pis „Israel" wirklich auf Israel zu beziehen, so
mußte ihnen ein Segenswort, wie es Chrysostomus auffaßt, schwer
verständlich sein.

Die Judaisten haben ihn um der „Judaica" willen angefochten.
So ergibt sich angesichts des segnenden Gottes die Frage nach
dem rechten Israel, das jetzt den solennen Namen erhält. Aber
sogar dies Segenswort bleibt zugleich wie alles zuvor in der Epistel

in denkbar schärfstem Gegensatz liniengerade ausgerichtet
auf die Abgrenzung der Gemeinde vom Irrweg. Es ist das Gegenteil

von „Konzession" und „Reservation". Indem durch die
mitgedachte Gegenüberstellung eines wahren und eines falschen
Israel der altgewohnte Segensgruß umgeformt ward, klingt noch
einmal bei der Bestimmung rechter Judenchristenheit die
wirksamste Polemik herein. Diese Formel „Israel Gottes" regte durch
das überraschende Hinzufügen dessen, was jedem Juden
selbstverständlich, als eine Art Tautologie schien, ungemein zum
Nachdenken an. Sie blieb dadurch kampfbewegt, daß sie mit einem
Israel rechnete — das nicht mehr Gottes ist. Daß dies Israel,
mit dem Pis auf den Blättern des Briefes kämpfte, solchen Segen
nicht empfängt, das ist denkbar schneidende Bestätigung der
Briefsituation1. Aber Segen ist, auch wenn abgegrenzt wird, mehr als

Fortsetzung der Kämpfe. Er ist Schenkung. Die Spende liegt
darin so ausgesprochen: Wenn ich die Judaisten befehde, so

segne ich doch das echte Israel. Hatte ich viel gegen die
Beschneidung zu reden, so gibt es doch unverrückt auch eine Berufung

der Beschnittenen zum Heil (vgl. Gal. 2,9). Es wäre eine

recht fragwürdige, schwache Position, wenn der Segnende
befürchten müßte, dadurch das zuvor Gesagte zu gefährden.

186



5. Gat. 6,16 and die Anschauung des Pis von der Kirche

Dahl ist der Meinung, daß die Indizien für eine Übertragung des
Ehrennamens Israel auf die Gesamtkirche — als eine ganz
vereinzelte Ausnahme möglich — dennoch im Kirchenbegriff der pau-
linischen Briefe eine breitere Grundlage haben. Ich hatte jene
anderen Übertragungen wie „Same" oder „Kinder Abrahams",
„Beschneidung", „Volk Gottes" usw. hervorgehoben und nur die
Übertragung des Israel-Namens verneint. Bei Abraham las
Pis in seiner Bibel von der evloyia, die über alle cpvlai rîjç yrjç
kommen solle. So verstand er Gal. 3,8.14 das èvevloyrjd-rjOovTai
in Gen. 12,3. Diese Verheißung bringt zugleich Kindschaft. Auch
die Synagoge20 nennt Abraham in Auslegung seines Namens:
Vater der Proselytes» und aller Menschen. Die auffallende
Übertragung von „Beschneidung" Phil. 3,3; Kol. 2,11 fußt einerseits
auf den angeführten Worten des A. T. von der Herzensbeschnei-
dung, wird aber erst darum im neuen Sinn verwendbar, weil es

jetzt zur radikalen Ablehnung der Heilsnotwendigkeit der
alten Beschneidung gekommen ist. Der Gedanke des Volkes Gottes

ist sofort gegeben, wenn die königliche Herrschaft Gottes sich
in der ihm gehorsamen neuen Gemeinschaft zu verwirklichen hat.
Daß diese Gemeinschaft seit Christus nicht mehr einfach Israel
ist, sondern die Glaubenden aus Israel und den Heiden zusammenfaßt,

das ist erfahrene Tatsache. Aber eine Abwendung
von der mit dem Namen Israel bezeichneten
Berufung dieses Volkes hat Paulus nie vertreten.
Dadurch, daß er Abrahamskindschaft, Beschneidung, Volk Gottes
überträgt, ist noch nicht gegeben und bewiesen, daß er auch den
Namen überträgt, der das Bundesvolk von altersher kennzeichnet.
Es ist richtig, daß in 1. Kor. 10,18 die Bezeichnung „Israel nach

dem Fleisch" nur von einem Standort innerhalb der neuen
Ordnung möglich ist, denn der Kultus Israels, von dem
dort die Rede ist, er ist jetzt dahinge fallen. Aber
die Folgerung, daß sich daraus ein „Israel nach dem Geist"
Kirche ergeben müsse, wäre eine Überforderung des Textes. Auch
Gal. 4, 29 kann dies nicht erhärten ; denn dort haben wir wieder

20 Vgl. Strack-Billerbeck III 211, zu Rom. 4, 16 f.

187



die Vorstellungsgruppe „leibliche Abrahamiden, geistliche Abra-
hamiden". Das gehört also zum Bezirk der Übertragung von
„Söhne Abrahams", und wir stehen nur wieder vor der gleichen
Frage, ob das auch das Recht jener anderen Formel mit sich bringt,
die dem Volksnamen überträgt.

Dahl zieht endlich noch Epheser 2,11 f., 1 9ff. heran. Wir
können nicht annehmen, daß er Gal. 6,16 von dem deuteropauli-
nischen Eph. aus interpretieren will, wenn er solches sogar bei
dem sicher paulinischen Rom. ablehnt. Aber dies Dokument, das

ja bestimmt dem Paulinismus angehört, ist so wichtig, daß es

mit Recht noch befragt wird. Dort wird die ehemals unversöhnliche

Kluft zwischen der Heidenwelt und Israel geschildert. Sie

war dadurch vorhanden, daß der Ausschluß von der Politeia
Israels zugleich die Entfremdung von den Bündnissen der
Verheißung, von der Hoffnung, ja von Gott bedeutete. Mag nun hier
mit Politeia das theokratische Staatswesen gemeint sein21 oder
das Bürgerrecht22 oder das heilsgeschichtliche Gemeinwesen23
— das ist schwer zu bestimmen. Mir scheint hier der Verfasser
bildhaft „Bürgerrecht" zu gebrauchen, um die Heilsgemeinschaft
auszudrücken, die sich aber zunächst nur auf das Ehemals vor
Christus beziehen kann. Auf der einen Seite steht Gottes Heilsbezirk

und Heilsweg alttestamentlicher Offenbarung — auf der
andren Seite stehen die Ausgeschlossenen. Wie wird nun die
Kirche in Eph. 2 aufgefaßt? Erst nachdem in Christi Fleisch die
Scheidewand des Zaunes, das Gesetz, abgebrochen ist, hat jener
Ausschluß ein Ende. Es fand die Umschaffung in einen neuen
Menschen statt. Die Fernen kommen zu den Nahen. Die Heiden

werden ov^iolnai tüv àyliov. Ganz gewiß setzt sich Politeia
in dieser Bestimmung Sympolitai fort, aber gegensätzlich und
unmöglich mehr im Sinne der alttestamentlichen Theokratie. Das

aylcov aber läßt sich kaum anders auffassen, als daß hier von den

21 So z. B. Qrotius, Bengel, Beck, B. Weiss, v. Soden.
22 De Wette, Haupt.
23 Hofmann. Unmöglich ist: „Die Kirche als das wahre Israel", s. W.
Bieder, Ekklesia und Polis im NT. und in der alten Kirche, 1941, S. 23 —
weil ja von der alttestl. Politeia die Rede ist.

188



Judenchristen die Rede ist2i. Gleichberechtigt sind jetzt die
Heidenchristen mit diesen zusammengeschlossen. Am stärksten
betont ist immer der Gegensatz: zuerst fern vom Heilsbereich,
dann vereinigt mit den „Nahen" durch das Blut des Christus,
und zwar nach der Entfernung des Zaunes. Die Beseitigung des
Gesetzes zeigt, daß auch die ayioi, die Judenchristen, durch die
befreiende Heilstat hindurchgegangen sind. Sie zeigt auch gründlich,

daß die alte Theokratie dahin ist. Die neue Gemeinde steht
auf dem Grund der Apostel und Propheten 25 und hat als Eckstein
Jesus Christus. Und für die Heidenchristen gilt: Ehemals hatten
sie kein Bürgerrecht, hier aber haben sie Bürgerrecht. Man darf
nicht mit B. Weiss erläutern: „Aufnahme der Heiden in die
Heilsgemeinschaft Israels", sondern muß sagen: in die neue
Heilsgemeinschaft mit Israel. Es ist bezeichnend, daß der Begriff Po-
liteia, voll ausgesprochen als Substantiv, nur da auftritt, wo vom
Ehemals die Rede ist. So wenig das völlig Abwegige behauptet
wird: Ihr seid jetzt eingegliedert in die alte Politeia Israels, so
wenig aber auch: in die neue Politeia Israels oder in ein neues
pneumatisches Israel. Nicht nur, daß jedes Gewichtlegen auf
solchen Ausdruck fehlt. Es ist vielmehr im Gegensatz zu früher
die Rede von der Teilhabe an einem neuen Menschen, der aus
beiden Teilen geschaffen wurde und von der Angliederung an das

gottgeweihte Israel in diesem neuen Menschen. In jenen ayioc
ist das Israel vorhanden. Aber auch die Heiden werden jetzt
ayioi.

So gibt also auch Eph. 2 keinen Anlaß, anzunehmen, daß im
Paulinismus eine Übertragung des Namens Israel auf die Kirche
üblich war, trotz der Übertragung des Tempelbildes in V. 21.

* **

In den vielen Zuschriften, die mir mein Aufsatz in Judaica V 2

gebracht hat, nicht allein aus den Kreisen der Mission an Israel,

24 So auch Hofmann, B. Weiss, v. Soden, Dibelius, K. L. Schmidt, Polis
S. 14. Anders: Schlatter, Haupt, Ewald, Lueken.
26 Die Propheten stehen an zweiter Stelle. Es könnten auch die der neuen
Gemeinde sein.

189



war auffallend, daß den meisten meine Deutung völlig unbekannt

war, die doch gar nicht meine Erfindung ist, sondern von alters-
her namhafte Vertretung hat. Der sachliche exegetische Befund
bleibt das Hauptanliegen. Wenn sich diese Überzeugung zugleich
richten muß gegen die heutige Dogmatisierung der Deutung des

Chrysostomus, die sich weiter sogar auf Rom. 11,26 ausgedehnt
hat26, so will sie doch diese Entwicklung nur durch erneutes
Textstudium im Frage stellen. Unwichtig ist die Sache nicht. Sie

zeitigt sogar seltsame Folgeerscheinungen. Es gibt heute Christen,

die den Juden das Recht bestreiten, ihren Staat Israel zu
nennen und ebenso der Missionsarbeit an Israel diesen Namen
absprechen wollen — „weil nunmehr nur noch die Kirche das

wahre Israel sei". Beides hat auch im Schriftwort weder Recht
noch Orund.

Jesus als religionsgeschichtliches und religiöses
Problem in der modernen jüdischen Theologie

von Dozent D. OÖSTA LINDESKOG, Uppsala

Vorbemerkung. Für die nähere Begründung der Thesen, die ich hier
ins Feld geführt habe, muß ich auf mein im Jahre 1938 erschienenes Buch

„Die Jesusfrage im neuzeitlichen Judentum" hinweisen, ebenso für die
nähere Präsentation der hier erwähnten jüdischen Autoren. Ich habe auch

anno 1941 in einer kürzeren Darstellung auf schwedisch „Jesus och judarna"
(„Jesus und die Juden") dasselbe Thema behandelt, sowie auch in einigen
Aufsätzen. Es wäre auch mein Wunsch, wenn es möglich wird, ein
englisches Buch veröffentlichen zu können. Die hier gegebene Darstellung baut
in der Hauptsache auf dem Material, das meinem Buche von 1938 zu Grunde
liegt. Dazu habe ich aber auch einige von den inzwischen erschienenen
wichtigsten Büchern berücksichtigt. Hinzu kommt, daß die jüdischen Ergebnisse

von dem jetzigen Stand der neutestamentlichen Exegetik verwertet

26 Vgl. Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik II 2 (1942), S. 330.

190


	Der Name Israel : zur Auslegung von Gal. 6,16

