Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 6 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zusammen in der Geschichte leben Juden und Christen, und der,
dem die Geschichte seine Seele erfaBt, blickt voller Sehnsucht,
voller Vertrauen nach der Zukunft aus, nach der Zeit der Erfiil-
lung. Der fromme Christ harrt des Tages, an dem das Judentum
den Weg zum Christentum finde. Es gibt Wege der Frommigkeit,
Wege der Hoffnung, und fromme, echte Hoffnung hat niemals
getrennt, sie fithrt zum Verstehen. Das letzte Ziel, die letzte
Antwort liegt in Gottes Geheimnis geborgen. Gott wird sprechen,
wenn der Tag gekommen ist. Vom Menschen ist verlangt, daB
er durch Gerechtigkeit, Liebe und Demut fromm sein und ver-
stehen lerne, und daB so auch seine Hoffnung aus der Gerech-
tigkeit, der Liebe und der Demut erwachse. Wenn Juden und
Christen, Christen und Juden so einander zu begreifen suchen,
dann wird etwas von dem sich erfiillen, was das Wort des Psalms
verkiindet hat (65,11 u. 12): , Liebe und Wahrheit, begegnen ein-
ander, Gerechtigkeit und Friede kiissen sich. Wahrheit wird aus
der Erde hervorsprossen, und Gerechtigkeit schaut vom Himmel
hernieder*. Hier sind nicht alte und neue Wege, hier ist nur immer
der Weg, der eine Weg.

Rezensionen

Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu. Zwingli-Verlag
Ziirich, Lizenzausgabe 1949. 128 S.

Der Goéttinger Neutestamentler Prof. Jeremias legt in vorliegendem Buche
eindringende Studien iiber den Sinn der Abendmahlsworte Jesu vor, welche
nicht nur das Interesse der Fachgenossen erwecken, sondern es verdienen,
von jedem Diener am Wort ernsthaft iiberdacht zu werden. Ein Doppeltes
kennzeichnet den Standort des Verfassers: Er betreibt seine Untersuchungen
an den neutestamentlichen Texten nicht von konfessionellen Gesichtspunkten
aus, so daB es ihm darum ginge, die Abendmahlsauffassung etwa des Luther-
tums oder der reformierten Kirche als die biblische zu erweisen. Sein Be-
miihen ist vielmehr darauf gerichtet, von den Texten her um den Sinn dieser
heiligen Handlung der christlichen Kirche, die schon so viele Kimpfe und
Trennungen ausloste, zu ringen. MiiBten nicht die oft so versteiften Fronten

148



sich lockern, wenn neu, vom Neuen Testamente her gefragt und die bis-
herigen dogmatischen Auffassungen gepriift wiirden? Mit diesem ersten Ge-
sichtspunkt, der den Verfasser leitete, verbindet sich ein zweiter. Prof. Je-
remias verfiigt iiber eine erstaunliche Vertrautheit mit den rabbinischen
und auBerjiidischen Quellen und vermag deshalb neue Gesichtspunkte auf-
zuzeigen, neues Licht zu werfen auf die Handlung des Abendmahles und die
dasselbe deutenden Worte. In dieser Beziehung verfolgt er die Tradition,
die verkniipft ist mit den Namen eines Hermann Strack, Adolf Schlatter,
K. Bornhiduser u. a. und die einen bedeutsamen Niederschlag im Neutesta-
mentlichen Worterbuch gefunden hat. Da unsere Zeitschrift in besonderer
Weise der Erhellung des Judentums in Vergangenheit und Gegenwart dient,
seien in unserer Besprechung gerade diese auf das zeitgendssische Judentum
sich beziehenden Momente kurz in den Mittelpunkt gestellt.

In einem ersten Hauptteil geht Jeremias der Frage nach, ob Jesu letztes
Mahl eine Passamahlzeit gewesen sei oder nicht. In dieser Frage und deren
Beantwortung gehen ja nicht nur die Forscher, sondern auch die vier Evan-
gelien auseinander. Die Synoptiker sind der einhelligen Auffassung, daB
Jesus sich mit seinen Jiingern zur Feier des Passa vereinigt habe, wihrend
Johannes dieses letzte Mahl auf den vorhergehenden Tag ansetzt und Jesus
um die Zeit, da im Tempel die Passalimmer geschlachtet wurden, sterben
1aBt — fiir den Evangelisten ein eindringlicheér Hinweis, daB Jesus das wahre
Passalamm sei, dem nach Gottes Willen kein Knochen zerbrochen werden
diirfe (Joh. 19, 36). Doch wird in einleuchtender Weise darauf hingewiesen,
daB auch im Text des 4. Evangeliums noch eine Auffassung durchschimmere,
die der synoptischen Darstellung des Sachverhalts sich nidhert (Seite 12/
44 f1.). In lichtvoller Weise werden die verschiedenen Ziige aus den Abend-
mahlsberichten zusammengetragen und aus den rabbinischen Quellen erhirtet,
die uns ein lebendiges Bild vom Verlauf einer jiidischen Passafeier geben,
wie sie auch von Jesus zusammen mit seinen Jiingern am Vorabend seines
Todes begangen worden ist.

1. Wihrend Jesus sonst regelmiBig die heilige Stadt verlieB und sich in
die Stille Bethaniens zuriickzog, blieb er an diesem Abend in der von Fest-
pilgern iiberfiillten Stadt, da es strenge Vorschrift war, daB das Passa nur
innerhalb der Tore der heiligen Stadt gegessen werden durfte (S. 18f.).
2. Die Hauptmahlzeiten der Juden fanden meistens am spiten Nachmittag
statt. Jesu letztes Mahl beginnt am Abend und dauert bis in die Nacht hinein.
Auch hier ist der Forderung Geniige getan, daB das Passa nur in der Nacht
gegessen werden durfte (S. 20f.). 3. Wahrend wir Jesus je und je in
groBerem Kreise speisen sehen, ist er jetzt nur mit seinen zwolf Vertrauten
zusammen und bildet mit ihnen die vorgeschriebene Passagenossenschaft, die
mindestens 10 Personen umfassen soll. Man rechnete auf den sittigenden
Verzehr eines einjihrigen Lammes etwa 10 Menschen (S. 21f.). 4. Jeremias

149



weist aus reichen Quellenbelegen nach, da die Juden die gewdhnlichen
Mahlzeiten sitzend eingenommen haben und daB das Liegen zu den Ge-
pflogenheiten feierlicher Anlisse gehdrte. Dies war in besonderer Weise
beim Passa der Fall. Liegendes Essen war in diesem ‘Falle rituelle Pflicht
auch fiir den Armsten in Israel (S. 22ff.). 5. Wihrend die gewohnlichen
Mabhlzeiten mit dem Brotbrechen er6ffnet wurden, wird beim Passa das Brot
erst im Verlaufe der Mahlzeit gebrochen (Mark. 14, 22). So forderte es die
Sitte. Die Passamahlzeit war die einzige Familienmahlzeit des Jahres, bei
der ein Schiisselgericht dem Brotbrechen voranging (S. 26f.). 6. Bei ge-
wohnlichen Mahlzeiten haben Jesus und seine Jiinger keinen Wein getrunken.
Dieser war festlichen Anlissen vorbehalten. Beim Passamahl war es Pflicht
jedes Feiernden, Wein zu trinken — nach einer rabbinischen Verordnung
mindestens vier Becher — und ,wire es sogar aus der Armenschiissel‘
(Mi. Pes. X, 1). Ebenso war Rotwein Vorschrift (S. 27f.). 7. Eine Notiz
wie Joh. 13, 29 erwihnt, daB die Jiinger des Meisters Wort an Judas so
deuteten, daB dieser ihm den Auftrag gegeben habe, den Armen etwas zu
schenken. Es war iiblich, in der Passanacht Armen Gutes zu tun, etwa einen
Bettler von der StraBe weg zur Feier einzuladen (S. 29). 8. Auch der in den
Evangelienberichten erwihnte Lobgesang, das sogenannte ,,Hallel** (Mark.
14, 26 par.) fithrt auf Passazusammenhinge. 9. Jesus kehrte nach Been-
digung der Feier nicht nach Bethanien zuriick, sondern begibt sich nach
dem niher gelegenen Garten Gethsemane, der noch innerhalb des Stadt-
bezirkes lag, denn es war Vorschrift, daff die Passanacht in der heiligen Stadt
verlebt werden miisse (S. 30). 10. Auch die Deuteworte des Abendmahles
finden ihre beste Erklirung, wenn sie vom Brauch hergeleitet werden, die
Hauptelemente des Passamahles, nimlich Lamm, ungesiuertes Brot und
Bitterkriuter liturgisch zu deuten, wobei neben der Beziehung auf die Ver-
gangenheit auch der Ausblick in die endzeitliche Hoffnung nicht fehlte.

In diese eschatologische Sicht, die sich schon in der jiidischen Passafeier
findet, ordnet nun auch Jeremias die Deutung der Abendmahlsworte ein,
was im letzten Hauptteil des Buches geschieht (S. 100 ff.). Es seien in
Kiirze die folgenden Punkte hervorgehoben: 1. Ein alter rabbinischer Aus-
spruch besagt, da wie in der ersten Passanacht fiir Israel in Agypten die
Erlosungsstunde schlug, so auch das Gottesvolk wiederum in einer Passa-
nacht durch das Kommen seines Messias Befreiung erlangen werde. So
feiert Jesus mit den Zwolfen, den Repriasentanten des meuen Gottesvolkes,
sein letztes Mahl, das die Uberleitung bildet zur groBen messianischen Vol-
lendung, die er in seinem Sterben und Auferstehen anbrechen sieht (S. 101 £.).
2. Mit dem Gegensatzpaar Leib/Blut nimmt der Herr Ausdriicke der Opfer-
sprache auf und iibertragt dieselben auf die eigene Person (S. 105). Ebenso
wird der sithnende Charakter des Opfers Jesu klar von der Tatsache her,
daB auch nach jiidischer Auffassung dem ersten Passa in Agypten siithnende
Wirkung zugeschrieben wurde. Zwar galten die Passaopfer der spiteren
Zeit nur als gewohnliche Opfer. Aber dieser Vergangenheitstatsache steht

150



nun eine zukiinftige gegeniiber: Das Israel der Endzeit wird im Verdienste
des Passablutes erlost werden (S. 107). Jesus setzt somit durch sein stell-
vertretendes Sterben diese Erlosung in Kraft. 3. Die universale Bedeutung
dieses Opfers findet ihren Ausdruck in der Wendung ,,vergossen fiir Viele‘‘.
Die Wurzel dieser Aussage liegt in Jes. 53, 10—12. Wie wichtig sie dem
Meister gewesen sein muB, zeigt die Losegeldstelle (Mark. 10, 45 par.).
Wihrend die Rabbinen der nachchristlichen Zeit in ihrer Auslegung von
Jes. 53 dngstlich bemiiht sind, die ,,Vielen‘ auf Israel zu beziehen, aber
ebenso sehr den Gedanken eines leidenden Messias auszumerzen, finden
sich andere Zeugnisse im vorchristlichen athiopischen Henochbuche, welche
die Beziehung der ,Vielen* auch auf die Heiden nahelegen. Es ist dies
freilich fiir jiidische Ohren ein unerhdrt anstoBiger Gedanke, da es nach
Mekh. 21, 30 ,fiir die Vélker kein Losegeld gibt (S. 110). 4. Aus der
Bedeutsamkeit der Tischgemeinschaft im Judentum wird mit Recht gefolgert,
daB das Austeilen des Brotes und Weines an die Jiinger ihnen Anteil
schenke am ,Tischsegen‘, an der Siihnekraft seines Opfers (S. 111f.).
5. Der bei Lukas und Paulus sich findende Wiederholungsbefehl ,,dies tut
zu meinem Gedichtnis!“ wird von Jeremias im Anschluf an alttestament-
liche Parallelen nicht als Riickerinnerung an das Geschehen der Passion ge-
faBt, sondern als Flehen der das Mahl feiernden Gemeinde zu Gott, seines
Messias zu gedenken durch Herbeifithrung der Vollendungsherrschaft
(S. 1151ff.). 6. In den gleichen eschatologischen Ausblick werden auch die
bei Mark. 14, 25 und Luk. 22, 16. 18 sich findenden Worte gestellt. Sie
tragen die Form eines Schwures und werden von Jeremias als Entsagungs-
geliibde gedeutet (Hinweis auf viele zeitgeschichtliche Parallelen). = Der
Meister enthilt sich ja in diesem bedeutsamen Augenblicke des Essens und
Trinkens und versagt sich durch einen unwiderruflichen EntschluB das Fest-
mahl und den WeingenuB, um sich mit gesammelter Hingabe zum stell-
vertretenden Sterben zu riisten, das die Vollverwirklichung der Herrschaft
Gottes bringen wird (S. 118 ff.).

Die gegebenen Andeutungen moégen geniigen, um zu einem ernsthaften Stu-
dium der gewichtigen Schrift zu ermuntern. Mit den mancherlei literar-
kritischen Fragen der mittleren Teile (II und III) werden sich die Fach-
gelehrten zu beschiftigen haben. Nur kurz sei noch vermerkt, daB der Ver-
fasser das Schweigen des 4. Evangeliums, aber ebenso die kiirzere Lukas-
fassung der Deuteworte von der Arkandisziplin herleitet. Die heiligen For-
meln sollen vor Entweihung geschiitzt werden (S. 58 ff.). So fithrt die
vorliegende Untersuchung nicht nur die gelehrte Diskussion (cf. das reiche
Literaturverzeichnis auf Seite 5 ff.) weiter, sondern verhilft auch dem Dog-
matiker und kirchlichen Praktiker zur Klarung wichtiger Fragen.

Basel, St. Chrischona. J. Meili.

151



Max Krakauer: Lichter im Dunkeln. Behrendt-Verlag Stuttgart.
Oktober 1947.

Das Biichlein schildert den Leidensweg eines jiidischen Ehepaares in der
Hitlerzeit. Der Verfasser hat keinerlei literarische Ambitionen — er will
in einfachen Worten die Wahrheit berichten, die Wahrheit iiber sein eigenes
Erleben und das seiner Frau. Die bloBe Aufzihlung der Tatsachen — iiber
130 Seiten hinweg — mag vielleicht monoton erscheinen. Aber dies kdnnte
wohl ein Vorwurf sein, der den Leser selber trifft: sind wir nicht zu gleich-
giiltig, zu abgestumpft, zu unbeteiligt geworden gegeniiber dem Schicksal
jiidischer Menschen unserer Tage? Wir vergessen so gerne und so schnell,
was uns nicht ganz direkt weh tut und héren seine stindige Wiederholung
nicht gern!

Das Biichlein hat aber noch eine weitere Bedeutung iiber den bloBen Tat-
sachenbericht hinaus: es erzihlt sehr Vieles und sehr Schones von der
Barmherzigkeit, von der Barmherzigkeit Gottes zuerst, aber auch von der
Barmherzigkeit der Menschen. Es ist doch sehr eindriicklich, wie hier ein
Jude — der Verfasser ist auch seinem Glauben nach Jude — davon erzihlt
und bezeugt, daB es immer wieder — mit einer einzigen Ausnahme —
christliche Menschen in Deutschland waren, die ihm und seiner Frau unter
eigener Lebensgefahr Asyl gewihrten. Wir wissen in tiefer Beschimung,
daB es in allen Lindern nach wie vor Antisemitismus gibt. Wir wissen,
daB er auch in Deutschland heute alles andere als tot ist. Es tut gut, an
Hand eines Tatsachenberichtes daran erinnert zu werden, daB es in Deutsch-
land Menschen, Christen gibt, die hier nicht und nie mitgemacht haben,
auch dann nicht, als es um ihr eigenes Leben ging.
Lydia Schippi.

Martin Buber: Moses. Gregor Miiller Verlag, Ziirich 1948, 351 S.

Man kann diese neue Arbeit Bubers, die zuerst in hebriischer Sprache er-
schien, ja ,ein Leben Moses“ nennen, wie das die Reklamebeschriftung
dieses Buches tut. Aber eigentlich liegt doch etwas anderes vor als man
gemeinhin unter einer Lebensbeschreibung versteht. Wer wollte es auch
wagen, iiber Moses ein nach den inneren Gesetzen einer Biographie ge-
schriebenes Werk zu verfassen bei den spirlichen Nachrichten, die wir iiber
diesen Heros der israelitischen Geschichte besitzen?

Buber gibt in seinem Moses-Buch eine Anzahl von Abhandlungen iiber
einige der wesentlichsten Fragen aus der Zeit der Volkwerdung Israels.
Diese sind, wie es bei Buber nicht anders zu erwarten ist, mit groBer Sach-
kenntnis unter Beriicksichtigung auch der christlichen Forschungsarbeit am
Alten Testament geschrieben und zwar so, daB nicht nur Leute von der
Zunft sie lesen — oder ich sage besser — genieBen konnen.

152



Unter dem Titel: ,,Der brennende Dornbusch® wird der Gottesname JHWH
behandelt, ein weiteres Kapitel ist dem ,,Sabbat*, eines dem ,,Bundesschlu8*,
eines dem ,,Dekalog* gewidmet usw.

Buber ist einer der wenigen jiidischen Publizisten der Gegenwart, der um
die Realitit der gottlichen Offenbarung weiB und in seinen Werken immer
wieder kraftvoll auf diese hinweist. Das macht seine Schriften auch fiir
den christlichen Leser wertvoll und die Auseinandersetzung mit ihm ganz
besonders fruchtbar.

Basel. Robert Brunner.

Martin Buber: Die Erzihlungen der Chassidim. Manesse-Ver-
lag, Ziirich 1949. 846 S.

Diese Sammlung chassidischer Geschichten, die der Manesse-Verlag in an-
sprechendem Taschenformat herausgebracht hat, beansprucht ein doppeltes
Interesse. Man greift nach ihr um ihres Herausgebers, um Martin Bubers
willen, der diesen Geschichten ein gut Teil seiner Lebensarbeit gewidmet
hat, indem er sie sammelte und sprachlich gestaltete und der groBen Welt-
literatur einverleibte. Man greift aber zu diesen Geschichten auch, weil sie
einen wertvollen Einblick vermitteln in die eigenartige Geisteswelt jener
bedeutsamen religiosen Bewegung unter den Juden Osteuropas, die eine
merkwiirdige Parallele zum Pietismus auf christlichem Boden bildet und die
den Namen Chassidismus trigt. Ahnlich wie jener war auch dieser auf eine
Verinnerlichung von Religion und Gottesglauben ausgerichtet. Die von Buber
gesammelten Erzihlungen geben davon ein sehr eindriickliches Zeugnis.
DaBl bei der Lektiire derselben auch ein christlicher Leser manches findet,
das ihm wertvoll ist, das mag die nachfolgende Probe beweisen:

»Der Lubliner (gemeint ist ein berithmter Rabbi aus Lublin) sprach: «Ich
liebe den Boésen, der weil, daB er bose ist, mehr als den Gerechten, der
weiB, daB er gerecht ist. Von den Bésen aber gar, die sich fiir gerecht
halten, ist das Wort gesagt: ,Noch an der Schwelle der Unterwelt kehren
sie nicht um! Denn sie wihnen, man fithre sie zur Hoélle, damit sie Seelen
aus ihr erlosen‘»‘.

Es ist diesen Erzihlungen zu wiinschen, daB recht viele besinnliche Leser
darnach greifen.

Basel. Robert Brunner.

153



	Rezensionen

