
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zusammen in der Geschichte leben Juden und Christen, und der,
dem die Geschichte seine Seele erfaßt, blickt voller Sehnsucht,
voller Vertrauen nach der Zukunft aus, nach der Zeit der Erfüllung.

Der fromme Christ harrt des Tages, an dem das Judentum
den Weg zum Christentum finde. Es gibt Wege der Frömmigkeit,
Wege der Hoffnung, und fromme, echte Hoffnung hat niemals
getrennt, sie führt zum Verstehen. Das letzte Ziel, die letzte
Antwort liegt in Gottes Geheimnis geborgen. Gott wird sprechen,
wenn der Tag gekommen ist. Vom Menschen ist verlangt, daß

er durch Gerechtigkeit, Liebe und Demut fromm sein und
verstehen lerne, und daß so auch seine Hoffnung aus der Gerechtigkeit,

der Liebe und der Demut erwachse. Wenn Juden und
Christen, Christen und Juden so einander zu begreifen suchen,
dann wird etwas von dem sich erfüllen, was das Wort des Psalms
verkündet hat (65,11 u. 12) : „Liebe und Wahrheit, begegnen
einander, Gerechtigkeit und Friede küssen sich. Wahrheit wird aus
der Erde hervorsprossen, und Gerechtigkeit schaut vom Himmel
hernieder". Hier sind nicht alte und neue Wege, hier ist nur immer
der Weg, der eine Weg.

Rezensionen

Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu. Zwingli-Verlag
Zürich, Lizenzausgabe 1949. 128 S.

Der Göttinger Neutestamentler Prof. Jeremias legt in vorliegendem Buche
eindringende Studien über den Sinn der Abendmahlsworte Jesu vor, welche
nicht nur das Interesse der Fachgenossen erwecken, sondern es verdienen,
von jedem Diener am Wort ernsthaft überdacht zu werden. Ein Doppeltes
kennzeichnet den Standort des Verfassers: Er betreibt seine Untersuchungen
an den neutestamentlichen Texten nicht von konfessionellen Gesichtspunkten
aus, so daß es ihm darum ginge, die Abendmahlsauffassung etwa des Luthertums

oder der reformierten Kirche als die biblische zu erweisen. Sein
Bemühen ist vielmehr darauf gerichtet, von den Texten her um den Sinn dieser
heiligen Handlung der christlichen Kirche, die schon so viele Kämpfe und
Trennungen auslöste, zu ringen. Müßten nicht die oft so versteiften Fronten

148



sich lockern, wenn neu, vom Neuen Testamente her gefragt und die
bisherigen dogmatischen Auffassungen geprüft würden? Mit diesem ersten
Gesichtspunkt, der den Verfasser leitete, verbindet sich ein zweiter. Prof.
Jeremias verfügt über eine erstaunliche Vertrautheit mit den rabbinischen
und außerjüdischen Quellen und vermag deshalb neue Gesichtspunkte
aufzuzeigen, neues Licht zu werfen auf die Handlung des Abendmahles und die
dasselbe deutenden Worte. In dieser Beziehung verfolgt er die Tradition,
die verknüpft ist mit den Namen eines Hermann Strack, Adolf Schlatter,
K. Bornhäuser u. a. und die einen bedeutsamen Niederschlag im Neutesta-
mentlichen Wörterbuch gefunden hat. Da unsere Zeitschrift in besonderer
Weise der Erhellung des Judentums in Vergangenheit und Gegenwart dient,
seien in unserer Besprechung gerade diese auf das zeitgenössische Judentum
sich beziehenden Momente kurz in den Mittelpunkt gestellt.

In einem ersten Hauptteil geht Jeremias der Frage nach, ob Jesu letztes
Mahl eine Passamahlzeit gewesen sei oder nicht. In dieser Frage und deren
Beantwortung gehen ja nicht nur die Forscher, sondern auch die vier
Evangelien auseinander. Die Synoptiker sind der einhelligen Auffassung, daß
Jesus sich mit seinen Jüngern zur Feier des Passa vereinigt habe, während
Johannes dieses letzte Mahl auf den vorhergehenden Tag ansetzt und Jesus
um die Zeit, da im Tempel die Passalämmer geschlachtet wurden, sterben
läßt — für den Evangelisten ein eindringlicher Hinweis, daß Jesus das wahre
Passalamm sei, dem nach Gottes Willen kein Knochen zerbrochen werden
dürfe (Joh. 19, 36). Doch wird in einleuchtender Weise darauf hingewiesen,
daß auch im Text des 4. Evangeliums noch eine Auffassung durchschimmere,
die der synoptischen Darstellung des Sachverhalts sich nähert (Seite 12/
44 ff.). In lichtvoller Weise werden die verschiedenen Züge aus den
Abendmahlsberichten zusammengetragen und aus den rabbinischen Quellen erhärtet,
die uns ein lebendiges Bild vom Verlauf einer jüdischen Passafeier geben,
wie sie auch von Jesus zusammen mit seinen Jüngern am Vorabend seines
Todes begangen worden ist.

1. Während Jesus sonst regelmäßig die heilige Stadt verließ und sich in
die Stille Bethaniens zurückzog, blieb er an diesem Abend in der von
Festpilgern überfüllten Stadt, da es strenge Vorschrift war, daß das Passa nur
innerhalb der Tore der heiligen Stadt gegessen werden durfte (S. 18 f.).
2. Die Hauptmahlzeiten der Juden fanden meistens am späten Nachmittag
statt. Jesu letztes Mahl beginnt am Abend und dauert bis in die Nacht hinein.
Auch hier ist der Forderung Genüge getan, daß das Passa nur in der Nacht

gegessen werden durfte (S. 20 f.);. 3. Während wir Jesus je und je in
größerem Kreise speisen sehen, ist er jetzt nur mit seinen zwölf Vertrauten
zusammen und bildet mit ihnen die vorgeschriebene Passagenossenschaft, die
mindestens 10 Personen umfassen soll. Man rechnete auf den sättigenden
Verzehr eines einjährigen Lammes etwa 10 Menschen (S. 21 f.). 4. Jeremias

149



weist aus reichen Quellenbelegen nach, daß die Juden die gewöhnlichen
Mahlzeiten sitzend eingenommen haben und daß das Liegen zu den
Gepflogenheiten feierlicher Anlässe gehörte. Dies war in besonderer Weise
beim Passa der Fall. Liegendes Essen war in diesem1 Falle rituelle Pflicht
auch für den Ärmsten in Israel (S. 22 ff.). 5. Während die gewöhnlichen
Mahlzeiten mit dem Brotbrechen eröffnet wurden, wird beim Passa das Brot
erst im Verlaufe der Mahlzeit gebrochen (Mark. 14, 22). So forderte es die
Sitte. Die Passamahlzeit war die einzige Familienmahlzeit des Jahres, bei
der ein Schüsselgericht dem Brotbrechen voranging (S. 26f.). 6. Bei
gewöhnlichen Mahlzeiten haben Jesus und seine Jünger keinen Wein getrunken.
Dieser war festlichen Anlässen vorbehalten. Beim Passamahl war es Pflicht
jedes Feiernden, Wein zu trinken — nach einer rabbinischen Verordnung
mindestens vier Becher — und „wäre es sogar aus der Armenschüssel"
(Mi. Pes. X, 1). Ebenso war Rotwein Vorschrift (S, 27 f.). 7. Eine Notiz
wie Joh. 13, 29 erwähnt, daß die Jünger des Meisters Wort an Judas so

deuteten, daß dieser ihm den Auftrag gegeben habe, den Armen etwas zu
schenken. Es war üblich, in der Passanacht Armen Gutes zu tun, etwa einen
Bettler von der Straße weg zur Feier einzuladen (S. 29). 8. Auch der in den

Evangelienberichten erwähnte Lobgesang, das sogenannte „Hallel" (Mark.
14, 26 par.) führt auf Passazusammenhänge. 9. Jesus kehrte nach
Beendigung der Feier nicht nach Bethanien zurück, sondern begibt sich nach
dem näher gelegenen Garten Gethsemane, der noch innerhalb des
Stadtbezirkes lag, denn es war Vorschrift, daß die Passanacht in der heiligen Stadt
verlebt werden müsse (S, 30). 10. Auch die Deuteworte des Abendmahles
finden ihre beste Erklärung, wenn sie vom Brauch hergeleitet werden, die

Hauptelemente des Passamahles, nämlich Lamm, ungesäuertes Brot und
Bitterkräuter liturgisch zu deuten, wobei neben der Beziehung auf die
Vergangenheit auch der Ausblick in die endzeitliche Hoffnung nicht fehlte.

In diese eschatologische Sicht, die sich schon in der jüdischen Passafeier
findet, ordnet nun auch Jeremias die Deutung der Abendmahlsworte ein,
was im letzten Hauptteil des Buches geschieht (S. 100 ff.). Es seien in
Kürze die folgenden Punkte hervorgehoben : 1. Ein alter rabbinischer
Ausspruch besagt, daß wie in der ersten Passanacht für Israel in Ägypten die
Erlösungsstunde schlug, so auch das Gottesvolk wiederum in einer Passanacht

durch das Kommen seines Messias Befreiung erlangen werde. So

feiert Jesus mit den Zwölfen, den Repräsentanten des neuen Gottesvolkes,
sein letztes Mahl, das die Überleitung bildet zur großen messianischen
Vollendung, die er in seinem Sterben und Auferstehen anbrechen sieht (S. 101 f.).
2. Mit dem Gegensatzpaar Leib/Blut nimmt der Herr Ausdrücke der Opfer-
sprache auf und überträgt dieselben auf die eigene Person (S. 105). Ebenso
wird der sühnende Charakter des Opfers Jesu klar von der Tatsache her,
daß auch nach jüdischer Auffassung dem ersten Passa in Ägypten sühnende

Wirkung zugeschrieben wurde. Zwar galten die Passaopfer der späteren
Zeit nur als gewöhnliche Opfer. Aber dieser Vergangenheitstatsache steht

150



nun eine zukünftige gegenüber: Das Israel der Endzeit wird im Verdienste
des Passabiutes erlöst werden (S. 107). Jesus setzt somit durch sein
stellvertretendes Sterben diese Erlösung in Kraft. 3. Die universale Bedeutung
dieses Opfers findet ihren Ausdruck in der Wendung „vergossen für Viele".
Die Wurzel dieser Aussage liegt in Jes. 53, 10—12. Wie wichtig sie dem
Meister gewesen sein muß, zeigt die Lösegeldstelle (Mark. 10, 45 par.):.
Während die Rabbinen der nachchristlichen Zeit in ihrer Auslegung von
Jes. 53 ängstlich bemüht sind, die „Vielen" auf Israel zu beziehen, aber
ebenso sehr den Gedanken eines leidenden Messias auszumerzen, finden
sich andere Zeugnisse im vorchristlichen äthiopischen Henochbuche, welche
die Beziehung der „Vielen" auch auf die Heiden nahelegen. Es ist dies
freilich für jüdische Ohren ein unerhört anstößiger Gedanke, da es nach
Mekh. 21, 30 „für die Völker kein Lösegeld gibt" (S. 110). 4. Aus der
Bedeutsamkeit der Tischgemeinschaft im Judentum wird mit Recht gefolgert,
daß das Austeilen des Brotes und Weines an die Jünger ihnen Anteil
schenke am „Tischsegen", an der Sühnekraft seines Opfers (S. lllf.).
5. Der bei Lukas und Paulus sich findende Wiederholungsbefehl „dies tut
zu meinem Gedächtnis!" wird von Jeremias im Anschluß an alttestament-
liche Parallelen nicht als Rückerinnerung an das Geschehen der Passion
gefaßt, sondern als Flehen der das Mahl feiernden Gemeinde zu Gott, seines
Messias zu gedenken durch Herbeiführung der Vollendungsherrschaft
(S. 115 ff.). 6. In den gleichen eschatologischen Ausblick werden auch die
bei Mark. 14, 25 und Luk. 22, 16. 18 sich findenden Worte gestellt. Sie

tragen die Form eines Schwures und werden von Jeremias als Entsagungsgelübde

gedeutet (Hinweis auf viele zeitgeschichtliche Parallelen). Der
Meister enthält sich ja in diesem bedeutsamen Augenblicke des Essens und
Trinkens und versagt sich durch einen unwiderruflichen Entschluß das
Festmahl und den Weingenuß, um sich mit gesammelter Hingabe zum
stellvertretenden Sterben zu rüsten, das die Vollverwirklichung der Herrschaft
Gottes bringen wird (S. 118 ff.).
Die gegebenen Andeutungen mögen genügen, um zu einem ernsthaften
Studium der gewichtigen Schrift zu ermuntern. Mit den mancherlei literar-
kritischen Fragen der mittleren Teile (II und III) werden sich die
Fachgelehrten zu beschäftigen haben. Nur kurz sei noch vermerkt, daß der
Verfasser das Schweigen des 4. Evangeliums, aber ebenso die kürzere
Lukasfassung der Deuteworte von der Arkandisziplin herleitet. Die heiligen
Formeln sollen vor Entweihung geschützt werden (S. 58 ff.). So führt die
vorliegende Untersuchung nicht nur die gelehrte Diskussion (cf. das reiche
Literaturverzeichnis auf Seite 5 ff.) weiter, sondern verhilft auch dem Dog-
matiker und kirchlichen Praktiker zur Klärung wichtiger Fragen.

Basel, St. Chrischona. J. Meili.

151



Max Krakauer: Lichter im Dunkeln. Behrendt-Verlag Stuttgart.
Oktober 1947.

Das Büchlein schildert den Leidensweg eines jüdischen Ehepaares in der
Hitlerzeit. Der Verfasser hat keinerlei literarische Ambitionen — er will
in einfachen Worten die Wahrheit berichten, die Wahrheit über sein eigenes
Erleben und das seiner Frau. Die bloße Aufzählung der Tatsachen — über
130 Seiten hinweg — mag vielleicht monoton erscheinen. Aber dies könnte
wohl ein Vorwurf sein, der den Leser selber trifft: sind wir nicht zu gleichgültig,

zu abgestumpft, zu unbeteiligt geworden gegenüber dem Schicksal

jüdischer Menschen unserer Tage? Wir vergessen so gerne und so schnell,
was uns nicht ganz direkt weh tut und hören seine ständige Wiederholung
nicht gern!

Das Büchlein hat aber noch eine weitere Bedeutung über den bloßen
Tatsachenbericht hinaus: es erzählt sehr Vieles und sehr Schönes von der
Barmherzigkeit, von der Barmherzigkeit Gottes zuerst, aber auch von der
Barmherzigkeit der Menschen. Es ist doch sehr eindrücklich, wie hier ein
Jude — der Verfasser ist auch seinem Glauben nach Jude — davon erzählt
und bezeugt, daß es immer wieder — mit einer einzigen Ausnahme —
christliche Menschen in Deutschland waren, die ihm und seiner Frau unter
eigener Lebensgefahr Asyl gewährten. Wir wissen in tiefer Beschämung,
daß es in allen Ländern nach wie vor Antisemitismus gibt. Wir wissen,
daß er auch in Deutschland heute alles andere als tot ist. Es tut gut, an
Hand eines Tatsachenberichtes daran erinnert zu werden, daß es in Deutschland

Menschen, Christen gibt, die hier nicht und nie mitgemacht haben,
auch dann nicht, als es um ihr eigenes Leben ging.

Lydia Schäppi.

Martin Buber: Moses. Gregor Müller Verlag, Zürich 1948, 351 S.

Man kann diese neue Arbeit Bubers, die zuerst in hebräischer Sprache
erschien, ja „ein Leben Moses" nennen, wie das die Reklamebeschriftung
dieses Buches tut. Aber eigentlich liegt doch etwas anderes vor als man
gemeinhin unter einer Lebensbeschreibung versteht. Wer wollte es auch

wagen, über Moses ein nach den inneren Gesetzen einer Biographie
geschriebenes Werk zu verfassen bei den spärlichen Nachrichten, die wir über
diesen Heros der israelitischen Geschichte besitzen?

Buber gibt in seinem Moses-Buch eine Anzahl von Abhandlungen über
einige der wesentlichsten Fragen aus der Zeit der Volkwerdung Israels.
Diese sind, wie es bei Buber nicht anders zu erwarten ist, mit großer
Sachkenntnis unter Berücksichtigung auch der christlichen Forschungsarbeit am
Alten Testament geschrieben und zwar so, daß nicht nur Leute von der
Zunft sie lesen — oder ich sage besser — genießen können.

152



Unter dem Titel: „Der brennende Dornbusch" wird der Qottesname JHWH
behandelt, ein weiteres Kapitel ist dem „Sabbat", eines dem „Bundesschluß",
eines dem „Dekalog" gewidmet usw.

Buber ist einer der wenigen jüdischen Publizisten der Gegenwart, der um
die Realität der göttlichen Offenbarung weiß und in seinen Werken immer
wieder kraftvoll auf diese hinweist. Das macht seine Schriften auch für
den christlichen Leser wertvoll und die Auseinandersetzung mit ihm ganz
besonders fruchtbar.

Basel. Robert Brunner.

Martin Buber: Die Erzählungen der Chassidim. Manesse-Ver-
lag, Zürich 1949. 846 S.

Diese Sammlung chassidischer Geschichten, die der Manesse-Verlag in
ansprechendem Taschenformat herausgebracht hat, beansprucht ein doppeltes
Interesse. Man greift nach ihr um ihres Herausgebers, um Martin Bubers
willen, der diesen Geschichten ein gut Teil seiner Lebensarbeit gewidmet
hat, indem er sie sammelte und sprachlich gestaltete und der großen
Weltliteratur einverleibte. Man greift aber zu diesen Geschichten auch, weil sie
einen wertvollen Einblick vermitteln in die eigenartige Geisteswelt jener
bedeutsamen religiösen Bewegung unter den Juden Osteuropas, die eine
merkwürdige Parallele zum Pietismus auf christlichem Boden bildet und die
den Namen Chassidismus trägt. Ähnlich wie jener war auch dieser auf eine
Verinnerlichung von Religion und Gottesglauben ausgerichtet. Die von Buber
gesammelten Erzählungen geben davon ein sehr eiindrückliches Zeugnis,.
Daß bei der Lektüre derselben auch ein christlicher Leser manches findet,
das ihm wertvoll ist, das mag die nachfolgende Probe beweisen:

„Der Lubliner (gemeint ist ein berühmter Rabbi aus Lublin) sprach: «Ich
liebe den Bösen, der weiß, daß er böse ist, mehr als den Gerechten, der
weiß, daß er gerecht ist. Von den Bösen aber gar, die sich für gerecht
halten, ist das Wort gesagt: ,Noch an der Schwelle der Unterwelt kehren
sie nicht um! Denn sie wähnen, man führe sie zur Hölle, damit sie Seelen

aus ihr erlösen'»".

Es ist diesen Erzählungen zu wünschen, daß recht viele besinnliche Leser
darnach greifen.

Basel. Robert Brunner.

153


	Rezensionen

