
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Das Judentum auf alten und neuen Wegen

Autor: Baeck, Leo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960853

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Judentum auf alten und neuen Wegen

von Prof. Dr. LEO BAECK, London

In dem Titel, der unserem Thema gegeben wurde: „Das Judentum

auf alten und neuen Wegen", ist bereits ein Wichtiges
ausgesprochen, etwas, was ein jeder, der urteilen will, beachten
sollte. Es ist erforderlich, die alten Wege zu kennen, wenn man
die neuen begreifen will. Die Bahn, die das Judentum in unseren
Tagen eingeschlagen hat, verstehen wir ganz, erst wenn wir von
den Strömungen wissen, die ihm in den Generationen vorher die
Richtung bestimmt hatten.

Im 17. und dann im 18. Jahrhundert hatte die jüdische Seele neue
Form der Frömmigkeit in sich aufgenommen: die Mystik war in
den jüdischen Menschen eingetreten. Zwar ist die Mystik im
Judentum alt, sie geht auf die talmudische Zeit zurück, und sie
hat seitdem eine fast ununterbrochene lebendige Geschichte, die
ihren Platz in allen Ländern hatte, in. denen jüdisches Leben
erwachsen war oder neu erwuchs. Aber sie war lange nur das
Besitztum enger, esoterischer Kreise gewesen. In ihnen war sie

gepflegt und war sie mündlich oder hier und dort auch in kurzen
Niederschriften weiter gegeben worden. Die breiteren Kreise
wußten zwar von ihr, aber kannten ihre Inhalte kaum. Erst um
die Mitte des 16. Jahrhunderts, dieses Jahrhunderts der Entwicklung

des Buchdrucks und der, fast revolutionären, Ausbreitung
des Buches, begann die Welt der Mystik sich zu dehnen, sie
gelangte nun nach und nach zu allen in den Gemeinden hin.
Bedeutungsvoll sind in dieser Hinsicht schon die Jahre 1558 und 1559,
in denen in Cremona und Mantua das mystische Buch „Sohar"
gedruckt wurde. Diesem geheimnisumwobenen Buche, das in der
Form eines Kommentars zum Pentateuch die Lehren der
bisherigen Mystik in einem eigenen Stil darzustellen und neu zu
gestalten gesucht hatte, war jetzt der Weg bereitet. Es hat die
vielen Leser gefunden und konnte nun fast zu einer mystischen
Bibel werden.

133



Aber vor allem die Zeit war dafür auch vorbereitet: das Empfinden

und das Denken waren durch die geschichtlichen Ereignisse
durchpflügt worden. Die Vertreibung der Juden aus Spanien und
Portugal, am Ende des 15. Jahrhunderts, hatte auch die Seelen

tief getroffen; jüdisches Leben, jüdische Wissenschaft und Dichtung

hatten lange dort feste Wurzeln gehabt. Anderthalb
Jahrhunderte danach hat dann die Verfolgung und Zerstörung, die
über die zahlreichen und kraftvollen jüdischen Gemeinden in
Polen infolge der Kosakenaufstände hereinbrachen, in gleicher
Weise die starken inneren Wirkungen auch ausgeübt. In den
Jahrzehnten dazwischen hatten die Religionskriege, in denen die
Einheit Europas und der Kirche sichtbar auseinanderbrach, das
Nachdenken auch der Juden erfaßt und geschichtliche, eschatolo-
gische Fragen neu geweckt. Man meinte nun Zusammenhänge
zu begreifen, man glaubte an einer Wende der Zeiten zu stehen,
deren Wieg und Sinn die alte Mystik aufzuzeigen schien, diese

Mystik, die immer ihren eschatologischen Zug auch gehabt hatte.
Und das alles blieb nicht nur im Bereiche der Gedanken und der
Träume; es trat auch in die Bahnen des Willens ein. Mystisch-
messianische Bewegungen, von denen die des Sabbatai Zwi, in
der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts, die ereignisvollste und
verhängnisvollste war, gewannen weithin ihre Anhänger, und wie
sie die Wirkung der Mystik gewesen waren, so erzeugten sie neue

Mystik.

Den kleinen schlichten Leuten auch, besonders in Polen, wo die
breiten Massen der Juden lebten, wurde die Mystik zum Ausdruck
ihres inneren Lebens, als sie dort, in der ersten Hälfte des 18.

Jahrhunderts, ihre innige volkstümliche Form durch den
sogenannten Chassidismus gewann. Der Chassidismus war von
Gedanken ausgegangen, die in den jüdischen Gemeinden in West-
und Süddeutschland heimisch geworden waren und die im 13.

Jahrhundert im „Buch von Frommen", dem „Sepher Chassidim",
sich ihre Form verbreitet hatten. Ein Zweifaches vor allem war
hier Lehre und Forderung gewesen: zuerst die Idee von der
Andacht in Wort und Tat, der „Kawwanah" — sie gibt dem
Gebete, in dem der Mensch seine Seele auftut, und ebenso dem

134



Gebote, das ihm den Willen öffnet, ihre Wahrheit, so daß sie
der Weg zu Gott hin werden, und sodann die Idee von. der schöpferischen

Kraft, die in den Menschen gepflanzt ist — sie gibt es
ihm, daß er in sich und in anderen dem Guten ein Leben schenken

kann, daß er gleichsam ein „Mitarbeiter Gottes im Werke der
Schöpfung wird, ein Helfer Gottes im Aufbau der wahren Welt.
Mit diesen beiden Ideen verbanden sich im Chassidismus andere,
spätere, besonders die von der mystischen Kraft des Sabbats, die
von den ewigen Sphären des Guten, die zu Gott emporleiten, und
die von den geschichtlichen Kreisen, in denen sich die messianische

Welt, die Welt der Verwirklichung des Sabbats, vorbereitet; diese
Ideen waren im 16. Jahrhundert in Saphed in Palästina von
mystischen Persönlichkeiten, vor allem von Isaak Luria, dem
„Deutschen", der >ein Heiliger genannt wurde, verkündet worden und
waren vielen zum Erlebnis geworden. Das alles fügte sich im
Chassidismus zusammen wie zu einem mystischen Kosmos, in
dem auch die schlichteste Seele, und gerade sie, immer wieder eine
große Harmonie, eine Musik der Sphären vernehmen konnte. Die
Welt des Geheimnisses umgab und durchdrang diese Menschen;
sie glaubten es hier zu erfassen, indem Lehre und seelische
Erfahrung sich verbanden, wie das Gebet den Menschen in die
Unmittelbarkeit Gottes, des schaffenden und sich offenbarenden,
führe, wie die göttliche Schöpfung und die göttlichen Offenbarung

fortdauern und jedem Tage neu zugehören, und wie es die
große Gabe und das große Gebot sei, sie in jedem Menschen und
in aller Kreatur immer wieder zu entdecken.

In dieser Epoche ist der jüdische Mensch weithin zum homo
mysticus geworden, die Gebete der Zeit zeugen davon. Er wohnte
inmitten der ruhelosen Länder der Erde, deren Völker ihn
bedrückten, er hatte sein Haus in der Enge des Ghettos, in die er
zurückgedrängt worden war, aber er lebte in der Weite, dem Frieden

und der Herrlichkeit einer anderen, einer mystischen Welt.
Von den Gassen, über die er, oft so mühselig, hinschritt, führte
der Weg zu den Straßen der Glorie. Wohl nie hat eine Gemeinschaft

so tief und sio innig in einem Reiche des Wunders gelebt
wie damals das jüdische Volk. Der Jude konnte so vieles in

135



dieser irdischen Welt, die ihn umgab, ertragen, weil er in jene
andere Welt emporsteigen konnte, die über ihm war; er war dort
im Reiche seines wahren Lebens.

Diese Welt ringsherum war in dieser selben Zeit, nach und n.ach,

weithin eine ganz andere geworden, als sie vorher gewesen war.
Sie stand der Welt des Juden anders gegenüber, auf anderen

Wegen drang sie an den Bezirk des Juden heran. In dieser Zeit,
in der der Jude ganz ein Mystiker geworden war, war sie zu einer
rationalen geworden. Große Entdeckungen, und Erfindungen
hatten der Mathematik, der Astronomie und der Naturwissenschaft
eine bis dahin ungeahnte Weite gegeben, und sie hatten Linien
eines geschlossenen natürlichen Systems aufgezeigt; neue Bahnen
des Erkennens schienen jetzt alles zu seiner wahren Bedeutung
und zu seinem wahren Zusammenhange zu führen. Die Welt von
gestern war in der Tat einer anderen gewichen, und diese andere
schien auch den gespaltenen Ländern anstelle der verlorenen
Einheit eine neue Einheit zu verheißen. Denn dieses Neue durchdrang

nicht nur das Gebiet des Wissens, sondern ganz ebenso,
und in der Wirkung auf den Menschen vielleicht noch tiefer, das
Gebiet des Rechtes und der Moral. Die Lehre vom Naturrecht
und vom Menschenrecht, von der natürlichen Moral und der
natürlichen Erziehung erfaßte die Geister, und sie vor allem schien

jene neue Einheit aufzuweisen, der Beziehung von Mensch zu
Mensch über alles Trennende hinweg den Boden zu zeigen, auf
dem alle sich zusammenfinden könnten. Es war eine alte Lehre,
diese Lehre vom Naturrecht, stoische und biblische Gedanken
hatten sich in ihr miteinander verknüpft, aber sie hat nun in dieser
neuen Welt sich selber neu entdeckt und neue starke Kräfte
entbunden. In der Französischen Revolution, wie schon vorher in
der Unabhängigkeitserklärung der Vereinigten Staaten, war sie
zu einer politischen Macht geworden, die es sich zur Aufgabe
setzte, überall die alten Schranken niederzulegen. Sie hat auch

an die Tore des Ghettos geschlagen und sie durchbrochen. Eine
Welt, die zu einer Freiheit hinführen und auch auf dieser Erde
eine Harmonie, einen Frieden, eine Weite erschaffen wollte, drang
nun in die Gassen des Juden ein, um auch ihn mit sich zu verbinden.

136



Eine Verbindung, wie sie bisher nicht bestanden hatte, war in der
Tat jetzt gegeben. Im Naturrecht konnte die Lage der Juden nicht
länger mehr ein Problem für sich sein. Es konnte hier nur eine
Einheit des Rechtes und nur eine Einheit des Unrechtes geben.
Was dem Juden zugefügt wurde, war jetzt nur ein Teil einer viel
weiterreichenden Vergewaltigung, seine Not nur ein Teil einer
größeren Not. Das war die neue Erkenntnis, aus der eine neue,
ganz andere Forderung sich ergab. In der 2. Hälfte des 18.
Jahrhunderts erschien, um ein charakteristisches Beispiel anzuführen,
die Schrift eines angesehenen Popularphilosophen Christian Garve
über die Lage des Bauernstandes; in ihr ist eine Parallele gezogen
zwischen der Last, unter der die Bauern, und der Last, unter der
die Juden lebten, und zwischen dem Rechte, auf das die einen
und die anderen den Anspruch hätten. Die Bedrückung der Juden
ist in der Tat niemals etwas für sich nur gewesen, sondern ein
Teil, allerdings wohl der schlimmste, in einer allgemeinen
Bedrückung der Schwachen, und die Emanzipation der Juden ist
desgleichen nicht etwas Isoliertes gewesen, sondern ein Teil einer
großen Befreiung von Geknechteten. Dies trat jetzt auch vor das
Nachdenken des Juden hin — denn er hat, wenn er auch in seiner
abgeschlossenen Welt lebte, doch immer hinausgeschaut und
hinausgehorcht. Bisher hatte er nur gewußt, daß ihn eine feindliche
Welt umgab; jetzt erfuhr er, daß eine neue Welt geworden war,
und daß diese ihn als einen Teil von sich betrachtete, ihm zur
Seite treten und ihm den sicheren Platz auf dieser Erde gewähren
wollte.

Aber diese Welt, die ihn aufnehmen wollte, die ihm die Straßen

zur Freiheit öffnete, war innerlich eine ganz andere als das Reich,
in dem seine Seele lebte und das ihr den Frieden, das Glück und
die Heimat gab. Sie war eine rationale Welt, sie lehnte die Sphären

ab, zu denen er emporstieg. Zwar gab es in ihr auch eine
Mystik, es gab den Pietismus in Europa, und es war ein eigenes
Zusammentreffen der Tage, daß der Vater des Pietismus, Graf
Zinzendorf, in demselben Jahre 1700 geboren und in demselben
Jahre 1760 gestorben war wie der Vater des Chassidismus, Israel
Baal Schemtob, und es ist ein eigenes Zusammenkommen der

137



Worte auch hier, denn die Worte Chassidismus und Pietismus
bedeuten ein Gleiches. Es gab in Amerika das „Great awakening"
auch, das von Jonathan Edwards ausging. Aber der siegreiche und
bestimmende Grundzug der Zeit war doch der andere: die Welt
war die rationale geworden, sie hatte sich säkularisiert. Wenn
jetzt der Jude durch die Tore des Ghettos, die die Welt draußen
durchbrochen hatte, zu den offenen Straßen Europas hinauszuziehen

begann, so trat er bürgerlich in eine neue, eine freie Welt,
und es wurde ihm nicht schwer, ja es zog ihn dahin, so in ihr
zu stehen, sich im Empfangen und Geben dankbar in sie
einzufügen. Aber seine Seele stand dort doch auch, und das seelische
Problem erhob sich, dieses ernsteste aller Probleme. Er, der
homo mysticus, stand in der rationalen, der säkularisierten Welt;
er mußte ratlos hier zunächst dastehen. Als Bürger konnte er so
leicht und so bald neben den Bürger treten, als Mensch dieser
mystischen Welt konnte er in dieser rationalen Welt so schwer nur
den Platz finden, auf dem «er verstand und verstanden wurde. Er
mußte, so schien es, sich für die eine oder die andere entscheiden.
Ein Entweder — Oder, eine Schicksalsfrage wollte von dem Juden
die Antwort verlangen und fast in einer Plötzlichkeit sie verlangen ;

wozu die Menschen ringsumher fast zweihundert Jahre Zeit
gehabt hatten, sollte von ihm sofort entschieden sein. Es war, wie
wenn ein Sprung über einen Abgrund geschehen sollte.

Noch ein anderes kam hinzu, das nicht so tief griff, aber doch
auch an das Innere seinen Anspruch stellte. In seinen Gemeinden
hatte der Jude in allen den Jahrhunderten, seit er das Land der
Väter verlassen, überall sich seine eigenen Lebensformen bereitet.
Die vier Krankheiten, die zumal in Europa diese ganze Zeit
hindurch weithin an Körper und Seele zehrten, Roheit, Trunksucht,
Prostitution, Unwissenheit, sie hatten nur in den Häusern der
Juden nicht den Eintritt gefunden ; die jüdischen Gemeinden waren
eine Stätte der Gesittung, der Mässigkeit, der Reinheit und des

Wissensdranges, die Stätte eines wahren Sabbats darum auch.
Sie waren auch ein Gebiet einer rechtlichen und sozialen Ordnung,
wie sie anderswo nicht oder noch nicht bestand. Die biblische
Auffassung vom Recht lebte hier. Während sonst das Recht zu-

138



meist von dem, der die Macht hatte, geschrieben oder diktiert worden

war, während so die Gesetze zumeist den Standpunkt des

Besitzenden wählten, um ihm den Besitzstand zu garantieren, hatte
die Bibel den umgekehrten Ausgangspunkt genommen, den vom
Schwachen, vom Besitzlosen her: der, um dessentwillen vor allem
hier das Gesetz da ist, ist der Arme, der Bedürftige, der Fremdling,
die Witwe, die Waise. In dieser Richtung hatte das jüdische Recht
seinen Weg genommen; in den jüdischen Gemeinden herrschten
fast allgemein eine soziale Rechtsordnung und Rechtssicherheit,
wie sie anderswo noch nicht oder nicht in gleichem Maße zu
finden waren. Auch hier sah der Jude seine Seele in eine Welt
gestellt, die von der verschieden war, in der sie bisher
gewohnt hatte.

Alles zusammen bedeutete eine völlige Änderung in der ganzen
Lebensatmosphäre, sozusagen einen Klimawechsel, wie ihn so
wohl kaum jemals eine Gemeinschaft zu bestehen gehabt hatte.
Aber der Jude war nun vor diese andere Welt und bald in diese
andere Wielt hineingestellt, Gott, „der die Zeiten und Stunden
ändert" (Daniel 2,21), hatte es so bestimmt; die Geschichte, die
von Giott gefügt wird, hatte gesprochen. Eine ihrer Epochen
begann, und der Jude mußte in sie eintreten und in ihr sich zurechtfinden,

in ihr seinen Weg gehen. Er selbst mußte ihn sich

bereiten, er für sich. Denn die Tore waren ihm durch andere
geöffnet worden, aber für die Aufgabe, die ihm jetzt gestellt war,
hat er bei den Menschen ringsum selten Verständnis und
Sympathie gefunden.

Es war eine große und harte Aufgabe. So mancher suchte sich

gegen sie zu wehren oder wollte sie nicht sehen, aber sie ließ
sich nicht abweisen. Der Eindruck der neuen Zeit, ihres geistigen
Systems, ihres Zuges zur bürgerlichen Freiheit und Weite, ihrer
großen Hoffnung und ihrer menschlichen Verheißung war besonders

im westlichen und mittleren Europa ein zu gewaltiger, als
daß man sich ihm verschließen konnte. Ein seelisches Auf und
Nieder begann, ein Kampf zwischen der neuen Welt und der alten
Religion. Man könnte ihn auch den Kampf zwischen den Jahr-

139



zehnten und den Jahrtausenden nennen. Die Seele des Menschen
wird durch die Generationen geprägt, und sie hat wie ihre Jahre
so ihre Jahrhunderte — vielleicht tritt ein Unterschied zwischen
dem Juden und den Menschen ringsumher darin hervor, daß in
seiner Seele ältere religiöse Kräfte wirken, so daß er mit älterem,
verstehenderem Auge in die Welt blickt und mit älterem,
erfahrenerem Ohre vernimmt, was die Welt spricht; die jüdische Seele

ist durch die Jahrtausende geformt. In wenigen Jahren, rasch,
fast jäh, drang jetzt das neue Europa auf sie ein und wollte den
Platz in ihr haben. Der Kampf um den seelischen Raum begann,
und es mußte so oft geschehen, daß die Jahre die Jahrtausende
zurückdrängen wollten; die Gegenwart trachtete dem religiösen
Erbe den Raum zu nehmen. Die Tiefenpsychologie hat uns
erkennen gelehrt, daß, wenn elementare Kräfte der Seele verdrängt
werden, das seelische Gleichgewicht des Menschen eine Störung
lerleidet. So haben nicht wenige Juden es damals erfahren. Es

mag vielleicht hart klingen, aber es war doch so; mancher Jude
hat damals viel von dem inneren Gleichgewicht eingebüßt.

Es war in allem Gedeihen eine Zeit der inneren. Not. Aber die
Hilfe stellte sich ein. Sie kam in einer Richtung, in der der
europäische Geist jetzt dem jüdischen eine Bahn weisen konnte,
ohne daß dieser etwas von seinem Eigensten verlor, ja, auf dem

er seiner selbst wieder bewußt werden konnte. Die erste Hälfte
des 19. Jahrhunderts war eine Zeit des Erstarkens der
Geschichtswissenschaft; in ihr sprach eine Erfahrung der Zeit, die zur
Erkenntnis wurde, und sie hat zum jüdischen Geiste und zum
jüdischen Willen auch gesprochen. Juden begannen sich ihrer
Geschichte, ihrer Jahrtausende zu erinnern. In diesem großen Akte
der Erinnerung war, fast könnte man sagen, eine Rettung gegeben.
Von der Gegenwart aus suchten jüdische Gelehrte mit jener „rückwärts

gewandten Prophétie" zu den Zeiten hinzuschauen, die
Wege des jüdischen Volkes und des Judentums zu erforschen und
darzulegen. Die Jahrtausende waren Geschichte und die
Jahrzehnte waren Geschichte, ein Weg führte von dort nach hier und
von hier nach dort. Männer wie Krochmal und Rappaport im
Osten, wie Zunz, Jost und Frankel, Isaak Bernays und Samson

140



Raphael Hirsch, Geiger und Graetz auf deutschem Boden haben
den Gang der Tage, vom Einst zum Jetzt, die Bedeutung der Epochen

verstehen gelernt. Schon vorher hatte an der Wende der Zeiten

Moses Mendelssohn in einer wundersamen Gesamtschau den
bleibenden Sinn des Judentums, dem keine Zeit etwas anhaben

könne, aufzuzeigen gesucht; er war denen, die mit ihm lebten, um
zwei Generationen voraus und hat schon deshalb zunächst keine
Nachfolger gehabt. Aber er fand sie jetzt, 'ein Steinheim, ein
Samuel Hirsch führten jetzt weiter, was er begonnen hatte.

So war eine Verbindung zwischen den Jahrzehnten und den
Jahrtausenden hergestellt. Man hatte eine Richtung, von der man
herkam, und in der man in seinen Tagen weitergehen konnte, man
sah den Platz so auch, auf dem man sicher stehen könne. Mit dem
erschlossenen Sinn für die europäische Gegenwart verband sich,
in neuer Form, der lebendige Sinn für die jüdische Tradition ; ohne
den starken Sinn für die Tradition kann das Judentum nie und
nirgends seiner selbst bewußt bleiben. Der siegreiche Stolz auf
die Vergangenheit erwachte wieder; verdrängte Kräfte gewannen
ihre Bahn, ein inneres Gleichgewicht kam wieder. Judentum und
Europa konnten sich verbinden, und der Bund zwischen ihnen
konnte zur Losung nun werden. Es waren mannigfache Formen,
in denen diese Verbindung sich ausdrückte, bald mehr konservative,

welche das Neue in die Tradition, bald mehr liberale, welche
die Tradition in das Neue hineinfügen wollten. Aber die eine wie
die andere Richtung war Ausdruck des starken Willens zum Judentum,

des bestimmten religiösen Willens zu den Jahrtausenden. Die
Entscheidung zur Geschichte, also im Grunde ein nationaler Wille,
hat die großen inneren und äußeren Zusammenhänge, ohne die
so viele im Leeren geschwebt hätten, hergestellt.

Hierdurch ist die große Wandlung vorbereitet und auch erst
ermöglicht worden, die sich dann gegen Ende des Jahrhunderts zu
vollziehen begann. Sie kam in ihrem Eindruck und in ihrer
Wirkung wie ein Wunder, und man kann nur ehrfurchtsvoll von ihr
sprechen. Sie kam nicht nur von einer Verbindung mit den
Jahrtausenden, sondern sie war ein Durchbruch der Jahrtausende in

141



der jüdischen Seele. Ihr Letztes und Eigentliches kann man daher
kaum erklären; sie war gekommen, und sie war da. Man kann es

nicht anders ausdrücken: die Jahrtausende brachen durch, ihre
elementare Kraft ließ sich nicht länger zurückdrängen oder
beiseite stellen. Geschlecht um Geschlecht, alle die Zeiten hindurch,
war das Leben des Juden mit all seiner Spannkraft und Geduld
ein Kampf für seinen Gott, ein Kampf um den jüdischen Geist,
um das Judentum gewesen; das war sein Wille zum Leben, aus
dieser Wurzel stiegen die Kräfte empor. Ohne diesen seinen
jüdischen Glauben, ohne diesen seinen jüdischen Willen wäre er ohne
das Wesentliche seiner Seele, seines Lebens gewesen. Dieser
Wille zu sich selbst war jetzt wieder erwacht. Es war in der Tat
wie eine große Renaissance, eine Wiedergeburt; das ganze
seelische Gleichgewicht begann wiederzukehren. Den stärksten und
vernehmbarsten Akzent hatte das alles im Zionismus, der auch
dem alten Land und der alten Sprache ihr Leben wiedergeben,
die Bahn zu einer unmittelbaren großen Hoffnung aufzeigen
wollte; er hat die Jugend am tiefsten ergriffen. Aber in allen
Richtungen, den konservativen wie den liberalen, vollzog sich das

Gleiche, und auch der Sinn für ein mystisches Empfinden
erwachte hier wieder. Auf das Zurückweichen der Großeltern und
die Ferne der Eltern folgte die Nähe der Kinder. Eine neue Epoche
jüdischen Lebens hat begonnen, in dieser unserer Zeit, und erst
ein späteres Geschlecht wird ganz sehen, was das alles bedeutet
hat, das, was jetzt gekommen ist.

Osten und Westen Europas fanden sich hier zusammen. Aber es

war doch auch ein1 Unterschied zwischen dem Westen und dem
Osten. Rationalismus, Aufklärung und Naturrecht hatten ihren
Weg mach dem Osten auch gesucht ; aber hier war ihnen ein starker

Bund politischer und kirchlicher Macht entgegengetreten.
Zurückgedrängt, verfolgt und verfehmt, waren sie zum Radikalismus
und Nihilismus geworden. Auch die Abschließung der Juden hat
demgemäß hier länger fortgedauert. Sie haben hier mehr als ein
Jahrhundert weiter inmitten einer Welt, die die alte geblieben war
und bleiben wollte, gelebt, und vermöge der Zahl, die in ein
geschlossenes Gebiet hier zusammengedrängt war, hatten sie sich

142



eine gewisse Autarkie zudem bereiten können. Wenn dann Juden,
in der Entschlossenheit des Wagnisses oder später im Wandel
der Tage, aus diesem jüdischen Bezirke hinausgingen, dann konnte
die Welt, in die sie eintraten, die sie so, wie sie waren,
aufzunehmen bereit war, nur die Welt jenes Extremismus, jener
Verneinung sein. Eine Welt der Mitte zeigte sich ihnen nicht. Der
säkularisierte, radikalisierte Jude, der um des neuen Ideals willen
sich auch seines Judentums ganz entledigen zu sollen meinte, war
jetzt eine häufige Erscheinung. Der ganz und nur im Alten und
der ganz und nur im Neuen lebende Jude standen neben und gegen
einander; die geistige Verbindung fehlte hier fast ganz.

Aber dann geschah auch hier das Wunder der Wiedergeburt. Das
Alte und das Neue trafen sich um des Judentums, um der
jüdischen Zukunft willen die Alten, um im Neuen einen neuen Lebenswillen

zu gewinnen, die Neuen, um im Alten den alten Quell der
Kraft sich zu erschließen. Auch hier brachen die Jahrtausende
durch, wenn auch in einer anderen Weise. Sie waren, aufs Ganze
gesehen, nicht verdrängt worden wie in Mittel- und Westeuropa,
so daß sie sich wieder durchsetzen mußten. Hier war es ein
anderes: sie waren hier eingeschlossen und eingeengt gewesen, und
nun wurde ihnen eine Weite gewiesen, gleichsam das neue Flußbett

und der neue Lauf bereitet, so daß sie in breiteren Wellen
und freier Strömung zu neuen Zielen hinziehen konnten. Hier war
es der Zionismus vor allem, der seine Kraft bewies, er war die
geweckte und die weckende Kraft. In ihm vor allem haben die
von rechts und von links sich geeint; in ihm haben auch Ost und
West sich verbunden.

Inzwischen hatte der äußere Bereich des jüdischen Lebens sich

ungeahnt erweitert. Als die Juden aus Spanien vertrieben wurden,

entdeckte Columbus, der vermutlich ein Kind von Juden war,
Amerika; ein Weg nach draußen war auch für Juden nun aufgezeigt,

und man möchte hier an das alte jüdische Wort denken,
daß der Heilige, gelobt sei er, vor dem Leid das Mittel der
Heilung schickt. Juden aus der Pyrenäischen Halbinsel kamen denn
auch schon früh nach dem neuen Erdteil, nach dem Süden und

143



Norden. Im 19. Jahrhundert wanderten dann Juden aus Mitteleuropa

in größerer Zahl nach den Vereinigten Staaten, dem Lande,
das Zukunft verhieß. Ihnen folgten in breiten Wellen Juden aus
Rußland, als dort die Regierung bald in geplanter Lenkung, bald
in bereitwilliger Duldung Pogrome in jüdische Gemeinden
einbrechen ließ. Eine Verschiebung der Schwerkraft jüdischen Lebens

von Europa nach Amerika vollzog sich mehr und mehr, und sie
wurde eine endgültige in den unseligen Tagen, in denen das
Verbrechen an den Juden Deutschlands und Polens verübt wurde.
Fast sechs Millionen Juden leben heute in der Neuen Welt, eine
neue Welt der jüdischen Geschichte ist dort auch.

Und dann war, wieder wie durch jene Fügung der Vorsehung, die
vor der Not die Hilfe schickt, in Jahrzehnten, die wir erlebt haben,
der alte Boden der Väter, das Land Israel, zu einem Boden der
Juden geworden, zu einem Boden der Zuflucht nicht nur, sondern
zu einem Boden des Aufbaus und zugleich wie zu einem Platze der
Weltgeschichte. Jüdischer Boden wurde hier geschaffen, Mystik
und ratio verbanden sich hier — auch hier, und hier zumal eine

neue Welt jüdischer Geschichte. Es ist, wie wenn jetzt zwischen
zwei Polen, Palästina und Amerika, Ströme jüdischen Lebens
fließen sollten, von dem einen zum anderen, hin und zurück, damit
eine Welt jüdischen Geistes neu werde, Kraft von dem einen und
anderen gewinne.

Der, der hier über das Land Israel spricht, über das, was Juden
dort in geduldiger Hoffnung geschaffen haben und schaffen,
niemals in einer Gegenwart ausruhend, sondern immer auch um einer
Zukunft willen, gesteht es, daß er aus einer tiefen Liebe hervor
davon spricht. Es ist ein Sprichwort, daß Liebe blind mache, aber
wenn irgend ein Sprichwort irrig und trügerisch ist, so ist es

dieses. Nicht Liebe macht blind, sondern Kälte, Gleichgiltigkeit,
Haß macht blind. Liebe macht sehend; man muß mit dem Blicke
der Liebe sehen, um zu verstehen, um zur Wahrheit zu gelangen.
Wer so sieht, der erkennt, wie sich hier ein Großes vollzieht, wie
hier eine neue Form der Gemeinschaft von Menschen geschaffen
wird. Gewiß, wir mußten auch auf manches blicken, was unrecht,

144



unjiidisch war, auf manches, wovon wir in tiefem Schmerze uns
abwenden mußten; gerade die Liebe sieht auch das, sie sieht es
in dem Schmerze der Liebe. Aber sie sieht dann all das Gute, das
Große und Edle, das dort nach Ausdruck ringt und Ausdruck
findet. Es ist nicht mehr nur, daß eine Wüste zum Garten Gottes
gemacht wird: eine Gemeinschaft wird hier aufgebaut, eine
jüdische Gemeinschaft, in der keiner sich verlassen, verloren,
vereinsamt fühlen muß, eine soziale Gemeinschaft, in der Land,
Arbeit und Besitz unter moralischen Ordnungen stehen, eine menschliche

Gemeinschaft, die sich gründet auf den Respekt der Gesamtheit

vor dem Einzelnen und der Einzelnen vor der Gesamtheit
und in der darum wenig befohlen und viel vollbracht wird, eine
Gemeinschaft, über der etwas von jenem Ehrfurchtsvollen schwebt,
in dem der Name Gottes vernommen wird. Ein ganz Eigenes
wird hier geschaffen, etwas, was der Erinnerung an jenes Große
würdig ist, das in alter Zeit hier war und in dieser seiner Art
damals allein stand, an jenen Staat, der ein. Staat war ohne
Despotismus, lohne Kasten, ohne Latifundien, ohne Proletariat, ohne die
Sklaverei, ohne die Herrschaft der Stadt über das Land oder des

Landes über die Stadt. Die innere Teilnahme der Menschheit darf
sich dem zuwenden, das hier geworden ist und werden will; für
den Weg der Menschheit auch hat es seine Bedeutung.

Wer liebevoll hinhört, vernimmt auch, wie sich hier lebendige
religiöse Kräfte regen. Die Männer und Frauen, die hierher
gekommen waren und eine harte Pionierarbeit leisteten, ähnlich wie
einst auf anderem Boden die Pilgrimväter und ihre Nachfolger,
waren meist Menschen aus dem europäischen Osten. So manche

von ihnen waren aus dem Ghetto und seiner Welt der Orthodoxie
in raschem, bisweilen jähem Übergange in jene Welt eines
Radikalismus getreten, der dem Religiösen nicht nur abhold, sondern
feindlich war, und sie haben manches von ihm hierher mitgebracht.
Sie standen hier neben den Gruppen, denen ihre Religion, ihr
Judentum erst den ganzen Sinn ihres Lebens aufzeigte. Dieses

Zusammensein, aber auch gewissermaßen der Boden und die Luft
des Landes Israel, die fast jeden irgendwie zu einem anderen
Menschen machen, haben viele von ihnen nach und nach verständnis-

145
5 Judaica, Bd. VI 2



voller für das Religiöse wieder werden lassen, und in ihren
Kindern besonders begann der alte Quell aufzubrechen. Eines vor
allem offenbarte sich: die Bibel gewann hier ein neues Leben,
und die Kinder wuchsen in ihr heran. Die Bibel war das Buch
ihrer Sprache, und sie wurde wieder das Buch der Antwort, wenn
der Tag die Frage stellte. Man kann die Bibel nicht besitzen, ohne
von ihr ergriffen zu werden; die Dynamik der Religion geht von
ihr aus. Wer die Bibel hat, zu dem kommt heute oder morgen
die Religion.

Was die Bibel viermögen wird, wird auch in Europa und in Amerika
ein Entscheidendes sein ; jüdisches Leben in dem, was es gibt, und
in dem, was es erfährt, wird hierdurch schließlich bestimmt werden.

Und ebenso doch auch, wenn auch das gesagt werden darf,
christliches Leben; es gibt hier eine Gemeinschaft des Geschickes.
Juden und Judentum leben, in Europa seit anderthalb Jahrtausenden

und in Amerika dann von Anbeginn an inmitten einer christlichen

Welt. Judentum und Christentum werden immer wieder
und immer neu durch den Willen oder die Fügung in Beziehung
zueinander gesetzt. Und diese Beziehung darf schließlich keine
äußere bloß bleiben, zumal, wenn Judentum und Christentum in
Wahrheit, und nicht nur dem Namen nach, Judentum, Christentum

sein wollen. Auf die Dauer sollte hier nicht nur ein
Nebeneinander sein — jedes bloße Nebeneinander kann hier nur zu
leicht zu einem Gegeneinander werden. Beide sollten das
begreifen, um einander willen, aber auch um ihrer selbst willen.

Das Judentum sollte nie vergessen, daß aus seiner Mitte das
Christentum hervorgegangen ist, und daß seine Bibel Besitztum
auch des Christentums ist; gemeinsame Provinzen sind in beider
Welt, Gemeinsames ist in beider Gebot, Gewißheit und Gebet.
Das Judentum sollte dessen bewußt bleiben, worauf seine großen
Denker des Mittelalters hinwiesen, daß ein Weg göttlicher
Vorsehung, göttlichen Planes sich hier offenbare. Je mehr das Judentum

sich selber versteht, um so mehr^wird es das Christentum,
das Große in ihm begreifen. Und die christliche Kirche sollte nie

vergessen, daß es für sie keine Bibel ohne die jüdische Bibel
geben kann. Seit den Tagen Markions, gegen den die alte Kirche

146



hatte kämpfen müssen, hat es sich so manchesmal gezeigt,
welchen Weg das Christentum geführt wird, wenn das Verständnis
hierfür verloren geht oder zurückgedrängt wird ; wer es noch nicht
gewußt hatte, dem haben die Jahre des Entsetzens, die hinter
uns liegen, es kund getan, was vom Christentum übrig bleiben
mag, wenn es der jüdischen Bibel ledig werden will. Und ebenso
sollte hier immer jenes Mysterium gegenwärtig bleiben, von dem
der Römerbrief spricht. Judentum und Christentum sind durch das

Mysterium mit einander verbunden. Ja, durch das Mysterium;
denn Judentum und jüdisches Volk sind nicht nur ein Mysterium,
sondern, man darf es sagen, das Mysterium. An ihnen kann man
begreifen lernen, was in der Menschheit und ihrer Geschichte das
Geheimnis ist, und wäre einer ohne den Sinn für das Geheimnis,
so wäre er im Grunde ohne Religion.

Wer aber das Mysterium ahnt, der wird nur mit Ehrfurcht vom
Judentum und vom jüdischen Volke sprechen. Er wird nie meinen,
im Rate des ewigen Gottes zu sitzen, er wird nicht seine kleinen,
irdischen Gedanken als die Gedanken Gottes hinstellen. Er wird
auch nicht, um etwas, was verübt worden ist oder verübt werden
soll, zu legitimieren, von göttlichen Schöpfungsordnungen reden.
Er wird sich auch nicht vermessen, wenn sich die Sünde in der
Welt erhebt und ihr erstes und rohestes Verbrechen immer wieder
gegen das jüdische Volk begeht, dann hochmütig lästernd zu

sagen, daß Gott dieses Volk verworfen, es als Zeichen der
Verdammnis hingestellt habe; wer so redet, müßte denn auch die, die
für den Glauben, den selber er bekennt, verfolgt und getötet worden

sind, als die von Gott Verworfenen, die Verdammten erklären.
Gewiß, Juden mußten vieles erdulden, Märtyrer, Zeugen Gottes
sind sie immer wieder geworden, und wenn die Wunden tief waren
und bluteten und zuckten, so war doch eines dadurch immer nur
bewiesen worden, welch satanischer Geist in den Foltermeistern,
und ihren Knechten gewesen ist. Mao kann in der Tat nicht Jude
sein, und doch auch nicht Christ sein, ohne den Willen zum
Martyrium, ohne diesen Willen, vor den kleinen Menschen auch als
Verworfene dazustehen. Durch das Geheimnis des Martyriums
werden Christen und Juden einander nahe kommen.

147



Zusammen in der Geschichte leben Juden und Christen, und der,
dem die Geschichte seine Seele erfaßt, blickt voller Sehnsucht,
voller Vertrauen nach der Zukunft aus, nach der Zeit der Erfüllung.

Der fromme Christ harrt des Tages, an dem das Judentum
den Weg zum Christentum finde. Es gibt Wege der Frömmigkeit,
Wege der Hoffnung, und fromme, echte Hoffnung hat niemals
getrennt, sie führt zum Verstehen. Das letzte Ziel, die letzte
Antwort liegt in Gottes Geheimnis geborgen. Gott wird sprechen,
wenn der Tag gekommen ist. Vom Menschen ist verlangt, daß

er durch Gerechtigkeit, Liebe und Demut fromm sein und
verstehen lerne, und daß so auch seine Hoffnung aus der Gerechtigkeit,

der Liebe und der Demut erwachse. Wenn Juden und
Christen, Christen und Juden so einander zu begreifen suchen,
dann wird etwas von dem sich erfüllen, was das Wort des Psalms
verkündet hat (65,11 u. 12) : „Liebe und Wahrheit, begegnen
einander, Gerechtigkeit und Friede küssen sich. Wahrheit wird aus
der Erde hervorsprossen, und Gerechtigkeit schaut vom Himmel
hernieder". Hier sind nicht alte und neue Wege, hier ist nur immer
der Weg, der eine Weg.

Rezensionen

Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu. Zwingli-Verlag
Zürich, Lizenzausgabe 1949. 128 S.

Der Göttinger Neutestamentler Prof. Jeremias legt in vorliegendem Buche
eindringende Studien über den Sinn der Abendmahlsworte Jesu vor, welche
nicht nur das Interesse der Fachgenossen erwecken, sondern es verdienen,
von jedem Diener am Wort ernsthaft überdacht zu werden. Ein Doppeltes
kennzeichnet den Standort des Verfassers: Er betreibt seine Untersuchungen
an den neutestamentlichen Texten nicht von konfessionellen Gesichtspunkten
aus, so daß es ihm darum ginge, die Abendmahlsauffassung etwa des Luthertums

oder der reformierten Kirche als die biblische zu erweisen. Sein
Bemühen ist vielmehr darauf gerichtet, von den Texten her um den Sinn dieser
heiligen Handlung der christlichen Kirche, die schon so viele Kämpfe und
Trennungen auslöste, zu ringen. Müßten nicht die oft so versteiften Fronten

148


	Das Judentum auf alten und neuen Wegen

