Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Das Judentum auf alten und neuen Wegen
Autor: Baeck, Leo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960853

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960853
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Judentum auf alten und neuen Wegen

von Prof. Dr. LEO BAECK, London

Inm dem Titel, der unserem Thema gegeben wurde: ,,Das Juden-
tum auf alten und neuen Wegen, ist bereits ein Wichtiges aus-
gesprochen, etwas, was ein jeder, der urteilen will, beachten
sollte. Es ist erforderlich, die alten Wege zu kennen, wenn man
die neuen begreifen will. Die Bahn, die das Judentum in unseren
Tagen eingeschlagen hat, verstehen wir ganz, erst wenn wir von
den Stréomungen wissen, die ihm in den Generationen vorher die
Richtung bestimmt hatten.

Im 17. und dann im 18. Jahrhundert hatte die jiidische Seele neue
Form der Frommigkeit in sich aufgenommen: die Mystik war in
den jidischen Menschen eingetreten. Zwar ist die Mystik im
Judentum alt, sie geht auf die talmudische Zeit zuriick, und sie
hat seitdem eine fast ununterbrochene lebendige Geschichte, die
ihren Platz in allen Lindern hatte, in denen jiidisches Leben er-
wachsen war oder neu erwuchs. Aber sie war lange nur das Be-
sitztum enger, esoterischer Kreise gewesen. In ihnen war sie
gepflegt und war sie miindlich oder hier und dort auch in kurzen
Niederschriften weiter gegeben worden. Die breiteren Kreise
wuBten zwar von ihr, aber kannten ihre Inhalte kaum. Erst um
die Mitte des 16. Jahrhunderts, dieses Jahrhunderts der Entwick-
lung des Buchdrucks und der, fast nevolutiondren, Ausbreitung
des Buches, begann die Welt der Mystik sich zu dehnen, sie ge-
langte nun nach und nach zu allen in den Gemeinden hin. Bedeu-
tungsvoll sind in dieser Hinsicht schon die Jahre 1558 und 1559,
in denen in Cremona und Mantua das mystische Buch ,,Sohar
gedruckt wurde. Diesem geheimnisumwobenen Buche, das in der
Form eines Kommentars zum Pentateuch die Lehren der bis-
herigen Mystik in einem eigenen Stil darzustellen und neu zu ge-
stalten gesucht hatte, war jetzt der Weg bereitet. Es hat die
vielen Leser gefunden und konnte nun fast zu einer mystischen
Bibel werden.

133



Aber vor allem die Zeit war dafiir auch vorbereitet: das Empfin-
den und das Denken waren durch die geschichtlichen Ereignisse
durchpfliigt worden. Die Vertreibung der Juden aus Spanien und
Portugal, am Ende des 15. Jahrhunderts, hatte auch die Seelen
tief getroffen; jiidisches Leben, jiidische Wissenschaft und Dich-
tung hatten lange dort feste Wurzeln gehabt. Anderthalb Jahr-
hunderte danach hat dann die Verfolgung und Zerstérung, die
iiber die zahlreichen und kraftvollen jiidischen Gemeinden in
Polen infolge - der Kosakenaufstinde hereinbrachen, in gleicher
Wieise die starken inneren Wirkungen auch ausgeiibt. In den
Jahrzehnten dazwischen hatten die Religionskriege, in denen die
Einheit Europas und der Kirche sichtbar auseinanderbrach, das
Nachdenken auch der Juden erfaBt und geschichtliche, eschatolo-
gische Fragen meu geweckt. Man meinte nun Zusammenhinge
zu begreifen, man glaubte an einer Wende der Zeiten zu stehen,
deren Weg und Sinn die alte Mystik aufzuzeigen schien, diese
Mystik, die immer ihren eschatologischen Zug auch gehabt hatte.
Und das alles blieb nicht nur im Bereiche der Gedanken und der
Traume; es trat auch in die Bahnen des Willens ein. Mystisch-
messianische Bewegungen, von denen die des Sabbatai Zwi, in
der zweiten Hilfte des 17. Jahrhunderts, die ereignisvollste und
verhdngnisvollste war, gewannen weithin ihre Anhidnger, und wie
sie die Wirkung der Mystik gewesen waren, so erzeugten sie neue
Mystik.

Den kleinen schlichten Leuten auch, besonders in Polen, wo die
breitenn Massen der Juden lebten, wurde die Mystik zum Ausdruck
ihres inneren Lebens, als sie dort, in der ersten Hailfte des 18.
Jahrhunderts, ihre innige volkstiimliche Form durch den soge-
nannten Chassidismus gewann. Der Chassidismus war von Ge-
danken ausgegangen, die in den jidischen Gemeinden in Wiest-
und Siiddeutschland heimisch geworden waren und die im 13.
Jahrhundert im ,,Buch von Frommen*, dem ,,Sepher Chassidim‘‘,
sich ihre Form verbreitet hatten. Ein Zweifaches vor allem war
hier Lehre und Forderung gewesen: zuerst die Idee von der An-
dacht in Wort und Tat, der ,, Kawwanah‘ — sie gibt dem Ge-
bete, in dem der Mensch seine Seele auftut, und ebenso dem

134



Gebote, das ihm den Willen offnet, ihre Wahrheit, so daB sie
der Weg zu Gott hin werden, uind sodann die Idee von der schopfe-
rischen Kraft, die in den Menschen gepflanzt ist — sie gibt es
ithm, daB er in sich und in anderen dem Guten ein Leben schenken
kann, daB er gleichsam ein , Mitarbeiter Gottes im Wierke der
Schopfung wird, ein Helfer Gottes im Aufbau der wahren Wielt.
Mit diesen beiden Ideen verbanden sich im Chassidismus andere,
spitere, besonders die von der mystischen Kraft des Sabbats, die
von den ewigen Sphiren des Guten, die zu Gott emporleiten, und
die von den geschichtlichen Kreisen, in denen sich die messianische
Welt, die Welt der Verwirklichung des Sabbats, vorbereitet; diese
Ideen waren im 16. Jahrhundert in Saphed in Palistina von my-
stischen Personlichkeiten, vor allem von Isaak Luria, dem ,,Deut-
schen, der ein Heiliger genannt wurde, verkiindet worden und
waren vielen zum Erlebnis geworden. Das alles fiigte sich im
Chassidismus zusammen wie zu einem mystischen Kosmos, in
dem auch die schlichteste Seele, und gerade sie, immer wieder eine
groBe Harmonie, eine Musik der Sphiren vernehmen konnte. Die
Wielt des Geheimnisses wmgab und durchdrang diese Menschen;
sie glaubten es hier zu erfassen, indem Lehre und seelische Er-
fahrung sich verbanden, wie das Gebet den Menschen in die Un-
mittelbarkeit Gottes, des schaffenden und sich offenbarenden,
fithre, wie die gottliche Schopfung und die gottlichen Offenba-
rung fortdauern und jedem Tage meu zugehdren, und wie es die
groBe Gabe und das groBe Gebot sei, sie in jedem Menschen und
in aller Kreatur immer wieder zu entdecken.

In dieser Epoche ist der jiidische Mensch weithin zum homo
mysticus geworden, die Gebete der Zeit zeugen davon. Er wohnte
inmitten der ruhelosen Linder der Erde, deren Volker ihn be-
driickten, er hatte sein Haus in der Enge des Ghettos, in die er
zuriickgedringt worden war, aber er lebte in der Weite, dem Frie-
den und der Herrlichkeit einer anderen, einer mystischen Wilt.
Von den Gassen, iiber die er, oft so miihselig, hinschritt, fithrte
der Weg zu den StraBen der Glorie. Wohl nie hat eine Gemein-
schaft so tief und so innig in einem Reiche des Wunders gelebt
wie damals idas jiidische Volk. Der Jude konnte so vieles in

135



dieser irdischen Welt, die ihn umgab, ertragen, weil er in jene
andere Wielt emporsteigen konnte, die iiber ihm war; er war dort
im Reiche seines wahren Lebens.

Diese Welt ringsherum war in dieser selben Zeit, nach und nach,
weithin eine ganz andere geworden, als sie vorher gewesen war.
Sie stand der Welt des Juden anders gegeniiber, auf anderen
Wegen drang sie an den Bezirk des Juden heram. In dieser Zeit,
in der der Jude ganz ein Mystiker geworden war, war sie zu einer
rationalen geworden. GroBe Entdeckungen wund Erfindungen
hatten der Mathematik, der Astronomie und der Naturwissenschaft
eine bis dahin ungeahnte Weite gegeben, und sie hatten Linien
eines geschlossenen mnatiirlichen Systems aufgezeigt; neue Bahnen
des Erkennens schienen jetzt alles zu seiner wahren Bedeutung
und zu seinem wahren Zusammenhange zu fithren. Die Wielt von
gestern war in der Tat einer anderen gewichen, und diese andere
schien auch den gespaltenen Lindern anstelle der verlorenen
Einheit eine neue Einheit zu verheiBen. Denn dieses Neue durch-
drang nicht nur das Gebiet des Wissens, sondern ganz ebenso,
und in der Wirkung auf den Menschen vielleicht noch tiefer, das
Gebiet des Rechtes und der Moral. Die Lehre vom Naturrecht
und vom Menschenrecht, von der natiirlichen. Moral und der na-
tiirlichen Erziehung erfaBte die Geister, und sie vor allem schien
jene neue Einheit aufzuweisen, der Beziehung von Mensch zu
Mensch iiber alles Trennende hinweg den Boden zu zeigen, auf
dem alle sich zusammenfinden koénnten. Es war eine alte Lehre,
diese Lehre vom Naturrecht, stoische und biblische Gedanken
hatten sich in ihr miteinander verkniipft, aber sie hat nun in dieser
meuen Wielt sich selber neu entdeckt und neue starke Krifte ent-
bunden. In der Franzosischen Revolution, wie schon vorher in
der Unabhangigkeitserklirung der Vereinigten Staaten, war sie
zu einer politischen Macht geworden, die es sich zur Aufgabe
setzte, iiberall die alten Schranken niederzulegen. Sie hat auch
an die Tore des Ghettos geschlagen und sie durchbrochen. Eine
Welt, die zu einer Freiheit hinfithren und auch auf dieser Erde
eine Harmonie, einen Frieden, eine Weite erschaffen wollte, drang
nun in die Gassen des Juden ein, um auch ihn mit sich zu verbinden.

136



Eine Verbindung, wie sie bisher nicht bestanden hatte, war in der
Tat jetzt gegeben. Im Naturrecht konnte die Lage der Juden nicht
linger mehr ein Problem fiir sich sein. Es konnte hier mur eine
Einheit des Rechtes und nur eine Einheit des Unrechtes geben.
Was dem Juden zugefiigt wurde, war jetzt nur ein Teil einer viel
weiterreichenden Vergewaltigung, seine Not nur ein Teil einer
groBeren Not. Das war die neue Erkenntnis, aus der eine neue,
ganz andere Forderung sich ergab. In der 2. Hilfte des 18. Jahr-
hunderts erschien, um ein charakteristisches Beispiel anzufiihren,
die Schrift eines angesehenen Popularphilosophen Christian Garve
iiber die Lage des Bauernstandes; in ihr ist eine Parallele gezogen
zwischen der Last, unter der die Bauern, und der Last, unter der
die Juden lebten, und zwischen dem Rechte, auf das die einen
und die anderen den Anspruch hitten. Die Bedriickung der Juden
ist in der Tat niemals etwas fiir sich nur gewesen, sondern ein
Teil, allerdings wohl der schlimmste, in einer allgemeinen Be-
driickung der Schwachen, und die Emanzipation der Juden ist des-
gleichen nicht etwas Isoliertes gewesen, sondern ein Teil einer
groBen Befreiung von Geknechteten. Dies trat jetzt auch vor das
Nachdenken des Juden hin — denn er hat, wenn er auch in seiner
abgeschlossenen Welt lebte, doch immer hinausgeschaut und hin-
ausgehorcht. Bisher hatte er nur gewuBt, daBl ihn eine feindliche
Welt umgab; jetzt erfuhr er, daB eine newe Welt geworden war,
und daB diese ihn als einen Teil von sich betrachtete, ihm zur
Seite treten und ihm den sicheren Platz auf dieser Erde gewihren
wollte.

Aber diese Welt, die ihn aufnehmen wollte, die ihm die StraBen
zur Freiheit 6ffnete, war innerlich eine ganz andere als das Reich,
in dem seine Seele lebte und das ihr den Frieden, das Gliick und
die Heimat gab. Sie war eine rationale Welt, sie lehnte die Sphi-
ren ab, zu denen er emporstieg. Zwar gab es in ihr auch eine My-
stik, es gab den Pietismus in Europa, und es war ein eigenes
Zusammentreffen der Tage, daB der Vater des Pietismus, Graf
Zinzendorf, in demselben Jahre 1700 geboren und in demselben
Jahre 1760 gestorben war wie der Vater des Chassidismus, Israel
Baal Schemtob, und es ist ein eigenes Zusammenkommen der

137



Woiorte auch hier, denn die Worte Chassidismus und Pietismus be-
deuten ein Gleiches. Es gab in Amerika das ,Great awakening‘‘
auch, das von Jonathan Edwards ausging. Aber der siegreiche und
bestimmende Grundzug der Zeit war doch der andere: die Welt
war die rationale geworden, sie hatte sich sikularisiert. Wenn
jetzt der Jude durch die Tore des Ghettos, die die Wilt drauBen
durchbrochen hatte, zu den offenen StraBen Europas hinauszu-
ziehen begann, so trat er biirgerlich in eine neue, eine freie Welt,
und es wurde ihm nicht schwer, ja es zog ihn dahin, so in ihr
zu stehen, sich im Empfangen und Geben dankbar in sie einzu-
fiigen. Aber seine Seele stand dort doch auch, und das seelische
Problem erhob sich, dieses ernsteste aller Probleme. Er, der
homo mysticus, stand in der rationalen, der sidkularisierten Welt;
er muBte ratlos hier zunichst dastehen. Als Biirger konnte er so
leicht und so bald neben den Biirger treten, als Mensch dieser
mystischen Welt konnte er in dieser rationalen Welt so schwer nur
den: Platz finden, auf dem er verstand und verstanden wurde. Er
mubBte, so schien es, sich fiir die eine oder die andere entscheiden.
Ein Entweder — Oder, eine Schicksalsfrage wollte von dem Juden
die Antwort verlangen und fast in einer Plotzlichkeit sie verlangen;
wozu die Menschen ringsumher fast zweihundert Jahre Zeit ge-
habt hatten, sollte von ihm sofort entschieden sein. Es war, wie
wenn ein Sprung iiber einen Abgrund geschehen sollte.

Noch ein anderes kam hinzu, das nicht so tief griff, aber doch
auch an das Innere seinen Anspruch stellte. In seinen Gemeinden
hatte der Jude in allen den Jahrhunderten, seit er das Land der
Viter verlassen, iiberall sich seine eigenen Lebensformen bereitet.
Die vier Krankheiten, die zumal in Europa diese ganze Zeit hin-
durch weithin an Kérper und Seele zehrten, Roheit, Trunksucht,
Prostitution, Unwissenheit, sie hatten nur in den Hausern der
Juden nicht den Eintritt gefunden; die jiidischen Gemeinden waren
eine Statte der Gesittung, der Missigkeit, der Reinheit und des
Wissensdranges, die Stitte eines wahren Sabbats darum auch.
Sie waren auch ein Gebiet einer rechtlichen und sozialen Ordnung,
wie sie anderswo nicht oder noch nicht bestand. Die biblische
Auffassung vom Recht lebte hier. Wihrend sonst das Recht zu-

138



meist von dem, der die Macht hatte, geschrieben oder diktiert wor-
den war, wihrend so die Gesetze zumeist den Standpunkt des
Besitzenden wahlten, um ihm den Besitzstand zu garantieren, hatte
die Bibel den umgekehrten Ausgangspunkt genommen, den vom
Schwachen, vom Besitzlosen her: der, um dessentwillen vor allem
hier das Gesetz da ist, ist der Arme, der Bediirftige, der Fremdling,
die Witwe, die Waise. In dieser Richtung hatte das jiidische Recht
seinen Weg genommen; in den jiidischen Gemeinden herrschten
fast allgemein eine soziale Rechtsordnung und Rechtssicherheit,
wie sie anderswo mnoch nicht oder micht in gleichem MaBe zu
finden waren. Auch hier sah der Jude seine Seele in eine Welt
gestellt, die von der verschieden war, in der sie bisher ge-
wohnt hatte.

Alles zusammen bedeutete eine vollige Anderung in der ganzen
Lebensatmosphire, sozusagen einen Klimawechsel, wie ihn so
wiohl kaum jemals eine Gemeinschaft zu bestehen gehabt hatte.
Aber der Jude war nun vor diese andere Welt und bald in diese
andere Wielt hineingestellt, Gott, ,,der die Zeiten und Stunden
indert* (Daniel 2,21), hatte es so bestimmt; die Geschichte, die
von Gott gefiigt wird, hatte gesprochen. Eine ihrer Epochen be-
gann, und der Jude muBte in sie eintreten und in ihr sich zurecht-
finden, in ihr seinen Weg gehen. Er selbst muBte ihn sich be-
reiten, er fiir sich. Denn die Tore waren ihm durch andere ge-
offnet worden, aber fiir die Aufgabe, die ihm jetzt gestellt war,
hat er bei den Menschen ringsum selten Verstindnis und Sym-
pathie gefunden.

Es war eine groBe und harte Aufgabe. So mancher suchte sich
gegen sie zu wehren oder wollte sie nicht sehen, aber sie lieB
sich micht abwelisen. Der Eindruck der neuen Zeit, ihres geistigen
Systems, ihres Zuges zur biirgerlichen Freiheit und Weite, ihrer
groBen Hoffnung und ihrer menschlichen VerheiBung war beson-
ders im westlichen und mittleren Europa ein zu gewaltiger, als
daB man sich ihm verschlieBen konnte. Ein seelisches Auf und
Nieder begann, ein Kampf zwischen der neuen Welt und der alten
Religion. Man koénnte ihn auch den Kampf zwischen den Jahr-

139



zehnten und den Jahrtausenden nennen. Die Seele des Menschen
wird durch die Generationen geprigt, und sie hat wie ihre Jahre
so ihre Jahrhunderte — vielleicht tritt ein Unterschied zwischen
dem Juden und den Menschen ringsumher darin hervor, daB in
seiner Seele dltere religiose Krifte wirken, so daB er mit dlterem,
verstehenderem Auge in die Welt blickt und mit dlterem, erfah-
renerem Ohre vernimmt, was die Welt spricht; die jiidische Seele
ist durch die Jahrtausende geformt. In wenigen Jahren, rasch,
fast jah, drang jetzt das neue Europa auf sie ein und wollte den
Platz in ihr haben. Der Kampf um den seelischen Raum begann,
und es muBte so oft geschehen, daB die Jahre die Jahrtausende
zuriickdrangen wollten; die Gegenwart trachtete dem religitsen
Erbe den Raum zu nehmen. Die Tiefenpsychologie hat uns er-
kennen gelehrt, daB, wenn elementare Krifte der Seele verdringt
werden, das seelische Gleichgewicht des Menschen eine Storung
lerleidet. So haben nicht wenige Juden es damals erfahren. Es
mag vielleicht hart klingen, aber es war doch so; mancher Jude
hat damals viel von dem inneren Gleichgewicht eingebiilt.

Es war in allem Gedeihen eine Zeit der inneren Not. Aber die
Hilfe stellte sich ein. Sie kam in einer Richtung, in der der eu-
ropaische Geist jetzt dem jiidischen eine Bahn weisen konnte,
ohne daB dieser etwas von seinem Eigensten verlor, ja, auf dem
er seiner selbst wieder bewuBt werden konnte. Die erste Hailfte
des 19. Jahrhunderts war eine Zeit des Erstarkens der Geschichts-
wissenschaft; in ihr sprach eine Erfahrung der Zeit, die zur Er-
kenntnis wurde, und sie hat zum jiidischen Geiste und zwm jiidi-
schen Willen auch gesprochen. Juden beganmen sich ihrer Ge-
schichte, ihrer Jahrtausende zu erinnern. In diesem groBen Akte
der Erinnerung war, fast konnte man sagen, eine Rettung gegeben.
Von der Gegenwart aus suchten jiidische Gelehrte mit jener ,,riick-
wirts gewandten Prophetie’ zu den Zeiten hinzuschauen, die
Wiege des jiidischen Volkes und des Judentums zu erforschen und
darzulegen. Die Jahrtausende waren Geschichte und die Jahr-
zehnte waren Geschichte, ein Wieg fithrte von dort nach hier und
von hier mach dort. Méanner wie Krochmal und Rappaport im
Osten, wie Zunz, Jost und Frankel, Isaak Bernays und Samson

140



Raphael Hirsch, Geiger und Graetz auf deutschem Boden haben
den Gang der Tage, vom Einst zum Jetzt, die Bedeutung der Epo-
chen verstehen gelernt. Schon vorher hatte an der Wiende der Zei-
ten Moses Mendelssohn in einer wundersamen Gesamtschau den
bleibenden Sinn des Judentums, dem keine Zeit etwas anhaben
konne, aufzuzeigen gesucht; er war denen, die mit ihm lebten, um
zwei Generationen voraus und hat schon deshalb zunéchst keine
Nachfolger gehabt. Aber er fand sie jetzt, ein Steinheim, ein Sa-
muel Hirsch fithrten jetzt weiter, was er begonnen hatte.

So war eine Vierbindung zwischen den Jahrzehnten und den Jahr-
tausenden hergestellt. Man hatte eine Richtung, von der man
herkam, und in der man in seinen Tagen weitergehen konnte, man
sah den Platz so auch, auf dem man sicher stehen kénne. Mit dem
erschlossenen Sinn fiir die europaische Gegenwart verband sich,
in neuer Form, der lebendige Sinn fiir die jiidische Tradition; ohne
den starken Sinn fiir die Tradition kann das Judentum nie und
nirgends seiner selbst bewuBt bleiben. Der siegreiche Stolz auf
die Vergangenheit erwachte wieder; verdringte Krifte gewannen
ihre Bahn, ein inneres Gleichgewicht kam wieder. Judentum und
Europa konnten sich verbinden, und der Bund zwischen ihnen
konnte zur Losung nun werden. Es waren mannigfache Formen,
in denen diese Verbindung sich ausdriickte, bald mehr konserva-
tive, welche das Neue in die Tradition, bald mehr liberale, welche
die Tradition in das Neue hineinfiigen wollten. Aber die eine wie
die andere Richtung war Ausdruck des starken Willens zum Juden-
tum, des bestimmten religiosen Willens zu den Jahrtausenden. Die
Entscheidung zur Geschichte, also im Grunde ein nationaler Wille,
hat die groBen inneren und iuBeren Zusammenhinge, ohne die
so viele im Leeren geschwebt hitten, hergestellt.

Hierdurch ist die groBe Wandlung vorbereitet und auch erst er-
moglicht worden, die sich dann gegen Ende des Jahrhunderts zu
vollziehen begann. Sie kam in ihrem Eindruck und in ihrer Wir-
kung wie ein Wunder, und man kann nur ehrfurchtsvoll von ihr
sprechen. Sie kam nicht nur von einer Verbindung mit den Jahr-
tausenden, sondern sie war ein Durchbruch der Jahrtausende in

141



der jitdischen Seele. Ihr Letztes und Eigentliches kann man daher
kaum nerkléiremﬁ sie war gekommen, und sie war da. Man kann es
nicht anders ausdriicken: die Jahrtausende brachen durch, ihre
elementare Kraft lieB sich nicht linger zuriickdringen oder bei-
seite stellen. Geschlecht um Geschlecht, alle die Zeiten hindurch,
war das Leben des Juden mit all seiner Spannkraft und Geduld
ein Kampf fiir seinen Gott, ein Kampf um den jiidischen Geist,
um das Judentum gewesen; das war sein Wille zum Leben, aus
dieser Wurzel stiegen die Krifte empor. Ohne diesen seinen jiidi-
schen Glauben, ohne diesen seinen jiidischen Willen wire er ohne
das Wesentliche seiner Seele, seines Lebens gewesen. Dieser
Wille zu sich selbst war jetzt wieder erwacht. Es war in der Tat
wie eine groBe Renaissance, eine Wiedergeburt; das ganze see-
lische Gleichgewicht begann wiederzukehren. Den stirksten und
vernehmbarsten Akzent hatte das alles im Zionismus, der auch
dem alten Land und der alten Sprache ihr Leben wiedergeben,
die Bahn zu einer unmittelbaren groBen Hoffnung aufzeigen
wollte; er hat die Jugend am tiefsten ergriffen. Aber in allen
Richtungen, den konservativen wie den liberalen, vollzog sich das
Gleiche, und auch der Sinn fiir ein mystisches Empfinden er-
wachte hier wieder. Auf das Zuriickweichen der GroBeltern und
die Ferne der Eltern folgte die Nihe der Kinder. Eine neue Epoche
jiidischen Lebens hat begonnen, in dieser unserer Zeit, und erst
ein spiteres Geschlecht wird ganz sehen, was das alles bedeutet
hat, das, was jetzt gekommen ist.

Osten und Westen Europas fanden sich hier zusammen. Aber es
war doch auch ein Unterschied zwischen dem Westen und dem
Osten. Rationalismus, Aufklirung und Naturrecht hatten ihren
Wieg nach dem Osten auch gesucht; aber hier war ihnen ein star-
ker Bund politischer und kirchlicher Macht entgegengetreten. Zu-
riickgedrangt, verfolgt und verfehmt, waren sie zum Radikalismus
und Nihilismus geworden. Auch die AbschlieBung der Juden hat
demgemiB hier linger fortgedauert. Sie haben hier mehr als ein
Jahrhundert weiter inmitten einer Wielt, die die alte geblieben war
und bleiben wollte, gelebt, und vermoge der Zahl, die in ein ge-
schlossenes Gebiet hier zusammengedringt war, hatten sie sich

142



eine gewisse Autarkie zudem bereiten konnen. Wenn dann Juden,
in der Entschlossenheit des Wagnisses oder spiter im Wandel
der Tage, aus diesem jiidischen Bezirke hinausgingen, dann konnte
die Welt, in die sie eintraten, die sie so, wie sie waren, aufzu-
nehmen bereit war, nur die Welt jenes Extremismus, jener Ver-
neinung sein. Eine Welt der Mitte zeigte sich ihnen nicht. Der
sikularisierte, radikalisierte Jude, der um des neuen Ideals willen
sich auch seines Judentums ganz entledigen zu sollen meinte, war
jetzt eine haufige Erscheinung. Der ganz und nur im Alten und
der ganz und nur im Neuen lebende Jude standen neben und gegen
einander ; die geistige Verbindung fehlte hier fast ganz.

Aber dann geschah auch hier das Wunder der Wiedergeburt. Das
Alte und das Neue trafen sich um des Judentums, um der jiidi-
schen Zukunft willen die Alten, um im Neuen einen neuen Lebens-
willen zu gewinnen, die Neuen, um im Alten den alten Quell der
Kraft sich zu erschlieBen. Auch hier brachen die Jahrtausende
durch, wenn auch in einer anderen Weise. Sie waren, aufs Ganze
gesehen, nicht verdringt worden wie in Mittel- und Westeuropa,
so daB sie sich wieder durchsetzen muBten. Hier war es ein an-
deres: sie waren hier eingeschlossen und eingeengt gewesen, und
nun wurde ihnen eine Weite gewiesen, gleichsam das neue FluB-
bett und der neue Lauf bereitet, so daB sie in breiteren Wiellen
und freier Stromung zu neuen Zielen hinziehen konnten. Hier war
es der Zionismus vor allem, der seine Kraft bewies, er war die
geweckte und die weckende Kraft. In ihm vor allem haben die
von rechts und von links sich geeint; in ihm haben auch Ost und
Wiest sich verbunden.

Inzwischen hatte der auBere Bereich des jiidischen Lebens sich
ungeahnt erweitert. Als die Juden aus Spanien vertrieben wur-
den, entdeckte Columbus, der vermutlich ein Kind von Juden war,
Amerika; ein Weg nach drauBen war auch fiir Juden nun aufge-
zeigt, und man mochte hier an das alte jiidische Wiort denken,
daB der Heilige, gelobt sei er, vor dem Leid das Mittel der Hei-
lung schickt. Juden aus der Pyrendischen Halbinsel kamen denn
auch schon frith nach dem neuen Erdteil, nach dem Siiden und

143



Norden. Im 19. Jahrhundert wanderten dann Juden aus Mittel-
europa in gréBerer Zahl nach den Vereinigten Staaten, dem Lande,
das Zukunft verhieB. Ihnen folgten in breiten Wiellen Juden aus
RuBland, als dort die Regierung bald in geplanter Lenkung, bald
in bereitwilliger Duldung Pogrome in jiidische Gemeinden ein-
brechen lieB. Eine Verschiebung der Schwerkraft jiidischen Lebens
vorr Europa nach Amerika vollzog sich mehr und mehr, und sie
wurde eine endgiiltige in den unseligen Tagen, in denen das Ver-
brechen an den Juden Deutschlands und Polens veriibt wurde.
Fast sechs Millionen Juden leben heute in der Neuen Welt, eine
neue Welt der jiidischen Geschichte ist dort auch.

Und dann war, wieder wie durch jene Fiigung der Vorsehung, die
vor der Not die Hilfe schickt, in Jahrzehnten, die wir erlebt haben,
der alte Boden der Viter, das Land Israel, zu einem Boden der
Juden geworden, zu einem Boden der Zuflucht nicht nur, sondern
zu einem Boden des Aufbaus und zugleich wie zu einem Platze der
Weltgeschichte. Jiidischer Boden wurde hier geschaffen, Mystik
und ratio verbanden sich hier — auch hier, und hier zumal eine
neue Welt jiidischer Geschichte. Es ist, wie wenn jetzt zwischen
zwei Polen, Palistina und Amerika, Strome jitdischen Lebens
flieBen sollten, von dem einen zum anderen, hin und zuriick, damit
eine Welt jiidischen Geistes neu werde, Kraft von dem einen und
anderen gewinne.

Der, der hier iiber das Land Israel spricht, iiber das, was Juden
dort in geduldiger Hoffnung geschaffen haben und schaffen, nie-
mals in einer Gegenwart ausruhend, sondern immer auch um einer
Zukunft willen, gesteht es, daB er aus einer tiefen Liebe hervor
davon spricht. Es ist ein Sprichwort, daB Liebe blind mache, aber
wenn irgend ein Sprichwort irrig und triigerisch ist, so ist es
dieses. Nicht Liebe macht blind, sondern Kilte, Gleichgiltigkeit,
HaB macht blind. Liebe macht sehend; man muB mit dem Blicke
der Liebe sehen, um zu verstehen, wm zur Wahrheit zu gelangen.
Wier so sieht, der erkennt, wie sich hier ein GroBes vollzieht, wie
hier eine neue Form der Gemeinschaft von Menschen geschaffen
wird. GewiB, wir muBten auch auf manches blicken, was unrecht,

144



unjiidisch war, auf manches, wovon wir in tiefem Schmerze uns
abwenden muBten; gerade die Liebe sieht auch das, sie sieht es
in dem Schmerze der Liebe. Aber sie sieht dann all das Gute, das
GroBe und Edle, das dort mnach Ausdruck ringt und Ausdruck
findet. Es ist nicht mehr nur, daB eine Wiiste zum Garten Gottes
gemacht wird: eine Gemeinschaft wird hier aufgebaut, eine jii-
dische Gemeinschaft, in der keiner sich verlassen, verloren, ver-
einsamt fithlen muB, eine soziale Gemeinschaft, in der Land, Ar-
beit und Besitz unter moralischen Ordnungen stehen, eine mensch-
liche Gemeinschaft, die sich griindet auf den Respekt der Gesamt-
heit vor dem Einzelnen und der Einzelnen vor der Gesamtheit
und in der darum wenig befohlen und viel vollbracht wird, eine
Gemeinschaft, iiber der etwas von jenem Ehrfurchtsvollen schwebt,
in dem der Name Gottes vernommen wird. Ein ganz Eigenes
wird hier geschaffen, etwas, was der Erinnerung an jenes GroBe
wiirdig ist, das in alter Zeit hier war und in dieser seiner Art
damals allein stand, an jenen Staat, der ein Staat war ohne Despo-
tismus, ohne Kasten, ohne Latifundien, ohne Proletariat, ohne die
Sklaverei, ohne die Herrschaft der Stadt itber das Land oder des
Landes iiber die Stadt. Die innere Teilnahme der Menschheit darf
sich dem zuwenden, das hier geworden ist und werden will; fiir
den Weg der Menschheit auch hat es seine Bedeutung.

Wier liebevoll hinhort, vernimmt auch, wie sich hier lebendige
religiése Krifte regen. Die Manner und Frauen, die hierher ge-
kommen waren und eine harte Pionierarbeit leisteten, dhnlich wie
einst auf anderem Boden die Pilgrimvater und ihre Nachfolger,
waren meist Menschen aus dem europaischen Osten. So manche
von ihnen waren aus dem Ghetto und seiner Welt der Orthodoxie
in raschem, bisweilen jihem Ubergange in jene Welt eines Radi-
kalismus getreten, der dem Religiosen nicht nur abhold, sondern
feindlich war, und sie haben manches von ihm hierher mitgebracht.
Sie standen hier neben den Gruppen, denen ihre Religion, ihr
Judentum erst den ganzen Sinn ihres Lebens aufzeigte. Dieses
Zusammensein, aber auch gewissermaBen der Boden und die Luft
des Landes Israel, die fast jeden irgendwie zu einem anderen Men-
schen machen, haben viele von ihnen mach und nach verstindnis-

145
5  Judaica, Bd. VI 2



voller fiir das Religiose wieder werden lassen, und in ihren Kin-
dernn besonders begann der alte Quell aufzubrechen. Eines vor
allem offenbarte sich: die Bibel gewann hier ein neues Leben,
und die Kinder wuchsen in ihr heran. Die Bibel war das Buch
ihrer Sprache, und sie wurde wieder das Buch der Antwort, wenn
der Tag die Frage stellte. Man kann die Bibel nicht besitzen, ohne
von ihr ergriffen zu werden; die Dynamik der Religion geht von
ihr aus. Wer die Bibel hat, zu dem kommt heute oder morgen
die Religiomn.

Was die Bibel vermogen wird, wird auch in Europa und in Amerika
ein Entscheidendes sein; jiidisches Leben in dem, was es gibt, und
in dem, was es erfahrt, wird hierdurch schlieBlich bestimmt wer-
den. Und ebenso doch auch, wenn auch das gesagt werden darf,
christliches Leben; es gibt hier eine Gemeinschaft des Geschickes.
Juden und Judentum leben, in Europa seit anderthalb Jahrtausen-
den und in Amerika dann von Anbeginn an inmitten einer christ-
lichenn Welt. Judentum und Christentum werden immer wieder
und immer neu durch den Willen oder die Fiigung in Beziehung
zueinander gesetzt. Und diese Beziehung darf schlieBlich keine
duBere bloB bleiben, zumal, wenn Judentum und Christentum in
Wahrheit, und nicht nur dem Namen nach, Judentum, Christen-
tum sein wollen. Auf die Dauer sollte hier nicht nur ein Neben-
einander sein — jedes bloBe Nebeneinander kann hier nur zu
leicht zu einem Gegeneinander werden. Beide sollten das be-
greifen, um einander willen, aber auch um ihrer selbst willen.

Das Judentum sollte nie vergessen, daB aus seiner Mitte das
Christentum hervorgegangen ist, und daB seine Bibel Besitztum
auch des Christentums ist; gemeinsame Provinzen sind in beider
Welt, Gemeinsames ist in beider Gebot, GewiBheit und Gebet.
Das Judentum sollte dessen bewuBt bleiben, worauf seine grofen
Denker des Mittelalters hinwiesen, daB ein Weg gottlicher Vior-
sehung, gottlichen Planes sich hier offenbare. Je mehr das Juden-
tum sich selber versteht, wum so mehr wird es das Christentum,
das GroBe in ihm begreifen. Und die christliche Kirche sollte nie
vergessen, daf es fiir sie keine Bibel ohne die jiidische Bibel
geben kann. Seit den Tagen Markions, gegen den die alte Kirche

146



hatte kdmpfen miissen, hat es sich so manchesmal gezeigt, wel-
chen Weg das Christentum gefiithrt wird, wenn das Verstindnis
hierfiir verloren geht oder zuriickgedriangt wird; wer es noch nicht
gewuBt hatte, dem haben die Jahre des Entsetzens, die hinter
uns liegen, es kund getan, was vom Christentum iibrig bleiben
mag, wenn es der jiidischen Bibel ledig werden will. Und ebenso
sollte hier immer jenes Mysterium gegenwairtig bleiben, von dem
der Romerbrief spricht. Judentum und Christentum sind durch das
Mysterium mit einander verbunden. Ja, durch das Mysterium;
denn Judentum und jiidisches Volk sind nicht nur ein Mysterium,
sondern, man darf es sagen, das Mysterium. An ihnen kann man
begreifen lernen, was in der Menschheit und ihrer Geschichte das
Geheimnis ist, und wire einer ohne den Sinn fiir das Geheimnis,
so wire er im Grunde ohne Religion.

Wer aber das Mysterium ahnt, der wird nur mit Ehrfurcht vom
Judentum und vom jiidischen Volke sprechen. Er wird nie meinen,
im Rate des ewigen Gottes zu sitzen, er wird nicht seine kleinen,
irdischen Gedanken als die Gedanken Gottes hinstellen. Er wird
auch micht, um etwas, was veriibt worden ist oder veriibt werden
soll, zu legitimieren, von go6ttlichen Schopfungsordnungen reden.
Er wird sich auch nicht vermessen, wenn sich die Siinde in der
Welt erhebt und ihr erstes und rohestes Verbrechen immer wieder
gegen das jiidische Volk begeht, dann hochmiitig lasternd zu
sagen, daB Gott dieses Volk verworfen, es als Zeichen der Ver-
dammnis hingestellt habe; wer so redet, miiBte denn auch die, die
fiir den Glauben, den selber er bekennt, verfolgt und getotet wor-
den sind, als die von Gott Verworfenen, die Verdammten erklaren.
GewiB, Juden muBten vieles erdulden, Martyrer, Zeugen Gottes
sind sie immer wieder geworden, und wenn die Wiunden tief waren
und bluteten und zuckten, so war doch eines dadurch immer nur
bewiesen worden, welch satanischer Geist in den Foltermeistern
und ihren Knechten gewesen ist. Man kann in der Tat nicht Jude
sein, und doch auch nicht Christ sein, ohne den Willen zum Mar-
tyrium, ohne diesen Willen, vor den kleinen Menschen auch als
Verworfene dazustehen. Durch das Geheimnis des Martyriums
werden Christen und Juden einander nahe kommen.

147



Zusammen in der Geschichte leben Juden und Christen, und der,
dem die Geschichte seine Seele erfaBt, blickt voller Sehnsucht,
voller Vertrauen nach der Zukunft aus, nach der Zeit der Erfiil-
lung. Der fromme Christ harrt des Tages, an dem das Judentum
den Weg zum Christentum finde. Es gibt Wege der Frommigkeit,
Wege der Hoffnung, und fromme, echte Hoffnung hat niemals
getrennt, sie fithrt zum Verstehen. Das letzte Ziel, die letzte
Antwort liegt in Gottes Geheimnis geborgen. Gott wird sprechen,
wenn der Tag gekommen ist. Vom Menschen ist verlangt, daB
er durch Gerechtigkeit, Liebe und Demut fromm sein und ver-
stehen lerne, und daB so auch seine Hoffnung aus der Gerech-
tigkeit, der Liebe und der Demut erwachse. Wenn Juden und
Christen, Christen und Juden so einander zu begreifen suchen,
dann wird etwas von dem sich erfiillen, was das Wort des Psalms
verkiindet hat (65,11 u. 12): , Liebe und Wahrheit, begegnen ein-
ander, Gerechtigkeit und Friede kiissen sich. Wahrheit wird aus
der Erde hervorsprossen, und Gerechtigkeit schaut vom Himmel
hernieder*. Hier sind nicht alte und neue Wege, hier ist nur immer
der Weg, der eine Weg.

Rezensionen

Joachim Jeremias: Die Abendmahlsworte Jesu. Zwingli-Verlag
Ziirich, Lizenzausgabe 1949. 128 S.

Der Goéttinger Neutestamentler Prof. Jeremias legt in vorliegendem Buche
eindringende Studien iiber den Sinn der Abendmahlsworte Jesu vor, welche
nicht nur das Interesse der Fachgenossen erwecken, sondern es verdienen,
von jedem Diener am Wort ernsthaft iiberdacht zu werden. Ein Doppeltes
kennzeichnet den Standort des Verfassers: Er betreibt seine Untersuchungen
an den neutestamentlichen Texten nicht von konfessionellen Gesichtspunkten
aus, so daB es ihm darum ginge, die Abendmahlsauffassung etwa des Luther-
tums oder der reformierten Kirche als die biblische zu erweisen. Sein Be-
miihen ist vielmehr darauf gerichtet, von den Texten her um den Sinn dieser
heiligen Handlung der christlichen Kirche, die schon so viele Kimpfe und
Trennungen ausloste, zu ringen. MiiBten nicht die oft so versteiften Fronten

148



	Das Judentum auf alten und neuen Wegen

