Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Das Geheimnis Israels : eine Erklarung der Kapitel 9-11 des
Romerbriefs

Autor: Vischer, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960852

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Geheimnis Israels’
Eine Erklarung der Kapitel 9—11 des Romerbriefs

von Prof. D. WILHELM VISCHER, Montpellier

Einleitung

Das ,,Geheimnis Israels‘ (11, 25) ist in der ganzen heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments verborgen und offenbart. Am grund-
satzlichsten wird es vom ,,Apostel der Heiden* (11, 13) in seinem
Brief an die Romer erortert, und dies deshalb, weil er dort die
Botschaft, die ihm aufgetragen ist, systematisch darlegt. Er tut
€s in einem entscheidenden Augenblick: er hat, wie er am SchluB
des Briefes schreibt (15,19—23), sein Werk im Osten vollendet
und wendet sich jetzt dem Westen zu. Der Satz: ,,Von Jerusalem
an und im Umkreis bis Illyrien habe ich alles mit dem Evange-
lium Christi erfiillt®, zeigt, daB auch fiir ihn und gerade fiir ihn,
obschon er von Antiochien ausgesendet ist, doch Jerusalem der
Mittelpunkt der christlichen Welt bleibt, zu dem sich alles an-
dere nur wie der Umkreis verhilt. Er gibt dafiir gleich noch
einen starken Beweis, indem er vor seiner Reise nach dem Westen
noch einmal mit den Abgeordneten seiner Gemeinden nach Je-
rusalem fahren will ,im Dienst fiir die Heiligen*, genau gesagt:
um dort die Gaben abzuliefern, die er fiir die armen Heiligen in
Jerusalem gesammelt hat. An dieser Kollekte lag ihm sehr, weil
sie der sichtbare Ausdruck der Verbundenheit und des Dankes ist,
den die Gemeinden auBerhalb des Heiligen Landes ihrer Mutter-
gemeinde schulden. Erst wenn er diese wichtige Pflicht erfiillt
hat, ist er frei, sich nach der Hauptstadt des Weltreichs und von
dort nach Spanien zu begeben (15,25—20).

Dem entspricht genau, daB in der Botschaft, die er nach Rom vor-
ausschickt, der Abschnitt iiber das Geheimnis Israels ein wesent-

! Derselbe Aufsatz erschien franzdsisch in ,Foi et vie®, mars 1948 (Deuxi¢me
cahier d’études juives), 139, Boulevard Montparnasse, Paris Vle,

81

1 jJudaica, Bd. VI, 2



licher Teil ist. Wier ihn als eine Abschweifung oder einen Anhang
auffaBt, wird alles falsch verstehen.

Der Aufrifp des Briefes zeigt, an welcher Stelle seines Gedanken-
gangs der Apostel die Judenfrage beantworten muB und welchen
entscheidenden Beitrag die Kapitel 9—11 fiir die Bewdihrung
seiner These leisten. Die These lautet (1,16.17): ,,Das Evange-
lium ist Gottes Kraft, jeden zu retten, der glaubt, den Juden zuerst
und auch den Griechen. Denn Gottes Gerechtigkeit wird in ihm
offenbart aus Glauben zu Glauben, wie geschrieben steht (Haba-
kuk 2,4): ,Der aus dem Glauben Gerechte wird leben‘ ‘.

Vion 1,18 bis 3,20 entwickelt der Apostel diese These zunichst
negativ: Keiner, weder der Grieche noch der Jude, kann sich durch
eigene Anstrengung vor Gott rechtfertigen. Dann von 3,21 bis
zum SchluB des 8. Kapitels positiv: Ohne Verdienste oder Schul-
den anzurechnen, schenkt Gott gratis jedem, der an den Christus
Jesus glaubt, das volle Heil so, daB niemand und nichts es ihm
bestreiten kann. In den Kapiteln 12—15 zieht der Apostel aus
diesem Tatbestand die Ermahnung der Glaubenden.

Und nun die Kapitel 9—11? Wir haben sie beiseite gelassen. Ist
das micht ein Beweis, daB michts Wiesentliches fehlt, wenn man
sie iiberschlagt? Was tragen sie denn zur Entwicklung der These
bei? Wenn wir genau zusehen, erkennen wir, daB sie das Ent-
scheidende beitragen: sie berithren den Nerv der These, indem sie
die Wahrheitsfrage stellen. Die Wahrheit der Botschaft, daB das
Evangelium Gottes Moglichkeit ist, jeden Menschen zu retten,
der glaubt, ist an der Wurzel angegriffen und zweifelhaft gemacht
durch die Tatsache, daB gerade die Judem, auf die sich in erster
Linie Gottes Heilswille richtet, offenkundig in ihrer groBen Mehr-
heit micht gerettet sind durch das Evangelium. Darauf muB der
Apostel antworten, wenn seine These und besonders das ,,pas,
»jeden, alle kann Gott retten*, gesichert sein soll. Wenn die
Juden mnicht gerettet sind, wie kann man dann daran festhalten,
daB Gott jeden Menschen durch das Evangelium retten kann?

82



Zwar lieBe sich antworten, daB der Apostel ja nicht geschrieben
hat, das Evangelium rette jeden Menschen, sondem ,,jeden, der
glaubt*, und daB die Juden eben deshalb nicht gerettet sind, weil
sie micht glauben. Das stimmt. Aber heiBt das nicht zugeben,
daB im Grunde das Heil von der freien Entscheidung des Men-
schen abhangt? Hangt es aber von dem religiésen oder morali-
schen Vermogen des Menschen ab, wo bleibt dann die freie und
befreiende Macht Gottes? Die Wieigerung der Juden wiegt umso
schwerer, als sie das Israel darstellen, an das Gott alle seine Ver-
sprechen gebunden hat (9,1—5). MuB man zugeben, daB der
Widerspruch der Juden das Wort Gottes entkriftigen kann? Pau-
lus antwortet: Nein, im Gegenteil! Denn die heiligen Schriften
Israels (9,6—13) erkliren, daB von Anfang an und iiberall
ynicht alle‘ berufen wurden, den Segen zu tragen, sondern nur
die von der Gnade erwihlten. Diese Gnadenwahl zeigt deutlich
die iiberlegene Freiheit der Kraft Gottes (9,14—33). Sie voll-
zieht in der Geschichte Israels eine Auslese, bis von den unzih-
ligen Kindern Abrahams nur noch ein verschwindend kleiner Rest
der Gnade iibrig bleibt. Die Israeliten stofien sich an den Felsen
der Gnade (10,1—21). Statt das Heil ,gratis* zu empfangen,
wollen sie es durch ihre Leistung gewinnen und durch eigene
Frommigkeit verdienen. Paulus sagt, daB sie das aus Unverstand
tun: sie horen und verstehen das Wort nicht, durch das Gott
ihnen die Gerechtigkeit zuspricht und das Leben schenkt. So gehen
die zuerst Geladenen nicht ein zu der Freude ihres Vaters. Wie
der iltere Bruder des verlorenen Sohnes bleiben sie veridrgert
drauBen in der Finsternis.

Doch werden sie nicht fiir immer drauBen bleiben (Kap.11).
Paulus selbst, der bekehrte Israelit par excellence, ist das le-
bendige Unterpfand der Treue Gottes: Gott kann und will seine
Erstgeborenen zum Heil bekehren. Wohl schlieBen sie sich jetzt
selbst vom Heil aus, indem sie die Gnade ablehnen. Sie erlangen
das Heil micht, weil sie es nicht als das unverdiente Geschenk der
Gnade annehmen wollen. Damit zeigen sie der iibrigen Welt in
erschreckender Weise, wie ernst Gottes Gnade gemeint ist: alles
liegt einzig an der Gnade; wer sie ablehnt, hat nichts von Gott,

83



mag sein religiéses Erbe noch so reich sein. Nun hat aber die
Ablehnung der Juden den Heiden die Tiire der Gnade gedtffnet.
Wenn die Fiille der Heiden wird eingegangen sein, dann werden
es die Juden nicht mehr aushalten, drauBen zu bleiben. Sie wer-
den eifersiichtig werden und die Gnade annehmen. Dann wird
»ganz‘‘ Israel gerettet sein.

In dieser Wieise widerlegt der Unglaube der Juden nicht die Wahr-
heit der These, daB das Evangelium die Kraft Gottes ist, jeden
zu retten, der glaubt. Er beweist vielmehr, daB die Gnade in
Jesus Christus die einzige und mit Viollmacht rettende Kraft Got-
tes ist. Die Ohnmacht der unglidubigen Juden beweist, daB der
Glaube mnicht Menschenwerk ist, sondern das Gnadengeschenk
Gottes. Ebensowenig als irgendeiner das Heil erlangen kann,
wenn er die Gnade ablehnt, ebensowenig und noch weniger kann
irgend jemand den Sieg der Gnade in Frage stellen, weil die Gnade
Gottes iiberlegen freier Wille ist, alle zu retten.

Nach diesem Uberblick wenden wir uns der genauen Ausfiih-
rung zu.

Das neunte Kapitel

Am SchluB des positiven Teils hat der Apostel in sieghafter Ge-
wiBheit geschrieben (8,38.39): ,,Weder Tod noch Leben, weder
Engel noch Dimonen, weder Gegenwart moch Zukunft, weder
Himmel noch Holle noch irgendeine andere geschaffene Macht
vermag uns zu scheiden von der Liebe Gottes in Christus Jesus
unserm Herrn‘. Haitte er von da nicht ohne weiteres zu der Er-
mahnung iibergehen kénnen? Offenbar konnte er es nicht. Wie
ein vom Todespfeil getroffener Adler stiirzt er aus der hochsten
Erhebung in den Abgrund der tiefsten Trauer. Nein, er stiirzt
nicht, aber im Zenith des Aufschwungs wird sein Blick von einem
Abgrund gefesselt, und er schreit auf (9,1.2): ,/ch sage die
Wahrheit und liige nicht, mein Gewissen ist mein Zeuge im Hei-
ligen Geiste: ich habe ein gropes Leid und ein unablissiges Weh
in meinem Herzen'‘. Die Ursache des furchtbaren Schmerzes ist

84



das Nichtglauben der Juden. Kann wirklich das Herz des Apostels
dadurch zerrissen werden? Die Juden, die sehen, mit welchem
Eifer er auszieht die Heiden zu retten, nehmen an, er habe sie
aufgegeben, und die geretteten Heiden moéchten denken, die groBe
Freude in Christo lasse sich micht storen durch das Elend der
Juden, die sich selbst ausgeschlossen haben. Beide tiuschen sich
schwer. Mit stirkstem Nachdruck erklirt der Apostel, daB er die
Wahrheit in Christo sage. Der gleiche Geist Gottes, der nach
8,16 seinem Geiste Zeugnis gibt, daB er Kind Gottes ist, der
gleiche Geist der Adoption, der ihn 1Bt , Abba‘‘ rufen, dieser
selbe Heilige Geist gibt ihm jetzt Zeugnis, daB er wirklich zer-
rissen ist von dem tiefen Schmerz. Das Weh und die Trauer sind
in seinem ,,Herzen*, d. h. im Zentrum seines Wesens. Sie flieBen
aber aus dem Herzen Gottes, aus dem Herzen Christi in das Herz
des Gesandten. Er teilt die Qual Christi. Er ist im Tiefsten be-
wegt von jener Traurigkeit, die Jesus beim Anblick 'der heiligen
Stadt so erschiitterte, daB er weinte und sprach: ,,Wenn doch
auch du erkenntest zu dieser deiner Zeit, was zu deinem Frieden
dient! Aber nun ist’s vor deinen Augen verborgen (Luk. 19,
41—44).

Lange vor ihm teilte als Erster Mose das Leid Christi, als das
auserwihlte Volk am FuB des Sinai den Bund gebrochen hatte.
Damals wandte sich der Mittler zu dem HErrn mit den Worten:
,Ach, das Violk hat eine groBe Siinde getan. Nun vergib ihnen,
wo nicht, so tilge mich auch aus dem Buch, das du geschrieben
hast (2. Mose 32). Diese verzweifelte Bitte, die Mose am An-
fang der heiligen Geschichte ausrief, hitte an ihrem Ende Paulus
beinahe noch einmal an Gott gerichtet: ,/ch wiinschie ndimlich,
dap ich selbst durch den Bann von Christus ausgeschlossen wiirde
zugunsten meiner Briider‘‘ (9, 3).

Ist es das elementare Gefithl der volkischen Gemeinschaft, das
den Apostel soweit getrieben hat? Manche Ausleger meinen tat-
séchlich, es so erklaren zu sollen, weil Paulus hinzufiigt ,,meiner
Verwandten nach dem Fleisch*‘. Paulus sagt jedoch sogleich, was
der Blutsverwandtschaft in diesem Fall die einzigartige Kraft ver-

85



leiht. Das Nichtglauben seiner Stammesgenossen ist deshalb
eine unvergleichliche Katastrophe, weil sie ,/sraeliten sind, wel-
chien die Adoption und die Herrlichkeit und die Biindnisse und
die Gesetzgebung und der Gottesdienst und die Versprechen zuge-
horen, welchen die Viter zugehdren, und aus denen der Christus
nach dem Fleisch stammt, der da ist Gott iiber allen, hochge-
lobt in Ewigkeit. Amen‘ (9,4.5).

Die Juden sind /sraeliten. Wenn die Juden einfach Juden wiren,
wie die Schweizer Schweizer sind oder die Neger Neger, dann
wire , die Judenfrage‘ nicht ernst genug, um alle Volker wihrend
der ganzen Wieltgeschichte zu beunruhigen, noch das Herz des
Apostels der Heiden zu quilen, noch den Heiligen Geist zu be-
tritben. Paulus, der in seiner These und bis zum SchluB des 8. Ka-
pitels immer nur von den ,,Juden‘ geschrieben hat, betont jetzt
durch drei Kapitel hindurch, daB sie /sraeliten sind. In diesem
Namen liegt ihre gottliche Qualifizierung: der eine wahrhaftige
Gott hat den siegreichen Kampf um die Anerkennung seiner allei-
nigen Gottheit in entscheidender Weise an das leibliche und ge-
schichtliche Dasein dieser Menschengruppe gebunden (1. Mose
32, 29,

Der ewige, lebendige Gott hat ihnen die SoZnschaft verliehen.
Er ist ihr Vater, und sie sind seine Kinder, nicht von Natur, son-
dern allein und ganz aus Gnade. Die Verwandtschaft der Men-
schen mit Gott ist keineswegs, wie man gern meint; eine allge-
meine Wahrheit, sondern die besondere Gnade, die zuerst den
Israeliten verliehen worden ist. Mose erhielt den Befehl, dem
Pharao zu sagen: ,,So spricht der HErr: Israel ist mein Sohn,
mein Erstgeborener, und ich gebiete dir, daB du meinen Sohn
ziehen lassest, daB er mir diene. Wirst du dich aber weigern, so
will ich deinen erstgeborenen Sohn erwiirgen‘ (2. Mose 4, 22.23).
Der Mord in der Osternacht war die 6ffentliche Bestitigung der
Adoption Israels.

An den Israeliten haftet die Herrlichkeit Gottes, sie sind unter
den Menschen die Repriasentanten seiner Majestit, sie spiegeln
seinen Lichtglanz wieder. In ihnen ist die Wiirde Gottes mit der

86



Menschenwiirde verbunden. Ihre Ehre ist Gottes Ehre, an ihnen
macht Gott offenbar, daB er wunderbarer Wieise seine Ehre darin
sieht, der Gott der Menschen zu sein, so daB Gott die Ehre des
Menschen und der Mensch die Ehre Gottes ist (1. Kor. 11,7). Das
ist wiederum micht eine allgemeine Wahrheit. Denn die Menschen
haben allgemein die Herrlichkeit des unverginglichen Gottes ver-
wandelt in ein Bild gleich dem verganglichen Menschen und der
Vogel und der vierfiissigen und der kriechenden Tiere (1,23).
Und weil die Menschenwiirde mit der Wiirde Gottes steht und
fillt, so haben sie damit, daB sie Gott nicht als Gott ehrten, die
Menschenwiirde an ihren eigenen Leibern zuschanden gemacht
(1,24 ff.). Darum ermangeln sie alle ohne Unterschied der Herr-
lichkeit Gottes (3,23). Gewifi auch die Juden. Aber bei ihnen
wiegt es schwerer als bei allen andern. Denn sie sind und bleiben
die auserwahlten Zeugen seiner Ehre und der Menschenehre. Wer
darum die Wiirde des Menschen im Juden angreift, der greift
die Ehre Gottes und zugleich die Humanitit an der Wurzel an:
,,Wer euch antastet, tastet meinen Augapfel an*, spricht der HErr
Zebaoth (Sach. 2, 8).

Sie sind die Treuhidnder der Bindnisse, durch die der heilige
Herr sich so mit der verschuldeten Menschheit verbiindet hat,
daB die Schuldner zu Beschenkten werden sollen.

Thnen ist das Gesetz gegeben, die Tora, die praktische Anweisung
zum rechten Leben, ,die Verkoérperung der Erkenntnis und der
Wahrheit“ (2,20). Sie sind mit dem Goftesdienst betraut. Ihr
konigliches Amt in der Wielt ist das Priestertum (2. Mose 19, 6).
Wahrend die andern die Wahrheit Gottes mit der Liige vertauscht
haben und mit ihren Religionen dem Geschaffenen statt dem
Schopfer dienen (1,25), haben sie das Vorrecht, in Freiheit und
Heiligkeit dem wahren und lebendigen Gott zu dienen. Ihnen hat
Gott die ganze Reihe der Verheifungen gegeben, durch die er ver-
spricht, die Menschheit aus allem Jammer in sein seliges Reich zu
fiihren. Die Juden stammen von den Erzvitern ab, auf die Gott
die ganze Fiille seines Segens fiir alle Familien der Erde gelegt
hat (1. Mose 12, 1—3).

87



Das alles hat Gott in das leibliche, geschichtliche Dasein der
Juden gelegt, und dazu noch ein viel GroBeres, nein, richtig ge-
sagt, den Einen, der der eigentliche Gehalt aller genannten Gaben
ist: aus ilinen stammt der Christus nach dem Fleisch. Der Chri-
stus Jesus ist als Jude auf die Welt gekommen. Er ist ,,ein Die-
ner der Beschneidung geworden zum Erweis der Wahrhaftigkeit
Gottes, um (als der wahre Sohn Abrahams und als der wahre Sohn
Davids) die den Viéifern gegebenen Verheifungen zu verwirklichen‘
(15, 8). Dadurch, daB er, der ewige Sohn Gottes, Israelit wurde,
ist die Adoption der Israeliten legitimiert. Dadurch, daf er, der
der ewige Glanz der Herrlichkeit Gottes ist (Hebr. 1, 3), Mensch
geworden ist, ist die goéttliche Wiirde des Menschen begriindet.
Er, der Gottessohn und Menschensohn, ist der Mittler aller Biind-
nisse Gottes mit den Menschen. Als die Zeit erfiillt war, sandte
ihn der Vater, geboren von einem Weibe, geboren als Jude und
unter das Uesefz getan, damit er das ganze Gesetz erfiille (Gal.
4,4). Er ist der Hohepriester und das Siithnopfer, ohne das der
ganze Gottesdienst Israels eine leere Symbolik wire (Rom. 3,25).
Er ist der Versprochene aller Versprechen Gottes, der da kommen
sollte.

Jetzt ist er gekommen, nach dem Fleisch von den Juden abstam-
mend, er, der da ist Gott iiber allen, hochgelobt in Ewigkeit. Amen.
Diese Christusdoxologie ist einzigartig in den Paulusbriefen.
Manche iibersetzen deshalb lieber ,der iiber allen seiende Gott
sei gelobt‘’, oder mit einer kleinen Verinderung des griechischen
Textes, ,,welchen Gott zugehort. Im ersten Fall hiatte Paulus
die Reihe der besonderen Gaben, die Israel zuteil geworden sind,
mit einem Lobpreis des Gebers abgeschlossen. Das ist denkbar,
wahrend die verinderte Fassung ,,welchen Gott iiber allen zuge-
hort, hochgelobt.. . ungeschickt und nach dem konkret Aufge-
zdhlten zu allgemein ist. Die Grammatik wie die Logik sprechen
aber am meisten dafiir, daB der Apostel die Erklirung iiber die
jildische Herkunft des Christus durch das Bekenntnis seiner gott-
lichen Majestit erginzen wollte, dhnlich wie er das am Anfang
des Briefes getan hat, als er von dem Sohne schrieb, ,,der aus der
Nachkommenschaft Davids hervorgegangen ist nach dem Fleische,

88



der eingesetzt ist zum Sohne Gottes voll Macht nach dem Geiste
der Heiligkeit‘ (1, 3).

Wiirde diese Christusdoxologie den Monotheismus erschiittern,
dann ware sie allerdings nicht im Sinne des Apostels. Denn er
bekennt, daB nur Ein Gott ist: ,,Aus ihm und durch ihn und zu
ihm ist alles, ithm sei Preis in Ewigkeit, Amen‘ (11,36). Dieser
eine Gott ist nicht entthront oder ersetzt durch den Christus. Aber
so wie ,,wir Einen Gott haben, aus welchem alles ist und wir zu
ihm, also haben wir Einen Herrn, Jesus Christus, durch welchen
alles ist und wir durch ihn* (1.Kor. 8,6). In Christus ,,wohnt
die ganze Fiille der Gottheit leibhaftig (Kol. 2,9). ,,Ihn, der sich
im Gehorsam bis zum Tod am Kreuz erniedrigt hat, erhob Gott
zu hochster Wiirde und verlieh ihm den Namen iiber alle Namen,
auf daB im Namen Jesu sich beugen sollen aller Knie bei Himm-
lischen, Irdischen und Unterirdischen, und daB alle Zungen be-
kennen sollen: Jesus Christus ist der HErr, zur Ehre Gottes des
Vaters“ (Phil. 2,9—11).

Das ist das entscheidende Bekenntnis des Christen: Wir kennen
Gott nur in Jesus Christus, der unser Bruder geworden ist. Die
ganze Offenbarung Gottes und alle die besonderen Gaben, die
Israel empfangen hat, sind wirklich und greifbar allein in Jesus
Christus, der, als er Mensch wurde, nicht irgendein Mensch, son-
dern ein Israelit wurde, ein Jude nach dem Fleisch. Nachdem der
Apostel die jiidische Abstammung des Christus betont hat, emp-
findet er das Bediirfnis, mit den stirksten Worten zu bekennen,
daB in eben diesem Christus Israels Gott seine einzige und ganze
Gottheit offenbart hat, daB Christus Gott ist {iber alle, Juden
und Griechen, iiber Himmlische, Irdische und Unterirdische.

Paulus wuBte, daB dieser Lobpreis von den Juden als eine uner-
tragliche Gottesliasterung empfunden wird. Der Hohepriester hatte
sein Gewand zerrissen, als Jesus vor dem Hohenrat bekannte, daB
er der Sohn des lebendigen Gottes sei. Und jedesmal, wenn der
Apostel in einer Synagoge die Gottheit Jesu verkiindete, schrieen
die Juden: Listerung! Paulus selbst hatte lange mit fanatischem

80



Eifer dieses christliche Bekenntnis auszurotten versucht, bis der
erhohte Jesus personlich ihn bekehrte.

Der einzige rein theologische Grundsatz des Judentums ist das
Schma Jisrael! Der HErr unser Gott ist Ein HErr (5. Mose 6, 4).
Der Glaube, Jesus sei Gott, erscheint den Juden als ein Riickfall
in den heidnischen Polytheismus. Mogen immerhin Nichtjuden
eine heidnische Religion haben — was aber der Jude unter keinen
Umstinden zugeben kann und was ihn im tiefsten verletzt, ist,
daB derjenige, in dem die Fiille der Gottheit leibhaftig wohnen
soll, ein Jude ist, und daB ein Jude Heiden und Juden, ja sogar
in erster Linie den Juden zumutet, diese schlimmste Gottesliste-
rung zu glauben. Hans Kosmala hat mit Recht darauf hingewie-
sen (Judaica, Jan. 1947), daB die Lehre vom Volk Israel das
Fundament der jiidischen Religion ist. ,,Liberales und orthodoxes
Judentum mogen, nach manchen ihrer Vertreter zu urteilen, jen-
seits des Satzes vom Einen Gott theologisch in der Tat nichts
mehr miteinander gemein haben, eines aber wird sie immer zu-
sammenhalten: die Zugehorigkeit zum jiidischen Volk. Im Juden-
tum bedeutet das Wiort ,Existenz‘ micht mehr die theologische
Existenz des Einzelnen vor Gott, sondern die gesamte, auch und
gerade die physische Existenz des Juden: alle Juden sind Sohne
der VerheiBung, weil sie Abrahams Same, Heiliger Same sind.
Vion hier aus und nicht aus irgendwelchen theologischen oder
bibelexegetischen Uberlegungen lehnt der Jude Christus ab*.

Das ist der besondere jiidische Existenzialismus. Der Apostel
bestreitet ihn nicht. Er betont vielmehr die heilsgeschichtliche
Bedeutung des ,,Fleisches“. Hier hat eine gottliche Qualifizierung
stattgefunden, nicht von der Natur aus, sondern durch die Gnade
in die Natur hinein. Sie ist damit begriindet und vollendet, daB
der Christus ,jnach dem Fleisch ein Israelit geworden ist. Die
einzigartige EXistenz Israels war ein Versprechen. Dieses Ver-
sprechen ist durch die Inkarnation Christi, welcher iiber allen
Gott ist, erfiillt. Indem er als der wahre Sohn Abrahams im
Fleisch lebte und starb, hat er die dem Abraham gegebene Ver-
heiBung erfiillt: ,,In dir sollen alle Geschlechter der Erde gesegnet

90



werden. Ich habe dich gesetzt zum Vater vieler Volker*, nim-
lich aller, ohne Unterschied des Fleisches, seien sie nun beschnit-
ten oder unbeschnitten, allein durch den Glauben an Gott, der die
Toten lebendig macht und die Nichtseienden ins Dasein ruft
(R6m. 4). Juden, die das ablehnen, verleugnen damit ihre eigene
Existenz und den einzigartigen Vorzug Israels. Sollte ihr Un-
glaube Gottes Treue aufheben? Nimmermehr! (3,1—4). Wenn
sie schon Jesus den Heiden ausgeliefert haben, damit er aus ihrer
Violksgemeinschaft ausgemerzt wiirde, so bleibt es dennoch wabhr,
daB er ihr Bruder geworden ist und daB sie seine Blutsverwandten
sind. Sie mogen den Apostel der Heiden als den groBten Volks-
verriater verfolgen; trotzdem bleiben sie seine Verwandten mach
dem Fleisch, wm die er unablissiges Weh leidet.

»Es muB sich zeigen, daB Gott wahrhaftig ist* (3,4). Das ist
fiir Paulus der Nerv der Judenfrage. Gott hat nun einmal sein
ganzes Erlésungswerk an die Existenz der Juden gebunden. Darum
kann sich der Apostel nicht damit abfinden, daB gerade sie sich
durch ihren Unglauben sollten vom Heil ausschlieBen konnen.

Warum geniigt es ihm aber schlieBlich nicht, daB Gottes Wahr-
haftigkeit durch den Unglauben der Juden insofern keineswegs
aufgehoben wird, als eben Gott selber die Annahme des Heils vom
Glauben abhingig gemacht hat? — Muhammed hat sich begniigt,
die Diskussion der Judenfrage abzuschneiden mit dem Satz: ,,Sie
sollen glauben oder nicht glauben!* (Koran, 17. Sure). Manche
,,Christen‘ sagen offen, daB sie das auch fiir das einzig Verniinf-
tige halten und in den schwierigen drei Kapiteln nichts als rabbi-
nistische Rabulistik finden konnen. Paulus jedoch, der Diener des
guten Hirten, der nicht ein einziges von den hundert Schafen seiner
Herde verlieren will und den die verlorenen Schafe aus dem Hause
Israel am meisten jammern (Matth.9,36; 10,5—6; 15,24; 18,
12—14), kann sich nicht so leicht mit dem Verlust der Juden ab-
finden. Nicht nur deshalb kann er das nicht, weil sie seine Ver-
wandten sind, sondern weil Gottes Wirt sich mit ihnen verbunden
hat. Wo bleibt die erlosende Kraft des Woortes Gottes, wenn sie
sich vom Heil ausschlieBen konnen? Das hat den Gesandten

91



Christi dermaBen gequélt, daB er bereit gewesen wire, seine
eigene Seligkeit fiir die Juden dranzugeben, anathema, cherem,
verdammt und aus der Gemeinschaft Christi ausgeschlossen zu
sein, um ihnen den Zugang zum Heil zu 6ffnen.

Es steht aber keineswegs so, als ob das Wort Gottes hinfillig
geworden wire (9,6a). Es ist vielmehr unumstoBlich zu Stand
und Wesen gekommen, und zwar eben durch den Christus Jesus.
Er ist das Wort Gottes. ,,Gottes Sohn Christus Jesus, der unter
euch durch uns verkiindigt ist, durch mich und Silvanus und Ti-
motheus, war nicht Ja und Nein, sondern in ihm ist das Ja (Wirk-
lichkeit) geworden. Denn fiir alle Versprechen Gottes ist in ihm
das Ja; deshalb (erklingt) auch durch ihn das Amen Gott zum
Preise durch uns‘ (2.Kor.1,191f.). Und zwar ist gerade der Tod
des Christus Jesus das Ja fiir alle Versprechen Gottes. Der Hei-
lige ist zum Verfluchten geworden, er hat seine Seligkeit geopfert
zum Heil fiir seine Briider. Er war der Einzige, der das wirksam
tun konnte, und es geniigt voll, so daB das Angebot des Apostels
damit erledigt ist.

Macht aber nicht doch das Nein der Juden, die nicht an den fiir
sie Gekreuzigten glauben, das Ja Gottes kraftlos? Schliagt ihr
Widersprechen das Wort Gottes nieder? — Der Apostel antwor-
tet: Die Tatsache, daB zunidchst nicht alle Juden glauben, ent-
spricht durchaus dem Worte Gottes. Denn nach der Heiligen
Schrift beruht das Heil auf einer Auswahl, und das bedeutet ein
ynicht alle®. Denn nicht alle aus Israel sind als solche Israel,
auch sind nicht alle Kinder Abrahams Samen, sondern (wie Gott,
1. Mose 21,12, zu Abraham gesagt hat) in Isaak soll dir der Samen
genannt werden,; das heift: nicht die Kinder des Fleisches sind
Gottes Kinder, sondern die Kinder der Verheifung werden als
Samen gerechnet. Denn ein Verheifungswort ist dieses (1. Mose
18,14): ,Um diese Zeit werde ich wiederkommen und Sara wird
einen Sohn haben‘ *“ 9, 6b—0).

Seitdem der Herr den Namen Jakobs in ,Israel umwandelte,
kennzeichnet dieser Name einen Menschen, der durch die Gnade

02



qualifiziert ist. Israelitische Abstammung garantiert durchaus nicht
diese besondere Qualitit. Der gleiche Unterschied besteht zwi-
schen den Kindern Abrahams im allgemeinen, und denen, die der
»Samen‘* Abrahams sind. Als ,,der Samen‘‘ wird im Hebriischen
der Erbtriger bezeichnet. In jeder Familie kann man beobachten,
daB nicht alle Kinder die charakteristischen Ziige des Vaters oder
des GroBvaters tragen. In der Familie Abrahams ist das beson-
dere Erbgut das Gnadenmal. Der Bericht der Genesis hebt her-
vor, daB nicht alle Nachkommen Abrahams mit diesem Merkmal
der Gnade gezeichnet sind. Ismael ist wiohl von Abraham gezeugt,
und nach natiirlichem wie nach menschlichem Recht wire er der
Erbtrager Abrahams. Aber Gott hat Isaak, der nicht nach dem
Naturgesetz geboren ist, gegen das menschliche Recht zum Na-
mens- und Erbtriger Abrahams eingesetzt. Isaak ist durch die
Gnade gekennzeichnet, Ismael ist es nicht (vgl. Gal. 4, 21 ff. und
Matth. 3,9).

Nicht nur das. Im Fall der Zwillinge, Jakob und Esau, ist die
Auslese durch die Gnade noch schlagender. Wienn man den Un-
terschied zwischen Isaak und Ismael noch durch die verschie-
denen Miitter oder durch die verschiedenen Konstellationen bei
ihrer Geburt erkliren konnte, so ist das bei den Zwillingen aus-
geschlossen. Sondern auch Rebekka, als sie von Einem, unserm
Vater Isaak, schwanger war, denn als sie (die Zwillinge) noch
gar nicht geboren waren und weder etwas Gutes noch etwas Bdses
getan hatten — damit Gottes Vorherbestimmung aus freier Wahl
festgestellt sei, bei der nicht Werke, sondern der Berufende ent-
scheidet —, warde ihr gesagt: ,,Der Gréfiere wird dem Kleineren
dienen‘‘ (1. Mose 25,23), ganz wie (als Grund fiir diese Ent-
scheidung Gottes) geschrieben steht (Mal.1,2), ,Jakob liebte
ich, Esau hapte ich** (9,10—13).

An der Wurzel des israelitischen Stammbaums ist der freie Wille
Gottes am Werk. Wer den Ursprung der heiligen Geschichte er-
forscht, der stoBt auf die Freiheit Gottes, die eine Auslese voll-
zieht. Gott erwihlt den einen und verwirft den andern. Fiir diese
Wahl spielt die Veranlagung des Menschen keine Rolle. Weder

93



die physische, moralische, religiose Qualitit, noch ein in irgend-
einem Gesetz begriindetes Recht werden beriicksichtigt. Gott ent-
scheidet in der unbeschrinkten Freiheit seines Willens. Sein Herz
erwihlt. Und Gottes Herz ist keinem Gesetz unterworfen. Wenn
schon das Menschenherz sich jeder Berechnung entzieht, wieviel
weniger kann denn erst Gottes Herz berechnet oder zur Rechen-
schaft gezogen werden. Aber wihrend der Mensch nach dem Wort
des Predigers Salomo (9,1) nicht Herr ist iiber sein Herz und
ihm nicht befehlen kann, es solle lieben oder hassen, weil eben
sein Herz samt seinem Lieben und Hassen in der Hand Gottes
ist, so ist Gottes Herz frei: Er liebt, wen er will, und liebt nicht,
wen er mnicht lieben will. Er erkliart: Jakob liebte ich, Esau
haBte ich.

Darum bilden nicht alle Nachkommen Abrahams und Jakobs das
wahre Israel. Israel ist das auserwihlte Volk, und nur die Aus-
erwiahlten bilden das auserwihlte Violk. Keiner ist erwihlt auf
Grund seiner besseren Qualitit oder seiner Leistungen. Gott
wihlt, wie es ihm gefillt.

Was sagen wir nun (dazu) ? Ist da nicht Ungerechtigkeit auf Seiten
Gottes? (9,14). Wenn er in dieser unbegriindeten und unbegriind-
baren Weise erwihlt, muB man dann nicht folgern, da er grund-
sitzlich ungerecht ist? Das wire schlimm, das hieBe: das Evan-
gelium leugnen. Hat doch Paulus am Anfang des Briefes ge-
schrieben, er schime sich des Evangeliums nicht, denn in ihm
sei die Gerechtigkeit Gottes offenbart. Hebt nicht die freie Gna-
denwahl jeden Begriff von Gerechtigkeit auf? Nein, im Gegen-
teil! Denn gerade so setzt Gott seine Gerechtigkeit in Kraft.
Dieses Vorgehen Gottes beweist, daB seine Gerechtigkeit go6ttlich
ist. Gerecht ist, wer dem andern gibt, was er ihm schuldet. Nun
ist aber Gott niemandem etwas schuldig. Er stellt die rechte Be-
ziehung zwischen sich und einem andern her durch seinen freien
EntschluB}, indem er sagt: dich will ich, du bist mein. Ein mensch-
licher Richter spricht jedem das zu an Lohn oder Strafe, was er
nach dem Gesetz verdient. Gott jedoch handhabt als Souverin
das Gnadenrecht und schenkt dem woder jenem das, was keiner

94



verdient hat. Seine Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit ,,auBer-
halb des Gesetzes* (3,21). Er schopft das Recht aus seinem
Herzen. ‘ :

Darum antwortet der Apostel auf die Frage, ob micht etwa auf
Seiten Gottes Ungerechtigkeit festgestellt werden miisse: Un-
méglich! Finen solchen SchluB kann mur einer ziehen, der vollig
profan denkt und nichts von Gottes Heiligkeit begriffen hat. Das
begriindet Paulus damit, daB er durch weitere Bibelzitate die
Freiheit Gottes in noch schirferes Licht stellt: Denn zu Mose
sagt er (2. Mose 33,19): Ich werde mich erbarmen, wessen ich
mich erbarme, und Mitleid haben, mit wem ich Mitleid habe. Also
kommt es denn weder auf den wollenden noch auf den rennenden
(Menschen), sondern auf den sich erbarmenden Gott an. Denn
die Schrift sagt dem Pharao (2. Mose9,16): Gerade dazu habe
ich dich (als Widerstand) aujgestelit, damit ich an dir meine Kraft
lerweise und damit auf der ganzen Erde mein Name verkiindigt
werde. Also erbarmt er sich denn, wessen er will, und verstockt,
wen er will (9,15—18).

Die Erzvitergeschichten des ersten Buches Mose, die Paulus an-
gefithrt hat (9,6—13), um zu beweisen, daB laut dem Wirte
Gottes ,nicht alle‘“ Israeliten das wahre Israel sind, zeigen, daB
die Gnadenwahl die Beziehung zwischen Gott und seinen Ver-
biindeten herstellt. Die Texte aus dem 2. Buch Mose, die er jetzt
anfiihrt, zeigen, wie Gottes Gerechtigkeit darin besteht, daB er
durch die Betitigung seiner Freiheit seinen Bund aufrecht erhalt.
,,Gerechtigkeit ist in der Bibel das Verhalten, durch das ein
Bundespartner seine Pflicht erfiillt. In diesem Sinne beweist Gott
durch die Geschichte Israels seine Gerechtigkeit, indem er diese
Geschichte so bestimmt, daB sichtbar wird, wie er die Pflicht
erfiillt, die er mit dem BundesschluB iibernommen hat. Er hat
versprochen, sich an Israel so zu offenbaren, daB aller Welt sicht-
bar wird, wer er ist, daB er nimlich der Herr der freien Gnade
ist. ,,Ich bin, der Ich bin“ (2. Mose 3,14). Das ist sein Name,
und entsprechend seinem Namen lautet die Maxime seiner Gerech-
tigkeit: ,,Ich werde mich erbarmen, wessen ich mich erbarme, und
Mitleid haben, mit wem ich Mitleid habe* (2. Mose 33, 19).

95



Der Kampf zwischen Moses und dem Pharao wird nicht auf dem
Felde der Moral ausgetragen. Wenn Gottes Gericht Israel zur
Freiheit der Kinder Gottes erhebt und die Agypter niederschligt,
so geschieht dies nicht nach der klassischen Maxime des Rechts
»suum cuique‘. Man hat nichts von der Sache verstanden, wenn
man sie sich so zurechtlegt, der Pharao sei eben ein boser Mensch,
und die Israeliten seien brav gewesen. Nein, Gott allein ist gut,
und seine wunergriindliche Giite hat sich der Erbarmlichen er-
barmt. Gottes Giite ist durch nichts bedingt, sie entspringt aus
eigenster, tiefster Quelle; sie findet ihren Gegenstand nicht vor,
sie erfindet ihn. Die Goéttlichkeit seiner Liebe stellt er damit unter
Beweis, daB3 er die Nichtliebenswiirdigen liebt (5, 8). Er betatigt
seine Gerechtigkeit dadurch, daB er von seiner Souveridnitit Ge-
brauch macht. Zum Erweis dessen, was er vermag, erweckt und
verstockt er den Pharao. ,Ich, ich werde das Herz des Pharao
verhiarten®, erkliart er zweimal (2. Mose 4,21; 7,3). Diese Er-
klarung macht jede moralistische oder gesetzliche Deutung zu-
schanden.

Nun wirst du mir sagen: was tadelt er dann noch? Denn wer
widersteht seinem Willen. — O du Mensch, wer bist du denn,
um Gott zu widerreden?! (9,19.20a). Der Mensch, der gehort
hat, daB Gott nach freiem Ermessen begnadigt oder verstockt,
hakt sofort ein mit der Feststellung: dann hat er aber auch kein
Recht mehr, irgendeinen zu tadeln. Der Apostel schligt ihm dieses
scheinbar logische Argument aus der Hand, indem er erklirt,
daB logischer Weise vor der souveranen Gerechtigkeit Gottes dem
Menschen kein Standpunkt mehr bleibt zur Rechthaberei. Der
Mensch, der noch mit Gott disputieren will und gar meint, er
kénne aus Gottes eigenen Worten beweisen, daB Gott iiberhaupt
kein Recht mehr habe, der hat offenbar noch nicht verstanden,
daB er es mit Gott zu tum hat. Gottes Gerechtigkeit wire nicht
gottlich, wenn sie dem menschlichen Risonieren ausgeliefert
wire.

Nimmt der Apostel die Flucht in einen bequemen Irrationalismus,
indem er den Menschen in seine Schranken weist? — Nein, er

90



treibt im Gegenteil die Logik bis dahin, wo es deutlich werden
muB, daB ,,Gott wahrhaftig ist, jeder Mensch aber ein Liigner,
wie denn geschrieben steht (Psalm51,8): ,damit du gerecht er-
funden werdest in deinen Worten und obsiegest, wenn man mit
dir rechtet‘ ““ (R6m. 3,4). Gottes Gerechtigkeit richtet die rechte
Beziehung zwischen Gott und Mensch auf, und diese besteht eben
darin, daB er fiir den Menschen wirklich Gott ist, und der Mensch
vor ihm Mensch. Gott ist der Schopfer, und der Mensch sein
Geschopf. Das Verhiltnis von Schépfer und Geschopf beschreibt
der Apostel durch das Bild des Topfers, wie es von den Prophe-
ten gezeichnet worden ist (Jes.29,16; 45,9; Jer.18,6). Sag?
etwa das Gebilde zum Bildner: Was hast du mich so geschaffen?
Oder hat der Topfer nicht freie Verfigung iiber den Ton, aus
derselben Masse das eine Gefip fir einen wertvollen Inhalt her-
zustellen, das arldere fiir einen wertlosen? Wenn aber Gott, in
der Absicht, seinen Zorn zu erweisen und seine Macht zu zeigen,
die fir das Verderben hergerichteten Gejifie des Zornes mit
grofer Langmut getragen hat, und damit er den Reichtum seiner
Herrlichkeit zeige an den Gejifen des Erbarmens, die er zur
Herrlichkeit vorbereitet hat —? Der Apostel fiithrt den Satz nicht
zu Ende, er verstummt angesichts der goéttlichen Souverinitit.
Und mit ihm verstummt auch der rechthaberische Mensch, der mit
Gott disputieren wollte.

Aber wohlgemerkt! Wenn wir den Apostel verstanden haben, so
schweigen wir nicht, weil wir durch einen absoluten Determi-
nismus niedergeschlagen wiren. Wir legen vielmehr die Hand
auf den Mund wie Hiob, nachdem Gott persénlich mit ihm ge-
sprochen hat. Wir fangen an zu ahnen, was Gottes Gerechtig-
keit ist, daB sie die Viollmacht ist, seinen Willen zu verwirklichen,
daB sie also nicht die Gerechtigkeit eines menschlichen Richters
ist, der nach einem Strafgesetzbuch richten muB. Sie ist die
schopferische Gerechtigkeit. Gottes Urteil iiber den Menschen ist
nicht durch die Qualitit des Menschen bedingt. Sondern die Ver-
anlagung eines Menschen ist durch den Willen Gottes bestimmt,
und das Urteil, das Gott .iitber den einen oder den andern aus-
spricht, zeigt, zu was er ihn geschaffen hat. Die Macht Gottes

97

2 Judaica, Bd, VI, 2



ist micht beschrankt durch die Moglichkeiten, die ihm die Men-
schen bieten. Es ist vielmehr so, daB Gott die Menschen ver-
schieden geschaffen hat, um an ihnen alle Moglichkeitn, iiber die
er verfiigt, zu zeigen. Um die Moglichkeit und Machtigkeit seines
Zornes zu zeigen, hat er die GefiBe des Zornes in groBer Lang-
mut getragen, und um seine alles iiberstrahlende Herrlichkeit zu
zeigen, hat er die GefiBe des Erbarmens zuvor bereitet.

An den einen wie an den andern will er seine Vollmacht zeigen.
Er ist frei und machtig zu verderben wie zu retten, zu verdammen
wie zu begnadigen. Unsere Vernunft will stindig im Namen seiner
Gerechtigkeit ihm entweder das eine oder das andere Recht be-
streiten. Das einemal sagt sie: Gott muB verdammen, er wire
ungerecht, wenn er den Ubeltitern Gnade widerfahren lieBe. Nein!
antwortet der Apostel: Gott muB nicht verdammen, wenn er nicht
will. Er ist der Souveridn, und es ist das Recht des Souverins,
iiber alle Gesetze hinweg zu begnadigen, in eigener Verantwor-
tung. Das anderemal sagt unsere Vernunft: Gott muBl verzeihen,
das ist seine gottliche Pflicht. Und wieder antwortet der Apostel:
Nein! Gott muB nicht vergeben, wenn er micht will. Er ist der
lebendige Gott in seinem Zorn wie in seiner Milde. Der Zorn
ist micht weniger eine goéttliche Moglichkeit als das Erbarmen.
Sein Herz kann lieben und kann hassen. Wer die eine Moglichkeit
bestreitet, entwertet die andere.

Das Evangelium vom gekreuzigten und auferstandenen Christus,
dessen der Apostel sich nicht schimt, schwicht nicht eine Mog-
lichkeit ab zugunsten der andern und offenbart gerade dadurch die
Gerechtigkeit Gottes, daB es keines ihrer Rechte bestreitet. Beim
Entwickeln seiner These, daB Gottes Gerechtigkeit durch das
Evangelium offenbart sei, hat der Apostel den ersten Teil (1,18
bis 3,20) dem Nachweis gewidmet, daB Gottes Zorn sich iiber alle
UnbotmiBigkeit der Menschen enthiillt habe, welche die Wahr-
heit in den Fesseln der Ungerechtigkeit gefangen halten. Die
Enthiillung des Zornes Gottes vom Himmel her ist ein wesent-
liches Stiick des Evangeliums. Denn der am Kreuz als der Ver-
dammte sterbende Christus ist ebenso sehr die Enthiillung des

08



Zornes Gottes wie seines Erbarmens. Das Urteil, das der Vater
iiber seinen eingeborenen Sohn gesprochen und am Kreuz voll-
streckt hat, ist der hochste Vollzug seiner Gerechtigkeit.

In diesem einen Gerichtsakt ist die gottliche Macht offenbart,
jeden zu retten, der glaubt. Denn in ihm ist die Gerechtigkeit
Gottes erfiillt als Verurteilung und als Begnadigung. Ein fiir
allemal ist da an dem einen Hingerichteten und Begnadigten Got-
tes Gericht iiber die gesamte Menschheit, Juden und Heiden, voll-
streckt worden. Fiir die einen wie fiir die andern handelt es sich
jetzt darum, zu glauben, daB ,,der Herr Jesus fiir unsere Siinden
dahingegeben und zu unserer Rechtfertigung auferweckt worden
ist (4,25). Wer diesen Gerichts- und Gnadenakt glaubt und
bekennt, der ist gerettet 2.

Hat aber Paulus nicht geschrieben, Gott habe einen Teil der
Menschheit zur Verdammnis und den andern Teil zur Seligkeit
vorherbestimmt? — Nein, das hat er nicht geschrieben, wie oft
man es auch in seinen Sitzen gelesen hat, Er hat vielmehr so deut-
lich wie moéglich und wiederholt betont, daB Gott etwas ,,zeigen
wolle. Mit dem Willen, seinen Zorn zu zeigen und sein Koénnen
zu erkennen zu geben, hat er mit viel Geduld die fiir das Verder-
ben geformten GefiBe ertragen (9,22). Er hat sie also nicht ver-
derblich geformt, um sie unwiderruflich zu verderben. Er hat sie
vielmehr mit groBer Langmut getragen, und er trigt sie moch
bis zu dem heutigen Tag, wo ihnen die Verkiindigung des Evange-
liums die Moglichkeit eréffnet, den Zorn und die Macht Gottes
zu ierkennen, Gottes Gerechtigkeit anzuerkennen und gerettet zu
werden durch das glaubige Bekenntnis zu Jesus Christus, den an
ihrer Stelle der ganze Zorn Gottes getroffen hat. In gleicher Weise
unterstreicht der Apostel, daB Gott die GefiBe des Erbarmens
zuvor bereitet hat, um den Reichtum seinen Herrlichkeit bekannt
zu geben. Auch das ist geschehen als Demonstration der Mog-
lichkeit und Dringlichkeit des Heils durch den Glauben an Jesus
Christus.

? Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik I1/2, Siebentes Kapitel: Gottes
Gnadenwohl.

99



Die einen wie die andern GefiBe und beide zusammen sollen
zeigen, daB und was Gott kann: er hat das Recht und die Macht
zu verdammen und zu begnadigen. In einem einzigen Fall hat
er beides zugleich und in ganzer Fiille getan. Das ist der Fall
des Christus Jesus. Er ist zugleich der Verworfene und der Er-
wihlte, der Verfluchte und der Gesegnete. Mehr als das: ,,Er
ist fiir uns alle zum Fluch geworden‘* (Gal. 3,13) und eben damit
zum ,,Segen‘‘ fiir alle, die an ihn glauben. ,,Ihn hat Gott in seinem
Blut als Siithnopfer hingestellt dem Glauben zugut, und zwar zum
Erweise seiner Gerechtigkeit (in der Vergangenheit), insofern er
die wiahrend der Geduldsperiode Gottes begangenen Siinden un-
bestraft gelassen hatte (und zugleich), zum Erweise seiner Gerech-
tigkeit in der Gegenwart, damit (also erwiesen sei, daB) Gott
selbst gerecht ist und den gerecht macht, der im Glauben an
Jesus (lebt)‘ (Rom. 3,25f.).

Am Kreuz halten sich nicht der Zorn und das Erbarmen die Waage.
Noch weniger bricht dort der Dualismus auf zwischen einem gii-
tigen und einem strengen Gott. Dort erweist Gott, daB er mit
sich selbst nicht in Widerspruch gerat, sondern seine eigenste
Gerechtigkeit iibt, wenn er die Ungerechten gerechtspricht. Dort
legt er das Ubergewicht seiner Gnade in die Waagschale seiner
Gerechtigkeit.

Das alles ist ausschlieBlich Gottes Werk, in keiner Weise durch
den Zustand oder das Handeln des Menschen bedingt. Der Mensch
trigt nichts dazu bei, er hat nur zu glauben, daB es wahr ist,
und das Geschenk dankbar anzunehmen. Aber eben durch diese
eine ,,Bedingung‘‘ des Glaubens scheint alles problematisch zu
werden. Glauben heiBt, daB der Mensch aus freiem EntschluB Ja
sagt zu der Botschaft von der freien Gnade Gottes. Wenn nun
aber der Mensch sich weigert, das zu tun, wo bleibt dann die
Freiheit Gottes?

Das Problem der Freiheit muBB gelost werden. Und das Problem
der Freiheit ist das Problem des Bosen. Denn das Bdse ist nichts
anderes, als daB der Mensch Gott den Glauben verweigert und
ihm miBtraut. Wenn wir meinen, der Apostel behandle das Pro-

100



blem des Bosen und des freien Willens philosophisch, so werden
wir ihn nie verstehen. Nichts liegt seinem Denken so fern und
nichts widerspricht seiner Botschaft so total wie ein philosophi-
scher Determinismus. Denn fiir den Determinismus gibt es weder
Verantwortung noch Schuld, weder Strafe noch Gnade. Gerade
dies sind aber fiir Paulus die entscheidenden Realititen. Alles,
was er schreibt, das schreibt er als Verkiinder der frohen Bot-
schaft von der freien Gnade Gottes. Darum kann auch nach dem
ganzen Zusammenhang keine Rede davon sein, Paulus wolle den
Nachweis fithren, daB nach der freien Entscheidung Gottes ein
Teil der Menschen zur Verdammnis vorbestimmt sei und der an-
dere zur Seligkeit. Genau das Gegenteil will er begriinden, nim-
lich daB es der Freiheit Gottes moglich sei, alle, alle zu retten.
Dieses ,,alle’ ist in Frage gestellt durch die Freiheit des Men-
schen, den Glauben Gott zu verweigern, und insbesondere durch
das Nein der Juden. Die Ansicht, daB infolgedessen die Freiheit
Gottes durch die Freiheit des Menschen aufgehoben werde, wider-
legt der Apostel mit dem gleichen Argument wie der Prophet,
namlich durch die Selbstverkiindigung Gottes:

,Ich bin der HErr, und keiner sonst,

der ich das Licht bilde und schaffe die Finsternis,
der ich das Heil wirke und schaffe das Unheil.
Ich der HErr wirke dies alles.

Weh dem, der mit seinem Schopfer rechtet,

eine Scherbe unter irdenen Scherben!

Spricht auch der Ton zum Topfer:

Was wirkst du? (Jes. 45,6—09).

Eben das ist das wahre Mysterium der Freiheit, daB die Frei-
heit des Menschen in der Freiheit Gottes begriindet ist. Das ist
die Losung der Antinomie der Freiheit des Menschen und der
Freiheit Gottes, die unsere unerloste Vernunft niemals 16sen kann.
Der Mensch hitte nicht die Freiheit, Nein zu sagen, wenn Gott
sie ihm nicht gegeben hitte. Und weit entfernt davon, die Freiheit
Gottes aufzuheben, ist vielmehr die Freiheit des Menschen in der
Freiheit Gottes aufgehoben. So versenkt der Apostel die Kluft,
welche die Freiheit den Menschen zwischen Gott und dem Men-

101



schen aufgerissen hat, in dem Abgrund der gottlichen Freiheit.
,,O welch ein Abgrund des Reichtums, der Weisheit und der Er-
kenntnis Gottes! (11,33). ,,Fiirwahr, du bist ein verborgener
Gott, du Gott Israels, du Retter!*“ (Jes. 45, 15).

Um zu zeigen, daB Heil und Unheil einzig durch seine Wahl be-
dingt sind, hat Gott jeweils einem Erwahlten einen Verworfenen
gegeniiber gestellt, und die heilige Geschichte gestaltete er zu-
niachst so, daB das Volk der Erwahlten nur aus Israeliten be-
stand. Das konnte den Anschein erwecken, als gilte sein Heil
nur einem Teil der Menschheit, wahrend die iibrigen eine massa
perditionis seien. Um zu zeigen, daB das keineswegs seine Ab-
sicht sei, hat dann Gott angefangen, bei der Auswahl Heiden und
Juden zu mischen, und schlieBlich hat er ihre Rollen ganz ver-
tauscht. Dementsprechend hat er auch uns berufen, nicht nur aus
den Juden, sondern auch aus den Heiden, wie er auch im Hosea
(Hos. 2,25 u. 2,1) sagt: ,Ich werde das Nichtmeinvolk mein
Volk nennen und die Nichtgeliebte Geliebte. Und an dem Orte,
wo ihnen gesagt war: ihr seid nicht mein Volk, da werden sie
Sohne des lebendigen Gottes genannt werden‘‘ (9,24—26).

Zum SchluB hat er die erwéhlten Israeliten bis auf einen ver-
schwindend kleinen Rest vermindert: Jesajas ruft iiber Israel aus:
SWenn die Zahl der Séhne Israels wie der Sand des Meeres wire
— (nur) der Rest wird gerettet werden. Denn der Herr wird die
Abrechnung auf der Erde durch ein abgekiirztes Verfahren zum
Abschlup bringen‘ (9,27.28). Der zweite Teil des Jesaja-Wiortes
(Jes. 10,22b.23) lautet im hebrdischen Text des Propheten:
,Aarausmachen verschirft, iiberflutendes Recht; denn Garaus und
Verscharfung vollzieht der Allherr HErr der Heere inmitten der
ganzen Erde‘. Und in der Ubersetzung der LXX, nach welcher
der Apostel zitiert: ,,Denn Rechnung abschlieBend und verkiir-
zend in Gerechtigkeit (wird das Verfahren beim AbschluB der Ge-
schichte Israels sein), weil Gott inmitten des Erdkreises ein ab-
gekiirztes Rechnungsverfahren anwenden wird*. Die Wiorte ,,ab-
schlieBend und verkiirzend‘“ sind eine eschatologische Formel fiir
die gerichtliche Liquidation am Ende der Weltgeschichte (Jes.
28, 22; Daniel 9,27 u. 11, 36).

102



Der Apostel will also wohl sagen, daB nach der Prophetie des
Jesajas Gott am SchluB die Geschichte Israels liquidieren werde
und daB diese Liquidation den beinahe totalen Bankrott Israels
ergeben werde. Und wie Jesajas vorausgesagt hat (Jes.1,9):
wWenn nicht der Herr Zebaoth uns einen Samen iibrig gelassen
hitte, wdiren wir wie Sodom geworden und Gomorrha gleichge-
macht‘“ (9,29). Sodom und Gomorrha sind durch die ganze Bibel
hindurch das Beispiel dafiir, daB Gott, der im Bund mit Noah
versprochen hat, er werde nicht ein zweites Mal um der Siinde
der Menschen willen durch eine Sintflut alles Leben auf der Erde
ertranken, immerhin die Moglichkeit hat, eine besonders siind-
hafte Menschengruppe total zu vernichten. Jesajas hat schon im
achten Jahrhundert vor Christi Geburt feststellen miissen, daB
dieses Gericht iiber Jerusalem und Juda gekommen wire, wenn
Gott nicht aus Treue und Gnade einen Rest von ihnen als Erb-
trager iibrig gelassen hitte.

Was sagen wir nun? (9,30a). Was ist das Ergebnis des Auswahl-
verfahrens, das Gottes freie Gnade gemiB seinem Worte (wie
der umfassende Schriftbeweis bewiesen hat) von Anbeginn der
heiligen Geschichte bis zu der Stunde, da der Apostel den Ro6-
mern schreibt, durchgefithrt hat? Das Ergebnis ist: Daf Heiden,
die der Gerechtigkeit nicht nachjagten, die Gerechtigkeit ergriffen
haben, (namlich) die Gerechtigkeit aus Glauben; Israel aber, das
einem QGerechtigkeitsgesetz nachjagte, hat das Gesetz nicht er-
reicht. Warum? — Weil es nicht aus Glauben (der Gerechtigkeit,
die das Gesetz meint, nachjagte), sondern so, als ob aus Werken
(frommer Anstrengung die Gerechtigkeit zustande gebracht wer-
den miiBte). Sie stiefen an den Stein des Anstopes, von dem ge-
schrieben steht: ,Siehe, ich lege einen Stein des Anstofes und
Fels des Argernisses, und wer an ihn glaubt (im Glauben auf ihn
seinen Standpunkt nimmt), der wird nicht zuschanden werden‘
(9,30b—33).

In diesem Zitat verbindet Paulus zwei verschiedene Wirte des
Propheten Jesajas. Das eine (Jes.8,14) redet von einem Fels,
iiber den die Juden stolpern und fallen. Das andere (Jes. 28,16)
redet von einem Stein, der das unerschiitterlich feste Fundament

103



Zions ist. Mit Recht hat Paulus die beiden Worte verbunden, denn
es handelt sich in der Tat nicht um zwei verschiedene Steine, einen
stitrzenden und einen aufrichtenden. Nein, in beiden Fillen ist es
derselbe Stein. Moses hat schon in seinem prophetischen Gesang
(5. Mose 32) auf den Felsen hingewiesen, der eben deshalb, weil
er das Prinzip der Geschichte Israels ist, zugleich ihre Krisis ist.
Jesajas sagt (28,16 in der griech. Ubers. der LXX, nach der Pau-
lus zitiert): ,,Wer auf ihn glaubt, wird nicht zuschanden‘. Er
sagt aber auch in bezug auf ihn (7,9): ,,Glaubt ihr nicht, so bleibt
ihr micht‘.

Dieser Fels ist die Wirklichkeit, die Gegenwart des lebendigen
Gottes, seine Wahrheit und Treue, seine Gerechtigkeit, seine
Gnade, seine Freiheit. Er ist Gott in Jesus Christus. ,,Siehe, dieser
ist gelegt zum Fall und zum Auferstehen vieler in Israel (Luk.
2, 34). ,,Euch nun, die ihr glaubt, ist er kostlich; den Unglaubigen
aber ist er der Stein, den die Bauleute verworfen haben, der zum
Eckstein geworden ist, ein Stein des AnstoBes und ein Fels des
Argernisses, denn sie stoBen sich an dem Wort und glauben nicht
daran* (1.Petrus 2,6—10 und Matth. 21,42—44). Dadurch, da88
Gott das ganze Gebdude der heiligen Geschichte wieder abge-
brochen hat (Jer. 45, 4), legt er ihr Fundament blof und deckt
den geheimen Grund der einzigartigen Existenz Israel auf: die
Gegenwart des lebendigen Gottes in seinem Sohne Jesus Chri-
stus. Nun ist es klar, daB jeder Versuch, ihn als Prinzip fiir den
Aufbau eines Systems religios-sittlicher Vollkommenheiten zu be-
niitzen, zusammenbrechen muB, daB er hingegen die Kraft und
Moglichkeit Gottes ist, jeden zu retten, der an ihn glaubt. An
Ihm ist Israel gescheitert, an Ihm wird es auferstehen.

Das zehnte Kapitel

lhr Briider, der Wunsch meines Herzens und mein Gebet zu Gott
fir sie ist, dap sie gerettet werden (10,1). Dasselbe Herz, das
der Unglaube Israels unaufhorlich schmerzt, ist von einer heiBen
Sehnsucht bewegt. Der Apostel versichert es seinen christlichen
Briidern; weder sie noch er kénnen sich mit dem Verlust der Juden

104



abfinden. Das Leid des Apostels wire nicht das Leid Christi und
Gottes, wenn er die Hoffnung fiir die Juden konnte fahren lassen.
Die gottliche Seligkeit ist tief getriibt durch die Weigerung und
das Elend der Erstgeborenen. Gottes Herz muB getrostet wer-
den und ist erst getrostet, wenn sie zu seiner Freude eingehen.
Der Apostel wiirde den Glauben Christi verleugnen, wenn er
daran zweifeln wiirde, daB Gott die Juden retten will. Waeil
Christus sein Leben fiir sie gegeben hat, braucht der Apostel nicht
seine Seligkeit fiir sie zu opfern. Umso notwendiger und begriin-
deter ist es, daB er fiir sie betet. Durch unablissige Fiirbitte ver-
einigt er sich mit dem Willen Gottes, der auf die Rettung der
Juden gerichtet ist.

Wir sehen, wie verkehrt es wire, das neunte Kapitel im Sinne
des Determinismus zu deuten. Der Determinismus schlieBt das
Gebet aus, wahrend fiir den Botschafter des Evangeliums die
jidische Katastrophe AnlaB und Gegenstand des Gebetes ist. Die
Juden sind nicht ein verzweifelter Fall, sondern im Gegenteil der
exemplarische Gegenstand der VerheiBung und der Endhoffnung.
Denn ich bezeuge ihnen, dap sie Eifer um Gott haben, aber
nicht in rechter Erkenntnis. Denn da sie die Gottesgerechtigheit
verkannten und ihre eigene aufzurichten strebten, haben sie sich
der Gottesgerechtigkeit nicht untergeordnet. Denn das Ende des
Gesetzes ist Christus, zur QGerechtigkeit [ir jeden, der glaubt
(10,2—4).

Der HErr, der Gott Israels, ist ein ,eifriger Gott (2. Mose
20,5). Die Liebe seines Herzens ist eine eifersiichtige Liebe
(2. Kor. 11,1—3). Das Gesetz, das er seinen Befreiten gegeben
hat, ist zusammengefaBt in dem Gebot: ,,Hore Israel, der HErr
unser Gott ist ein einziger Gott; und du sollst Gott deinen HErrn
lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemiite
und aus allen deinen Kriften (Mark.12,39f.). Die ,guten
Juden‘“ eifern, dieses Gesetz zu erfiillen. Ihr Eifer stimmt jedoch
nicht mit dem Eifer Gottes iiberein. Sein Eifer ist die Liebe,
die sich bedingungslos und riickhaltlos schenkt, wihrend ihr Eifer
der religios-moralische Idealismus ist, der nach Vollkommenheit
strebt.

105



Was den jiidischen Eiferern fehlt, ist der Verstand, das rechte
Verstindnis. Der Apostel weist hier die groBe: Bedeutung nach,
die das Denken und die Erkenntnis fiir das Aneignen des Heils
haben. Denken und Verstehen sind deshalb entscheidend wich-
tig, weil Gott das Heil durch ein Wort mitteilt. Um gerettet zu
sein, muB der Mensch dieses Wort horen, es verstehen und es
glauben. So gescheit die Juden sind — das Einfachste und Ent-
scheidende haben sie noch nicht begriffen, daB nidmlich Gott die
Liebe ist, daB seine Gerechtigkeit und darum auch die Erfiillung
seines Gesetzes reine Liebe ist. Da muB nichts verdient werden,
da ist alles Gabe.

,Dank sei Gott fiir seine unaussprechliche Gabe!*“ (2. Kor. 9,15).
Aus Liebe zu seinen verlorenen Sohnen hat der Vater sein Ein
und Alles, seinen lieben Sohn gegeben. Christus ist die Selbst-
hingabe Gottes an die Menschheit, die Erfiillung, das Ziel und
Ende des Gesetzes. Gerade die Frommsten unter den Juden
haben die groBte Miihe, das zu verstehen. Die Pharisier und
die Priester fanden, er zerstore die heiligsten Werte. ,,Wir haben
ein Gesetz, und nach dem Gesetz muB er sterben‘, sagten sie dem
romischen Richter (Joh.10,9). Ihr religioser Eifer trieb sie dazu,
ihn als Gottesliasterer hinrichten zu lassen. So verstanden und
erfiillten sie das Gesetz. Und der Vater gab seinen eingebo-
renen Sohn, den einzigen Unschuldigen den Schuldigen und fiir
die Schuldigen. So erfiillte er seine gerechtmachende Gerechtig-
keit. Am Kreuz sind die beiden Gerechtigkeiten vereinigt. Indem
da der Unschuldige fiir die Schuldigen hingerichtet und auferweckt
wird, wird das Gesetz, das den Siinder verdammt, und zugleich
das Gesetz, das den Siinder begnadigt, erfiillt.

Das ist’s, was die Juden noch nicht begriffen haben. Das Evan-
gelium hat ihren religiés-moralischen Idealismus noch micht ge-
totet. Sie fassen die Gerechtigkeit Gottes immer noch als eine
Aufgabe auf, wo sie doch reines Geschenk ist.

Denn Moses schreibt die Gerechtigkeit aus dem Uesetz so: ,,Der
Mensch, der tut, wird durch sie leben‘* (3. Mose 18,5). Aber die

106



Gerechtigkeit aus dem Glauben spricht so: ,,Sage nicht in deinem
Herzen: Wer wird in den Himmel hinaufsteigen?*‘ — das heipt
Christus herabholen — ,,oder: Wer wird in den Abgrund hinab-
steigen?** — das heift Christus aus den Toten heraufholen —.
Sondern was sagt sie? ,Nahe bei dir ist das Wort, in deinem
Munde und in deinem Herzen** — das ist das Wort des Glanbens,
das wir verkiindigen (10,5—8). Um den Unterschied der beiden
Auffassungen von Gerechtigkeit zu charakterisieren, fithrt der
Apostel zwei verschiedene Erklarungen aus der Tora an. Es er-
gibt sich daraus folgender Unterschied. Moses ,,schreibt“. Die
gesetzliche Gerechtigkeit, deren Autoritit fiir die Juden Moses
ist, besteht in der auf Stein geschriebenen Vorschrift: du sollst
tun! (2. Kor. 3,4—18). Die Genechtigkeit aus Glauben dagegen
ist die viva vox Evangelii, die lebendige und lebendig machende
Stimme, die sagt: Hoére und glaube! Glaubst du, so hast du.
Aus Hohen, welche die sublimste Spekulation micht erreichen
kann, ist Christus in die tiefsten Abgriinde das Daseins hinun-
ter gestiegen. Er hat es fiir dich getan. Er ist das Ende des ideali-
stischen Strebens wie des existenzialistischen Realismus.

Wenn du also mit deinem Munde bekennst, dafi Jesus der HErr
ist, und mit deinem Herzen glaubst, dap Gott ihn von den Toten
auferweckt hat, so wirst du gerettet werden (10,9). Das einzige,
was dir zu tun bleibt, ist glauben und bekennen. Bekennen heifit
im Griechischen wortlich ,,das gleiche sagen®, in diesem Fall also
sagen, was Gottes Wort und Geist dir sagen: Jesus ist der HErr.
In ihm ist der rettende Name Gottes kundgetan, das Tetragramm
des Alten Testaments ist ,vokalisiert als ,,Jesus‘‘, und jeder,
der das ausspricht, verfiigt iiber die Wundermacht eines Baal
schem tow (Apg.2,21—26; 1.Kor. 12, 3; Phil. 2,11). Der Mund
kann den rettenden Gottesnamen nur dann recht bekennen, wenn
das Herz glaubt. Das Herz ist das Zentralorgan des Menschen,
seiner Viernunft, seines Gefiihls und seines Willens. So ist beim
Glauben der ganze Mensch mit allen seinen Fihigkeiten beteiligt.

Durch das Glauben des Herzens eignet man sich also die Ge-
rechtigkeit an, und durch das Bekennen des Mundes das Heil.

107



Denn die Schrift sagt (Jes.28,16): ,Jéder, der an ihn glaubt,
wird nicht zuschanden werden‘ (10,10—11). Der Apostel fiigt
dem Prophetenwort hinzu ,jeder* und erklirt es: Denn da ist
kein Unterschied zwischen 'dem Juden und dem Griechen. Denn
einer und derselbe ist der HErr iiber alle, reich fiir alle, die ihn
anrufen. Denn (Joé€l 2,32) ,Jeder, der den Namen des HErrn
anrufen wird, wird gerettet werden‘ (10,12.13). ,,Jeder, alle*,
der Apostel kann es nie genug unterstreichen. Wie alle, Juden
und Griechen, ohne Unterschied gesiindigt haben und der gott-
lichen Ehre ermangeln (3,23), so steht in Jesus allen ohne Un-
terschied der unerschopfliche Reichtum Gottes offen.

Die Juden sind die Erstgeladenen. Weshalb kommen sie nicht?
Warum rufen sie den Namen des Retters nicht an? Ist er ihnen
etwa micht kundgetan? Dann konnten sie ihn allerdings nicht
anrufen. Wie sollten sie denn den anrufen, an den sie nicht gliu-
big geworden sind? Wie an einen glauben, von dem sie nicht
gehort haben? Wie horen, ohne daf einer verkiindigt? Wie
konnte man aber verkiindigen, ohne gesandt zu sein? (10,14.15 a).
Alle Glieder dieser Kette greifen ineinander und miissen alle ge-
geben sein, wenn das Evangelium zum Glauben und Bekennen
werden soll. Die ganze Kette hidngt letztlich daran, daB das
Evangelium verkiindigt wird, da ja der Glanbe aus dem Hoiren
(oder der Mitteilung) entsteht, das Hdéren (oder die Mitteilung)
aber durch das Wort Christi (10,17) 3. Darum ist die entschei-
dende Frage, ob denn etwa Christus keine Boten zu Israel gesandt
hat. Sie ist eindeutig beantwortet durch die Heilige Schrift, da
ja geschrieben steht (Jes.52,7): ,Wie lieblich sind (oder wie
rechtzeitig nahen) die Fiifle derer, die die gute Botschaft (das
Evangelium) bringen!*“ (10,15b).

Das Entscheidende ist also geschehen. Damit nun aus diesem
Anfang das weitere folge, muB das Horen zum Gehorchen werden.

3 Zu der Umstellung von V. 17, die auf der Auffassung beruht, er sei eine
sentenzitse Zusammenfassung von V. 14 f., vgl. Friedrich Miiller in der Zeit-
schrift fiir die Neutestamentl. Wissensch. 40 (1941), S. 249—254, und
Rudolf Bultmann in der Theol. Lit. Zeitung 1947, S. 199.

108



Denn glauben heiBt gehorchen (1, 5), sich dem Gehorten unterord-
nen und sich véllig dadurch bestimmen lassen. Daran fehlt es
offenbar. Aber nicht alle sind dem Evangelium gehorsam gewor-
den. Denn Jesaja sagt (unmittelbar nach dem WillkommgruBB an
die Freudenboten und am Eingang des groBen Kapitels vom Lei-
den des von den Seinen verkannten Knechtes desHErrn, 53, 1):
»HErr, wer hat unsere Kunde geglaubt?*‘ (10,16b).

Aber ich sage: Haben sie etwa doch nicht gehért? O freilich:

wUber die ganze Erde ging aus ihr Schall
und an die Enden des Erdkreises ihre Worte (10, 18).

Der Apostel sagt, die Moglichkeit, daB die unglaubigen Juden
trotz allen Boten, die Christus ausgesandt hat, das Evangelium
nicht héren konnten, ist ausgeschlossen, und begriindet das mit
einem Vers aus dem 19. Psalm, der den Sphirengesang preist, die
Stimme des Himmels, der Tage und der Nachte, die die Kunde
von: Gottes Schopfertat weitergeben, und den Lauf der Sonne, die
die Welt vom Aufgang bis zum Niedergang so erleuchtet, daB
nichts vor ihren Strahlen verborgen bleibt. Der Apostel wagt es,
diesen Psalm auf die christliche Mission zu beziehen, zwei Jahr-
zehnte nach der Auferstehung Christi, zu einer Zeit, da es noch
kein Radio gab. Er iibertreibt nicht. Denn der Lauf des unbekann-
ten Galilders, sein Heruntersteigen vom Throne des Vaters bis
in die Holle und seine Riickkehr zur Rechten des Vaters, ist das
eine groBe Ereignis, auf das hin die Welt geschaffen ist, und
das von der ganzen Schopfung mit hochster Spannung erwartet
worden ist, und das, nachdem es einmal geschehen ist, keinem
Winkel der Erde verborgen sein kann, geschweige denn den Men-
schen im Heiligen Lande.

Aber ich sage: hat Israel etwa nicht verstanden? (10,19a). Ein
unverstindliches und unverstandenes Wort kann allerdings nicht
Glauben erwecken. Konnte Israel also nicht verstehen, so wire
es entschuldigt. Der Apostel beschuldigt sie nicht. Er verweist
sie auf Moses, ganz wie das Jesus tat, als er den Juden sagte: ,,Ihr

109



sollt nicht meinen, daB ich euch vor dem Vater verklagen werde;
es ist eimer, der euch verklagt, Moses, auf welchen ihr hofft*
(Joh. 5, 45). So schreibt jetzt auch Paulus: Als Erster sagt Moses:

Ich werde euch eifersiichtig machen auf ein Unvolk
und reizen durch ein unverstindiges Volk (10,19b).

Moses sagt das in seinem Schwanengesang, wo der Gesetzgeber
zum Propheten geworden ist (5. Mose32). Wie Gott, bevor er
ihn von der Erde hinwegnahm, ihn das gelobte Land von einem
Ende zum andern schauen lieB, so iiberblickt in diesem Lied das
prophetische Auge des Moses die ganze Geschichte Israels als
einen Strom, der aus mythischen Quellen entspringt und in das
Meer der Gnade miindet. Inmitten seines Laufs stiirzt der Strom
iiber einen Felsen:

,,Des Felses, der dich gezeugt, gedachtest du micht

Und vergaBest des Gottes, der dich geboren.

Der HErr sah es und verwarf sie

aus Unmut itber seine Sohne und Tochter.

Und sagte: Verbergen will ich vor ihnen mein Angesicht,
will sehen, welches ihr Ende sei.

Sie haben mich eifersiichtig gemacht durch Ungotter,
durch ihre Go6tzen haben sie mich gereizt.

Ich aber mache sie eifersiichtig durch ein Unvolk,
durch ein gottloses Volk will ich sie reizen‘.

Israel, das stolz darauf ist, den einen wahrhaftigen Gott zu kennen,
wird dereinst zu seinem Arger sehen miissen, daB gottlose Heiden
die volle Erkenntnis Gottes haben, die es verkannt hat.

Jesaias aber wagt sich noch weiter und sagt (65,1):

Hlch lieff mich finden von denen, die mich nicht suchten,
und wurde offenbar denen, die nicht nach mir fragten‘‘.

Von Israel aber sagt er (65,2): ,,Den ganzen Tag breitete ich
meine Hénde aus gegen ein Volk, das ungehorsam ist und wider-

110



spricht*‘ (10,20.21). Gott hat niemals aufgehort, Israel einzu-
laden. Es ist sein tiefes Leid, daB sie nicht eingehen wollen zu
seiner Freude. Wir denken an das Weinen Jesu iiber die heilige
Stadt: , Jerusalem, Jerusalem, wie oft habe ich deine Kinder ver-
sammeln wollen, wie eine Henne ihre Kiichlein versammelt unter
ihre Fliigel, und ihr habt nicht gewollt* (Luk. 19,41—44; Matth.
23, 37—309).

Ihr habt micht gewollt. Das ist die Antwort auf die Frage, ob
Israel micht verstanden habe. Statt ihre Zusage zu geben und das
erlosende Bekenntnis auszusprechen (homologein), verharren sie
im Widersprechen (antilegein). Aber Gott hort nicht auf, die
Arme den ganzen Tag nach ihnen auszustrecken. Wir denken an
die ausgestreckten Arme des Gekreuzigten. Wir denken auch an
den Vater des Verlorenen Sohnes, der gewartet hat mit der Liebe,
die alles hofft, und der in der Liebe, die alles verzeiht, den Sohn,
der das viterliche Erbe mit Huren durchgebracht hat, mit offe-
nen Armen empfingt. Gerade an diesem Uberschwang des Er-
barmens nimmt der iltere Sohn, der sein Leben lang beim Vater
geblieben ist und ihm gedient hat, schweren AnstoB, so daB er
sich micht entschlieBen kann, am Freudenfest teilzunehmen. Der
Vater geht zu ihm hinaus in das Dunkel und bittet ihn herzlich:
Mein Sohn, du bist allzeit bei mir, und alles, was mein ist, ist
dein. Komm doch herein und freu dich mit mir und deinem wieder-
gefundenen Bruder! (Luk. 15).

Die um Gott eifernden Israeliten sind abgestoBen durch die Gnade,
welche die Heiden umarmt. Sie schlieBen sich selber aus. Aber
Gott streckt den ganzen Tag die Hande nach ihnen aus. Auf die
Dauer werden sie dieser Liebe nicht widerstehen kénnen.

Das elfte Kapitel

Ich frage nun: Hat denn Gott sein Volk verstopen? — Unmog-
lich! (11,1a). Was fiir einen Beweis hat der Apostel fiir dieses
»,Unmoglich!“, was ist der Trumpf, der alle Gegenargumente
sticht? — Er selbst, sein eigener Fall. Denn auch ich selbst bin

111



ein Israelit, aus dem Samen Abrahams, vom Stamme Benjamin
(11,1b). Bis heute behaupten immer wieder die Juden, ein gebo-
rener Jude konne niemals ein echter Christ werden, und viele
Heidenchristen stimmen ihnen zu. Unbestreitbar sind jedoch die
ersten Christen und die Kronzeugen Christi bekehrte Juden ge-
wesen. Unter allen ist der Fall des Apostels der Heiden der
schlagendste und weitreichenste Beweis.

1. Er ist ein reinbliitiger Israelit, namlich von dem Stamme Ben-
jamin, der als einziger unter den israelitischen Stimmen im Hei-
ligen Lande gebiirtig ist (1. Mose 35,16—20), der, als die israe-
litischen Stimme sich von der messianischen Dynastie Davids
lossagten, als einziger ihr treu blieb, und damit den Anspruch
Judas, ganz Israel zu vertreten, rechtfertigte (1. Kon. 11,32—36;
12,19—23). Im benjaminitischen Gebiet liegt die Stadt Davids,
die unter allen Stimmen Israels als die Stadt des groBen Konigs
auserwahlt ist; nach dem Segen des Moses ist es Benjamin, bei
dem der Geliebte des HErrn sicher wohnt, bei dem er fiir die
ganze Zeit die Chuppa (den Baldachin) und zwischen seinen Schul-
terny die Schechina (Wiohnung) aufgeschlagen hat (5. Mose 33,12).
Und der Segen des Erzvaters Jakob-Israel vergleicht seinen jiing-
sten Sohn Benjamin ,einem reiBenden Wiolf, der des Morgens
Raub fressen und des Abends Beute austeilen wird‘‘ (1. Mose
49, 27).

2. Gott hat versprochen, er werde den Fluch, der auf den zer-
streuten Stimmen Israels liegt, in Segen umwandlen, damit durch
die Zerstreuten und durch das Wunder der Gnade, das Gott an
ihnen tun wird, sein entweihter Name unter den Heiden geheiligt
werde (Hes. 36,16—28; Rom. 2,24). Indem Benjamin innerhalb
des Judentums das Fortbestehen von Gesamtisrael und den Am-
spruch auf Wiederbringung der verlorenen Stimme vertritt, ist er
zugleich auch der Garant fiir die Hoffnung der Heiden. Zum
,,Propheten der Heiden“ hat Gott deshalb einen Benjaminiten im
MutterschoB zubereitet (Jer. 1,5), desgleichen hat er den ,,Apostel
der Heiden‘ aus dem Stamme Benjamin gewaihlt und vom SchoB
seiner Mutter an ausgesondert (Gal.1,15; Rom. 11,13). Paulus

112



wuBte schon, weshalb er wiederholt hervorhob, daB er ein Israelit
aus dem Stamme Benjamin sei (Ro6m. 11,1; Phil. 3,5).

3. Saul aus Benjamin, der erste Konig in Israel, dessen Namen
und dessen Leidenschaft Saul von Tarsus geerbt hat, war von
einer rein nationalistischen Auffassung des heiligen Violkes be-
sessen, als er David, den Mann nach dem Herzen Gottes, ver-
folgte (Apg.13,211.; 1.Sam. 13,14; 2. Sam. 21). Getrieben durch
einen dhnlichen nationalen Fanatismus, hat Saulus-Paulus den
Sohn Davids, den Messias Jesus verfolgt, bis daB er bekehrt
wurde, den: Namen Jesu vor den Nationen, ihren Konigen und vor
den Kindern Israels zu tragen (Apg.9,1—16). Mit mehr Recht
als irgendein anderer hitte er sich seines Israelitentums rithmen
konnen: ,,Beschnitten am achten Tage, aus dem Volk Israel, vom
Stamme Benjamin, ein Hebrier von Hebriern, in der Bindung an
das Gesetz ein Pharisder (strengster Observanz), an religidsem
Eifer ein Vierfolger der Kirche, in der vom Gesetz geforderten
Gerechtigkeit (so wie die Juden sie auffassen) untadelig. Aber
was mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen fiir Schaden
geachtet. Ja, ich achte es alles noch fiir Schaden gegen den iiber-
ragenden Wiert der Erkenntnis des Christus Jesus, meines Herrn.
Um seinetwillen habe ich alles eingebiiBt und halte es fiir Unrat,
damit ich Christus gewinne und in ihm erfunden werde, wobei
ich nicht meine Gerechtigkeit habe, die aus dem Gesetz, sondern
die durch den Glauben an Christus kommt, nimlich die Gerech-
tigkeit, die von Gott dem Glauben zugerechnet wird“ (Phil.
3,3—9).

Paulus war der Typus des eifernden Juden gewesen, der gegen
den Stachel der Gnade ausschligt. Im Judentum war er weiter-
gegangen als die meisten seiner Alters- und Volksgenossen, indem
er in besonders hohem MaBe ein Eiferer fiir die Uberlieferungen
der Viater war. In maBlosem Zorn hatte er die Gemeinde Gottes
zu zerstoren versucht und die an den Gekreuzigten glaubenden
Juden bis ins Ausland verfolgt. Mit Absicht hat Gott gerade ihn
und nicht etwa einen Heidenchristen oder einen vormals liberalen
Juden zum Gesandten seiner Gnade an die Heiden erwihlt (Gal.

113
3 )Judaica, Bd. VI, 2



1,11—16; Apg.9,22—26). Wahrhaftig, dieser einzigartige Mensch
ist der schlagende Beweis dafiir, da Gott sein Violk nicht ver-
worfen hat, das lebendige Unterpfand der Treue Gottes und der
Missionsaufgabe, die er Israel vorbehalten hat, er ist das groBe
Beispiel dafiir, daB die Gnade Christi Gottes Kraft ist, auch und
gerade den unverstindigen Eifer der Juden zu bekehren zu
der Erkenntnis Gottes im Glauben an den Christus Jesus.

Nein, ,,Gott hat sein Volk nicht verstofen‘ (Ps.94,12), das er
zuvor erkannt hat (11,2a). In 8,29.30 hat Paulus gezeigt, wel-
chen Wert und welche Folgen es hat, wenn Gott jemanden ,,voraus
erkannt hat‘“: ,Die er voraus erkannt hat, die hat er auch voraus
bestimmt, gleichgestaltet zu sein dem Bilde seines Sohnes, auf
daB er der Erstgeborene sei unter vielen Briidern. Die er aber
voraus bestimmt hat, die hat er auch berufen, und die er be-
rufen hat, die hat er auch gerechtgesprochen; die er aber ge-
rechtgesprochen hat, die hat er auch verherrlicht. Das Violk, das
er voraus erkannt hat, wird sicher keine Ausnahme machen von
dieser Regel der gottlichen Folgerichtigkeit.

Oder wipt ihr nicht, was die Schrift sagt in (dem Abschnitt der
Geschichte des) Elias, wo er zu Gott gegen Israel betet: ,,HErr,
deine Propheten haben sie getdtet, deine Altdre zertriimmert, und
ich bin allein iibrig geblieben, und sie trachten nach meinem
Leben‘ (11,2b—3). Wie Moses der Mittler des Gesetzes und
des Bundes am Sinai (2. Mose 32, 32; 4. Mose 14,11—21), so hat
auch Elias, der Vertreter der Propheten, einmal gemeint, im Ge-
samtabfall des Violkes als einziger treuer Israelit iibrig geblieben
zu sein. Er ist den historischen Weg Israels wieder zuriickgegan-
gen, aus dem Gelobten Lande zuriick zum Wiistenberg, um dort
Gott mitzuteilen, daB diese ganze Geschichte zu einem totalen
Fiasko gefiihrt habe und liquidiert werden miisse.

Aber was sagt ihm da der Gottesspruch? (1.Kon. 19,18). ,lIck
habe fir mich siebentausend Mann iibrig behalten, die ihr Knie
vor dem Baal nicht gebeugt haben“. W Elias meinte, das ganze
Volk Israel sei vom Glauben an die Gnade abgefallen zur Natur-

114



religion, er sei die einzige Ausnahme, da zihlt Gott noch sieben-
tausend Getreue. Wie ist diese Zahl zu verstehen? Im Verhiltnis
zu 1 ist sie groB, als Summe eines Volkes jedoch klein. Da 7
die heilige Zahl und 1000 die Fiille der Wielt.ist, so konnte 71000
die heilige Gesamtheit bezeichnen. Die richtige Erklirung gibt
jedoch Bengel, wenn er im Gnomon zur Stelle bemerkt: ,,Septem
milia, in populo ad miram paucitatem redacto numerus non par-
vus, immo ipse totus. 1Reg.20,15“. In dem Kapitel, das dem
Gespriach Gottes mit Elias unmittelbar folgt, liest man tatsich-
lich (1.Komn. 20,15): ,,Da musterte Ahab das ganze Volk, alle
Kinder Israel, siebentausend*. Wenn also Gott der Rechmung
seines Knechtes diese Zahl entgegenstellt, so sagt er ihm damit,
daB fiir ihn gar nichts verloren ist, sondern das ganze Volk Israel
als Aktivposten figuriert. ,,Der Herr kennt die Seinen* (2. Tim.
2,19; 4. Mose 16,5). Er anerkennt alle, die er vorauserkannt hat.
,,Sind sie untreu, so bleibt er treu, denn er kann sich selbst nicht
verleugnen (2. Tim. 2,13). ,,DaB aber etliche nicht daran glau-
ben, was liegt daran? Sollte ihr Unglaube Gottes Glauben auf-
heben?“ (R6m.3,3). Er kennt die Seinen mit derselben schop-
ferischen Erkenntnis, mit der er sie vorauserkannt hat, indem er
»das Nichtseiende in das Dasein ruft und die Toten lebendig
macht“ (Rom. 4, 17).

Wie zur Zeit des Elias, so ist nun auch in der Gegenwart ein
Rest vorhanden ‘durch die Wahl der Grade. Wenn durch Gnade,
dann nicht mehr aus Werken, sonst wire die Gnade nicht mehr
Gnade (11,5.6). Gottes Antwort an Elias hat gezeigt, daBl dieser
Rest das Unterpfand dafiir ist, daB fiir Gott nichts verloren ist
von ganz Israel. Daraus erhellt, welche einzigartige Bedeutung
heute wie zu allen Zeiten die kleine Minderheit von Israeliten
hat, die den Glauben an Jesus bekennt. Die wenigen Christen
aus Israel sind die lebendigen Zeugen dafiir, daB Gott sein er-
wahltes Volk nicht aufgegeben hat. In der Zersplitterung der
Kirchen sind sie zugleich die eigentlichen Okumeniker, welche
die Einheit der Gemeinde Christi auf Erden, ihren Ausgangspunkt
und ihr Ziel sichtbar machen. Er gehort mit zum Leiden Christi,
das sie in besonderer Weise zu tragen haben, daB sie, wenn sie

115



zum Glauben kommen, in eine der vielen Landes-, Volks- oder
Konfessionskirchen eintreten miissen, statt einfach in die Kirche
Jesu Christi. Sie diirfen sich diesem Leiden nicht dadurch ent-
ziehen wollen, daB sie eine eigene Juden-Christen-Kirche griin-
den. Denn dadurch wiirden sie die Zahl der Kirchen nur moch
um eine weitere vermehren und ihrem wuniversalen Zeugendienst
untreu werden. Hingegen mogen sie wohl sich zu einer juden-
christlichen Allianz zusammenschlieBen wund im Heiligen Land
darauf hinarbeiten, daB aus den vielen Missionskirchen Eine Lan-
deskirche werde. Sie sollen offen und ehrlich sein, was sie sind,
weder verbergen mnoch zur Schau tragen, daB sie Christen aus
Israel sind, sich dessen weder schimen noch darauf stolz sein.
Wio immer in einem Lande und Volk sie als Glieder der einen oder
andern Kirche leben, diirfen sie ein sichtbares Zeichen des Ur-
sprungs und der Echtheit dieser Kirche sein. Eine Kirche, die
sie als Christen zweiten Ranges bezeichnet und irgendeines
Rechtes beraubt, hat damit aufgehort, christliche Kirche zu sein.

Wie steht es nun? — Was Israel erstrebt, das hat es nicht erlangt,
die Auslese (der auserwihlte Rest, Vers 5) hat es erlangt, die
ibrigen dagegen sind verstockt worden, wie geschrieben steht:

,,Qott hat ihnen einen Geist des Tiefschlafs gegeben‘‘ (Jes. 29,10),
wAugen zum nicht sehen und Ohren zum nicht horen
bis auf den heatigen Tag* (5.Mos. 29, 3).

Paulus hat den Text ,,Gott hat euch bis zum heutigen Tag noch
nicht Augen gegeben, die sehen, und Ohren, die héren ins Pa-
radoxe verscharft ,,Augen zum Nicht-sehen und Ohren zum Nicht-
horen“. '

Und David sagt (Ps. 69,231.):

HIhr Tisch werde ihnen zur Schlinge und Falle,

zum Sturz (Anstop) und zur Strafe,

verfinstert seien ihre Augen zum nicht sehen,

und ihren Riicken beuge firs ganze Leben (11,7—10).

116



Statt der Einladung zum messianischen Mahl zu folgen, wo ohne
daB Geld dafiir gefordert wird, die dem David versicherten Gna-
den als Speise und Trank zum ewigen Leben den Hungernden
und Diirstenden ausgeteilt werden und der Trinkspruch lautet:
»Horet, so wird eure Seele leben!““ (Jes. 55, 1—5), haben sie sich
selbst ihren Tisch mit ihren eigenen guten Werken gedeckt. Da-
mit haben sie sich selber die Falle gestellt, aus der sie keinen
Ausweg mehr zu Freiheit finden. Sie haben sich selber zum Fron-
dienst des Gesetzes verurteilt und miissen nun wie Simson, nach
dem ihm die Augen ausgestochen waren, die Miihle drehen und
als Taglohner den Riicken kriimmen.

Ist die Feststellung, daB Gott ihnen Augen gegeben, daB sie micht
sehem, und Ohren, daB sie nicht hoéren, die Jesus bestiatigt hat
(Matth. 13,14 f.; Joh.12,40) und mit der die Apostelgeschichte
schlieBt, ist sie wirklich das letzte Wiort iiber Israel? Kann der
Apostel, der mit Jesus seinen ,,Briidern ein Fremder‘ geworden
ist (Ps. 69, 9), seinen Schmerz wm Israel (9, 2) und sein ,,Weinen
(Ps. 69, 11) damit stillen, daB er sieht, wie sie in ihrem verkehrten
Streben sich fangen, stiirzen und gestraft sind? Kann er wirklich
die Fiirbitte fiir die unverstindigen Gotteseiferer mit dem Gebet
schlieBen ,,Verfinstert seien ihre Augen zum nicht sehen, und ihren
Riicken beuge fiirs ganze Leben!“?

Ich sage nun: Sind sie etwa angestofen, damit sie fallen sollten?
— Unmoglich! Vielmehr ist durch ihren Fehltritt das Heil zu
den Heiden gekommen, um auch sie (nimlich die Juden) eifer-
sichtig zu machen (11,11). Euch Heiden sage ich: insofern ich
Apostel der Heiden bin, suche ich die Ehre meines Amtes darin,
ob ich irgendwie mein Fleisch (meine Blutsverwandten) eifersiich-
tig machen und einige von ihnen retten werde (11,13.14) 4. ]Ja,
die Juden sind angestoBen am Fels der Gnade. Hat Gott das
geschehen lassen, weil er sie verderben und endgiiltig von seinem
Heil ausschlieBen wollte? Durchaus nicht. Indem die Juden Jesus
kreuzigten, haben sie zwar das Heil abgelehnt, sie konnten jedoch

¢ Zu der Umstellung von V. 12 hinter V. 14 vgl. Karl Barth, Der Rémer-
brief, Volkshochschulkurs Basel 1940/41, S. 97.

117



damit nicht Gottes Heilsplan durchkreuzen, sie haben im Gegen-
teil, ohne es zu wissen und ohne es zu wollen, die Ausbreitung
des Heils entscheidend geférdert und, indem sie sich selbst un-
ermeBlichen Schaden zufiigten, der Menschheit einen unschitz-
baren Dienst geleistet: sie haben den Retter den Heiden ,,ausge-
liefert“. Was sie am Anfang der Geschichte Israels taten, als
die Sohne Israels ihren Bruder Joseph den Ismaeliten verkauften,
das hat sich jetzt in vollem AusmaBe ereignet: ,Ihr hattet zwar
eine bose Absicht mit mir, Gottes Absicht aber ging auf etwas
Gutes, daB er tite wie jetzt am Tage ist: ein groBes Volk am Leben
zu erhalten‘* (1. Mose 50, 20). Bevor Jesus den Todesgang nach
Jerusalem antrat, hat das Wiort einer Heidin, einer Syrophonizie-
rin, ihm diesen hellen Ausblick er6ffnet: die Hiindlein werden sich
von den Brosamen nidhren, welche die Kinder, weil ihnen das Brot
der Gnade nicht schmeckte, vom Tische gewischt habea (Mark.
7,24—30). Indem die Juden die Gabe Gottes in Jesus abgelehnt
und den Heiden iibergeben haben, hoben sie ihre Sonderstellung
mit allen Viorrechten auf, obschon sie meinten, das Gegenteil zu
tun. Sie merkten nicht, daB sie das groBe Geschenk Gottes den
Heiden gaben, und ahnten micht, daB diese es annehmen und da-
durch gerettet wiirden. Sie haben die Scheidewand, die das aus-
erwihlte Volk von den andern Voélkern trennte, niedergelegt und
das Gesetz der in Satzungen bestehenden Verbote abgetan; die
Heiden, die bisher ohne Christus waren, ferngehalten vom Biirger-
recht Israels und fremd den Biindnissen der VerheiBungen, die
ohne Hoffnung und als Atheisten in der Welt lebten, sie wurden
durch das Blut Christi aus Fernen zu Nahen, Mitbiirger der Hei-
ligen und Hausgenossen Gottes, erbaut auf dem Grunde der
Apostel und Propheten, wobei der Christus Jesus der Eckstein ist,
den die Juden beiseite gestoBen haben, weil er der Fels der Gnade
war (Epheser 2; Matth. 21,42; R6m. 9, 321.).

Das ist der unschitzbare positive Wert, den Gott dem Nein der
Juden verliehen hat. Ist damit der Beitrag, den Israel zur Heils-
geschichte leisten sollte, erfiillt? Der Apostel antwortet: unmog-
lich! und fiir ihn ist diese positive Bewertung, die Gott dem ab-
lehnenden Verhalten der Juden verliehen hat, ein Beweis dafiir,

118



daB Gott noch mehr, noch ein letztes Erfiillendes mit ihnen vor-
hat, Wir miissen jedoch zunichst sagen: es hitte sehr wohl sein
konnen, daB Gott erklart hiatte: Nun ist es genug, ich habe Israel
mein Versprechen gehalten und ihm die Erfiillung aller Verspre-
chen angeboten; sie haben es nicht annehmen wollen, trotz wie-
derholter Angebote. Sie haben nicht gewollt, so sollen sie jetzt
die Folgen tragen. Wenn wir den SchluB der Apostelgeschichte
lesen, miissen wir sehr ernst priifen, ob das, was der Apostel
dort den Juden in Rom sagt, nicht als endgiiltige Absage ge-
meint sein konnte. Wer trotzdem volle Hoffnung fiir die Juden
hat und ihnen weiterhin die frohe Botschaft bringt, darf das
jedenfalls nicht, wie es oft geschieht, mit dem SchluB des Mat-
thdus-Evangeliums begriinden, weil dort der Auferstandene den
Befehl gebe, alle Volker zu Jimgern zu machen, worin auch die
Juden begriffen seien. Denn eben das ist nicht der Fall, Israel
ist in den Augen Gottes eben gerade nicht ein Volk wie alle an-
dern, und im Sprachgebrauch der Bibel sind iiberall unter ,,allen
Volkern‘“ die Nichtisraeliten zu verstehen.

Judenmission ist nicht Heidenmission. Die Juden sind nicht in-
begriffen in dem Befehl, den Heiden die frohe Botschaft zu brin-
gen, sie sind aber auch nicht ausgeschlossen, ja, es steht viel-
mehr erstaunlicher Weise nach dem, was der Apostel hier schreibt,
so, daB die Heidenmission indirekte Judenmission ist, wenn sie
im rechten Sinne geschieht, und daB ihr letztes Ziel die Bekeh-
rung der Juden ist. Das schreibt der Mann, den die Juden als
Verriter betrachten, weil er das heilige Viorrecht Israels preis-
gebe und den Besitz Israels an die Heiden verschleudere. Ge-
rade er, ,der Heidenapostel‘‘, muB es einmal in aller Offenheit
den Heiden sagen, daB fiir ihn die Heidenmission das wirksamste
Mittel ist, um die Juden zu gewinnen. Das soll die Heiden nicht
verletzen. Aber sie sollen es wissen, daB er die Herrlichkeit, die
Doxa, d.h. die endgeschichtliche Bedeutung seines Amtes darin
sieht, daB durch die Heidenmission die Juden gewonnen werden
sollen. Sicher ist das Heil der Heiden nicht nur das Mittel fiir
das Heil der Juden. Aber ebenso wenig ist das Fallen der Juden
nur das Mittel fiir die Erlésung der Heiden. Gott ist wahrhaftig

119



und treu. Wenn er wollte, daB das Versagen der Juden den Weg
fiir die Rettung der Heiden freimachte, so will er jetzt, daBl der
Glaube der Heiden die Juden zur Eifersucht reize und so ,,das
Eifern mit Unverstand‘ zum rechten Eifer fiir Gott werde. Die
Juden werden es auf die Dauer nicht aushalten, zuzuschauen, wie
die, welche Nicht-Volk waren, das Volk Gottes geworden sind
und das Heil erleben, das Israel versprochen war. So will Gott
seine Geliebten, die ihn dadurch, daB sie den Fels verwarfen und
dafiir Nichtgottern dienten, eifersiichtig gemacht und zum Zorn
gereizt haben, eifersiichtig machen und zum Glauben reizen (R6m.
10,19; 5. Mose 32, 1—43).

Wenn schon ihr Fehltritt (ihr Ausfall) zum Reichtum der Welt
und ihr Verlust zum Reichtum der Heiden geworden ist, um wie-
viel mehr erst ihr voller Eingang! (11,12). Wenn schon ihr Ab-
gestofenwerden zur Versohnung (zum Eintauschen) der Welt
wurde, was wird dann ihr Wiedereinbringen werden, wenn nicht
Leben aus den Toten? (11,15). Der Apostel bedient sich der Han-
delssprache. Israel ist ein wichtiger Posten in Gottes Rechnung.
Sein Ausfall hat nicht, wie man hitte meinen sollen, das ganze
Unternehmen der Gnade ruiniert, sondern vielmehr einen groBen
Gewinn, niamlich die Volkerwelt, eingebracht. Dieser Gewinn
konnte Gott itber den Verlust trésten. Aber Gott rechnet micht
so, er will nichts verlieren, er will hundert Prozent haben (Luk.
15,4—T7), er will, daB die ganze Summe eingehe. Er schlieBt sein
Heilswerk mnicht unvollendet ab. Die Vollendung ist das volle
Wiedereinbringen von allem, was ider Tod konfisziert hat. Und
eben fiir diesen vollen Riickkauf hat er den Posten ,Israel* re-
serviert.

Der Ausdruck ,Leben aus (den) Toten* ist auffallend. Ge-
wohnlich schreibt der Apostel ,,Auferstehung der Toten‘. Besteht
ein Unterschied zwischen den beiden Ausdriicken? ,Leben aus
(den) Toten‘‘ bleibt niher bei dem rabbinischen Begriff der techijat
ha-metim ,,Belebung der Toten* als ,,Auferstehung‘. Das Partizip
,»als Lebende aus (den) Toten wendet Paulus in Rom. 6,13 so
an, daB deutlich wird: , Leben aus (den) Toten* ist die Auswir-

120



kung der Kraft, die in der Auferstehung Jesu Christi liegt. Gott
hat den Christus ,heraufsteigen oder aufstehen lassen aus (den)
Toten‘ (R6m. 10, 9), so daB er der ,,Erstgeborene aus den Toten*
geworden ist (Kol.1,18). Alle, die in Christus Jesus getauft
(getaucht) sind, die sind in seinen Tod getauft (getaucht). Durch
das Eintauchen in seinen Tod sind sie mit ihm begraben, damit,
gleich wie Christus durch die Herrlichkeit des Vaters ,,von (den)
Toten** auferweckt worden ist, auch sie in der Neuheit des Lebens
wandeln sollen. Und das heiBt, sie sollen sich fiir solche halten,
die fiir die Siinde Tote, aber fiir Gott in Jesus Christus ,,Le-
bende sind. Sie geben nicht mehr ihre Glieder der Siinde zu
Werkzeugen der Ungerechtigkeit hin, sondern geben sich selbst
Gott hin ,als wie Lebende aus (den) Toten‘* (R6m.6,1—14).
Dieses ,,alswie‘‘, das das gegenwirtige Leben der Christen in
Beziehung setzt zu dem zukiinftigen, zeigt, daB der Glaube die
Wirklichkeit des ,,Lebens aus (den) Toten‘ vorwegnimmt, das
am Ende der Geschichte voll offenbart werden wird 5.

Nun wollen manche Bibelleser das ,Leben aus (den) Toten‘ in
Roém. 11, 15 als die Wiedergeburt Israels verstehen, die der Pro-
phet Hesekiel im Geist geschaut und im 37. Kapitel beschrieben
hat. Das liegt weder in der Linie des Sprachgebrauchs des Apo-
stels, wie wir ihn soeben festgestellt haben, noch in der Logik der
Verse 12 und 15, denn da zeigt der Apostel, wie sich die Haltung
Israels gegeniiber dem Christus Jesus positiv auswirke fiir die
ganze Welt: ihr Ausfall wurde der Reichtum der Welt, wieviel
groBer wird dann erst der Gewinn sein, den der Wiedereingang
Israels, nicht nur fiir Israel selbst, dessen geistige Wiedergeburt
ja eben in diesem Wiedereingang, in seiner Bekehrung zum Glau-
ben an den Christus Jesus besteht, sondern fiir die ganze Welt
bringen wird. Wenn die gleichen Ausleger erkliren, die Wieder-
belebung Israels werde insofern eine heilsame Wirkung auf die
Heidenwelt ausiiben, als das im Glauben an Christus neuerstan-
dene Israel erst noch die Heiden voll und endgiiltig missionieren

5 Vgl. den wichtigen Aufsatz von Gaston Fessard iiber die Tragweite der
Auslegung von Rom. 11,15 fiir eine Theologie der Geschichte: ,,Dieu
vivant‘‘, Nr. 8.

121



werde, so fiigen sie damit dem Gedankengang von Rémer 11 etwas
ein, was hier keinen Platz mehr hat. Denn der Apostel schreibt
11, 25, die teilweise Verstockung Israels werde so lange dauern,
bis die Vollzahl der Heiden werde zum Heil eingegangen sein,
dann erst werde Israel als Ganzes sich im Glauben Christus zu-
wenden. Wenn also dann die Viollzahl der Heiden eingebracht ist,
so kann das daraufhin bekehrte Israel keine missionarische Auf-
gabe mehr an den Heiden haben. Was jedoch die versohnte
Welt jetzt schon und dann erst recht mit sehnsiichtiger Span-
nung noch erwartet, das ist die Auferstehung der Toten. Wenn
der Apostel ,Leben aus (den) Toten‘ geschrieben hat, so hat er
dabei wahrscheinlich an jene Reihenfolge der Wiederbelebung
gedacht, wie ier sie in 1. Kor. 15,20—28 beschrieben hat. Jetzt
ist Christus ,,von (den) Toten‘ auferstanden, ,als der Erstling
der Entschlafenen‘. Durch das Wieihen der ,,Erstlingsfrucht‘
wird eine ganze Ernte geheiligt. Was mit diesem einen Erstling
geschehen ist, wirkt sich auf die Gesamtheit aus. ,,Wie in Adam
alle gestorben sind, so werden auch in dem Christus alle lebendig
gemacht werden. Jeder aber in seiner eigenen Abteilung (in
seinem tagma): der Erstling ist Christus, dann (werden) die
Christus (im Glauben Zugehorenden) bei seiner Wiederkunft
(lebendig gemacht werden), dann (kommt) das Ende, wenn er das
Reich Gott und dem Vater iibergibt, nachdem er jede Herrschaft
und jede Gewalt vernichtet hat. Denn er muB Herrscher sein, bis
er alle Feinde unter seine FiiBe legt. Als letzter Feind wird der
Tod vernichtet. Man beachte, daB bei dieser Aufzihlung der ver-
schiedenen Ordnungen der Belebung das Lebendigwerden Israels
nicht als besonderes tagma aufgefiithrt wird.

Nach Romer 11 wird die Wiendung Israels zum Glauben an den
Christus Jesus die allgemeine Auferstehung der Toten auslosen.
Die allgemeine Auferstehung wird sichtbar machen, .daB Gott
durch den Tod seines Sohnes die ganze Welt wiedergewonnen hat.
Jetzt wandeln wir im Glauben und nicht im Schauen (2. Kor. 5,7).
Die Tatsache, daB die Lage der ganzen Welt durch den Tod und
die Auferstehung des Christus vollig umgedreht ist, was jetzt
noch Gegenstand ausschlieBlich des Glaubens ist, das wird durch

122



die Auferstehung der Toten sichtbar werden. ,,Leiblichkeit ist das
Ende der Werke Gottes, wie aus der Stadt Gottes, Offenb. 20,
klar erhellet® (F.C.Oetinger in seinem Biblischen Worterbuch
unter ,Leib‘“). Das sichtbare Dasein des Violkes Israel ist auf
Erden, so lange es besteht, das Unterpfand und ,,Sakrament‘“ der
sichtbaren Wirklichkeit des Reiches Gottes. Viom Anfang bis zum
Ende hat der Schopfer und Erléser die sichtbare Wirklichkeit
seiner Herrschaft an das Dasein des auserwihlten Volkes gebun-
den (Jer.31,31—40). Deshalb ist der jiidischen Seele der starke
und unausrottbare Trieb eingepflanzt, den elenden Zustand der
Menschheit umzugestalten zu der allgemeinen Wohlfahrt. Das
treibt sie, Fromme wie Atheisten, idealistische und materialistische
Reformbewegungen innerhalb der Weltgeschichte zu férdern. Eben
deshalb fillt es aber ihnen auch besonders schwer zu glauben,
daB der hingerichtete Christus der siegreiche Erldser der Welt
sein soll. Die Juden verlangen Wunder (1.Kor.1,22). Denen,
die sie zum Glauben an den gekreuzigten Christus auffordern,
antworten sie: wir sehen michts davon, daB er die Not der Welt
gewendet hat, zeigt es uns! — gleichwie die Jerusalemer im
Anblick des Gekreuzigten sagten: Ist er der Konig Israels, so
steige er vom Kreuz, dann werden wir an ihn glauben (Matth. 27,
39—43). Er stieg micht herunter. Wiohl hat er seinen Zeugen nach
der Auferstehung gezeigt, daBl das Einzige, was die Not der Welt
wirklich wendet, das Wiegnehmen der Siinde ist und daB er eben
damit der Fiirst des Lebens ist, daB er dem Tod den Stachel
und das Recht nahm, indem er sein Leben fiir die Siinde der Welt
gab. Seine Boten hat er ausgesandt, alle Menschen zum Glauben
an diesen Sieg zu gewinnen, zum Glauben an die jetzt noch nicht
oder erst teilweise sichtbare Wirklichkeit. In seiner Herrlichkeit
wird er jedoch micht erscheinen, bevor nicht das auserwihlte
Violk an den Sieg seiner Erniedrigung glauben und Jerusalem ihm,
den es um seiner Niedrigkeit willen ausgestoBen hat, den Will-
kommgruB entbieten wird: Gelobt sei der da kommt in dem Namen
des Herrn (Matth. 23,39).

Mit Israel hat Gott das Werk der Erlosung begonnen, mit Israel
wird er es abschlieBen. Deshalb hat Petrus die Minner von Israel

123



angefleht: , Tut BuBe und bekehrt euch, damit die Zeiten der
Erquickung vom Angesichte des Herrn kommen und er den fiir
euch bestimmten Christus Jesus senden moge, den der Himmel
aufnehmen (und in Unsichtbarkeit zuriickhalten) muB bis zu den
Zeiten, da er alle Worte (von der Erneuerung des Weltalls), die
er durch den Mund seiner heiligen, von der Urzeit an ausgesandten
Propheten geredet hat, zu Stand und Wesen bringen wird
(Apg. 3,12—26).

Das erklirt, warum in den verschiedenen Epochen der Weltge-
schichte jedesmal dann, wenn die Menschheit als Ganzes auf dem
Spiele steht und sich ihr Untergang oder ihre Rettung entschei-
det, das Violk der Juden in die Mitte der Wiltbiihne gezerrt wird.
Das Schicksal der Menschheit hingt letztlich in der Tat ab von
der Haltung des auserwihlten Volkes und von der Haltung, welche
die andern Volker ihm gegeniiber einnehmen. Wie die Wendung
der Juden zum Glauben an den Christus Jesus die Bedingung ist
fiir die Wiederherstellung aller Dinge, so ist auch ihr Unglaube,
ihre Verstockung das letzte Hindernis. Seit den Tagen der Apostel
hat wohl keiner das mit solcher Kraft und Kiihnheit ausgespro-
chen wie Léon Bloy in seiner Schrift ,Le salut par les Juifs‘
(1892, Neuausgabe 1905).

Die Verantwortung fiir die Verzogerung der Erlosung tragen
jedoch micht nur die Juden, sondern in erster Linie wir selbst,
ehemalige Heiden, sogenannte Christen. Denn der Apostel er-
klart unmiBverstandlich, daB die Juden das Heil erst dann ergrei-
fen werden, wenn die geretteten Heiden sie eifersiichtig machen
werden auf den Glauben an Christus. Wir kénnen und sollen den
Juden nicht den herrlichen Christus zeigen. Wir sollen aber in
unserer ganzen Haltung und besonders gegeniiber den Juden
unser Verbundensein mit dem -erniedrigten Christus, der sein
Leben fiir uns, die wir Gottes Feinde waren, gegeben hat, so zum
Ausdruck bringen, daB die Juden nicht linger seinem Erbarmen
und seiner Geduld widerstehen kénnen. Tun wir das? Das ist die
entscheidende Frage, die uns gestellt ist. Hier wird die Juden-
frage zu der Christenfrage (Solovjeff).

124



Wir miissen bekennen, daB die aus den Heiden gesammelte Chri-
stenheit noch nicht die rechte Antwort auf diese Frage gegeben
hat. Statt die Juden eifersiichtig zu machen, stoBen wir sie ab.
Wenn wir stolz auf unsere eigene Rettung die Juden verachten,
dann verleugnen wir die Gnade und setzen unser Heil aufs Spiel.
Wenn das Erstlingsbrot heilig ist, so auch 'der Teig (11,16a).
Das mosaische Gesetz verlangt, daB die Israeliten den ersten Laib
eines Teiges, die erste Garbe eines Kornfeldes, die erste Frucht
eines Baumes dem Heiligtum stiften sollen. Durch diese rituelle
Handlung der ,,Erstlingsgabe‘ wird der ganze Teig und die ganze
Ernte geheiligt (4. Mose, 15,17—21; 3. Mose, 23, 15—20; 5. Mose
20,1—11). Auf die gleiche Weise sind alle Israeliten geheiligt
durch Jesus Christus, der nach dem Fleisch aus Israel genommen
ist und sein Leben als ,,Erstlingsgabe‘“ geopfert hat (1.Kor. 15,
20.23). Er ist die Wurzel des Stammbaums der Geretteten. Unrd
wenn die Warzel heilig ist, dann auch die Zweige. Wenn aber
einige von den Zweigen herausgebrochen worden sind und du,
der du als ein wilder Olbaumzwelig unter sie eingepfropft worden
bist und an der fettspendenden Wurzel Anteil bekommen hast,
so rithme dich nicht gegen die Zweige; und wenn du dich rihmst,
so trigst du doch nicht die Wurzel, sondern die Wurzel dich. Du
wirst nun sagen: Zweige sind herausgebrochen worden, damit
ich eingepfropft wiirde. Schon — auf Grund des Unglaubens sind
sie herausgebrochen worden, du aber stehst auf Grund des Glau-
bens. Sei nicht hochmiitig, sondern fiirchte dich! Denn wenn
Gott die natirlichen Zweige nicht geschont hat, wird er auch
dich nicht schonen. Sieh nun die UGiite und die Strenge Goftes:
an den Gefallenen die Strenge, an dir aber die Giite Gottes, falls
du bei der Giite verharrst, sonst wirst auch du herausgehauen
werden. Aber auch jene werden, wenn sie nicht im Unglauben
verharren, wieder eingepfropft werden, denn Gott hat die Macht,
sie wieder einzupfropfen. Denn wenn du aus dem von Natur wil-
den Olbaum herausgehauen und gegen die Natur dem edlen Ol-
baum eingepfropft worden bist, wieviel mehr werden diese
threm eigenen Olbaum nach der Natur eingepfropft werden!
(11,16b—24).

125



Es konnte dem Scharfsinn der modernen Ausleger nicht entgehen,
daB dieses Verfahren dem iiblichen und natiirlichen Brauch wider-
spricht. Leider kommen sie zu spit, um den Apostel zu belehren,
daB man edle Reiser auf einen wilden Olbaum pfropft und nicht
umgekehrt. Die Wohlmeinenden aber, die, um die Ehre des Apo-
stels zu retten, Meer und Land bereist und schlieBlich in Grie-
chenland Bauern entdeckt haben, die absterbende edle Olbiume
durch Einpfropfen wilder SchéBlinge in ihre Wurzel verjiingen,
bei deren Vorfahren also Paulus, als er in Korinth den Romer-
brief schrieb, dieses Verfahren koénnte beobachtet haben (s. Pa-
lastinajahrbuch 1930), haben nicht bedacht, daB der Olbaum des
Apostels trotz seinem jahrtausendjihrigen Alter keine Verjiingung
notig hat. Die Verteidiger wie die Kritiker des Paulus scheinen
nicht gemerkt zu haben, daB das Widernatiirliche in seinem
Gleichnis gerade die Spitze ist. Was hier mit dem Olbaum ge-
macht wird, soll nicht die Natur und ihre Gesetze veranschau-
lichen, sondern die Gnade und ihre Freiheit. Die Gnade ist die
Wurzel und der Saft dieses Baumes und die Friichte, die er trigt,
sind Friichte der Gnade. Sein Pflanzer und Gértner, Gott, ver-
fihrt para physin, gegen die Natur (11, 24).

Der Apostel zeichnet hier die Grundziige der Paraphysik der
Rasse. Wie wohl tut das nach all dem Unsinn, den die Pseudo-
wissenschaft einer Physik und Metaphysik der Rasse in den letzten
Jahrzehnten produziert hat, einzig und allein, um die Juden ras-
sisch zu schianden! Race heiBt auf deutsch Wurzel. So gewif
Jesus nach dem Fleisch aus Israel stammt, so gewiB ist er die
Wurzel Israels. Alle Christen sind als solche rassenmiBig Israe-
liten. Die Juden, die nicht an den Christus Jesus glauben, sind
herausgebrochene Aste. Dafiir sind ehemalige Heiden eingepfropft
worden. Durch den Glauben ziehen sie Fett, heiliges Ol aus der
Wurzel. Der Gerechte lebt aus dem Glauben. Ein ehemaliger
Heide, der den Besitz seines Glaubens gegen die Juden ausspielt,
lebt nicht aus dem Glauben und verachtet die Gnade. Er hat ver-
gessen, daB die Gnade ein Geschenk ist und immer ein Geschenk
bleibt, daB Gott an ihm ein Wunder getan hat und immer neu voll-
bringt. Meint er etwa, Gott, der an ihm das Wunder vollbrachte,

126



indem er durch seine Gnade in dem Herzen eines Heiden den Glau-
ben erweckte, sei weniger imstande, den Glauben in einem jidi-
schen Herzen zu schaffen?

Ich will euch nimlich, liebe Briider, nicht in Unwissenheit lassen
iiber dieses Qeheimnis, damit ihr euch nicht in euern eigenen
klugen Gedanken dariiber gefallet (11,25a). Das Ritsel des jii-
dischen Volkes verlangt eine Losung. Immer neu versuchen Men-
schen, irgendeine spekulative oder praktische Losung zu finden.
Der Apostel schneidet alle diese Versuche ab, indem er seinen
Briidernn ein Geheimnis mitteilt. Gott hat das Ritsel aufgegeben,
er allein kann es l6sen. Er hat dem Apostel der Heiden die Lo-
sung durch ein ,,Geheimnis‘‘ offenbart. Ein ,mysterion‘ deckt
eine verborgene Absicht Gottes auf, die sich auf das Ende aller
Dinge bezieht (1. Kor. 15,51; Eph.1,9; 3,3—9; 6,19; Kol. 1,26f.;
2,2; 4,3; 2. Thess. 2,7) 6. Das Ritsel des jiidischen Volkes be-
steht in dem Geheimnis, daB Gott die Heilsgeschichte mit Israel
abschlieBen und vollenden wird: Verstockung kam teilweise (oder
eine Zeitlang) dber Israel, bis die Vollzahl der Heiden eingegan-
gen sein und auf diese Weise ganz Israel gerettet werden wird,
wie geschrieben steht (Jes.59,201.; Jer.31,31—39):

Kommen wird aus Zion der Retter,

wegtun wird er die Gottlosigkeiten von Jakob.

Und dies ist ihnen gegeniiber die Erfiillung meiner Bundespflicht:
wenn ich ihre Sinden tilgen werde (11,25b—27).

Die Verstockung Israels ist ,teilweise‘‘; zahlenmiBig und zeit-
lich ist Israel nur teilweise verstockt. Sie ist nur ein Stiick des
Werkes, das Gott mit Israel tut, nur ein Stiick des Weegies,' den
er mit ihm geht. Das Ziel ist, daB ganz Israel gerettet wird.
Was heiBt hier ,,ganz Israel*“? Auf keirien Fall heiBt es ,nur
ein Teil von Israel’, nimlich soviele, als am Schluf an den Chri-
stus Jesus glauben werden, wihrend die im Unglauben Verhar-
renden der ewigen Verdammung iibergeben werden. Es ist un-

6 Vgl. Gottlob Schrenk, Der géttliche Sinn in Israels Geschick. Zollikon-
Ziirich 1943, S. 21f{,

127



denkbar, daB der Apostel nach allem, was er geschrieben hat, zum
SchluB kime, es werde nur ein Teil von Israel gerettet werden.
Wiozu hiatte er dann iiberhaupt angefangen, die drei Kapitel zu
schreiben? Was ihn dazu trieb, war doch der tiefe Schmerz, daB
nur ein Teil von Israel im Glauben an den Christus Jesus das
Heil angenommen hat. Auch wenn die Zahl der Wenigen, die
jetzt glauben, groBer geworden sein wird auf das Ende hin, so
geniigt ihm das durchaus nicht. Er glaubt vielmehr und hat von
Gott durch das mysterion die Bestatigung erhalten, daB Gott alle
Israeliten retten will und retten wird 7.

Er gibt dazu auch den Schriftbeweis. Man lese die beiden Zitate
in dem Zusammenhang, in dem sie bei den Propheten stehen
(Jes.59,9—21 und Jer.31,1—40), um zu lernen, wie die Erfiil-
lung des Heils fiir ,,alle Familien Israels‘‘ das ausschlieBliche
und kronende Werk der Treue und der schopferischen Gnade
Gottes ist; wie das Wort und die Wahrhaftigkeit Gottes von
Anfang bis zum Ende an Israel gebunden sind, und wie Gottes
Bund mit Israel ein universaler und ewiger Bund ist in dem Sinne,
daB er die Erhaltung und die Vollendung der Schopfung garantiert.
Aus Zion, d. h. aus «dem messianisch-politischen Zentrum der
Herrschaft Gottes auf der Erde, wird der Retter kommen und
er wird die Gottlosigkeit abwenden von Jakob. Die Vergebung
wird die Siinde tilgen. Das ist der biblische Zionismus. ,,Ba le

T Zur Bedeutung von ,ganz Israel“ an dieser Stelle vgl. Karl Ludwig
Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel 9—11 des Romerbriefs
(Theologische Studien, Heft 13, Zollikon-Ziirich 1943). Obschon das, was
Karl Ludwig Schmidt gegen die Auffassung, ganz Israel umfasse an dieser
Stelle ,,die Gesamtheit der Juden plus die Fiille der Heiden*, geltend macht,
mich nicht iiberzeugt hat, so habe ich doch diesmal darauf verzichtet, diese
Auffassung zu vertreten, weil ich zu oft die Erfahrung gemacht habe, daB
die meisten Horer und Leser dann — ich weiB nicht warum, ist es wirklich
so , kompliziert? — meinen, die Formel , Die Gesamtheit der Juden plus
die Fiille der Heiden* schlieBe einen Teil der Juden aus. Dem MiBver-
stindnis, es sei unter ,ganz Israel nur ein geistlicher Teil des Israel
nach dem Fleisch gemeint, will ich unter keinen Umstinden Vorschub leisten.
SchlieBlich wird auch der, welcher in V. 26 nur alle Juden sieht, in dem
,,alle¢ von Vers 32 Juden und Heiden zusammengefaBt finden.

128



zion go’el‘‘ sagte der Prophet. Der ,,go’el‘!, d. h. der nichste Ver-
wandte, der das Recht und die Pflicht hat, die armen und ver-
schuldeten Verwandten loszukaufen und ihnen den ihnen nach
Gottes Recht zustehenden Anteil an den heiligen Giitern Israels
wieder zu verschaffen, er wird zu Zion kommen. Der Apostel
hat das ,,zu Zion‘ oder ,,fiir Zion“ des Propheten in ,,aus Zion“
geidndert. Der Retter, der zuerst zu Zion gekommen ist, wird am
Ende aus Zion kommen. ,,Denn das Heil kommt von den Juden‘
(Joh. 4, 22).

Nach dem Evangelium sind sie zwar Feinde um euretwillen, nach
der Erwdhlung aber Geliebte um der Viter willen (11,28). Gott
ist zugleich gegen und fiir die Juden. Den tiefen Gegensatz zwi-
schen ihm und ihnen reifft das Evangelium auf, insofern eben das
Evangelium die Heilsbotschaft ist, daB der von den Juden ver-
worfene Christus Jesus der Heiland der Wilt ist. Hétten sie micht,
indem sie sich gegen ihn und damit gegen Gott auflehnten, das
MaB der Siinde voll gemacht, dann wire die Gnade nicht iiberge-
stromt. Der Gegensatz zwischen Gott und Israel darf nicht
,,dialektisch*‘ ioder erbaulich aufgelost werden. Gott ist ihr Feind,
weil und solange sie ,,Feinde des Kreuzes Christi‘‘ sind (Phil. 3,
18; vgl. 1. Thess. 2,14—16). Der Apostel hat es ,,weinend‘‘ ge-
sagt, und wir sollen uns hiiten, es anders zu sagen. Aber es muB
gesagt sein: ,Israel* ist ,,Theomachos®, Kimpfer gegen Gott,
geworden, wie es Gamaliel ahnte (Apg. 5,39). Nun muB es er-
fahren und die Wielt kann sehen, was es bedeutet, den heiligen
Gott als Gegner zu haben. Dieser ,Antijudaismus‘‘ Gottes ist
gewiB keine Rechtfertigung des heidnischen Antisemitismus, lehrt
aber, warum ein wohlgemeinter Philosemitismus den Antisemi-
tismus nicht itberwindet. ,,Gottes Zorn ist iiber die Juden gekom-
men‘‘ (1. Thess. 2,16), er ziirnt seinen Erstgeborenen, die seinen
Gesandten ,,hindern wollen, den Heiden ihre Rettung zu verkiin-
digen‘‘. Die geretteten Heiden sollen aber keinen Augenblick ver-
gessert, daB der Vater ,um ihretwillen‘‘ seinen Erstgeborenen
ziirnt. Dann wird es ihnen mnicht in den Sinn kommen, die Juden
zu schelten. Sie werden vielmehr darunter leiden, wie es fiir den
Apostel ein unablissiges Weh war, daB darum, weil sie unver-

120
4  Judaica, Bd. VI 2



dientermafBen die Giite Gottes erfahren, die Juden verdienter-
maBen die Strenge Gottes erfahren miissen.

Nur eines kann sie mit dem Apostel trosten, und das ist die Ge-
wiBheit, daB der Vater aus Liebe ziirnt und daB es bei der Wahl
seines Herzens bleibt, die er in der Urzeit ein fiir allemal ge-
troffen hat: darnach sind sie seine Geliebten um der Viter willen.
Denn unwiderruflich (unbereubar) sind die Gnadengaben und die
Berufung Gottes. Was er einmal zugesagt hat, das hilt er, und
was er einmal geschenkt hat — und er hat sich selbst Israel ge-
schenkt —, das nimmt er micht mehr zuriick. Er liigt nicht, der
Israels Ruhm ist, und 1aB8t sich’s nicht gereuen; denn er ist kein
Mensch, daB er sich’s gereuen lieBe (1.Sam.15,29). So ndm-
lich, wie ihr einst ungehorsam waret, jetzt aber Erbarmen emp-
fangen habt durch ihren Ungehorsam, so sind auch diese jetzt
ungehorsam gewesen, damit durch das euch erwiesene Erbarmen
auch sie jetzt Erbarmen empfangen sollen 8.

Denn Gott hat alle unter den Unglauben verschlossen, damit er
sich aller erbarme (11,20—33). Auf diese Weise triumphiert
Gottes Freiheit. Wenn Er will, so kann er alle Menschen retten.
Das Evangelium ist die frohe Botschaft, daB er das will. Das
Evangelium, so wie es der Apostel im Orient verkiindigt hat und
wie er es im Okzident verkiindigen wird, ist damit gegen jeden
Einwand gesichert. Alle haben gesiindigt und sind schuldig er-
klart, und alle werden bedingungslos freigesprochen. Denn Gott
hat alle unter den Ungehorsam verschlossen, ,damit‘“ er sich
aller erbarme. Das gleiche gottliche Urteil, das alle schuldig
spricht, spricht alle frei. Jeder Mund, der die Gerechtigkeit des

8 In der Ubersetzung von V. 31 bin ich der Ziircher Bibel gefolgt ,,so sind
auch diese jetzt ungehorsam gewesen, damit infolge der Barmherzigkeit
gegen euch auch sie Barmherzigkeit erlangen, weil es so der Logik des
Satzes besser entspricht als die Ubersetzung ,,so sind diese jetzt eurer Er-
barmung gegeniiber ungehorsam, damit auch sie jetzt Erbarmung erfahren
sollen‘ (Lietzmann). Ich gestehe jedoch, daB das Komma, welches Bern-
hard Weiss zwischen epeithesan und to hymetero eleei gesetzt hat, mir
nicht ganz geniigend erscheint, um die Grammatik des Satzes mit der Logik
in Einklang zu bringen. '

130



Menschen rithmen mochte, wird geschlossen (2,1), und jeder
Mund wird gedffnet, Gottes Gerechtigkeit zu preisen.

Der Apostel ist am Ziel seines Gedankengangs. Das ,alle ist
»durchgefithrt®. Das Schiff ist durch die Meerenge, in der mehr
als einmal Szylla und Charybdis drohten, hindurch und féahrt
hinaus in den Ozean.

Was sagen wir dazu? Loben wir die Spannkraft dieses Denkers?
Sind wir gliicklich, eine Theodizee zu haben? Oder jammern wir,
daB die paulinische Theologie iiberaus kompliziert sei im Ver-
gleich zu der Einfachheit des Evangeliums Jesu nach Matthius,
Markus und Lukas? Mit solchem Klagen oder solchem Riithmen
wiirden wir nur beweisen, daB wir von allem nichts verstanden
haben. Weit entfernt davon, uns eine Theodizee in die Hand zu
geben, setzen diese drei Kapitel, dhnlich wie das Buch Hiob,
jedem Versuch des Menschen, Gott zu rechtfertigen, ein Ende.
Der Apostel hat das Evangelium ausgerichtet, welches die Ge-
rechtigkeit Gottes offenbart. Gottes Gerechtigkeit ist die iiber-
legene Freiheit seiner Gnade. Gott will und kann den Menschen,
sein verschuldetes Geschopf, gerecht sprechen. Aber der Mensch
kann und soll nicht Gott rechtfertigen wollen. Gott hat das nicht
notig. Paulus wuBte es besser als jeder andere. Ja, er ist ein
groBer Denker. Aber, wie er den Korinthern geschrieben hat, er
kdmpft micht mit ,fleischlichen Waffen‘‘, er macht nicht Philo-
sophie. ,,Denn die Waffen unserer Ritterschaft sind micht fleisch-
lich, sondern michtig vor Gott, zu zerstéren Befestigungen; wir
zerstéren die Anschlige und alle Hohe, die sich erhebt wider die
Erkenntnis Gottes, und nehmen gefangen alle Vernunft unter den
Gehorsam Christi (2. Kor. 10,3—6).

In diesem Sinn meditieren und legen diese drei Kapitel des Ro-
merbriefs das Gleichnis vom Verlorenen Sohn aus, auf daB wir
begreifen méchten mit allen Heiligen, welches da ist die Breite
und die Liange und die Hohe der Liebe des Vaters, der seinen Erst-
geborenen nicht weniger als den Jiingeren mit der Liebe Christi
liebt, die alle Erkenntnis iibertrifft (Eph. 3, 18.19).

131



O welch eine Tiefe (Abgrund) des Reichtums und der Weisheit
und 'der Erkenntnis Gottes! (11,33a). Die Meditation des Myste-
riums Israel endet in der Anbetung. Der prophetische Gesang,
den Mose vor der ganzen Gemeinde Israels und zugleich vor dem
Himmel und der Erde als Zuhorern gesprochen hat, enthilt fol-
gendes Wort iiber das letzte Ende der heiligen Geschichte:

[st solches micht bei mir verborgen,
versiegelt in meinen Schatzkammern? (5. Mose 32, 34).

Der Christus Jesus hat diese Schatzkammern geoffnet, und der
Apostel Paulus ist mit dem Gnaden-Amt betraut worden, den
Heiden die frohe Botschaft von dem unerforschlichen Reichtum
Christi zu iiberbringen und allen Offentlich bekannt zu geben, wie
das Mysterium verwaltet wird, das seit Urzeiten in Gott, dem
Schopfer aller Dinge, verborgen gewesen ist, damit jetzt den
Michten und Gewalten im Himmel durch die Kirche die mannig-
fach verschlungene Weisheit Gottes kundgetan werde (Eph. 3,
8—11). Er hat es mit tiefem Staunen und Anbetung getan, und
alle, die ihn verstehen, die stehen mit ihm staunend und anbetend
vor dem lichten Abgrund und der unerforschlichen Tiefe des Reich-
tums, der Weisheit und der Erkenntnis Gottes. Die Weisheit ver-
waltet den Reichtum, und die Erkenntnis wihlt aus den Schitzen,
was jetzt und hier zu schenken ist.

Wie unerforschlich sind seine Entscheide! Wenn das schon wahr
ist fiir das Herz des Menschen (Jer.17,9; Spr. 25,3 i.d. griech.
Ubers. des Symmachus), wieviel mehr erst von dem Herzen
Gottes. Wie unergrindlich sind seine Wege, durch die er seine
Entscheide so ausfiihrt, daB wunderbarerweise das Gericht zur
Rettung wird!

Denn wer hat die Vernunft des Herrn erkannt,
oder wer ist sein Ratgeber gewesen? (Jes.40,13).
Oder wer hat ihm etwas gegeben,

das ihm miifite vergolten werden? (Hiob 41, 3).
Denn von ihm und durch ihn und zu ihm ist Alles.
Sein ist die Herrlichkeit in Ewigkeit.

Amen.

132



	Das Geheimnis Israels : eine Erklärung der Kapitel 9-11 des Römerbriefs

