
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Das Geheimnis Israels : eine Erklärung der Kapitel 9-11 des
Römerbriefs

Autor: Vischer, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960852

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960852
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Geheimnis Israels1

Eine Erklärung der Kapitel 9—11 des Römerbriefs

von Prof. D. WILHELM VISCHER, Montpellier

Einleitung

Das „Geheimnis Israels" (11, 25) ist in der ganzen heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments verborgen und offenbart. Am
grundsätzlichsten wird es vom „Apostel der Heiden" (11,13) in seinem
Brief an die Römer erörtert, und dies deshalb, weil er dort die
Botschaft, die ihm aufgetragen ist, systematisch darlegt. Er tut
es in einem entscheidenden Augenblick: er hat, wie er am Schluß
des Briefes schreibt (15,19—23), sein Werk im Osten vollendet
und wendet sich jetzt dem Westen zu. Der Satz: „Von Jerusalem
an und im Umkreis bis Illyrien habe ich alles mit dem Evangelium

Christi erfüllt", zeigt, daß auch für ihn und gerade für ihn,
obschon er von Antiochien ausgesendet ist, doch Jerusalem der
Mittelpunkt der christlichen Welt bleibt, zu dem sich alles
andere nur wie der Umkreis verhält. Er gibt dafür gleich noch
einen starken Beweis, indem er vor seiner Reise nach dem Westen
noch einmal mit den Abgeordneten seiner Gemeinden nach
Jerusalem fahren will „im Dienst für die Heiligen", genau gesagt:
um dort die Gaben abzuliefern, die er für die armen Heiligen in
Jerusalem gesammelt hat. An dieser Kollekte lag ihm sehr, weil
sie der sichtbare Ausdruck der Verbundenheit und des Dankes ist,
den die Gemeinden außerhalb des Heiligen Landes ihrer
Muttergemeinde schulden. Erst wenn er diese wichtige Pflicht erfüllt
hat, ist er frei, sich nach der Hauptstadt des Weltreichs und von
dort nach Spanien zu begeben (15, 25—29).

Dem entspricht genau, daß in der Botschaft, die er nach Rom
vorausschickt, der Abschnitt über das Geheimnis Israels ein wesent-

1 Derselbe Aufsatz erschien französisch in „Foi et vie", mars 1948 (Deuxième
cahier d'études juives), 139, Boulevard Montparnasse, Paris VP.

1 Judaica, Bd. VI, 2

81



lieber Teil ist. Wer ihn als eine Abschweifung oder einen Anhang
auffaßt, wird alles falsch verstehen.

Der Aufriß des Briefes zeigt, an welcher Stelle seines Gedankengangs

der Apostel die Judenfrage beantworten muß und welchen
entscheidenden Beitrag die Kapitel 9—11 für die Bewährung
seiner These leisten. Die These lautet (1,16.17): „Das Evangelium

ist Gottes Kraft, jeden zu retten, der glaubt, den Juden zuerst
und auch den Griechen. Denn Gottes Gerechtigkeit wird in ihm
offenbart aus Glauben zu Glauben, wie geschrieben steht (Haba-
kuk 2, 4) : ,Der aus dem Glauben Gerechte wird leben' ".

Von 1,18 bis 3,20 entwickelt der Apostel diese These zunächst
negativ: Keiner, weder der Grieche noch der Jude, kann sich durch
eigene Anstrengung vor Gott rechtfertigen. Dann von 3,21 bis
zum Schluß des 8. Kapitels positiv: Ohne Verdienste oder Schulden

anzurechnen, schenkt Gott gratis jedem, der an den Christus
Jesus glaubt, das volle Heil so, daß niemand und nichts es ihm
bestreiten kann. In den Kapitelin 12—15 zieht der Apostel aus
diesem Tatbestand die Ermahnung der Glaubenden.

Und nun die Kapitel 9—11? Wir haben sie beiseite gelassen. Ist
das nicht ein Beweis, daß nichts Wesentliches fehlt, wenn man
sie überschlägt? Was tragen sie denn zur Entwicklung der These
bei? Wenn wir genau zusehen, erkennen wir, daß sie das
Entscheidende beitragen: sie berühren den Nerv der These, indem sie
die Wahrheitsfrage stellen. Die Wahrheit der Botschaft, daß das

Evangelium Gottes Möglichkeit ist, jeden Menschen zu retten,
der glaubt, ist an der Wurzel angegriffen und zweifelhaft gemacht
durch die Tatsache, daß gerade die Juden, auf die sich in erster
Linie Gottes Heilswille richtet, offenkundig in ihrer großen Mehrheit

nicht gerettet sind durch das Evangelium. Darauf muß der
Apostel antworten, wenn seine These und besonders das „pas",
„jeden, alle kann Gott retten", gesichert sein soll. Wenn die
Juden nicht gerettet sind, wie kann man dann daran festhalten,
daß Gott jeden Menschen durch das Evangelium retten kann?

82



Zwar ließe sich antworten, daß der Apostel ja nicht geschrieben
hat, das Evangelium rette jeden Menschen, sondern „jeden, der
glaubt", und daß die Juden eben deshalb nicht gerettet sind, weil
sie nicht glauben. Das stimmt. Aber heißt das nicht zugeben,
daß im Grunde das Heil von der freien Entscheidung des
Menschen abhängt? Hängt es aber von dem religiösen oder moralischen

Vermögen des Menschen ab, wo bleibt dann, die freie und
befreiende Macht Gottes? Die Weigerung der Juden wiegt umso
schwerer, als sie das Israel darstellen, an das Gott alle seine
Versprechen gebunden hat (9,1—5). Muß man zugeben, daß der
Widerspruch der Juden das Wort Gottes entkräftigen kann? Paulus

antwortet: Nein, im Gegenteil! Denn die heiligen Schriften
Israels (9,6—13) erklären, daß von Anfang an und überall
„nicht alle" berufen wurden, den Segen zu tragen, sondern nur
die von der Gnade erwählten. Diese Gnadenwahl zeigt deutlich
die überlegene Freiheit der Kraft Gottes (9,14—33). Sie
vollzieht in der Geschichte Israels eine Auslese, bis von den unzähligen

Kindern Abrahams nur noch ein verschwindend kleiner Rest
der Gnade übrig bleibt. Die Israeliten stoßen sich an den Felsen
der Gnade (10,1—21). Statt das Heil „gratis" zu empfangen,
wollen sie es durch ihre Leistung gewinnen und durch eigene
Frömmigkeit verdienen. Paulus sagt, daß sie das aus Unverstand
tun: sie hören und verstehen das Wort nicht, durch das Gott
ihnen die Gerechtigkeit zuspricht und das Leben schenkt. So gehen
die zuerst Geladenen nicht ein zu der Freude ihres Vaters. Wie
der ältere Bruder des verlorenen Sohnes bleiben sie verärgert
draußen in der Finsternis.

Doch werden sie nicht für immer draußen bleiben (Kap. 11).
Paulus selbst, der bekehrte Israelit par excellence, ist das
lebendige Unterpfand der Treue Gottes: Gott kann und will seiine

Erstgeborenen zum Heil bekehren. Wohl schließen sie sich jetzt
selbst vom Heil aus, indem sie die Gnade ablehnen. Sie erlangein
das Heil nicht, weil sie es nicht als das unverdiente Geschenk der
Gnade annehmen wollen. Damit zeigen sie der übrigen Welt in
erschreckender Weise, wie ernst Gottes Gnade gemeint ist: alles
liegt einzig an der Gnade; wer sie ablehnt, hat nichts von Gott,

83



mag sein religiöses Erbe noch so reich sein. Nun hat aber die
Ablehnung der Juden den Heiden die Türe der Gnade geöffnet.
Wenn die Fülle der Heiden wird eingegangen sein, dann werden
es die Juden nicht mehr aushalten, draußen zu bleiben. Sie werden

eifersüchtig werden und die Gnade annehmen. Dann wird
„ganz" Israel gerettet sein.

In dieser Weise widerlegt der Unglaube der Juden nicht die Wahrheit

der These, daß das Evangelium die Kraft Gottes ist, jeden
zu retten, der glaubt. Er beweist vielmehr, daß die Gnade in
Jesus Christus die einzige und mit Vollmacht rettende Kraft Gottes

ist. Die Ohnmacht der ungläubigen Juden beweist, daß der
Glaube nicht Menschenwerk ist, sondern das Gnadengeschenk
Gottes. Ebensowenig als irgendeiner das Heil erlangen kann,
wenn er die Gnade ablehnt, ebensowenig und noch weniger kann

irgend jemand den Sieg der Gnade in Frage stellen, weil die Gnade
Gottes überlegen freier Wille ist, alle zu retten.

Nach diesem Überblick wenden wir uns der genauen Ausführung

zu.

Das neunte Kapitel

Am Schluß des positiven Teils hat der Apostel in sieghafter
Gewißheit geschrieben (8, 38.39) : „Weder Tod noch Leben, weder
Engel noch Dämonen, weder Gegenwart noch Zukunft, weder
Himmel noch Hölle noch irgendeine andere geschaffene Macht

vermag uns zu scheiden von der Liebe Gottes in Christus Jesus
unserm Herrn". Hätte er von da nicht ohne weiteres zu der
Ermahnung übergehen können? Offenbar konnte er es nicht. Wie
ein vom Todespfeil getroffener Adler stürzt er aus der höchsten
Erhebung in den Abgrund der tiefsten Trauer. Nein, er stürzt
nicht, aber im Zenith des Aufschwungs wird sein Blick von einem

Abgrund gefesselt, und er schreit auf (9,1.2): „Ich sage die
Wahrheit und lüge nicht, mein Gewissen ist mein Zeuge im
Heiligen Geiste: ich habe ein großes Leid und ein unablässiges Weh
in meinem Herzen". Die Ursache des furchtbaren Schmerzes ist

84



das Nichtglauben der Juden. Kann wirklich das Herz des Apostels
dadurch zerrissen werden? Die Juden, die sehen, mit welchem
Eifer er auszieht die Heiden zu retten, nehmen an, er habe sie

aufgegeben, und die geretteten Heiden möchten denken, die große
Freude in Christo lasse sich nicht stören durch das Elend der
Juden, die sich selbst ausgeschlossen haben. Beide täuschen sich
schwer. Mit stärkstem Nachdruck erklärt der Apostel, daß er die
Wahrheit in Christo sage. Der gleiche Geist Gottes, der nach

8,16 seinem Geiste Zeugnis gibt, daß er Kind Gottes ist, der
gleiche Geist der Adoption, der ihn läßt „Abba" rufen, dieser
selbe Heilige Geist gibt ihm jetzt Zeugnis, daß er wirklich
zerrissen ist von dem tiefen Schmerz. Das Weh und die Trauer sind
in seinem „Herzen", d. h. im Zentrum seines Wesens. Sie fließen
aber aus dem Herzen Gottes, aus dem Herzen Christi in das Herz
des Gesandten. Er teilt die Qual Christi. Er ist im Tiefsten
bewegt von jener Traurigkeit, die Jesus beim Anblick der heiligen
Stadt so erschütterte, daß er weinte und sprach: „Wenn doch
auch du erkenntest zu dieser deiner Zeit, was zu deinem Frieden
dient! Aber nun ist's vor deinen Augen verborgen" (Luk. IQ,

41—44).

Lange vor ihm teilte als Erster Mose das Leid Christi, als das

auserwählte Volk am Fuß des Sinai den Bund gebrochen hatte.
Damals wandte sich der Mittler zu dem HErrn mit den Worten:
„Ach, das Volk hat eine große Sünde getan. Nun vergib ihnen,
wo nicht, so tilge mich auch aus dem Buch, das du geschrieben
hast" (2. Mose 32). Diese verzweifelte Bitte, die Mose am
Anfang der heiligen Geschichte ausrief, hätte an ihrem Ende Paulus
beinahe noch einmal an Gott gerichtet: „Ich wünschte nämlich,
daß ich selbst durch den Bann von Christus ausgeschlossen würde
zugunsten meiner Brüder" (9, 3).

Ist es das elementare Gefühl der völkischen Gemeinschaft, das
den Apostel soweit getrieben hat? Manche Ausleger meinen
tatsächlich, es so erklären zu sollen, weil Paulus hinzufügt „meiner
Verwandten nach dem FleischPaulus sagt jedoch sogleich, was
der Blutsverwandtschaft in diesem Fall die einzigartige Kraft ver-

85



leiht. Das Nichtglauben seiner Stamm e sgenos s en ist deshalb
eine unvergleichliche Katastrophe, weil sie „Israeliten sind,
welchen die Adoption und die Herrlichkeit und die Bündnisse und
die Gesetzgebung und der Gottesdienst und die Versprechen
zugehören, welchen die Väter zugehören, und aus denen der Christus
nach dem Fleisch stammt, der da ist Gott über allen, hochgelobt

in Ewigkeit. Amen" (9,4.5).

Die Juden sind Israeliten. Wenn die Juden einfach Juden wären,
wie die Schweizer Schweizer sind toder die Neger Neger, dann
wäre „die Judenfrage" nicht ernst genug, um alle Völker während
der ganzen Weltgeschichte zu beunruhigen, noch das Herz des

Apostels der Heiden zu quälen, noch den Heiligen Geist zu
betrüben. Paulus, der in seiner These und bis zum Schluß des 8.

Kapitels immer nur von den „Juden" geschrieben hat, betont jetzt
durch drei Kapitel hindurch, daß sie Israeliten sind. In diesem
Namen liegt ihre göttliche Qualifizierung: der eine wahrhaftige
Gott hat den siegreichen Kampf um die Anerkennung seiner
alleinigen Gottheit in entscheidender Weise an das leibliche und
geschichtliche Dasein dieser Menschengruppe gebunden (l.Mose
32,29).

Der ewige, lebendige Gott hat ihnen die Sohnschaft verliehen.
Er ist ihr Vater, und sie sind seine Kinder, nicht von Natur,
sondern allein und ganz aus Gnade. Die Verwandtschaft der
Menschen mit Gott ist keineswegs, wie man gern meint, eine
allgemeine Wahrheit, sondern die besondere Gnade, die zuerst den
Israeliten verliehen worden ist. Mose erhielt den Befehl, dem
Pharao zu sagen: „So spricht der HErr: Israel ist mein Sohn,
mein Erstgeborener, und ich gebiete dir, daß du meinen Sohn
ziehen lassest, daß er mir diene. Wirst du dich aber weigern, so
will ich deinen erstgeborenen Sohn erwürgen" (2. Mose 4, 22.23).
Der Mord in der Osternacht war die öffentliche Bestätigung der
Adoption Israels.

An den Israeliten haftet die Herrlichkeit Gottes, sie sind unter
den Menschen die Repräsentanten seiner Majestät, sie spiegeln
seinen Lichtglanz wieder. In ihnen ist die Würde Gottes mit der

86



Menschenwürde verbunden. Ihre Ehre ist Gottes Ehre, an ihnen
macht Gott offenbar, daß er wunderbarer Weise seine Ehre darin
sieht, der Gott der Menschen zu sein, so daß Gott die Ehre des
Menschen und der Mensch die Ehre Gottes ist (1. Kor. 11,7). Das
ist wiederum nicht eine allgemeine Wahrheit. Denn die Menschen
haben allgemein die Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes
verwandelt in ein Bild gleich dem vergänglichen Menschen und der
Vögel und der vierfüssigen und der kriechenden Tiere (1,23).
Und weil die Menschenwürde mit der Würde Gottes steht und
fällt, so haben sie damit, daß sie Gott nicht als Gott ehrten, die
Menschenwürde an ihren eigenen Leibern zuschanden gemacht
(1, 24 ff.). Darum ermangeln sie alle ohne Unterschied der
Herrlichkeit Gottes (3,23). Gewiß auch die Juden. Aber bei ihnen
wiegt es schwerer als bei allen andern. Denn sie sind und bleiben
die auserwählten Zeugen seiner Ehre und der Menschenehre. Wer
darum die Würde des Menschen im Juden angreift, der greift
die Ehre Gottes und zugleich die Humanität an der Wurzel an:
„Wer euch antastet, tastet meinen Augapfel an", spricht der H Err
Zebaoth (Sach. 2, 8).

Sie sind die Treuhänder der Bündnisse, durch die der heilige
Herr sich so mit der verschuldeten Menschheit verbündet hat,
daß die Schuldner zu Beschenkten werden sollen.

Ihnen ist das Gesetz gegeben, die Tora, die praktische Anweisung
zum rechten Leben, „die Verkörperung der Erkenntnis und der
Wahrheit" (2,20). Sie sind mit dem Gottesdienst betraut. Ihr
königliches Amt in der Welt ist das Priestertum (2. Mose 19, 6).
Während die andern die Wahrheit Gottes mit der Lüge vertauscht
haben und mit ihren Religionen dem Geschaffenen statt dem

Schöpfer dienen (1,25), haben sie das Vorrecht, in Freiheit und

Heiligkeit dem wahren und lebendigen Gott zu dienen. Ihnen hat
Gott die ganze Reihe der Verheißungen gegeben, durch die er
verspricht, die Menschheit aus allem Jammer in sein seliges Reich zu
führen. Die Juden stammen von den Erzvätern ab, auf die Gott
die ganze Fülle seines Segens für alle Familien der Erde gelegt
hat (1. Mose 12,1—3).

87



Das alles hat Gott in das leibliche, geschichtliche Dasein der
Juden gelegt, und dazu noch ein viel Größeres, nein, richtig
gesagt, den Einen, der der eigentliche Gehalt aller genannten Gaben
ist: aus ihnen stammt der Christas nach dem Fleisch. Der Christus

Jesus ist als Jude auf die Welt gekommen. Er ist „ein Diener

der Beschneidung geworden zum Erweis der Wahrhaftigkeit
Gottes, um (als der wahre Sohn Abrahams und als der wahre Sohn

Davids) die den Vätern gegebenen Verheißungen zu verwirklichen"
(15,8). Dadurch, daß er, der ewige Sohn Gottes, Israelit wurde,
ist die Adoption der Israeliten legitimiert. Dadurch, daß er, der
der ewige Glanz der Herrlichkeit Gottes ist (Hebr. 1,3), Mensch

geworden ist, ist die göttliche Würde des Menschen begründet.
Er, der Gottessohn und Menschensohn, ist der Mittler aller Bündnisse

Gottes mit den Menschen. Als die Zeit erfüllt war, sandte
ihn der Vater, geboren von einem Weibe, geboren als Jude und
unter das Gesetz getan, damit er das ganze Gesetz erfülle (Gal.
4,4). Er ist der Hohepriester und das Sühnopfer, ohne das der

ganze Gottesdienst Israels eine leere Symbolik wäre (Rom. 3,25).
Er ist der Versprochene aller Versprechen Gottes, der da kommen
sollte.

Jetzt ist er gekommen, nach dem Fleisch von den Juden abstammend,

er, der da ist Gott über allen, hochgelobt in Ewigkeit. Amen.
Diese Christusdoxologie ist einzigartig in den Paulusbriefen.
Manche übersetzen deshalb lieber „der über allen seiende Gott
sei gelobt", oder mit einer kleinen Veränderung des griechischen
Textes, „welchen Gott zugehört". Im ersten Fall hätte Paulus
die Reihe der besonderen Gaben, die Israel zuteil geworden sind,
mit einem Lobpreis des Gebers abgeschlossen. Das ist denkbar,
während die veränderte Fassung „welchen Gott über allen zugehört,

hochgelobt..." ungeschickt und nach dem konkret
Aufgezählten zu allgemein ist. Die Grammatik wie die Logik sprechen
aber am meisten dafür, daß der Apostel die Erklärung über die
jüdische Herkunft des Christus durch das Bekenntnis seiner
göttlichen Majestät ergänzen wollte, ähnlich wie er das am Anfang
des Briefes getan hat, als er von dem Sohne schrieb, „der aus der
Nachkommenschaft Davids hervorgegangen ist nach dem Fleische,

88



der eingesetzt ist zum Sohne Gottes voll Macht nach dem Geiste
der Heiligkeit" (1,3).

Würde diese Christusdoxologie den Monotheismus erschüttern,
dann wäre sie allerdings nicht im Sinne des Apostels. Denn er
bekennt, daß nur Ein Gott ist: „Aus ihm und durch ihn und zu
ihm ist alles, ihm sei Preis in Ewigkeit, Amen" (11,36). Dieser
eine Gott ist nicht entthront oder ersetzt durch den Christus. Aber
so wie „wir Einen öott haben, aus welchem alles ist und wir zu
ihm, also haben wir Einen Herrn, Jesus Christus, durch welchen
alles ist und wir durch ihn" (l.Kor. 8, 6). In Christus „wohnt
die ganze Fülle der Gottheit leibhaftig" (Kol. 2, 9). „Ihn, der sich
im Gehorsam bis zum Tod am Kreuz erniedrigt hat, erhob Gott
zu höchster Würde und verlieh ihm den Namen über alle Namen,
auf daß im Namen Jesu sich beugen sollen aller Knie bei
Himmlischen, Irdischen und Unterirdischen, und daß alle Zungen
bekennen sollen: Jesus Christus ist der H Err, zur Ehre Gottes des
Vaters" (Phil. 2, 9—11).

Das ist das entscheidende Bekenntnis des Christen: Wir kennen
Gott nur in Jesus Christus, der unser Bruder geworden ist. Die
ganze Offenbarung Gottes und alle die besonderen Gaben, die
Israel empfangen hat, sind wirklich und greifbar allein in Jesus

Christus, der, als er Mensch wurde, nicht irgendein Mensch,
sondern ein Israelit wurde, ein Jude nach dem Fleisch. Nachdem der
Apostel die jüdische Abstammung des Christus betont hat,
empfindet er das Bedürfnis, mit den stärksten Worten zu bekennen,
daß in eben diesem Christus Israels Gott seine einzige und ganze
Gottheit offenbart hat, daß Christus Gott ist über alle, Juden
und Griechen, über Himmlische, Irdische und Unterirdische.

Paulus wußte, daß dieser Lobpreis von den Juden als eine
unerträgliche Gotteslästerung empfunden wird. Der Hohepriester hatte
sein Gewand zerrissen, als Jesus vor dem Hohenrat bekannte, daß

er der Sohn des lebendigen Gottes sei. Und jedesmal, wenn der
Apostel in einer Synagoge die Gottheit Jesu verkündete, schrieen
die Juden: Lästerung! Paulus selbst hatte lange mit fanatischem

89



Eifer dieses christliche Bekenntnis auszurotten versucht, bis der
erhöhte Jesus persönlich ihn bekehrte.

Der einzige rein theologische Grundsatz des Judentums ist das
Schma Jisrael! Der HErr unser Gott ist Ein HErr (5. Mose 6, 4).
Der Glaube, Jesus sei Gott, erscheint den Juden als ein Rückfall
in den heidnischen Polytheismus. Mögen immerhin. Nichtjuden
eine heidnische Religion haben — was aber der Jude unter keinen
Umständen zugeben kann und was ihn im tiefsten verletzt, ist,
daß derjenige, in dem die Fülle der Gottheit leibhaftig wohnen
soll, ein Jude ist, und daß ein Jude Heiden und Juden, ja sogar
in erster Linie den Juden zumutet, diese schlimmste Gotteslästerung

zu glauben. Hans Kosmala hat mit Recht darauf hingewiesen

(Judaica, Jan. 1947), daß die Lehre vom Volk Israel das
Fundament der jüdischen Religion ist. „Liberales und orthodoxes
Judentum mögen, nach manchen ihrer Vertreter zu urteilen,
jenseits des Satzes vom Einen Gott theologisch in der Tat nichts
mehr miteinander gemein haben, eines aber wird sie immer
zusammenhalten: die Zugehörigkeit zum jüdischen Volk. Im Judentum

bedeutet das Wort ,Existenz' nicht mehr die theologische
Existenz des Einzelnen vor Gott, sondern die gesamte, auch und
gerade die physische Existenz des Juden: alle Jaden sind Söhne
der Verheißung, weil sie Abrahams Same, Heiliger Same sind.
Von hier aus und nicht aus irgendwelchen theologischen oder
bibelexegetischen Überlegungen lehnt der Jude Christus ab".

Das ist der besondere jüdische Existenzialismus. Der Apostel
bestreitet ihn nicht. Er betont vielmehr die heilsgeschichtliche
Bedeutung des „Fleisches". Hier hat eine göttliche Qualifizierung
stattgefunden, nicht von der Natur aus, sondern durch die Gnade
in die Natur hinein. Sie ist damit begründet und vollendet, daß
der Christus „nach dem Fleisch" ein Israelit geworden ist. Die
einzigartige Existenz Israels war ein Versprechen. Dieses
Versprechen ist durch die Inkarnation Christi, welcher über allen
Gott ist, erfüllt. Indem er als der wahre Sohn Abrahams im
Fleisch lebte und starb, hat er die dem Abraham gegebene
Verheißung erfüllt: „In dir sollen alle Geschlechter der Erde gesegnet

90



werden. Ich habe dich gesetzt zum Vater vieler Völker", nämlich

aller, ohne Unterschied des Fleisches, seien sie nun beschnitten

oder unbeschnitten, allein durch den Glauben an Gott, der die
Toten lebendig macht und die Nichtseienden ins Dasein ruft
(Rom. 4). Juden, die das ablehnen, verleugnen damit ihre eigene
Existenz und den einzigartigen Vorzug Israels. Sollte ihr
Unglaube Gottes Treue aufheben? Nimmermehr! (3,1—4). Wenn
sie schon Jesus den Heiden ausgeliefert haben, damit er aus ihrer
Volksgemeinschaft ausgemerzt würde, so bleibt es dennoch wahr,
daß er ihr Bruder geworden ist und daß sie seine Blutsverwandten
sind. Sie mögen den Apostel der Heiden als den größten
Volksverräter verfolgen; trotzdem bleiben sie seine Verwandten nach
dem Fleisch, um die er unablässiges Weh leidet.

„Es muß sich zeigen, daß Gott wahrhaftig ist" (3,4). Das ist
für Paulus der Nerv der Judenfrage. Gott hat nun einmal sein

ganzes Erlösungswerk an die Existenz der Juden gebunden. Darum
kann sich der Apostel nicht damit abfinden, daß gerade sie sich
durch ihren Unglauben sollten vom Heil ausschließen können.

Warum genügt es ihm aber schließlich nicht, daß Gottes
Wahrhaftigkeit durch den Unglauben der Juden insofern keineswegs
aufgehoben wird, als eben Gott selber die Annahme des Heils vom
Glauben abhängig gemacht hat? — Muhammed hat sich begnügt,
die Diskussion der Judenfrage abzuschneiden mit dem Satz: „Sie
sollen glauben oder nicht glauben!" (Koran, 17. Sure). Manche

„Christen" sagen offen, daß sie das auch für das einzig Vernünftige

halten und in den schwierigen drei Kapiteln nichts als rabbi-
nistische Rabulistik finden können. Paulus jedoch, der Diener des

guten Hirten, der nicht ein einziges von den hundert Schafen seiner
Herde verlieren will und den die verlorenen Schafe aus dem Hause
Israel am meisten jammern (Matth. 9,36; 10,5—6; 15,24; 18,

12—14), kann sich nicht so leicht mit dem Verlust der Juden
abfinden. Nicht nur deshalb kann er das nicht, weil sie seine
Verwandten sind, sondern weil Gottes Wort sich mit ihnen verbunden
hat. Wo bleibt die erlösende Kraft des Wortes Gottes, wenn sie
sich vom Heil ausschließen können? Das hat den Gesandten

91



Christi dermaßen gequält, daß er bereit gewesen wäre, seine
eigene Seligkeit für die Juden dranzugehen, anathema, cherem,
verdammt und aus der Gemeinschaft Christi ausgeschlossen zu
sein, um ihnen den Zugang zum Heil zu öffnen.

Es steht aber keineswegs so, als ob das Wort Gottes hinfällig
geworden wäre (9,6a). Es ist vielmehr unumstößlich zu Stand
und Wesen gekommen, und zwar eben durch den- Christus Jesus.
Er ist das Wort Gottes. „Gottes Sohn Christus Jesus, der unter
euch durch uns verkündigt ist, durch mich und Silvanus und
Timotheus, war nicht Ja und Nein, sondern in ihm ist das Ja
(Wirklichkeit) geworden. Denn für alle Versprechen Gottes ist in ihm
das Ja; deshalb (erklingt) auch durch ihn das Amen Gott zum
Preise durch uns" (2. Kor. 1,19 f.). Und zwar ist gerade der Tod
des Christus Jesus das Ja für alle Versprechen Gottes. Der Heilige

ist zum Verfluchten geworden, er hat seine Seligkeit geopfert
zum Heil für seine Brüder. Er war der Einzige, der das wirksam
tun konnte, und es genügt voll, so daß das Angebot des Apostels
damit erledigt ist.

Macht aber nicht doch das Nein der Juden, die nicht an den für
sie Gekreuzigten glauben, das Ja Gottes kraftlos? Schlägt ihr
Widersprechen das Wort Gottes nieder? — Der Apostel antwortet:

Die Tatsache, daß zunächst nicht alle Juden glauben,
entspricht durchaus dem Worte Gottes. Denn nach der Heiligen
Schrift beruht das Heil auf einer Auswahl, und das bedeutet ein
„nicht alle". Denn nicht alle aus Israel sind als solche Israel,
auch sind nicht alle Kinder Abrahams Samen, sondern (wie Gott,
1. Mose 21,12, zu Abraham gesagt hat) in Isaak soll dir der Samen

genannt werden; das heißt: nicht die Kinder des Fleisches sind
Gottes Kinder, sondern die Kinder der Verheißung werden als
Samen gerechnet. Denn ein Verheißungswort ist dieses (l.Mose
18,14): ,Um diese Zeit werde ich wiederkommen und Sara wird
einen Sohn haben' " 9, 6b—9).

Seitdem der Herr den Namen Jakobs in „Israel" umwandelte,
kennzeichnet dieser Name einen Menschen, der durch die Gnade

92



qualifiziert ist. Israelitische Abstammung garantiert durchaus nicht
diese besondere Qualität. Der gleiche Unterschied besteht
zwischen den Kindern Abrahams im allgemeinen, und denen, die der
„Samen" Abrahams sind. Als „der Samen" wird im Hebräischen
der Erbträger bezeichnet. In jeder Familie kann man beobachten,
daß nicht alle Kinder die charakteristischen Züge des Vaters oder
des Großvaters tragen. In der Familie Abrahams ist das besondere

Erbgut das Gnadenmal. Der Bericht der Genesis hebt hervor,

daß nicht alle Nachkommen Abrahams mit diesem Merkmal
der Gnade gezeichnet sind. Ismael ist wohl von Abraham gezeugt,
und nach natürlichem wie nach menschlichem Recht wäre er der
Erbträger Abrahams. Aber Gott hat Isaak, der nicht nach dem

Naturgesetz geboren ist, gegen das menschliche Recht zum
Namens- und Erbträger Abrahams eingesetzt. Isaak ist durch die
Gnade gekennzeichnet, Ismael ist es nicht (vgl. Gal. 4, 21 ff. und
Matth. 3,9).

Nicht nur das. Im Fall der Zwillinge, Jakob und Esaiu, ist die
Auslese durch die Gnade noch schlagender. Wenn man den
Unterschied zwischen Isaak und Ismael noch durch die verschiedenen

Mütter oder durch die verschiedenen Konstellationen bei
ihrer Geburt erklären könnte, so ist das bei den Zwillingen
ausgeschlossen. Sondern auch Rebekka, als sie von Einem, unserm
Vater Isaak, schwanger war, denn als sie (die Zwillinge) noch

gar nicht geboren waren und weder etwas Gutes noch etwas Böses

getan hatten — damit Gottes Vorherbestimmung aus freier Wahl
festgestellt sei, bei der nicht Werke, sondern der Berufende
entscheidet —, wurde ihr gesagt: „Der Größere wird dem Kleineren
dienen" (1. Mose 25, 23), ganz wie (als Grund für diese
Entscheidung Gottes) geschrieben steht (Mal. 1,2), „Jakob liebte
ich, Esau haßte ich" (9,10—13).

An der Wurzel des israelitischen Stammbaums ist der freie Wille
Gottes am Werk. Wer den Ursprung der heiligen Geschichte
erforscht, der stößt auf die Freiheit Gottes, die eine Auslese
vollzieht. Gott erwählt den einen und verwirft den andern. Für diese
Wahl spielt die Veranlagung des Menschen keine Rolle. Weder

93



die physische, moralische, religiöse Qualität, noch ein in irgendeinem

Gesetz begründetes Recht werden berücksichtigt. Gott
entscheidet in der unbeschränkten Freiheit seines Willens. Sein Herz
erwählt. Und Gottes Herz ist keinem Gesetz unterworfen. Wenn
schon das Menschenherz sich jeder Berechnung entzieht, wieviel
wieniger kann denn erst Gottes Herz berechnet oder zur Rechenschaft

gezogen werden. Aber während der Mensch nach dem Wort
des Predigers Salomo (9,1) nicht Herr ist über sein Herz und
ihm nicht befehlen kann, es solle lieben oder hassen, weil eben
sein Herz samt seinem Lieben und Hassen in der Hand Gottes
ist, so ist Gottes Herz frei: Er liebt, wen er will, und liebt nicht,
wen er nicht lieben will. Er erklärt: Jakob liebte ich, Esau
haßte ich.

Darum bilden nicht alle Nachkommen Abrahams und Jakobs das
wahre Israel. Israel ist das auserwählte Volk, und nur die
Auserwählten bilden das auserwählte Volk. Keiner ist erwählt auf
Grund seiner besseren Qualität oder seiner Leistungen. Gott
wählt, wie es ihm gefällt.

Was sagen wir nun (dazu) Ist da nicht Ungerechtigkeit auf Seiten
Gottes? (9,14). Wenn er in dieser unbegründeten und unbegründ-
baren Weise erwählt, muß man dann nicht folgern, daß er
grundsätzlich ungerecht ist? Das wäre schlimm, das hieße: das
Evangelium leugnen. Hat doch Paulus am Anfang des Briefes
geschrieben, er schäme sich des Evangeliums nicht, denn in ihm
sei die Gerechtigkeit Gottes offenbart. Hebt nicht die freie
Gnadenwahl jeden Begriff von Gerechtigkeit auf? Nein, im Gegenteil!

Denn gerade so setzt Gott seine Gerechtigkeit in Kraft.
Dieses Vorgehen Gottes beweist, daß seine Gerechtigkeit göttlich
ist. Gerecht ist, wer dem andern gibt, was er ihm schuldet. Nun
ist aber Gott niemandem etwas schuldig. Er stellt die rechte
Beziehung zwischen sich und einem andern her durch seinen freien
Entschluß, indem er sagt: dich will ich, du bist mein. Ein menschlicher

Richter spricht jedem das zu an Lohn oder Strafe, was er
nach dem Gesetz verdient. Gott jedoch handhabt als Souverän
das Gnadenrecht und schenkt dem oder jenem das, was keiner

94



verdient hat. Seine Gerechtigkeit ist die Gerechtigkeit „außerhalb

des Gesetzes" (3,21). Er schöpft das Recht aus seinem
Herzen.

Darum antwortet der Apostel auf die Frage, ob nicht etwa auf
Seiten Gottes Ungerechtigkeit festgestellt werden müsse:
Unmöglich! Einen solchen Schluß kann nur einer ziehen, der völlig
profan denkt und nichts von Gottes Heiligkeit begriffen hat. Das

begründet Paulus damit, daß er durch weitere Bibelzitate die
Freiheit Gottes in noch schärferes Licht stellt: Denn zu Mose
sagt er (2. Mose 33,19) : Ich werde mich erbarmen, wessen ich
mich erbarme, und Mitleid haben, mit wem ich Mitleid habe. Also
kommt es denn weder auf den wollenden noch auf den rennenden
(Menschen), sondern auf den sich erbarmenden Gott an. Denn
die Schrift sagt dem Pharao (2. Mose 9,16) : Gerade dazu habe
ich dich (als Widerstand) aufgestellt, damit ich an dir meine Kraft
erweise und damit auf der ganzen Erde mein Name verkündigt
werde. Also erbarmt er sich denn, wessen er will, und verstockt,
wen er will (9,15—18).

Die Erzvätergeschichten des ersten Buches Mose, die Paulus
angeführt hat (9,6—13), um zu beweisen, daß laut dem Worte
Gottes „nicht alle" Israeliten das wahre Israel sind, zeigen, daß
die Gnadenwahl die Beziehung zwischen Gott und seinen
Verbündeten herstellt. Die Texte aus dem 2. Buch Mose, die er jetzt
anführt, zeigen, wie Gottes Gerechtigkeit darin besteht, daß er
durch die Betätigung seiner Freiheit seinen Bund aufrecht erhält.
„Gerechtigkeit" ist in der Bibel das Verhalten, durch das ein

Bundespartner seine Pflicht erfüllt. In diesem Sinne beweist Gott
durch die Geschichte Israels seine Gerechtigkeit, indem er diesie

Geschichte so bestimmt, daß sichtbar wird, wie er die Pflicht
erfüllt, die er mit dem Bundesschluß übernommen hat. Er hat
versprochen, sich an Israel so zu offenbaren, daß aller Welt sichtbar

wird, wer er ist, daß er nämlich der Herr der freien Gnade
ist. „Ich bin, der Ich bin" (2. Mose 3,14). Das ist sein Name,
und entsprechend seinem Namen lautet die Maxime seiner Gerechtigkeit:

„Ich werde mich erbarmen, wessen ich mich erbarme, und
Mitleid haben, mit wem ich Mitleid habe" (2. Mose 33,19).

95



Der Kampf zwischen Moses und dem Pharao wird nicht auf dem
Felde der Moral ausgetragen. Wenn Gottes Gericht Israel zur
Freiheit der Kinder Gottes erhebt und die Ägypter niederschlägt,
so geschieht dies nicht nach der klassischen Maxime des Rechts

„suum ouique". Man hat nichts von der Sache verstanden, wenn
man sie sich so zurechtlegt, der Pharao sei eben ein böser Mensch,
und die Israeliten seien brav gewesen. Nein, Gott allein ist gut,
und seine unergründliche Güte hat sich der Erbärmlichen
erbarmt. Gottes Güte ist durch nichts bedingt, sie entspringt aus

eigenster, tiefster Quelle; sie findet ihren Gegenstand nicht vor,
sie erfindet ihn. Die Göttlichkeit seiner Liebe stellt er damit unter
Beweis, daß er die Nichtliebenswürdigen liebt (5,8). Er betätigt
seine Gerechtigkeit dadurch, daß er von seiner Souveränität
Gebrauch macht. Zum Erweis dessen, was er vermag, erweckt und
verstockt er den Pharao. „Ich, ich werde das Herz des Pharao
verhärten", erklärt er zweimal (2. Mose 4,21; 7,3). Diese
Erklärung macht jede moralistische oder gesetzliche Deutung zu-
schanden.

Nun wirst du mir sagen: was tadelt er dann noch? Denn wer
widersteht seinem Willen. — O du Mensch, wer bist du denn,
um Gott zu Widerreden?! (9,19.20a). Der Mensch, der gehört
hat, daß Gott nach freiem Ermessen begnadigt oder verstockt,
hakt sofort ein mit der Feststellung: dann hat er aber auch kein
Recht mehr, irgendeinen zu tadeln. Der Apostel schlägt ihm dieses
scheinbar logische Argument aus der Hand, indem er erklärt,
daß logischer Weise vor der souveränen Gerechtigkeit Gottes dem
Menschen kein Standpunkt mehr bleibt zur Rechthaberei. Der
Mensch, der noch mit Gott disputieren will und gar meint, er
könne aus Gottes eigenen Worten beweisen, daß Gott überhaupt
kein Recht mehr habe, der hat offenbar noch nicht verstanden,
daß er es mit Gott zu tun hat. Gottes Gerechtigkeit wäre nicht
göttlich, wenn sie dem menschlichen Räsonieren ausgeliefert
wäre.

Nimmt der Apostel die Flucht in einen bequemen Irrationalismus,
indem er den Menschen in seine Schranken weist? — Nein, er

96



treibt im Gegenteil die Logik bis dahin, wo es deutlich werden
muß, daß „Gott wahrhaftig ist, jeder Mensch aber eiin Lügner,
wie denn geschrieben steht (Psalm 51, 8): ,damit du gerecht
erfunden werdest in deinen Worten und obsiegest, wenn man mit
dir rechtet'" (Rom. 3,4). Gottes Gerechtigkeit richtet die rechte
Beziehung zwischen Gott und Mensch auf, und diese besteht eben

darin, daß er für den Menschen wirklich Gott ist, und der Mensch

vor ihm Mensch. Gott ist der Schöpfer, und der Mensch sein

Geschöpf. Das Verhältnis von Schöpfer und Geschöpf beschreibt
der Apostel durch das Bild des Töpfers, wie es von den Propheten

gezeichnet worden ist (Jes. 29,16; 45,9; Jer. 18,6). Sagt
etwa das Gebilde zum Bildner: Was hast du mich so geschaffen?
Oder hat der Töpfer nicht freie Verfügung über den Ton, aus
derselben Masse das eine Gefäß für einen wertvollen Inhalt
herzustellen, das aridere für einen wertlosen? Wenn aber Gott, in
der Absicht, seinen Zorn zu erweisen und seine Macht zu zeigen,
die für das Verderben hergerichteten Gefäße des Zornes mit
großer Langmut getragen hat, und damit er den Reichtum seiner
Herrlichkeit zeige an den Gefäßen des Erbarmens, die er zur
Herrlichkeit vorbereitet hat —? Der Apostel führt den Satz nicht
zu Ende, er verstummt angesichts der göttlichen Souveränität.
Und mit ihm verstummt auch der rechthaberische Mensch, der mit
Gott disputieren wollte.

Aber wohlgemerkt! Wenn wir den Apostel verstanden haben, so
schweigen wir nicht, weil wir durch einen absoluten Determinismus

niedergeschlagen wären. Wir legen vielmehr die Hand
auf den Mund wie Hiob, nachdem Gott persönlich mit ihm
gesprochen hat. Wir fangen an zu ahnen, was Gottes Gerechtigkeit

ist, daß sie die Vollmacht ist, seinen Willen zu verwirklichen,
daß sie also nicht die Gerechtigkeit eines menschlichen Richters
ist, der nach einem Strafgesetzbuch richten muß. Sie ist die
schöpferische Gerechtigkeit. Gottes Urteil über den Menschen ist
nicht durch die Qualität des Menschen bedingt. Sondern die
Veranlagung eines Menschen ist durch den Willen Gottes bestimmt,
und das Urteil, das Gott über den einen oder den andern
ausspricht, zeigt, zu was er ihn geschaffen hat. Die Macht Gottes

97
2 Judaica, Bd. VI, 2



ist nicht beschränkt durch die Möglichkeiten, die ihm die
Menschen bieten. Es ist vielmehr so, daß Gott die Menschen
verschieden geschaffen hat, um an ihnen alle Möglichkeitn, über die
er verfügt, zu zeigen. Um die Möglichkeit und Mächtigkeit seines
Zornes zu zeigen, hat er die Gefäße des Zornes in großer Langmut

getragen, und um seine alles überstrahlende Herrlichkeit zu
zeigen, hat er die Gefäße des Erbarmens zuvor bereitet.

An den einen wie an den andern will er seine Vollmacht zeigen.
Er ist frei und mächtig zu verderben wie zu retten, zu verdammen
wie zu begnadigen. Unsere Vernunft will ständig im Namen seiner
Gerechtigkeit ihm entweder das eine oder das andere Recht
bestreiten. Das einemal sagt sie: Gott muß verdammen, er wäre
ungerecht, wenn er den Übeltätern Gnade widerfahren ließe. Nein!
antwortet der Apostel : Gott muß nicht verdammen, wenn er nicht
will. Er ist der Souverän, und es ist das Recht des Souveräns,
über alle Gesetze hinweg zu begnadigen, in eigener Verantwortung.

Das anderemal sagt unsere Vernunft: Gott muß verzeihen,
das ist seine göttliche Pflicht. Und wieder antwortet der Apostel :

Nein! Gott muß nicht vergeben, wenn er nicht will. Er ist der
lebendige Gott in seinem Zorn wie in seiner Milde. Der Zorn
ist nicht weniger eine göttliche Möglichkeit als das Erbarmen.
Sein Herz kann lieben und kann hassen. Wer die eine Möglichkeit
bestreitet, entwertet die andere.

Das Evangelium vom gekreuzigten und auferstandenen Christus,
dessen der Apostel sich nicht schämt, schwächt nicht eine
Möglichkeit ab zugunsten der andern und offenbart gerade dadurch die

Gerechtigkeit Gottes, daß es keines ihrer Rechte bestreitet. Beim
Entwickeln seiner These, daß Gottes Gerechtigkeit durch das

Evangelium offenbart sei, hat der Apostel den ersten Teil (1,18
bis 3, 20) dem Nachweis gewidmet, daß Gottes Zorn sich über alle
Unbotmäßigkeit der Menschen enthüllt habe, welche die Wahrheit

in den Fesseln der Ungerechtigkeit gefangen halten. Die
Enthüllung des Zornes Gottes vom Himmel her ist ein wesentliches

Stück des Evangeliums. Denn der am Kreuz als der
Verdammte sterbende Christus ist ebenso sehr die Enthüllung des

98



Zornes Gottes wie seines Erbarmens. Das Urteil, das der Vater
über seinen eingeborenen Sohn gesprochen und am Kreuz
vollstreckt hat, ist der höchste Vollzug seiner Gerechtigkeit.

In diesem einen Gerichtsakt ist die göttliche Macht offenbart,
jeden zu retten, der glaubt. Denn in ihm ist die Gerechtigkeit
Gottes erfüllt als Verurteilung und als Begnadigung. Ein für
allemal ist da an dem einen Hingerichteten und Begnadigten Gottes

Gericht über die gesamte Menschheit, Juden und Heiden,
vollstreckt worden. Für die einen wie für die andern handelt es sich

jetzt darum, zu glauben, daß „der Herr Jesus für unsere Sünden

dahingegeben und zu unserer Rechtfertigung auferweckt worden
ist" (4,25). Wer diesen Gerichts- und Gnadenakt glaubt und
bekennt, der ist gerettet2.

Hat aber Paulus nicht geschrieben, Gott habe einen Teil der
Menschheit zur Verdammnis und den andern Teil zur Seligkeit
vorherbestimmt? — Nein, das hat er nicht geschrieben, wie oft
man es auch in seinen Sätzen gelesen hat. Er hat vielmehr so deutlich

wie möglich und wiederholt betont, daß Gott etwas „zeigen
wolle". Mit dem Willen, seinen Zorn zu zeigen und sein Können
zu erkennen zu geben, hat er mit viel Geduld die für das Verderben

geformten Gefäße ertragen (9,22). Er hat sie also nicht
verderblich geformt, um sie unwiderruflich zu verderben. Er hat sie
vielmehr mit großer Langmut getragen, und er trägt sie noch
bis zu dem heutigen Tag, wo ihnen die Verkündigung des Evangeliums

die Möglichkeit eröffnet, den Zorn und die Macht Gottes
zu erkennen, Gottes Gerechtigkeit anzuerkennen und gerettet zu
werden durch das gläubige Bekenntnis zu Jesus Christus, den an
ihrer Stelle der ganze Zorn Gottes getroffen hat. In gleicher Weise
unterstreicht der Apostel, daß Gott die Gefäße des Erbarmens
zuvor bereitet hat, um den Reichtum seinen Herrlichkeit bekannt
zu gieben. Auch das ist geschehen als Demonstration der
Möglichkeit und Dringlichkeit des Heils durch den Glauben an Jesus
Christus.

2 Vgl. Karl Barth, Kirchliche Dogmatik II/2, Siebentes Kapitel: Gottes
Gnadenwohl.

99



Die einen wie die andern Gefäße und beide zusammen sollen
zeigen, daß und was Gott kann: er hat das Recht und die Macht
zu verdammen und zu begnadigen. In einem einzigen Fall hat
er beides zugleich und in ganzer Fülle getan. Das ist der Fall
des Christus Jesus. Er ist zugleich der Verworfene und der
Erwählte, der Verfluchte und der Gesegnete. Mehr als das: „Er
ist für uns alle zum Fluch geworden" (Gal. 3,13) und eben damit
zum „Segen" für alle, die an ihn glauben. „Ihn hat Gott in seinem
Blut als Sühnopfer hingestellt dem Glauben zugut, und zwar zum
Erweise seiner Gerechtigkeit (in der Vergangenheit), insofern, er
die während der Geduldsperiode Gottes begangenen Sünden,
unbestraft gelassen hatte (und zugleich), zum Erweise seiner Gerechtigkeit

in der Gegenwart, damit (also erwiesen sei, daß) Gott
selbst gerecht ist und den gerecht macht, der im Glauben an

Jesus (lebt)" (Rom. 3, 25f.).

Am Kreuz halten sich nicht der Zorn und das Erbarmen die Waage.
Noch weniger bricht dort der Dualismus ,auf zwischen einem
gütigen und einem strengen Gott. Dort erweist Gott, daß er mit
sich selbst nicht in Widerspruch gerät, sondern seine eigenste
Gerechtigkeit übt, wenn er die Ungerechten gerechtspricht. Dort
legt er das Übergewicht seiner Gnade in die Waagschale seiner
Gerechtigkeit.

Das alles ist ausschließlich Gottes Werk, in keiner Weise durch
den Zustand oder das Handeln des Menschen bedingt. Der Mensch

trägt nichts dazu bei, er hat nur zu glauben, daß es wahr ist,
und das Geschenk dankbar anzunehmen. Aber eben durch diese
eine „Bedingung" des Glaubens scheint alles problematisch zu
werden. Glauben heißt, daß der Mensch aus freiem Entschluß Ja

sagt zu der Botschaft von der freien Gnade Gottes. Wenn nun
aber der Mensch sich weigert, das zu tun, wo bleibt dann die
Freiheit Gottes?

Das Problem der Freiheit muß gelöst werden. Und das Problem
der Freiheit ist das Problem des Bösen. Denn das Böse ist nichts
anderes, als daß der Mensch Gott den Glauben verweigert und
ihm mißtraut. Wenn wir meinen, der Apostel behandle das Pro-

100



blem des Bösen und des freien Willens philosophisch, so werden
wir ihn nie verstehen. Nichts liegt seinem Denken so fern und
nichts widerspricht seiner Botschaft so total wie ein philosophischer

Determinismus. Denn für den Determinismus gibt es weder
Verantwortung noch Schuld, weder Strafe noch Gnade. Gerade
dies sind aber für Paulus die entscheidenden Realitäten. Alles,
was er schreibt, das schreibt er als Verkünder der frohen
Botschaft von der freien Gnade Gottes. Darum kann auch nach dem

ganzen Zusammenhang keine Rede davon sein, Paulus wolle den
Nachweis führen, daß nach der freien Entscheidung Gottes ein
Teil der Menschen zur Verdammnis vorbestimmt sei und der
andere zur Seligkeit. Genau das Gegenteil will er begründen, nämlich

daß es der Freiheit Gottes möglich sei, alle, alle zu retten.
Dieses „alle" ist in Frage gestellt durch die Freiheit des
Menschen, den Glauben Gott zu verweigern, und insbesondere durch
das Nein der Juden. Die Ansicht, daß infolgedessen die Freiheit
Gottes durch die Freiheit des Menschen aufgehoben werde, widerlegt

der Apostel mit dem gleichen Argument wie der Prophet,
nämlich durch die Selbstverkündigung Gottes:

„Ich bin der H Err, und keiner sonst,
der ich das Licht bilde und schaffe die Finsternis,
der ich das Heil wirke und schaffe das Unheil.
Ich der H Err wirke dies alles.
Weh dem, der mit seinem Schöpfer rechtet,
eine Scherbe unter irdenen Scherben!

Spricht auch der Ton zum Töpfer:
Was wirkst du?" (Jes. 45, 6—9).

Eben das ist das wahre Mysterium der Freiheit, daß die Freiheit

des Menschen in der Freiheit Gottes begründet ist. Das ist
die Lösung der Antinomie der Freiheit des Menschen und der
Freiheit Gottes, die unsere un erlöste Vernunft niemals lösen kann.
Der Mensch hätte nicht die Freiheit, Nein zu sagen, wenn Gott
sie ihm nicht gegeben hätte. Und weit entfernt davon, die Freiheit
Gottes aufzuheben, ist vielmehr die Freiheit des Menschen in der
Freiheit Gottes aufgehoben. So versenkt der Apostel die Kluft,
welche die Freiheit den Menschen zwischen Gott und dem Mein-

101



sehen aufgerissen hat, in dem Abgrund der göttlichen Freiheit.
„O welch ein Abgrund des Reichtums, der Weisheit und der
Erkenntnis Gottes!" (11,33). „Fürwahr, du bist ein verborgener
Gott, du Gott Israels, du Retter!" (Jes. 45,15).

Um zu zeigen, daß Heil und Unheil einzig durch seine Wahl
bedingt sind, hat Gott jeweils einem Erwählten einen Verworfenen
gegenüber gestellt, und die heilige Geschichte gestaltete er
zunächst so, daß das Volk der Erwählten nur aus Israeliten
bestand. Das konnte den Anschein erwecken, als gälte sein Heil
nur einem Teil der Menschheit, während die übrigen eine massa
perditkwiis seien. Um zu zeigen, daß das keineswegs seine
Absicht sei, hat dann Gott angefangen, bei der Auswahl Heiden und
Juden zu mischen, und schließlich hat er ihre Rollen ganz
vertauscht. Dementsprechend hat er auch uns berufen, nicht nur aus
den Juden, sondern auch aus den Heiden, wie er auch im Hosea
(Hos. 2, 25 u. 2,1) sagt: „Ich werde das Nichtmeinvolk mein
Volk nennen und die Nichtgeliebte Geliebte. Und an dem Orte,
wo ihnen gesagt war: ihr seid nicht mein Volk, da werden sie
Söhne des lebendigen Gottes genannt werden" (9,24—26).

Zum Schluß hat er die erwählten Israeliten bis auf einen
verschwindend kleinen Rest vermindert: Jesafas ruft über Israel aus:
„Wenn die Zahl der Söhne Israels wie der Sand des Meeres wäre
— (nur) der Rest wird gerettet werden. Denn der Herr wird die
Abrechnung auf der Erde durch ein abgekürztes Verfahren zum
Abschluß bringen" (9,27.28). Der zweite Teil des Jesaja-Wortes
(Jes. 10,22b.23) lautet im hebräischen Text des Propheten:
„Garausmachen verschärft, überflutendes Recht; denn Garaus und
Verschärfung vollzieht der Allherr H Err der Heere inmitten der
ganzen Erde". Und in der Übersetzung der LXX, nach welcher
der Apostel zitiert: „Denn Rechnung abschließend und verkürzend

in Gerechtigkeit (wird das Verfahren beim Abschluß der
Geschichte Israels sein), weil Gott inmitten des Erdkreises ein
abgekürztes Rechnungsverfahren anwenden wird". Die Worte
„abschließend und verkürzend" sind eine eschatologische Formel für
die gerichtliche Liquidation am Ende der Weltgeschichte (Jes.
28,22; Daniel 9,27 u. 11, 36).

102



Der Apostel will also wohl sagten, daß nach der Prophétie des

Jesajas Gott am Schluß die Geschichte Israels liquidieren werde
und daß diese Liquidation den beinahe totalen Bankrott Israels
ergeben werde. Und wie Jesajas vorausgesagt hat (Jes. 1,9):
„Wenn nicht der Herr Zebaoth uns einen Samen übrig gelassen
hätte, wären wir wie Sodom geworden und Gomorrha gleichgemacht"

(9, 29). Sodom und Gomorrha sind durch die ganze Bibel
hindurch das Beispiel dafür, daß Gott, der im Bund mit Noah

versprochen hat, er werde nicht ein zweites Mal um der Sünde
der Menschen willen durch eine Sintflut alles Leben auf der Erde
ertränken, immerhin die Möglichkeit hat, eine besonders sündhafte

Menschengruppe total zu vernichten. Jesajas hat schon im
achten Jahrhundert vor Christi Geburt feststellen müssen, daß
dieses Gericht über Jerusalem und Juda gekommen wäre, wenn
Gott nicht aus Treue und Gnade einen Rest von ihnen als
Erbträger übrig gelassen hätte.

Was sagen wir nun? (9, 30a). Was ist das Ergebnis des
Auswahlverfahrens, das Gottes freie Gnade gemäß seinem Worte (wie
der umfassende Schriftbeweis bewiesen hat) von Anbeginn der
heiligen Geschichte bis zu der Stunde, da der Apostel den
Römern schreibt, durchgeführt hat? Das Ergebnis ist: Daß Heiden,
die der Gerechtigkeit nicht nachjagten, die Gerechtigkeit ergriffen
haben, (nämlich) die Gerechtigkeit aus Glauben; Israel aber, das

einem Gerechtigkeitsgesetz nachjagte, hat das Gesetz nicht
erreicht. Warum? — Weil es nicht aus Glauben (der Gerechtigkeit,
die das Gesetz meint, nachjagte), sondern so, als ob aus Werken
(frommer Anstrengung die Gerechtigkeit zustande gebracht werden

müßte). Sie stießen an den Stein des Anstoßes, von dem
geschrieben steht: „Siehe, ich lege einen Stein des Anstoßes und
Fels des Ärgernisses, und wer an ihn glaubt (im Glauben auf ihn
seinen Standpunkt nimmt), der wird nicht zuschanden werden"
(9,30b—33).

In diesem Zitat verbindet Paulus zwei verschiedene Worte des

Propheten Jesajas. Das eine (Jes. 8,14) redet von einem Fels,
über den die Juden stolpern und fallen. Das andere (Jes. 28,16)
redet von einem Stein, der das unerschütterlich feste Fundament

103



Zions ist. Mit Recht hat Paulus die beiden Worte verbunden, denn
es handelt sich in der Tat nicht um zwei verschiedene Steine, einen
stürzenden und einen aufrichtenden. Nein, in beiden Fällen ist es
derselbe Stein. Moses hat schon in seinem prophetischen Gesang
(5. Mose32) auf den Felsen hingewiesen, der eben deshalb, weil
er das Prinzip der Geschichte Israels ist, zugleich ihre Krisis ist.
Jesajas sagt (28,16 in der griech. Übers, der LXX, nach der Paulus

zitiert): „Wer auf ihn glaubt, wird nicht zuschanden". Er
sagt aber auch in bezug auf ihn (7, 9) : „Glaubt ihr nicht, so bleibt
ihr nicht".

Dieser Fels ist die Wirklichkeit, die Gegenwart des lebendigen
Gottes, seine Wahrheit und Treue, seine Gerechtigkeit, seine
Gnade, seine Freiheit. Er ist Gott in Jesus Christus. „Siehe, dieser
ist gelegt zum Fall und zum Auferstehen vieler in Israel" (Luk.
2, 34). „Euch nun, die ihr glaubt, ist er köstlich; den Ungläubigen
aber ist er der Stein, den die Bauleute verworfen haben, der zum
Eckstein geworden ist, ein Stein des Anstoßes und ein Fels des

Ärgernisses, denn sie stoßen sich an dem Wort und glauben nicht
daran" (1. Petrus 2, 6—10 und Matth. 21,42—44). Dadurch, daß
Gott das ganze Gebäude der heiligen Geschichte wieder
abgebrochen hat (Jer. 45, 4), legt er ihr Fundament bloß und deckt
den geheimen Grund der einzigartigen Existenz Israel auf: die
Gegenwart des lebendigen Gottes in seinem Sohne Jesus Christus.

Nun ist es klar, daß jeder Versuch, ihn als Prinzip für den
Aufbau eines Systems religiös-sittlicher Vollkommenheiten zu
benutzen, zusammenbrechen muß, daß er hingegen die Kraft und
Möglichkeit Gottes ist, jeden zu retten, der an ihn glaubt. An
Ihm ist Israel gescheitert, an Ihm wird es auferstehen.

Das zehnte Kapitel

Ihr Brüder, der Wunsch meines Herzens und mein Gebet zu Gott
für sie ist, daß sie gerettet werden (10,1). Dasselbe Herz, das
der Unglaube Israels unaufhörlich schmerzt, ist von einer heißen
Sehnsucht bewegt. Der Apostel versichert es seinen christlichen
Brüdern; weder sie noch er können sich mit dem Verlust der Juden

104



abfinden. Das Leid des Apostels wäre nicht das Leid Christi und
Gottes, wenm er die Hoffnung für die Juden könnte fahren lassen.
Die göttliche Seligkeit ist tief getrübt durch die Weigerung und
das Elend der Erstgeborenen. Gottes Herz muß getröstet werden

und ist erst getröstet, wenn sie zu seiner Freude eingehen.
Der Apostel würde den Glauben Christi verleugnen, wenn er
daran zweifeln würde, daß Gott die Juden retten will. Weil
Christus sein Leben für sie gegeben hat, braucht der Apostel nicht
seine Seligkeit für sie zu opfern. Umso notwendiger und begründeter

ist es, daß er für sie betet. Durch unablässige Fürbitte
vereinigt er sich mit dem Willen Gottes, der auf die Rettung der
Juden gerichtet ist.

Wir sehen, wie verkehrt es wäre, das neunte Kapitel im Sinne
des Determinismus zu deuten. Der Determinismus schließt das
Gebet aus, während für den Botschafter des Evangeliums die
jüdische Katastrophe Anlaß und Gegenstand des Gebetes ist. Die
Juden sind nicht ein verzweifelter Fall, sondern im Gegenteil der
exemplarische Gegenstand der Verheißung und der Endhoffnung.
Denn ich bezeuge ihnen, daß sie Eifer um Gott haben, aber
nicht in rechter Erkenntnis. Denn da sie die Gottesgerechtigkeit
verkannten und ihre eigene aufzurichten strebten, haben sie sich
der Gottesgerechtigkeit nicht untergeordnet. Denn das Ende des
Gesetzes ist Christus, zur Gerechtigkeit für jeden, der gUmbt
(10,2-4).
Der HErr, der Gott Israels, ist ein „eifriger" Gott (2. Mose
20,5). Die Liebe seines Herzens ist eine eifersüchtige Liebe
(2. Kor. 11,1—3). Das Gesetz, das er seinen Befreiten gegeben
hat, ist zusammengefaßt in dem Gebot: „Höre Israel, der H Err
unser Gott ist ein einziger Gott; und du sollst Gott deinen HErrn
lieben von ganzem Herzen, von ganzer Seele, von ganzem Gemüte
und aus allen deinen Kräften" (Mark. 12,39 f.). Die „guten
Juden" eifern, dieses Gesetz zu erfüllen. Ihr Eifer stimmt jedoch
nicht mit dem Eifer Gottes überein. Sein Eifer ist die Liebe,
die sich bedingungslos und rückhaltlos schenkt, während ihr Eifer
der religiös-moralische Idealismus ist, der nach Vollkommenheit
strebt.

105



Was den jüdischen Eiferern fehlt, ist der Verstand, das rechte
Verständnis. Der Apostel weist hier die große Bedeutung nach,
die das Denken und die Erkenntnis für das Aneignen des Heils
haben. Denken und Verstehen sind deshalb entscheidend wichtig,

weil Gott das Heil durch ein Wort mitteilt. Um gerettet zu

sein, muß der Mensch dieses Wort hören, es verstehen und es

glauben. So gescheit die Juden sind — das Einfachste und
Entscheidende haben sie noch nicht begriffen, daß nämlich Gott die
Liebe ist, daß seine Gerechtigkeit und darum auch die Erfüllung
seines Gesetzes reine Liebe ist. Da muß nichts verdient werden,
da ist alles Gabe.

„Dank sei Gott für seine unaussprechliche Gabe!" (2. Kor. 9,15).
Aus Liebe zu seinen verlorenen Söhnen hat der Vater sein Ein
und Alles, seinen lieben Sohn gegeben. Christus ist die
Selbsthingabe Gottes an die Menschheit, die Erfüllung, das Ziel und
Ende des Gesetzes. Gerade die Frömmsten unter den Juden
haben die größte Mühe, das zu verstehen. Die Pharisäer und
die Priester fanden, er zerstöre die heiligsten Werte. „Wir haben
ein Gesetz, und nach dem Gesetz muß er sterben", sagten sie dem
römischen Richter (Joh. 19,9). Ihr religiöser Eifer trieb sie dazu,
ihn als Gotteslästerer hinrichten zu lassen. So verstanden und
erfüllten sie das Gesetz. Und der Vater gab seinen eingeborenen

Sohn, den einzigen Unschuldigen den Schuldigen und für
die Schuldigen. So erfüllte er seine gerechtmachende Gerechtigkeit.

Am Kreuz sind die beiden Gerechtigkeiten vereinigt. Indem
da der Unschuldige für die Schuldigen hingerichtet und auferweckt
wird, wird das Gesetz, das den Sünder verdammt, und zugleich
das Gesetz, das den Sünder begnadigt, erfüllt.

Das ist's, was die Juden noch nicht begriffen haben. Das
Evangelium hat ihren religiös-moralischen Idealismus noch nicht
getötet. Sie fassen die Gerechtigkeit Gottes immer noch als eine

Aufgabe auf, wo sie doch reines Geschenk ist.

Denn Moses schreibt die Gerechtigkeit aus dem Gesetz so: „Der
Mensch, der tut, wird durch sie leben" (3. Mose 18, 5). Aber die

106



Gerechtigkeit aus dem Glauben spricht so: „Sage nicht in deinem
Herzen: Wer wird in den Himmel hinaufsteigen?1' — das heißt
Christus herabholen —• „oder: Wer wird in den Abgrund
hinabsteigen?" — das heißt Christus aus den Toten heraufholen —.
Sondern was sagt sie? „Nahe bei dir ist das Wort, in deinem
Munde und in deinem Herzen" — das ist das Wort des Glaubens,
das wir verkündigen (10,5—8). Um den Unterschied der beiden
Auffassungen von Gerechtigkeit zu charakterisieren, führt der
Apostel zwei verschiedene Erklärungen aus der Tora an. Es

ergibt sich daraus folgender Unterschied. Moses „schreibt". Die
gesetzliche Gerechtigkeit, deren Autorität für die Juden Moses
ist, besteht in der auf Stein geschriebenen Vorschrift: du sollst
tun! (2. Kor. 3, 4—18). Die Gerechtigkeit aus Glauben dagegen
ist die viva vox Evangelii, die lebendige und lebendig machende
Stimme, die sagt: Höre und glaube! Glaubst du, so hast du.
Aus Höhen, welche die sublimste Spekulation nicht erreichen
kann, ist Christus in die tiefsten Abgründe das Daseins hinunter

gestiegen. Er hat es für dich getan. Er ist das Ende des
idealistischen Strebens wie des existenzialistischen Realismus.

Wenn du also mit deinem Munde bekennst, daß Jesus der HErr
ist, und mit deinem Herzen glaubst, daß Gott ihn von den Toten
auferweckt hat, so wirst du gerettet werden (10,9). Das einzige,
was dir zu tun bleibt, ist glauben und bekennen. Bekennen heißt
im Griechischen wörtlich „das gleiche sagen", in diesem Fall also

sagen, was Gottes Wort und Geist dir sagen: Jesus ist der H Err.
In ihm ist der rettende Name Gottes kundgetan, das Tetragramm
des Alten Testaments ist „vokalisiert" als „Jesus", und jeder,
der das ausspricht, verfügt über die Wundermacht eines Baal
schem tow (Apg. 2, 21—26; l.Kor. 12, 3; Phil. 2, 11). Der Mund
kann den rettenden Gottesnamen nur dann recht bekennen, wenn
das Herz glaubt. Das Herz ist das Zentralorgan des Menschen,
seiner Vernunft, seines Gefühls und seines Willens. So ist beim
Glauben der ganze Mensch mit allen seinen Fähigkeiten beteiligt.

Durch das Glauben des Herzens eignet man sich also die
Gerechtigkeit an, und durch das Bekennen des Mundes das Heil.

107



Denn die Schrift sagt (Jes. 28,16) : „Jdder, der an ihn glaubt,
wird nicht zuschanden werden" (10,10—11). Der Apostel fügt
dem Prophetenwort hinzu „jeder" und erklärt es: Denn da ist
kein Unterschied zwischen dem Juden und dem Griechen. Denn
\einer und derselbe ist der HErr über alle, reich für alle, die ihn
\anrufen. Denn (Joël 2,32) „Jeder, der den Namen des HErrn
anrufen wird, wird gerettet werden" (10,12.13). „Jeder, alle",
der Apostel kann es nie genug unterstreichen. Wie alle, Juden
und Griechen, ohne Unterschied gesündigt haben und der
göttlichen Ehre ermangeln (3,23), so steht in Jesus allen ohne
Unterschied der unerschöpfliche Reichtum Gottes offen.

Die Juden sind die Erstgeladenen. Weshalb kommen sie nicht?
Warum rufen sie den Namen des Retters nicht an? Ist er ihnen
etwa nicht kundgetan? Dann könnten sie ihn allerdings nicht
anrufen. Wie sollten sie denn den anrufen, an den sie nicht gläubig

geworden sind? Wie an einen glauben, von dem sie nicht
gehört haben? Wie hören, ohne daß einer verkündigt? Wie
könnte man aber verkündigen, ohne gesandt zu sein? (10,14.15a).
Alle Glieder dieser Kette greifen ineinander und müssen alle
gegeben sein, wenn das Evangelium zum Glauben und Bekennen
werden soll. Die ganze Kette hängt letztlich daran, daß das

Evangelium verkündigt wird, da ja der Glaube aus dem Hören
(oder der Mitteilung) entsteht, das Hören (oder die Mitteilung)
aber durch das Wort Christi (10,17) 3. Darum ist die entscheidende

Frage, ob denn etwa Christus keine Boten zu Israel gesandt
hat. Sie ist eindeutig beantwortet durch die Heilige Schrift, da

ja geschrieben steht (Jes. 52,7): „Wie lieblich sind (oder wie
rechtzeitig nahen) die Füße derer, die die gute Botschaft (das
Evangelium) bringen!11 (10,15b).

Das Entscheidende ist also geschehen. Damit nun aus diesem

Anfang das weitere folge, muß das Hören zum Gehorchen werden.

3 Zu der Umstellung von V. 17, die auf der Auffassung beruht, er sei eine
sentenziöse Zusammenfassung von V. 14 f., vgl. Friedrich Müller in der
Zeitschrift für die Neutestamentl. Wissensch. 40 (1941), S. 249—254, und
Rudolf Bultmann in der Theol. Lit. Zeitung 1947, S. 199.

108



Denn glauben heißt gehorchen (1,5), sich dem Gehörten unterordnen

und sich völlig dadurch bestimmen lassen. Daran fehlt es
offenbar. Aber nicht alle sind dem Evangelium gehorsam geworden.

Denn Jesaja sagt (unmittelbar nach dem Willkommgruß an
die Freudenboten und am Eingang des großen Kapitels vom Leiden

des von den Seinen verkannten Knechtes desHErrn, 53,1) :

„HErr, wer hat unsere Kunde geglaubt?11 (10,16b).

Aber ich sage: Haben sie etwa doch nicht gehört? O freilich:

„Über die ganze Erde ging aus ihr Schall
und an die Enden des Erdkreises ihre Worte" (10,18).

Der Apostel sagt, die Möglichkeit, daß die ungläubigen Juden
trotz allen Boten, die Christus ausgesandt hat, das Evangelium
nicht hören konnten, ist ausgeschlossen, und begründet das mit
einem Vers aus dem 19. Psalm, der den Sphärengesang preist, die
Stimme des Himmels, der Tage und der Nächte, die die Kunde
von Gottes Schöpfertat weitergeben, und den Lauf der Sonne, die
die Welt vom Aufgang bis zum Niedergang so erleuchtet, daß
nichts vor ihren Strahlen verborgen bleibt. Der Apostel wagt es,
diesen Psalm auf die christliche Mission zu beziehen, zwei
Jahrzehnte nach der Auferstehung Christi, zu einer Zeit, da es noch
kein Radio gab. Er übertreibt nicht. Denn der Lauf des unbekannten

Galiläers, sein Heruntersteigen vom Throne des Vaters bis
in die Hölle und seine Rückkehr zur Rechten des Vaters, ist das
eine große Ereignis, auf das hin die Welt geschaffen ist, und
das von der ganzen Schöpfung mit höchster Spannung erwartet
worden ist, und das, nachdem es einmal geschehen ist, keinem
Winkel der Erde verborgen sein kann, geschweige denn den
Menschen im Heiligen Lande.

Aber ich sage: hat Israel etwa nicht verstanden? (10,19a). Ein
unverständliches und unverstandenes Wort kann allerdings nicht
Glauben erwecken. Könnte Israel also nicht verstehen, so wäre
es entschuldigt. Der Apostel beschuldigt sie nicht. Er verweist
sie auf Moses, ganz wie das Jesus tat, als er den Juden sagte: „Ihr

109



sollt nicht meinen, daß ich euch vor dem Vater verklagen werde;
es ist einer, der euch verklagt, Moses, auf welchen ihr hofft"
(Joh. 5, 45). So schreibt jetzt auch Paulus: Als Erster sagt Moses:

Ich werde euch eifersüchtig machen auf ein Unvolk
und reizen durch ein unverständiges Volk" (10,19b).

Moses sagt das in seinem Schwanengesang, wo der Gesetzgeber
zum Propheten geworden ist (5. Mose 32). Wie Gott, bevor er
ihn von der Erde hinwegnahm, ihn das gelobte Land von einem
Ende zum andern schauen ließ, so überblickt in diesem Lied das

prophetische Auge des Moses die ganze Geschichte Israels als

einen Strom, der aus mythischen Quellen entspringt und in das
Meer der Gnade mündet. Inmitten seines Laufs stürzt der Strom
über einen Felsen :

„Des Felses, der dich gezeugt, gedachtest du inicht
Und vergaßest des Gottes, der dich geboren.
Der H Err sah es und verwarf sie

aus Unmut über seine Söhne und Töchter.
Und sagte: Verbergen will ich vor ihnen mein Angesicht,
will sehen, welches ihr Ende sei.
Sie haben mich eifersüchtig gemacht durch Ungötter,
durch ihre Götzen haben sie mich gereizt.
Ich aber mache sie eifersüchtig durch ein Unvolk,
durch ein gottloses Volk will ich sie reizen".

Israel, das stolz darauf ist, den einen wahrhaftigen Gott zu kennen,
wird dereinst zu seinem Ärger sehen müssen, daß gottlose Heiden
die volle Erkenntnis Gottes haben, die es verkannt hat.

Jesaias aber wagt sich noch weiter und sagt (65,1):

„Ich ließ mich finden von denen, die mich nicht suchten,
und wurde offenbar denen, die nicht nach mir fragten".

Von Israel aber sagt er (65,2): „Den ganzen Tag breitete ich
meine Hände aus gegen ein Volk, das ungehorsam ist und wider-

110



spricht" (10,20.21). Gott hat niemals aufgehört, Israel einzuladen.

Es ist sein tiefes Leid, daß sie nicht eingehen wollen zu
seiner Freude. Wir denken an das Weinen Jesu über die heilige
Stadt: „Jerusalem, Jerusalem, wie oft habe ich deine Kinder
versammeln wollen, wie eine Henne ihre Küchlein versammelt unter
ihre Flügel, und ihr habt nicht gewollt" (Luk. 19,41—44; Matth.
23,37—39).

Ihr habt nicht gewollt. Das ist die Antwort auf die Frage, ob
Israel nicht verstanden habe. Statt ihre Zusage zu geben und das
erlösende Bekenntnis auszusprechen (homologein), verharren sie
im Widersprechen (antilegein). Aber Gott hört nicht auf, die
Arme den ganzen Tag nach ihnen auszustrecken. Wir denken an
die ausgestreckten Arme des Gekreuzigten. Wir denken auch an
den Vater des Verlorenen Sohnes, der gewartet hat mit der Liebe,
die alles hofft, und der in der Liebe, die alles verzeiht, den Sohn,
der das väterliche Erbe mit Huren durchgebracht hat, mit offenen

Armen empfängt. Gerade an diesem Überschwang des
Erbarmens nimmt der ältere Sohn, der sein Leben lang beim Vater
geblieben ist und ihm gedient hat, schweren Anstoß, so daß er
sich nicht entschließen kann, am Freudenfest teilzunehmen. Der
Vater geht zu ihm hinaus in das Dunkel und bittet ihn herzlich:
Mein Sohn, du bist allzeit bei mir, und alles, was mein ist, ist
dein. Komm doch herein und freu dich mit mir und deinem
wiedergefundenen Bruder! (Luk.15).

Die um Gott eifernden Israeliten sind abgestoßen durch die Gnade,
welche die Heiden umarmt. Sie schließen sich selber aus. Aber
Gott streckt den ganzen Tag die Hände nach ihnen aus. Auf die
Dauer werden sie dieser Liebe nicht widerstehen können.

Das elfte Kapitel

Ich frage nun: Hat denn Gott sein Volk verstoßen? — Unmöglich!

(11,1a). Was für einen Beweis hat der Apostel für dieses

„Unmöglich!", was ist der Trumpf, der alle Gegenargumente
sticht? — Er selbst, sein eigener Fall. Denn auch ich selbst bin

111



ein Israelit, aus dem Samen Abrahams, vom Stamme Benjamin
(11, lb). Bis heute behaupten immer wieder die Juden, ein geborener

Jude könne niemals ein echter Christ werden, und viele
Heidenchristen stimmen ihnen zu. Unbestreitbar sind jedoch die
ersten Christen und die Kronzeugen Christi bekehrte Juden
gewesen. Unter allen ist der Fall des Apostels der Heiden der
schlagendste und weitreichenste Beweis.

1. Er ist ein reinbliitiger Israelit, nämlich von dem Stamme
Benjamin, der als einziger unter den israelitischen Stämmen, im
Heiligen Lande gebürtig ist (1. Mose 35,16—20), der, als die
israelitischen Stämme sich von der messianischen Dynastie Davids
lossagten, als einziger ihr treu blieb, und damit den Anspruch
Judas, ganz Israel zu vertreten, rechtfertigte (l.Kön. 11,32—36;
12,19—23). Im benjaminitischen Gebiet liegt die Stadt Davids,
die unter allen Stämmen Israels als die Stadt des großen Königs
auserwählt ist; nach dem Segen des Moses ist es Benjamin, bei
dem der Geliebte des HErrn sicher wohnt, bei dem er für die

ganze Zeit die Chuppa (den Baldachin) und zwischen seinen Schultern

die Schechina (Wohnung) aufgeschlagen hat (5. Mose 33,12).
Und der Segen des Erzvaters Jakob-Israel vergleicht seinen jüngsten

Sohn Benjamin „einem reißenden Wolf, der des Morgens
Raub fressen und des Abends Beute austeilen wird" (l.Mose
49, 27).

2. Gott hat versprochen, er werde den Fluch, der auf den
zerstreuten Stämmen Israels liegt, in Segen umwandten, damit durch
die Zerstreuten und durch das Wunder der Gnade, das Gott an
ihnen tun wird, sein entweihter Name unter den Heiden geheiligt
werde (Hes. 36,16—28; Rom. 2, 24). Indem Benjamin innerhalb
des Judentums das Fortbestehen von Gesamtisrael und den
Anspruch auf Wiederbringung der verlorenen Stämme vertritt, ist er
zugleich auch der Garant für die Hoffnung der Heiden. Zum
„Propheten der Heiden" hat Gott deshalb einen Benjamiiniten im
Mutterschoß zubereitet (Jer. 1,5), desgleichen hat er den „Apostel
der Heiden" aus dem Stamme Benjamin gewählt und vom Schoß

seiner Mutter an ausgesondert (Gal. 1,15; Rom. 11,13). Paulus

112



wußte schon, weshalb er wiederholt hervorhob, daß er ein Israelit
aus dem Stamme Benjamin sei (Rom. 11,1; Phil. 3, 5).

3. Saul aus Benjamin, der erste König in Israel, dessen Namen
und dessen Leidenschaft Saul von Tarsus geerbt hat, war von
einer rein nationalistischen Auffassung des heiligen Volkes
besessen, als er David, den Mann nach dem Herzen Gottes,
verfolgte (Apg. 13, 21 f.; 1. Sam. 13,14; 2. Sam. 21). Getrieben durch
einen ähnlichen nationalen Fanatismus, hat Saulus-Paulus den
Sohn Davids, den Messias Jesus verfolgt, bis daß er bekehrt
wurde, den Namen Jesu vor den Nationen, ihren. Königen und vor
den Kindern Israels zu tragen (Apg. 9,1 —16). Mit mehr Recht
als irgendein anderer hätte er sich seines Israelitentums rühmen
können: „Beschnitten am achten Tage, aus dem Volk Israel, vom
Stamme Benjamin, ein Hebräer von Hebräern, in der Bindung an
das Gesetz ein Pharisäer (strengster Observanz), an religiösem
Eifer ein Verfolger der Kirche, in der vom Gesetz geforderten
Gerechtigkeit (so wie die Juden sie auffassen) untadelig. Aber
was mir Gewinn war, das habe ich um Christi willen für Schaden

geachtet. Ja, ich achte es alles noch für Schaden gegen den
überragenden Wert der Erkenntnis des Christus Jesus, meines Herrn.
Um seinetwillen habe ich alles eingebüßt und halte es für Unrat,
damit ich Christus gewinne und in ihm erfunden werde, wobei
ich nicht meine Gerechtigkeit habe, die aus dem Gesetz, sondern
die durch den Glauben an Christus kommt, nämlich die Gerechtigkeit,

die von Gott dem Glauben zugerechnet wird" (Phil.
3,3-9).

Paulus war der Typus des eifernden Juden gewesen, der gegen
den Stachel der Gnade ausschlägt. Im Judentum war er
weitergegangen als die meisten seiner Alters- und Volksgenossen, indem
er in besonders hohem Maße ein Eiferer für die Überlieferungen
der Väter war. In maßlosem Zorn hatte er die Gemeinde Gottes
zu zerstören versucht und die an den Gekreuzigten glaubenden
Juden bis ins Ausland verfolgt. Mit Absicht hat Gott gerade ihn
und nicht etwa einen Heidenchristen oder einen vormals liberalen
Juden zum Gesandten seiner Gnade an die Heiden erwählt (Gal.

3 Judaica, Bd. VI, 2

113



1,11 — 16; Apg. 9,22—26). Wahrhaftig, dieser einzigartige Mensch
ist der schlagende Beweis dafür, daß Gott sein Volk nicht
verworfen hat, das lebendige Unterpfand der Treue Gottes und der
Missionsaufgabe, die er Israel vorbehalten hat, er ist das große
Beispiel dafür, daß die Gnade Christi Gottes Kraft ist, auch und
gerade den unverständigen Eifer der Juden zu bekehren zu
der Erkenntnis Gottes im Glauben an den Christus Jesus.

Nein, „Gott hat sein Volk nicht verstoßen" (Ps. 94,12), das er
zuvor erkannt hat (11,2a). In 8,29.30 hat Paulus gezeigt,
welchen Wert und welche Folgen es hat, wenn Gott jemanden „voraus
erkannt hat": „Die er voraus erkannt hat, die hat er auch voraus
bestimmt, gleichgestaltet zu sein dem Bilde seines Sohnes, auf
daß er der Erstgeborene sei unter vielen Brüdern. Die er aber
voraus bestimmt hat, die hat er auch berufen, und die er
berufen hat, die hat er auch gerechtgesprochen; die er aber
gerechtgesprochen hat, die hat er auch verherrlicht". Das Volk, das

er voraus erkannt hat, wird sicher keine Ausnahme machen von
dieser Regel der göttlichen Folgerichtigkeit.

Oder wißt ihr nicht, was die Schrift sagt in (dem Abschnitt der
Geschichte des) Elias, wo er zu Gott gegen Israel betet: „HErr,
deine Propheten haben sie getötet, deine Altäre zertrümmert, und
ich bin allein übrig geblieben, und sie trachten nach meinem
Leben" (11,2b—3). Wie Moses der Mittler des Gesetzes und
des Bundes am Sinai (2. Mose 32, 32; 4. Mose 14,11—21), so hat
auch Elias, der Vertreter der Propheten, 'einmal gemeint, im
Gesamtabfall des Volkes als einziger treuer Israelit übrig geblieben
zu sein. Er ist den historischen Weg Israels wieder zurückgegangen,

aus dem Gelobten Lande zurück zum Wüstenberg, um dort
Gott mitzuteilen, daß diese ganze Geschichte zu einem totalen
Fiasko geführt habe und liquidiert werden müsse.

Aber was sagt ihm da der Gottesspruch? (1. Köm. 19,18). „Ich
Habe für mich siebentausend Mann übrig behalten, die ihr Knie
vor dem Baal nicht gebeugt haben". Wo Elias meinte, das ganze
Volk Israel sei vom Glauben an die Gnade abgefallen zur Natur-

114



religion, er sei die einzige Ausnahme, da zählt Gott noch
siebentausend Getreue. Wie ist diese Zahl zu verstehen? Im Verhältnis
zu 1 ist sie groß, als Summe eines Volkes jedoch klein. Da 7

die heilige Zahl und 1000 die Fülle der Welt ist, so könnte 7x1000
die heilige Gesamtheit bezeichnen. Die richtige Erklärung gibt
jedoch Bengel, wenn er im Gnomon zur Stelle bemerkt: „Septem
milia, in populo ad miram paucitatem redacto numerus non parvus,

immo ipse totus. 1 Reg. 20,15". In dem Kapitel, das dem
Gespräch Gottes mit Elias unmittelbar folgt, liest man tatsächlich

(1. Kön. 20,15) : „Da musterte Ahab das ganze Volk, alle
Kinder Israel, siebentausend". Wenn also Gott der Rechnung
seines Knechtes diese Zahl entgegenstellt, so sagt er ihm damit,
daß für ihn gar nichts verloren ist, sondern das ganze Volk Israel
als Aktivposten figuriert. „Der Herr kennt die Seinen" (2. Tim.
2,19 ; 4. Mose 16, 5). Er anerkennt alle, die er vorauserkannt hat.

„Sind sie untreu, so bleibt er treu, denn er kann sich selbst nicht
verleugnen" (2. Tim. 2,13). „Daß aber etliche nicht daran glauben,

was liegt daran? Sollte ihr Unglaube Gottes Glauben
aufheben?" (Rom. 3, 3). Er kennt die Seinen mit derselben,
schöpferischen Erkenntnis, mit der er sie vorauserkannt hat, indem er
„das Nichtseiende in das Dasein ruft und die Toten lebendig
macht" (Rom. 4,17).

Wie zur Zeit des Elias, so ist nun auch in 'der Gegenwart ein
Rest vorhanden durch die Wahl der Gnade. Wenn durch Gnade,
dann nicht mehr aus Werken, sonst wäre die Gnade nicht mehr
Gnade (11, 5.6). Gottes Antwort an Elias hat gezeigt, daß dieser
Rest das Unterpfand dafür ist, daß für Gott nichts verloren ist
von ganz Israel. Daraus erhellt, welche einzigartige Bedeutung
heute wie zu allen Zeiten die kleine Minderheit von Israeliten
hat, die den Glauben an Jesus bekennt. Die wenigen Christen
aus Israel sind die lebendigen Zeugen dafür, daß Gott sein
erwähltes Volk nicht aufgegeben hat. In der Zersplitterung der
Kirchen sind sie zugleich die eigentlichen Ökumeniker, welche
die Einheit der Gemeinde Christi auf Erden, ihren Ausgangspunkt
und ihr Ziel sichtbar machen. Er gehört mit zum Leiden Christi,
das sie in besonderer Weise zu tragen haben, daß sie, wenn sie

115



zum Glauben kommen, in eine der vielen Landes-, Volks- oder
Konfessionskirchen eintreten müssen, statt einfach in die Kirche
Jesu Christi. Sie dürfen sich diesem Leiden nicht dadurch
entziehen wollen, daß sie eine eigene Juden-Christen-Kirche gründen.

Denn dadurch würden sie die Zahl der Kirchen nur noch
um eine weitere vermehren und ihrem universalen Zeugendienst
untreu werden. Hingegen mögen sie wohl sich zu einer
judenchristlichen Allianz zusammenschließen und im Heiligen Land
darauf hinarbeiten, daß aus den vielen Missionskirchen Eine
Landeskirche werde. Sie sollen offen und ehrlich sein, was sie sind,
weder verbergein noch zur Schau tragen, daß sie Christen aus
Israel sind, sich dessen weder schämen noch darauf stolz sein.
Wo immer in einem Lande und Volk sie als Glieder der einen oder
andern Kirche leben, dürfen sie ein sichtbares Zeichen des

Ursprungs und der Echtheit dieser Kirche sein. Eine Kirche, die
sie als Christen zweiten Ranges bezeichnet und irgendeines
Rechtes beraubt, hat damit aufgehört, christliche Kirche zu sein.

Wie steht es nun? — Was Israel erstrebt, das hat es nicht erlangt,
die Auslese (der auserwählte Rest, Vers 5) hat es erlangt, die

übrigen dagegen sind verstockt worden, wie geschrieben steht:

„Gott hat ihnen einen Geist des Tiefschlafs gegeben" (Jes. 29,10),
„Augen zum nicht sehen und Ohren zum nicht hören
bis auf den heutigen Tag" (5. Mos. 29, 3).

Paulus hat den Text „Gott hat euch bis zum heutigen Tag noch
nicht Augen gegeben, die sehen, und Ohren, die hören" ins
Paradoxe verschärft „Augen zum Nicht-sehen und Ohren zum Nicht-
hören".

Und David sagt (Ps. 69, 23 f.) :

„Ihr Tisch werde ihnen zur Schlinge und Falle,
zum Sturz (Anstoß) und zur Strafe,
verfinstert seien ihre Augen zum nicht sehen,
und ihren Rücken beuge fürs ganze Lebenu (11,7—10).

116



Statt der Einladung zum messianiscben Mahl zu folgen, wo ohne
daß Geld dafür gefordert wird, die dem David versicherten Gnaden

als Speise und Trank zum ewigen Leben den Hungernden
und Dürstenden ausgeteilt werden und der Trinkspruch lautet:
„Höret, so wird eure Seele leben!" (Jes. 55,1—5), haben sie sich
selbst ihren Tisch mit ihren eigenen guten Werken gedeckt. Damit

haben sie sich selber die Falle gestellt, aus der sie keinen
Ausweg mehr zu Freiheit finden. Sie haben sich selber zum
Frondienst des Gesetzes verurteilt und müssen nun wie Simson, nach
dem ihm die Augen ausgestochen waren, die Mühle drehen und
als Taglöhner den Rücken krümmen.

Ist die Feststellung, daß Gott ihnen Augen gegeben, daß sie nicht
sehen, und Ohren, daß sie nicht hören, die Jesus bestätigt hat
(Matth. 13,14f.; Joh. 12, 40) und mit der die Apostelgeschichte
schließt, ist sie wirklich das letzte Wort über Israel? Kann der
Apostel, der mit Jesus seinen „Brüdern ein Fremder" geworden
ist (Ps. 69, 9), seinen Schmerz um Israel (9, 2) und sein „Weinen"
(Ps. 69,11) damit stillen, daß er sieht, wie sie in ihrem verkehrten
Streben sich fangen, stürzen und gestraft sind? Kann er wirklich
die Fürbitte für die unverständigen Gotteseiferer mit dem Gebet
schließen „Verfinstert seien ihre Augen zum nicht sehen, und ihren
Rücken beuge fürs ganze Leben!"?

Ich sage nun: Sind sie etwa angestoßen, damit sie fallen sollten?
— Unmöglich! Vielmehr ist durch ihren Fehltritt das Heil zu
den Heiden gekommen, um auch sie (nämlich die Juden)
eifersüchtig zu machen (11,11). Euch Heiden sage ich: insofern ich
Apostel der Heiden bin, suche ich die Ehre meines Amtes darin,
ob ich irgendwie mein Fleisch (meine Blutsverwandten) eifersüchtig

machen und einige von ihnen retten werde (11,13.14) 4. Ja,
die Juden sind angestoßen am Fels der Gnade. Hat Gott das

geschehen lassen, weil er sie verderben und endgültig von seinem

Heil ausschließen wollte? Durchaus nicht. Indem die Juden Jesus

kreuzigten, haben sie zwar das Heil abgelehnt, sie konnten jedoch

4 Zu der Umstellung von V. 12 hinter V. 14 vgl. Karl Barth, Der Römerbrief,

Volkshochschulkurs Basel 1940/41, S. 97.

117



damit nicht Gottes Heilsplan durchkreuzen, sie haben im Gegenteil,

ohne ies zu wissen und ohne es zu wollen, die Ausbreitung
des Heils 'entscheidend gefördert und, indem sie sich selbst
unermeßlichen Schaden zufügten, der Menschheit einen unschätzbaren

Dienst geleistet: sie haben den Retter den Heiden
„ausgeliefert". Was sie am Anfang der Geschichte Israels taten, als,

die Söhne Israels ihren Bruder Joseph den Ismaeliten verkauften,
das hat sich jetzt in vollem Ausmaße ereignet: „Ihr hattet zwar
eine böse Absicht mit mir, Gottes Absicht aber ging auf etwas
Gutes, daß er täte wie jetzt am Tage ist: ein großes Volk am Leben
zu erhalten" (1. Mose 50, 20). Bevor Jesus den Todesgang nach

Jerusalem antrat, hat das Wort einer Heidin, einer Syrophönizie-
rin, ihm diesen hellen Ausblick eröffnet: die Hündlein werden sich

von den Brosamen nähren, welche die Kinder, weil ihnen das Brot
der Gnade nicht schmeckte, vom Tische gewischt haben (Mark.
7,24—30). Indem die Juden die Gabe Gottes in Jesus abgelehnt
und den Heiden übergeben haben, hoben sie ihre Sonderstellung
mit allen Vorrechten auf, obschon sie meinten, das Gegenteil zu
tun. Sie merkten nicht, daß sie das große Geschenk Gottes den
Heiden gaben, und ahnten nicht, daß diese es annehmen und
dadurch gerettet würden. Sie haben die Scheidewand, die das
auserwählte Volk von den andern Völkern trennte, niedergelegt und
das Gesetz der in Satzungen bestehenden Verbote abgetan; die
Heiden, die bisher ohne Christus waren, ferngehalten vom Bürgerrecht

Israels und fremd den Bündnissen der Verheißungen, die
ohne Hoffnung und als Atheisten in der Welt lebten, sie wurden
durch das Blut Christi aus Fernen zu Nahen, Mitbürger der
Heiligen und Hausgenossen Gottes, erbaut auf dem Grunde der
Apostel und Propheten, wobei der Christus Jesus der Eckstein ist,
den die Juden beiseite gestoßen haben, weil er der Fels der Gnade

war (Epheser 2; Matth. 21, 42; Rom. 9, 32f.).

Das ist der unschätzbare positive Wert, den Gott dem Nein der
Juden verliehen hat. Ist damit der Beitrag, den Israel zur
Heilsgeschichte leisten sollte, erfüllt? Der Apostel antwortet: unmöglich!

und für ihn ist diese positive Bewertung, die Gott dem
ablehnenden Verhalten der Juden verliehen hat, ein Beweis dafür,

118



daß Gott noch mehr, noch ein letztes Erfüllendes mit ihnen vorhat,

Wir müssen jedoch zunächst sagen: es hätte sehr wohl sein
können, daß Gott erklärt hätte: Nun ist es genug, ich habe Israel
mein Versprechen gehalten und ihm die Erfüllung aller Versprechen

angeboten; sie haben es nicht annehmen wollen, trotz
wiederholter Angebote. Sie haben nicht gewollt, so sollen sie jetzt
die Folgen tragen. Wenn wir den Schluß der Apostelgeschichte
lesen, müssen wir sehr ernst prüfen, ob das, was der Apostel
dort den Juden in Rom sagt, nicht als endgültige Absage
gemeint sein könnte. Wer trotzdem volle Hoffnung für die Juden
hat und ihnen weiterhin die frohe Botschaft bringt, darf das
jedenfalls nicht, wie es oft geschieht, mit dem Schluß des

Matthäus-Evangeliums begründen, weil dort der Auferstandene dein

Befehl gebe, alle Völker zu Jüngern zu machen, worin auch die
Juden begriffen seien. Denn eben das ist nicht der Fall, Israel
ist in den Augen Gottes eben gerade nicht ein Volk wie alle
andern, und im Sprachgebrauch der Bibel sind überall unter „allen
Völkern" die Nichtisraeliten zu verstehen.

Judenmission ist nicht Heidenmission. Die Juden sind nicht
inbegriffen in dem Befehl, den Heiden die frohe Botschaft zu bringen,

sie sind aber auch nicht ausgeschlossen, ja, es steht
vielmehr erstaunlicher Weise nach dem, was der Apostel hier schreibt,
so, daß die Heidenmission indirekte Judenmission ist, wenn sie
im rechten Sinne geschieht, und daß ihr letztes Ziel die Bekehrung

der Juden ist. Das schreibt der Mann, den die Juden als
Verräter betrachten, weil er das heilige Vorrecht Israels preisgebe

und den Besitz Israels an die Heiden verschleudere.
Gerade er, „der Heidenapostel", muß es einmal in aller Offenheit
den Heiden sagen, daß für ihn die Heidenmission das wirksamste
Mittel ist, um die Juden zu gewinnen. Das soll die Heiden nicht
verletzen. Aber sie sollen es wissen, daß er die Herrlichkeit, die
Doxa, d.h. die endgeschichtliche Bedeutung seines Amtes darin
sieht, daß durch die Heidenmission die Juden gewonnen werden
sollen. Sicher ist das Heil der Heiden nicht nur das Mittel für
das Heil der Juden. Aber ebenso wenig ist das Fallen der Juden
nur das Mittel für die Erlösung der Heiden. Gott ist wahrhaftig

119



lind treu. Wenn 1er wollte, daß das Versagen der Juden den Weg
für die Rettung der Heiden freimachte, so will er jetzt, daß der
Glaube der Heiden die Juden zur Eifersucht reize und so „das
Eifern mit Unverstand" zum rechten Eifer für Gott werde. Die
Juden werden es auf die Dauer nicht aushalten, zuzuschauen, wie
die, welche Nicht-Volk waren, das Volk Gottes geworden sind
und das Heil erleben, das Israel versprochen war. So will Gott
seine Geliebten, die ihn dadurch, daß sie den Fels verwarfen und
dafür Nichtgöttern dienten, eifersüchtig gemacht und zum Zorn
gereizt haben, eifersüchtig machen und zum Glauben reizen (Rom.
10,19; 5. Mose 32,1—43).

Wenn schon ihr Fehltritt (ihr Ausfall) zum Reichtum der Welt
und ihr Verlust zum Reichtum der Heiden geworden ist, um wieviel

mehr erst ihr voller Eingang! (11,12). Wenn schon ihr
Abgestoßenwerden zur Versöhnung (zum Eintauschen) der Welt
wurde, was wird dcrnn ihr Wiedereinbringen werden, wenn nicht
Leben aus den Toten? (11,15). Der Apostel bedient sich der
Handelssprache. Israel ist ein wichtiger Posten in Gottes Rechnung.
Sein Ausfall hat nicht, wie man hätte meinen sollen, das ganze
Unternehmen der Gnade ruiniert, sondern vielmehr einen großen
Gewinn, nämlich die Völkerwelt, eingebracht. Dieser Gewinn
könnte Gott über den Verlust trösten. Aber Gott rechnet nicht
so, er will nichts verlieren, er will hundert Prozent haben (Luk.
15, 4—7), er will, daß die ganze Summe eingehe. Er schließt sein
Heilswerk nicht unvollendet ab. Die Vollendung ist das volle
Wiedereinbringen von allem, was der Tod konfisziert hat. Und
eben für diesen vollen Rückkauf hat er den Posten „Israel"
reserviert.

Der Ausdruck „Leben aus (den) Toten" ist auffallend.
Gewöhnlich schreibt der Apostel „Auferstehung der Toten". Besteht
ein Unterschied zwischen den beiden Ausdrücken? „Leben aus

(den) Toten" bleibt näher bei dem rabbinischen Begriff der techijat
ha-metim „Belebung der Toten" als „Auferstehung". Das Partizip
„als Lebende aus (den) Toten" wendet Paulus in Rom. 6,13 so

an, daß deutlich wird: „Leben aus (den) Toten" ist die Auswir-

120



'kling der Kraft, die in der Auferstehung Jesu Christi liegt. Gott
hat den Christus „heraufsteigen oder aufstehen lassen aus (den)
Toten" (Rom. 10, 9), so daß er der „Erstgeborene aus den Toten"
geworden ist (Kol. 1,18). Alle, die in Christus Jesus getauft
(getaucht) sind, die sind in seinen Tod getauft (getaucht). Durch
das Eintauchen in seinen Tod sind sie mit ihm begraben, damit,
gleich wie Christus durch die Herrlichkeit des Vaters „von (den)
Toten" auferweckt worden ist, auch sie in der Neuheit des Lebens
wandeln sollen. Und das heißt, sie sollen sich für solche halten,
die für die Sünde Tote, aber für Gott in Jesus Christus
„Lebende" sind. Sie geben nicht mehr ihre Glieder der Sünde zu

Werkzeugen der Ungerechtigkeit hin, sondern geben sich selbst
Gott hin „als wie Lebende aus (den) Toten" (Rom. 6,1—14).
Dieses „alswie", das das gegenwärtige Leben der Christen in
Beziehung setzt zu dem zukünftigen, zeigt, daß der Glaube die
Wirklichkeit des „Lebens aus (den) Toten" vorwegnimmt, das

am Ende der Geschichte voll offenbart werden wird 5.

Nun wollen manche Bibelleser das „Leben aus (den) Toten" in
Rom. 11,15 als die Wiedergeburt Israels verstehen, die der
Prophet Hesekiel im Geist geschaut und im 37. Kapitel beschrieben
hat. Das liegt weder in der Linie des Sprachgebrauchs des

Apostels, wie wir ihn soeben festgestellt haben, noch in der Logik der
Verse 12 und 15, denn da zeigt der Apostel, wie sich die Haltung
Israels gegenüber dem Christus Jesus positiv auswirke für die

ganze Welt: ihr Ausfall wurde der Reichtum der Welt, wieviel
größer wird dann erst der Gewinn sein, den der Wiedereingang
Israels, nicht nur für Israel selbst, dessen geistige Wiedergeburt
ja eben in diesem Wiedereingang, in seiner Bekehrung zum Glauben

an den Christus Jesus besteht, sondern für die ganze Welt
bringen wird. Wenn die gleichen Ausleger erklären, die
Wiederbelebung Israels werde insofern eine heilsame Wirkung auf die
Heidenwelt ausüben, als das im Glauben an Christus neuerstandene

Israel erst noch die Heiden voll und endgültig missionieren

6 Vgl. den wichtigen Aufsatz von Oaston Fessard über die Tragweite der
Auslegung von Rom. 11, 15 für eine Theologie der Geschichte: „Dieu
vivant", Nr. 8.

121



werde, so fügen sie damit dem Gedankengang von Römer 11 etwas
ein, was hier keinen Platz mehr hat. Denn der Apostel schreibt
11,25, die teilweise Verstockung Israels werde so lange dauern,
bis die Vollzahl der Heiden werde zum Heil eingegangen sein,
dann erst werde Israel als Ganzes sich im Glauben Christus
zuwenden. Wenn also dann die Vollzahl der Heiden eingebracht ist,
so kann das daraufhin bekehrte Israel keine missionarische
Aufgabe mehr an den Heiden haben. Was jedoch die versöhnte
Welt jetzt schon und dann erst recht mit sehnsüchtiger Spannung

noch erwartet, das ist die Auferstehung der Toten. Wenn
der Apostel „Leben aus (den) Toten" geschrieben hat, so hat er
dabei wahrscheinlich an jene Reihenfolge der Wiederbelebung
gedacht, wie er sie in l.Kor. 15, 20—28 beschrieben hat. Jetzt
ist Christus „von (den) Toten" auferstanden, „als der Erstling
der Entschlafenen". Durch das Weihen der „Erstlingsfrucht"
wird eine ganze Ernte geheiligt. Was mit diesem einen Erstling
geschehen ist, wirkt sich auf die Gesamtheit aus. „Wie in Adam
alle gestorben sind, so werden auch in dem Christus alle lebendig
gemacht werden. Jeder aber in seiner eigenen Abteilung (in
seinem tagma) : der Erstling ist Christus, dann (werden) die
Christus (im Glauben Zugehörenden) bei seiner Wiederkunft
(lebendig gemacht werden), dann (kommt) das Ende, wenn er das

Reich Gott und dem Vater übergibt, nachdem er jede Herrschaft
und jede Gewalt vernichtet hat. Denn er muß Herrscher sein, bis
er alle Feinde unter seine Füße legt. Als letzter Feind wird der
Tod vernichtet". Man beachte, daß bei dieser Aufzählung der
verschiedenen Ordnungen der Belebung das Lebendigwerden Israels
nicht als besonderes tagma aufgeführt wird.

Nach Römer 11 wird die Wendung Israels zum Glauben an den
Christus Jesus die allgemeine Auferstehung der Toten auslösen.
Die allgemeine Auferstehung wird sichtbar machen, Maß Gott
durch den Tod seines Sohnes die ganze Welt wiedergewonnen hat.

Jetzt wandeln wir im Glauben und nicht im Schauen (2. Kor. 5,7).
Die Tatsache, daß die Lage der ganzen Welt durch den Tod und
die Auferstehung des Christus völlig umgedreht ist, was jetzt
noch Gegenstand ausschließlich des Glaubens ist, das wird durch

122



die Auferstehung der Toten sichtbar werden. „Leiblichkeit ist das
Ende der Werke Gottes, wie aus der Stadt Gottes, Offenb. 20,
klar erhellet" (F. C. Oetimger in seinem Biblischen Wörterbuch
unter „Leib"). Das sichtbare Dasein des Volkes Israel ist auf
Erden, so lange es besteht, das Unterpfand und „Sakrament" der
sichtbaren: Wirklichkeit des Reiches Gottes. Vom Anfang bis zum
Ende hat der Schöpfer und Erlöser die sichtbare Wirklichkeit
seiner Herrschaft an das Dasein des auserwählten Volkes gebunden

(Jer. 31,31—40). Deshalb ist der jüdischen Seele der starke
und unausrottbare Trieb eingepflanzt, den elenden Zustand der
Menschheit umzugestalten zu der allgemeinen Wohlfahrt. Das
treibt sie, Fromme wie Atheisten, idealistische und materialistische
Reformbewegungen innerhalb der Weltgeschichte zu fördern. Eben
deshalb fällt es aber ihnen auch besonders schwer zu glauben,
daß der hingerichtete Christus der siegreiche Erlöser der Welt
sein soll. Die Juden verlangen Wunder (1. Kor. 1, 22). Denen,
die sie zum Glauben an den gekreuzigten Christus auffordern,
antworten sie: wir sehen nichts davon, daß er die Not der Welt
gewendet hat, zeigt es uns! — gleichwie die Jerusalemer im
Anblick des Gekreuzigten sagten: Ist er der König Israels, so
steige er vom Kreuz, dann werden wir an ihn glauben (Matth. 27,

39—43). Er stieg nicht herunter. Wohl hat er seinen Zeugen nach
der Auferstehung gezeigt, daß das Einzige, was die Not der Welt
wirklich wendet, das Wegnehmen der Sünde ist und daß er eben
damit der Fürst des Lebens ist, daß er dem Tod den Stachel
und das Recht nahm, indem er sein Leben für die Sünde der Welt
gab. Seine Boten hat er ausgesandt, alle Menschen zum Glauben-

an diesen Sieg zu gewinnen, zum Glauben an die jetzt noch nicht
oder erst teilweise sichtbare Wirklichkeit. In seiner Herrlichkeit
wird er jedoch nicht erscheinen, bevor nicht das auserwählte
Volk an den Sieg seiner Erniedrigung glauben und Jerusalem ihm,
den es um seiner Niedrigkeit willen ausgestoßen hat, den
Willkommgruß entbieten wird: Gelobt sei der da kommt in dem Namen
des Herrn (Matth. 23,39).

Mit Israel hat Gott das Werk der Erlösung begonnen, mit Israel
wird er es abschließen. Deshalb hat Petrus die Männer von Israel

123



angefleht: „Tut Buße und bekehrt euch, damit die Zeiten der
Erquickung vom Angesichte des Herrn kommen und er den für
euch bestimmten Christus Jesus senden möge, den der Himmel
aufnehmen (und in Unsichtbarkeit zurückhalten) muß bis zu den

Zeiten, da er alle Worte (von der Erneuerung des Weltalls), die

er durch den Mund seiner heiligen, von der Urzeit an ausgesandten
Propheten geredet hat, zu Stand und Wesen bringen wird"
(Apg. 3,12—26).

Das erklärt, warum in den verschiedenen Epochen der Weltgeschichte

jedesmal dann, wenn die Menschheit als Ganzes auf dem
Spiele steht und sich ihr Untergang oder ihre Rettung entscheidet,

das Volk der Juden in die Mitte der Weltbühne gezerrt wird.
Das Schicksal der Menschheit hängt letztlich in der Tat ab von
der Haltung des auserwählten Volkes und von der Haltung, welche
die andern Völker ihm gegenüber einnehmen. Wie die Wendung
der Juden zum Glauben an den Christus Jesus die Bedingung ist
für die Wiederherstellung aller Dinge, so ist auch ihr Unglaube,
ihre Verstockung das letzte Hindernis. Seit den Tagen der Apostel
hat wohl keiner das mit solcher Kraft und Kühnheit ausgesprochen

wie Léon Bloy in seiner Schrift „Le salut par les Juifs"
(1892, Neuausgabe 1905).

Die Verantwortung für die Verzögerung der Erlösung tragen
jedoch nicht nur die Juden, sondern in erster Linie wir selbst,
ehemalige Heiden, sogenannte Christen. Denn der Apostel
erklärt unmißverständlich, daß die Juden das Heil erst dann ergreifen

werden, wenn die geretteten Heiden sie eifersüchtig machen
werden auf den Glauben an Christus. Wir können und sollen den

Juden nicht den herrlichen Christus zeigen. Wir sollen aber in
unserer ganzen Haltung und besonders gegenüber den Juden
unser Verbundensein mit dem erniedrigten Christus, der sein
Leben für uns, die wir Gottes Feinde waren, gegeben hat, so zum
Ausdruck bringen, daß die Juden nicht länger seinem Erbarmen
und seiner Geduld widerstehen können. Tun wir das? Das ist die
entscheidende Frage, die uns gestellt ist. Hier wird die Judenfrage

zu der Christenfrage (Solovjeff).

124



Wir müssen bekennen, daß die aus den Heiden gesammelte
Christenheit noch nicht die rechte Antwort auf diese Frage gegeben
hat. Statt die Juden eifersüchtig zu machen, stoßen wir sie ab.
Wenn wir stolz auf unsere eigene Rettung die Juden verachten,
dann verleugnen wir die Gnade und setzen unser Heil aufs Spiel.
Wenn das Erstlingsbrot heilig ist, so auch der Teig (11,16a).
Das mosaische Gesetz verlangt, daß die Israeliten den ersten Laib
eines Teiges, die erste Garbe eines Kornfeldes, die erste Frucht
eines Baumes dem Heiligtum stiften sollen. Durch diese rituelle
Handlung der „Erstlingsgabe" wird der ganze Teig und die ganze
Ernte geheiligt (4. Mose, 15,17—21 ; 3. Mose, 23,15—20; 5. Mose
26,1 —11). Auf die gleiche Weise sind alle Israeliten geheiligt
durch Jesus Christus, der nach dem Fleisch aus Israel genommen
ist und sein Leben als „Erstlingsgabe" geopfert hat (1. Kor. 15,

20.23). Er ist die Wurzel des Stammbaums der Geretteten. Und
wenn die Wurzel heilig ist, dann auch die Zweige. Wenn aber
einige von den Zweigen herausgebrochen worden sind und du,
der du als ein wilder Ölbaumzweig unter sie eingepfropft worden
bist und an der fettspendenden Wurzel Anteil bekommen hast,
so rühme dich nicht gegen die Zweige; und wenn du dich rühmst,
so trägst du doch nicht die Wurzel, sondern die Wurzel dich. Du
•wirst nun sagen: Zweige sind herausgebrochen worden, damit
ich eingepfropft würde. Schön — auf Grurtd des Unglaubens sind
sie herausgebrochen worden, du aber stehst auf Grund des Glaubens.

Sei nicht hochmütig, sondern fürchte dich! Denn wenn
Gott die natürlichen Zweige nicht geschont hat, wird er auch
dich nicht schonen. Sieh nun die Güte und die Strenge Gottes:
an den Gefallenen die Strenge, an dir aber die Güte Gottes, falls
du bei der Güte verharrst, sonst wirst auch du herausgehauen
werden. Aber auch jene werden, wenn sie nicht im Unglauben
verharren, wieder eingepfropft werden, denn Gott hat die Macht,
sie wieder einzupfropfen. Denn wenn du aus dem von Natur wilden

Ölbaum herausgehauen und gegen die Natur dem edlen
Ölbaum eingepfropft worden bist, wieviel mehr werden diese
ihrem eigenen Ölbaum nach der Natur eingepfropft werden!
(11,16b—24).

125



Es konnte dem Scharfsinn der modernen Ausleger nicht entgehen,,
daß dieses Verfahren dem üblichen und natürlichen Brauch
widerspricht. Leider kommen sie zu spät, um den Apostel zu belehren,,
daß man edle Reiser auf einen wilden Ölbaum pfropft und nicht
umgekehrt. Die Wohlmeinenden aber, die, um die Ehre des Apostels

zu retten, Meer und Land bereist und schließlich in
Griechenland Bauern entdeckt haben, die absterbende edle Ölbäume
durbh Einpfropfen wilder Schößlinge in ihre Wurzel verjüngen,
bei deren Vorfahren also Paulus, als er in Korinth den Römerbrief

schrieb, dieses Verfahren könnte beobachtet haben (s.
Palästinajahrbuch 1930), haben nicht bedacht, daß der Ölbaum des

Apostels trotz seinem jahrtausendjährigen Alter keine Verjüngung
nötig hat. Die Verteidiger wie die Kritiker des Paulus scheinen
nicht gemerkt zu haben, daß das Widernatürliche in seinem
Gleichnis gerade die Spitze ist. Was hier mit dem Ölbaum
gemacht wird, soll nicht die Natur und ihre Gesetze veranschaulichen,

sondern die Gnade und ihre Freiheit. Die Gnade ist die
Wurzel und der Saft dieses Baumes und die Früchte, die er trägt,
sind Früchte der Gnade. Sein Pflanzer und Gärtner, Gott,
verfährt para physin, gegen die Natur (11,24).

Der Apostel zeichnet hier die Grundzüge der Paraphysik der
Rasse. Wie wohl tut das nach all dem Unsinn, den die Pseudo-
wissenschaft einer Physik und Metaphysik der Rasse in den letzten
Jahrzehnten produziert hat, einzig und allein, um die Juden
rassisch zu schänden! Race heißt auf deutsch Wurzel. So gewiß
Jesus nach dem Fleisch aus Israel stammt, so gewiß ist er die
Wurzel Israels. Alle Christen sind als solche rassenmäßig Israeliten.

Die Juden, die nicht an den Christus Jesus glauben, sind
herausgebrochene Äste. Dafür sind ehemalige Heiden eingepfropft
worden. Durch den Glauben ziehen sie Fett, heiliges Öl aus der
Wurzel. Der Gerechte lebt aus dem Glauben. Ein ehemaliger
Heide, der den Besitz seines Glaubens gegen die Juden ausspielt,
lebt nicht aus dem Glauben und verachtet die Gnade. Er hat
vergessen, daß die Gnade ein Geschenk ist und immer ein Geschenk

bleibt, daß Gott an ihm ein Wunder getan hat und immer neu
vollbringt. Meint er etwa, Gott, der an ihm das Wunder vollbrachte,

126



indem er durch seine Gnade in dem Herzen eines Heiden den Glauben

erweckte, sei weniger imstande, den Glauben im einem
jüdischen Herzen zu schaffen?

Ich will euch nämlich, liebe Brüder, nicht in Unwissenheit lassen
über dieses Geheimnis, damit ihr euch nicht in euern eigenen
klugen Gedanken darüber gefallet (11,25a). Das Rätsel des
jüdischen Volkes verlangt eine Lösung. Immer neu versuchen
Menschen, irgendeine spekulative oder praktische Lösung zu finden.
Der Apostel schneidet alle diese Versuche ab, indem er seinen
Brüdern ein Geheimnis mitteilt. Gott hat das Rätsel aufgegeben,
er allein kann es lösen. Er hat dem Apostel der Heiden die
Lösung durch ein „Geheimnis" offenbart. Ein „mysterion" deckt
eine verborgene Absicht Gottes auf, die sich auf das Ende aller
Dinge bezieht (1. Kor. 15, 51 ; Eph. 1,9; 3, 3—9; 6,19; Kol. l',26f.;
2,2; 4,3; 2. Thess. 2, 7) 6. Das Rätsel des jüdischen Volkes
besteht in dem Geheimnis, daß Gott die Heilsgeschichte mit Israel
abschließen und vollenden wird: Verstockung kam teilweise (oder
eine Zeitlang) über Israel, bis die Vollzahl der Heiden eingegangen

sein und auf diese Weise ganz Israel gerettet werden wird,
wie geschrieben steht (Jes. 59, 20 f. ; Jer. 31,31—39):

Kommen wird aus Zion der Retter,
wegtun wird er die Gottlosigkeiten von Jakob.
Und dies ist ihnen gegenüber die Erfüllung meiner Bundespflicht:
wenn ich ihre Sünden tilgen werde (11,25b—27).

Die Verstockung Israels ist „teilweise"; zahlenmäßig und zeitlich

ist Israel nur teilweise verstockt. Sie ist nur ein Stück des

Werkes, das Gott mit Israel tut, nur ein Stück des Weges, den

er mit ihm geht. Das Ziel ist, daß ganz Israel gerettet wird.
Was heißt hier „ganz Israel"? Auf keinen Fall heißt es „nur
ein Teil von Israel", nämlich soviele, als am Schluß an den Christus

Jesus glauben werden, während die im Unglauben Verharrenden

der ewigen Verdammung übergeben werden. Es ist un-

6 Vgl. Gottlob Schrenk, Der göttliche Sinn in Israels Geschick. Zollikon-
Zürich 1943, S. 21 f.

127



denkbar, daß der Apostel nach allem, was er geschrieben hat, zum
Schluß käme, es werde nur ein Teil von Israel gerettet werden.
Wozu hätte er dann überhaupt angefangen, die drei Kapitel zu
schreiben? Was ihn dazu trieb, war doch der tiefe Schmerz, daß

nur ein Teil von Israel im Glauben an den Christus Jesus das

Heil angenommen hat. Auch wenn die Zahl der Wienigen, die

jetzt glauben, größer geworden sein wird auf das Ende hin, so

genügt ihm das durchaus nicht. Er glaubt vielmehr und hat von
Gott durch das mysterion die Bestätigung erhalten, daß Gott alle
Israeliten retten will und retten wird7.

Er gibt dazu auch den Schriftbeweis. Man lese die beiden Zitate
in dem Zusammenhang, in dem sie bei den Propheten stehen

(Jes. 59, 9—21 und Jer. 31,1—40), um zu lernen, wie die Erfüllung

des Heils für „alle Familien Israels" das ausschließliche
und krönende Werk der Treue und der schöpferischen Gnade
Gottes ist; wie das Wort und die Wahrhaftigkeit Gottes von
Anfang bis zum Ende an Israel gebunden sind, und wie Gottes
Bund mit Israel ein universaler und ewiger Bund ist in dem Sinne,
daß er die Erhaltung und die Vollendung der Schöpfung garantiert.
Aus Zion, d. h. aus dem messianisch-politischen Zentrum der
Herrschaft Gottes auf der Erde, wird der Retter kommen und
er wird die Gottlosigkeit abwenden von Jakob. Die Vergebung
wird die Sünde tilgen. Das ist der biblische Zionismus. „Ba le

7 Zur Bedeutung von „ganz Israel" an dieser Stelle vgl. Karl Ludwig
Schmidt, Die Judenfrage im Lichte der Kapitel 9—11 des Römerbriefs
(Theologische Studien, Heft 13, Zollikon-Zürich 1943). Obschon das, was
Karl Ludwig Schmidt gegen die Auffassung, ganz Israel umfasse an dieser
Stelle „die Gesamtheit der Juden plus die Fülle der Heiden", geltend macht,
mich nicht überzeugt hat, so habe ich doch diesmal darauf verzichtet, diese

Auffassung zu vertreten, weil ich zu oft die Erfahrung gemacht habe, daß
die meisten Hörer und Leser dann — ich weiß nicht warum, ist es wirklich
so „kompliziert"? — meinen, die Formel „Die Gesamtheit der Juden plus
die Fülle der Heiden" schließe einen Teil der Juden aus. Dem
Mißverständnis, es sei unter „ganz Israel" nur ein geistlicher Teil des Israel
nach dem Fleisch gemeint, will ich unter keinen Umständen Vorschub leisten.
Schließlich wird auch der, welcher in V. 26 nur alle Juden sieht, in dem

„alle" von Vers 32 Juden und Heiden zusammengefaßt finden.

128



zion go'el" sagte der Prophet. Der „go'el", d. h. der nächste
Verwandte, der das Recht und die Pflicht hat, die armen und
verschuldeten Verwandten loszukaufen und ihnen den ihnen nach
Gottes Recht zustehenden Anteil an den heiligen. Gütern Israels
wieder zu verschaffen, er wird zu Zion kommen. Der Apostel
hat das „zu Zion" oder „für Zion" des Propheten in „aus Zion"
geändert. Der Retter, der zuerst zu Zion gekommen ist, wird am
Ende aus Zion kommen. „Denn das Heil kommt von den Juden"
(Joh. 4,22).

Nach dem Evangelium sind sie zwar Feinde um euretwillen, nach
der Erwählung aber Geliebte um der Väter willen (11,28). Gott
ist zugleich gegen und für die Juden. Den tiefen Gegensatz
zwischen ihm und ihnen reißt das Evangelium auf, insofern eben das

Evangelium die Heilsbotschaft ist, daß der von den Juden
verworfene Christus Jesus der Heiland der Welt ist. Hätten sie nicht,
indem sie sich gegen ihn und damit gegen Gott auflehnten, das
Maß der Sünde voll gemacht, dann wäre die Gnade nicht übergeströmt.

Der Gegensatz zwischen Gott und Israel darf nicht
„dialektisch" ioder erbaulich aufgelöst werden. Gott ist ihr Feind,
weil und solange sie „Feinde des Kreuzes Christi" sind (Phil. 3,

18; vgl. l.Thess. 2,14—16). Der Apostel hat es „weinend"
gesagt, und wir sollen uns hüten, es anders zu sagen. Aber es muß

gesagt sein: „Israel" ist „Theomachos", Kämpfer gegen Gott,
geworden, wie es Gamaliel ahnte (Apg. 5,39). Nun muß es
erfahren und die Welt kann sehen, was es bedeutet, den heiligen
Gott als Gegner zu haben. Dieser „Antijudaismus" Gottes ist
gewiß keine Rechtfertigung des heidnischen Antisemitismus, lehrt
aber, warum ein wohlgemeinter Philosemitismus den Antisemitismus

nicht überwindet. „Gottes Zorn ist über die Juden gekommen"

(1. Thess. 2,16), er zürnt seinen Erstgeborenen, die seinen
Gesandten „hindern wollen, den Heiden ihre Rettung zu verkündigen".

Die geretteten Heiden sollen aber keinen Augenblick
vergessen, daß der Vater „um ihretwillen" seinen Erstgeborenen,
zürnt. Dann wird es ihnen nicht in den Sinn kommen, die Juden
zu schelten. Sie werden vielmehr darunter leiden, wie es für den

Apostel ein unablässiges Weh war, daß darum, weil sie unver-

129
4 Judaica, Bd. VI 2



dientermaßen die Güte Gottes erfahren, die Juden verdientermaßen

die Strenge Gottes erfahren müssen.

Nur eines kann sie mit dem Apostel trösten, und das ist die
Gewißheit, daß der Vater aus Liebe zürnt und daß es bei der Wahl
seines Herzens bleibt, die er in der Urzeit ein für allemal
getroffen hat: darnach sind sie seine Geliebten um der Väter willen.
Denn unwiderruflich (unbereubar) sind die Gnadengaben und die
Berufung Gottes. Was er einmal zugesagt hat, das hält er, und
was er einmal geschenkt hat — und er hat sich selbst Israel
geschenkt —, das nimmt er nicht mehr zurück. Er lügt nicht, der
Israels Ruhm ist, und läßt sich's nicht gereuen; denn er ist kein
Mensch, daß er sich's gereuen ließe (1. Sam. 15,29). So nämlich,

wie ihr einst ungehorsam wäret, fetzt aber Erbarmen
empfangen habt durch ihren Ungehorsam, so sind auch diese fetzt
ungehorsam gewesen, damit durch das euch erwiesene Erbarmen
auch sie jetzt Erbarmen empfangen sollen 8.

Denn Gott hat alle unter den Unglauben verschlossen, damit er
sich aller erbarme (11,29—33). Auf diese Weise triumphiert
Gottes Freiheit. Wenn Er will, so kann er alle Menschen retten.
Das Evangelium ist die frohe Botschaft, daß er das will. Das

Evangelium, so wie es der Apostel im Orient verkündigt hat und
wie er es im Okzident verkündigen wird, ist damit gegen jeden
Einwand gesichert. Alle haben gesündigt und sind schuldig
erklärt, und alle werden bedingungslos freigesprochen. Denn Gott
hat alle unter den Ungehorsam verschlossen, „damit" er sich
aller erbarme. Das gleiche göttliche Urteil, das alle schuldig
spricht, spricht alle frei. Jeder Mund, der die Gerechtigkeit des

8 In der Übersetzung von V. 31 bin ich der Zürcher Bibel gefolgt „so sind
auch diese jetzt ungehorsam gewesen, damit infolge der Barmherzigkeit
gegen euch auch sie Barmherzigkeit erlangen", weil es so der Logik des
Satzes besser entspricht als die Übersetzung „so sind diese jetzt eurer
Erbarmung gegenüber ungehorsam, damit auch sie jetzt Erbarmung erfahren
sollen" (Lietzmann). Ich gestehe jedoch, daß das Komma, welches Bernhard

Weiss zwischen epeithesan und to hymetero eleei gesetzt hat, mir
nicht ganz genügend erscheint, um die Grammatik des Satzes mit der Logik
in Einklang zu bringen.

130



Menschen rühmen möchte, wird geschlossen (2,1), und jeder
Mund wird geöffnet, Gottes Gerechtigkeit zu preisen.

Der Apostel ist am Ziel seines Gedankengangs. Das „alle" ist
„durchgeführt". Das Schiff ist durch die Meerenge, in der mehr
als einmal Szylla und Charybdis drohten, hindurch und fährt
hinaus in den Ozean.

Was sagen wir dazu? Loben wir die Spannkraft dieses Denkers?
Sind wir glücklich, eine Theodizee zu haben? Oder jammern wir,
daß die paulimische Theologie überaus kompliziert sei im
Vergleich zu der Einfachheit des Evangeliums Jesu nach Matthäus,
Markus und Lukas? Mit solchem Klagen oder solchem Rühmen
würden wir nur beweisen, daß wir von allem nichts verstanden
haben. Weit entfernt davon, uns eine Theodizee in die Hand zu
geben, setzen diese drei Kapitel, ähnlich wie das Buch Hiob,
jedem Versuch des Menschen, Gott zu rechtfertigen, ein Ende.
Der Apostel hat das Evangelium ausgerichtet, welches die
Gerechtigkeit Gottes offenbart. Gottes Gerechtigkeit ist die
überlegene Freiheit seiner Gnade. Gott will und kann den Menschen,
sein verschuldetes Geschöpf, gerecht sprechen. Aber der Mensch
kann und soll nicht Gott rechtfertigen wollen. Gott hat das nicht
nötig. Paulus wußte es besser als jeder andere. Ja, er ist ein

großer Denker. Aber, wie er den Korinthern geschrieben hat, er
kämpft nicht mit „fleischlichen Waffen", er macht nicht
Philosophie. „Denn die Waffen unserer Ritterschaft sind nicht fleischlich,

sondern mächtig vor Gott, zu zerstören Befestigungen; wir
zerstören die Anschläge und alle Höhe, die sich erhebt wider die
Erkenntnis Gottes, und nehmen gefangen alle Vernunft unter den
Gehorsam Christi" (2. Kor. 10, 3—6).

In diesem Sinn meditieren und legen diese drei Kapitel des

Römerbriefs das Gleichnis vom Verlorenen Sohn aus, auf daß wir
begreifen möchten mit allen Heiligen, welches da ist die Breite
und die Länge und die Höhe der Liebe des Vaters, der seinen
Erstgeborenen nicht weniger als den Jüngeren mit der Liebe Christi
liebt, die alle Erkenntnis übertrifft (Eph. 3,18.19).

131



O welch eine Tiefe (Abgrund) des Reichtums und der Weisheit
und der Erkenntnis Gottes! (11,33a). Die Meditation des Mysteriums

Israel endet in der Anbetung. Der prophetische Gesang,
den Mose vor der ganzen Gemeinde Israels und zugleich vor dem
Himmel und der Erde als Zuhörern gesprochen hat, enthält
folgendes Wort über das letzte Ende der heiligen Geschichte:

Ist solches nicht bei mir verborgen,
versiegelt in meinen Schatzkammern? (5. Mose 32, 34).

Der Christus Jesus hat diese Schatzkammern geöffnet, und der
Apostel Paulus ist mit dem Gnaden-Amt betraut worden, den
Heiden die frohe Botschaft von dem unerforschlichen Reichtum
Christi zu überbringen und allen öffentlich bekannt zu geben, wie
das Mysterium verwaltet wird, das seit Urzeiten in Gott, dem
Schöpfer aller Dinge, verborgen gewesen ist, damit jetzt den
Mächten und Gewalten im Himmel durch die Kirche die mannigfach

verschlungene Weisheit Gottes kundgetan werde (Eph. 3,

8—11). Er hat es mit tiefem Staunen und Anbetung getan, und
alle, die ihn verstehen, die stehen mit ihm staunend und anbetend
vor dem lichten Abgrund und der unerforschlichen Tiefe des Reichtums,

der Weisheit und der Erkenntnis Gottes. Die Weisheit
verwaltet den Reichtum, und die Erkenntnis wählt aus den Schätzen,
was jetzt und hier zu schenken ist.
Wie unerforschlich sind seine Entscheide! Wenn das schon wahr
ist für das Herz des Menschen (Jer. 17, 9; Spr. 25, 3 i. d. griech.
Übers, des Symmachus), wieviel mehr erst von dem Herzen
Gottes. Wie unergründlich sind seine Wege, durch die er seine
Entscheide so ausführt, daß wunderbarerweise das Gericht zur
Rettung wird!

Denn wer hat die Vernunft des Herrn erkannt,
oder wer ist sein Ratgeber gewesen? (Jes. 40,13).
Oder wer hat ihm etwas gegeben,
das ihm müßte vergolten werden? (Hiob41,3).
Denn von ihm und durch ihn und zu ihm ist Alles.
Sein ist die Herrlichkeit in Ewigkeit.

Amen.

132


	Das Geheimnis Israels : eine Erklärung der Kapitel 9-11 des Römerbriefs

