
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Joachim Jeremias : Die Wiederentdeckung von Bethesda. J o-
hannes 5,2. (Forschungen zur Religion und Literatur des Alten
und Neuen Testaments, herausgegeben von R. Bultmann, Neue Folge,
41. Heft.) Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1949. 27 S., 5 Abb.
DM 3.50.

Als W. Bauer 1933 die 3. Auflage seines Kommentars zum Johannesevangelium

erscheinen ließ, konnte er zu der Ortsangabe für die Heilung des 38

Jahre Gelähmten in Joh. 5, 2 nur bemerken, daß man den Ortsnamen
vielleicht als Bethzata lesen dürfe, und daß das der Name für den nördlichen
Stadtteil von Jerusalem war; „will man diesen Fingerzeig nicht benutzen,
so wird sich über die Lage des Teiches kaum etwas ausmachen lassen". Aber
etwa zur gleichen Zeit hatte J. Jeremias in einem Bericht über „Neue
Grabungen in und bei Jerusalem" (Ztschr. f. d. Neut. Wissenschaft 31, 1932,
308 ff.) darauf aufmerksam gemacht, daß Grabungen nördlich vom Tempelplatz

die Identifizierung von Bethesda ermöglicht hätten, und nun legt
dankenswerter Weise Jeremias diese Ergebnisse in einer übersichtlichen
und allseitigen Darstellung vor, so daß sich jedermann von der großen
Wahrscheinlichkeit dieser Tatsache überzeugen kann. Jeremias geht aus von der
Festlegung des sehr verschieden überlieferten Textes von Joh. 5,2;
überzeugend wird entgegen der üblichen Übersetzung nachgewiesen, daß zu
übersetzen sei : „Es ist aber in Jerusalem beim Schafteich die auf aramäisch
Bethesda genannte (Stätte) mit fünf Säulenhallen". Dabei scheint mir nur
die Frage nicht endgültig entschieden werden zu können, ob diese Stätte
wirklich Bethesda „Ort des (göttlichen) Erbarmens" hieß oder doch
eher Bethzata, wie ein anderer Teil der Handschriften überliefert. Ebenso
einleuchtend wird gezeigt, daß der ebenfalls sonst nie erwähnte „Schafteich"

nicht im Süden der Stadt bei der Siloaquelle angesetzt werden kann,
weil die gesamte alte christliche Tradition diesen Teich im Norden des

Tempelbezirks suchte, wogegen sich erst vom 12. Jahrhundert an eine andere
Lokalisierung durchsetzte. Schließlich schildert Jeremias sorgfältig die seit
1873 in verschiedenen Phasen sich vollziehende Entdeckung erst einer
Zisterne, dann allmählich des gesamten Umrisses zweier Teiche, die durch
einen breiten Mittelgang getrennt waren und ursprünglich umfangreiche
Säulenhallen aufgewiesen haben müssen, wie die zahlreich aufgefundenen
Säulenreste beweisen. Da die ganze Anlage in die Zeit vor dem 2.
Jahrhundert n. Chr. gehört und mit einer fünften, die beiden Teiche trennenden
Säulenhalle vorzüglich zu dem Bericht des Johannes paßt, ist die Annahme
wirklich äußerst wahrscheinlich, daß damit der Ort wiedergefunden ist, an
dem nach dem Johannesevangelium die Heilung des Gelähmten stattgefunden
hat, und an dem die gesamte altchristliche Tradition diese Heilung lokalisiert
hat (daß die Anlage schon von Herodes d. Gr. stamme, ist freilich nicht

73



bewiesen). Nun setzt allerdings Joh. 5,7 voraus, daß es sich um einen
Teich gehandelt habe, dessen Wasser in bestimmten Abständen eine
Bewegung aufwies, und Jeremias betont selber, daß dieser Tatbestand sich bis

jetzt noch nicht ausreichend erklären läßt, daß aber aufgefundene komplizierte

Kanäle vielleicht eines Tages auch dieses Rätsel noch aufklären werden
(ein großer Teil des Geländes liegt noch unter bis zu 25 m tiefem Schutt
verborgen). Es ist darum Jeremias zuzugeben, daß so wirklich mit großer
Wahrscheinlichkeit „eine verschollene Stätte der heiligen Geschichte aus
dem Schutt der Jahrhunderte wieder ans Tageslicht" gekommen ist. Und
sicher ist auch, daß damit die Zuverlässigkeit der Ortangabe für diese
Erzählung des Johannesevangeliums erwiesen ist, und das ist wichtig genug
als Zeugnis für das Gebundensein der „heiligen" Geschichte an bestimmte
Orte und Zeiten. Die Frage nach der geschichtlichen Zuverlässigkeit der
einzelnen im Johannesevangelium verwerteten Oberlieferungen bleibt natürlich

auch weiterhin von Fall zu Fall zu prüfen.

Zürich. Werner Georg Kümmel.

Hans Joachim Schöps: Jüdisch-christliches Religionsge¬
spräch in neunzehn Jahrhunderten. Atharva-Verlag,
Frankfurt a/M. 158 S.

Es ist eine außerordentlich verdienstliche Arbeit, die uns der Verfasser (Dozent

für Religionswissenschaft in Erlangen) mit dieser „Geschichte einer
theologischen Auseinandersetzung" geschenkt hat. Ich sage: uns
geschenkt hat; denn wo auf christlicher Seite könnte sie größere Bedeutung
haben, als gerade für uns, die wir es als eine Aufgabe der Mission unter
Israel angesehen wissen möchten, daß ein jüdisch-christliches Gespräch
zustande kommt und nicht bloß Gespräche seelsorgerlicher Art mit Einzelnen,

sondern auch solche zwischen anerkannten und maßgebenden
Vertretern des Judentums und des Christentums auf dem Boden gegenseitiger
Achtung, zur Klärung der Fronten, zur Klarstellung des Trennenden wie
des Gemeinsamen. Diesem unserem Bestreben wie dem Entgegenkommen
Dr. Martin Buber's hatten wir es ja zu danken, wenn auf unserer Tagung
über die Judenfrage in Stuttgart 1930 ein solches theologisches Gespräch
zwischen ihm und Prof. Dr. Köberle vor einem großen, vorwiegend
akademischen Publikum gehalten werden konnte.

Die markantesten solcher jüdisch-christlicher Gespräche, von den Disputationen

im Mittelalter bis in die jüngste Zeit, werden in unserem Buche
dargestellt und in begleitenden Betrachtungen des (jüdischen) Verfassers die:
wesentlichen Momente hervorgehoben, ebenso in ihrer beständigen
Wiederkehr durch die Jahrhunderte, wie auch in ihrer zeitgeschichtlichen Einstellung.

Es sind dabei nicht bloß persönliche Begegnungen zwischen zwei
Gesprächspartnern, sondern auch Streitschriften wie die des Jehuda Halevi,
eines der bedeutensten und edelsten Geister des Judentums im Mittelalter^

74



„Kuzari" betitelt, und das „Chizzug Emuna" des Karäers Isaak Troki aus
der vorreformatorischen Zeit — jene eine feinsinnige Apologie des Judentums,

besonders der Auserwähltheit Israels, diese eine eingehende und
scharfe Polemik wilder das Christentum, die bis in die Gegenwart für
das Judentum Osteuropas weithin maßgebend geblieben ist. Unser alter
Lehrer am Institutum Judaicum Delitzschianuin in Leipzig, J. Lichtenstein,
hatte eine Gegenschrift, Chizzug Emuna Emeth, erscheinen lassen, wie
sie denn auch in den Übungen unseres Seminars behandelt wurde. Anlaß

zu ihr haben wohl nicht bloß die häufigen persönlichen Begegnungen
und Auseinandersetzungen Trokis mit christlichen Theologen gegeben,
sondern auch die starke Bewegung der Geister auf religiösem Gebiet in
damaliger Zeit.

Unter den Religionsgesprächen in unserer Zeit nimmt ohne Frage
dasjenige zwischen Eugen Rosenstock und Franz Rosenzweig einen der
vornehmsten Plätze ein; nicht bloß weil es zwischen zwei geistig
hervorragenden Söhnen Israels geführt wurde; es ist auch deswegen denkwürdig,
weil es in einem geistvollen Briefwechsel zwischen den Schützengräben
an der mazedonischen und französischen Front geführt wurde, sondern
auch weil es von dem frommen, tiefgläubigen Standpunkt beider Männer
aus am tiefsten und klarsten, ja in unvergleichlicher Weise das
Trennende und Gemeinsame zwischen Judentum und Christentum beleuchtet,

wie es der Verfasser in den beiden Kommentaren dazu „Die Bedeutung

Israels für die Christenheit" und die „Bedeutung der Christenheit
für Israel" nachweist.

In der Tat kann die Frömmigkeit innerhalb des modernen Judentums, wie
sie durch Franz Rosenzweig selbst, durch Martin Buber, Leo Baeck, Joachim
Schöps u. a. repräsentiert wird, kaum schöner zum Ausdruck gebracht werden,

als es durch Franz Rosenzweig geschehen ist. Sie läßt auch die
Heilsoffenbarung Gottes in Christus als des gottgesandten Heilandes
der Heidenwelt durchaus gelten. Dieses Zugeständnis gipfelt in dem
Satze: „Was Christus und seine Kirche an der Welt bedeuten, darüber
sind wir einig: Es kommt niemand zum Vater denn durch ihn. Es

kommt niemand zum Vater — anders aber, wenn einer nicht mehr zum
Vater zu kommen braucht, weil er schon bei ihm i s t. Und dies ist nun
der Fall des Volkes Israel (nicht des einzelnen Juden). Die Entwicklung
des Judentums geht an dem Jesus, zu dem die Heiden „Herr" sagen, und
durch den sie zum Vater kommen, vorbei; sie geht nicht durch ihn
hindurch. Das Volk Israel, erwählt von seinem Vater, blickt starr über Welt
und Geschichte hinüber, auf jenen letzten fernsten Punkt, wo dieser, sein
Vater, dieser selber — der Eine und Einzige — Alles in Allem sein wird.
An diesem Punkte, wo Christus aufhört, der Herr zu sein, hört Israel auf,
erwählt zu sein"

Es scheint mir in höchstem Grade verwunderlich, daß in den Gesprächen

75



so wenig Bezug genommen wird auf die große Verheißung Jeremia 31,
31 ff., die es verdient, zum Ausgangspunkt genommen zu werden. Wenn
da ein neuer Bund verheißen wird, der ausdrücklich für Israel bestimmt
ist und es zu dem machen soll, wozu es seiner Erwählung gemäß werden
sollte: das Volk Gottes, dem das Gesetz, der Wille Gottes ins Herz
gegeben wird als eiin inneres Naturgesetz (die „Beschneidung der Herzen"),
auf Grund einer großen göttlichen Amnestie, so müßte doch Israel
erkennen, daß seine Berufung und Erwählung zum heiligen Volk und königlichen

Priestertum sich erst durch den Eintritt in das neue Bundesverhältnis

zu Gott erfüllen kann, wie es in Christus gegeben wird, der nicht
gekommen ist aufzulösen, sondern zu erfüllen. Und wenn seine Gemeinde
aus den Völkern, seinem Befehl entsprechend, Israel auffordert, mit ihr
den Weg des Heils zu gehen, der nicht an Christus vorbei, sondern durch
ihn hindurch führt, so ist sie sich bewußt, daß sie, weit entfernt, Israels
Erwährung und Beruf im Reiche Gottes zu mißachten, vielmehr seine

einzigartige Bedeutung für die Geschichte und Vollendung des Reiches
Gottes anerkennt. O. v. H a r 1 i n g.

Dokumente

Auf Schloß Tutzing (Evangel. Akademie) fand eine Tagung „Christentum
und Judentum" statt, zu der Herr Landesbischof Meiser mit folgenden
Worten eingeladen hat:

Sehr verehrte Damen und Herren!

Zwischen den Juden und dem deutschen Volk ist Furchtbares vorgefallen.
Schwere Schuld hat unser Volk auf sich geladen, von der sich auch seine
christlichen Glieder nicht freisprechen können.
Haben auch die Christen jene schrecklichen Vorgänge nicht gewollt, so
haben sie doch nichts Entscheidendes dagegen getan. Außerdem bleibt die
drängende Frage, ob nicht im Bewußtsein Mancher Reste jenes alten Wahnes

zurückgeblieben sind, aus dem sich Christen berufen glaubten, eine angebliche

Verwerfung Israels durch Gott selbst vollziehen zu sollen.
Hier muß eine aufrichtige Prüfung einsetzen, die unterscheidet zwischen
biblischer Wirklichkeit und Verfälschungen aus der Sphäre jener
Leidenschaften, die, von Grund auf böse, sich gerne hinter religiösen Motiven
verstecken.
Nach allem, was vorgefallen ist, kann uns nicht erlaubt sein, wieder Haus
an Haus mit jüdischen Menschen zu wohnen, ohne überhaupt Notiz von
ihnen zu nehmen. Wir, die wir uns als das neue Israel bezeichnen, dürfen
nicht zögern, ein Gespräch mit dem alten Bundesvolk zu beginnen. Die
Tatsache, daß das Neue Testament auf dem Alten Testament gründet, und

76


	Rezensionen

