Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Die geistige Bedeutung des Judentums
Autor: Oyen, Hendrik van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960849

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die geistige Bedeutung des Judentums

von Prof. Dr. HENDRIK VAN OYEN, Basel

Wer sich ein irgendwie objektives Bild des jiidischen Geistes-
lebens, und dessen EinfluB auf die westliche Kultur, zu gestal-
ten versucht, hat mit einem zwar interessanten, aber auch sehr
komplizierten Gebilde zu tun. Es ist gewiB ein Ding der Unmoég-
lichkeit, den ,,jiidischen Faden‘ aus dem Teppich der abendlin-
dischen Kultur sauber und unversehrt herauszuziehen.

Was wir im folgenden sagen werden, ist gewissermaBen ein
Wagnis, ein Experiment, bei dem es kaum ohne Einseitigkeit und
Uberakzentuierung zugehen kann.

Es scheint mir am ehesten zu verantworten, den ,jildischen
Faden‘ auf dem Gebiete der Religion zu ergreifen.

Von frithesten Zeiten her hat das jiidische Volk die Sicherheit,
das auserwihlte Violk zu sein. Das Judentum kennt jedoch kein
fest umrissenes Dogma, denn bei allen Versuchen, das ganze
Material von Gesetzen, Rechten, Pflichten und Betrachtungen zu
sammeln, hat man es mur zu den vollkommen unsystematischen
Sammlungen von Mischnah und Talmud gebracht, oder h6chstens
zu einigen Systemen mittelalterlicher oder moderner Religions-
philosophie, welchen stets das Merkmal ,,Suchen und Tasten‘ an-
haftete. Das alles entbehrte der unbedingten dogmatischen Au-
toritit. Es ist auch tatsichlich nichts vorhanden, was eine strenge
dogmatische Struktur ertragen wiirde; es gibt keine Verkiindigung
von Heilstatsachen und Gnadengaben, in welchen Himmel und
Erde in einem Offenbarungsereignis einander finden kénnten, und
wovon der dogmatisch bestimmte Begriff klirend und kirchen-
begriindend wirken kénnte. Im Allerheiligsten der Bundeslade
wohnt Gott im heiligen Dunkel. Sein Wesen ist Geheimnis, weil
er der schlechthin Einzige ist, der ,ist‘“. Er allein kann sagen:

20



»Ich bin, der Ich bin* (Ex. 3). Die ,,Schechina‘‘ Gottes im Aller-
heiligsten ist ein absolutes Ruhen in sich selbst, nicht in ontolo-
gisch-substanziellem Sinn, doch in personlich-ethischer Bedeu-
tung: es ist ein ,,Ich®, das durch sich selbst besteht, aber sich
duBert in seinem Gebot, seinem Gesetz. Es ist souveridn durch sich
selbst und behilt sich in dieser Souveranitit das Recht vor, einen
Bund zu schlieBen mit einem speziellen Volk aus all den Vol-
kern, die durch Ihn geschaffen sind, um diesem einen Volk Sein
Gesetz zu offenbaren. ,,Und ich schlieBe solchen Bund mit ihnen,
spricht der Herr, mein Geist, der bei dir ist und meine Worte,
die ich in deinen Mund gelegt habe, sollen von deinem Munde
nicht weichen, noch von dem Munde deines Samens und Kindes-
kindes, spricht der Herr, von nun an bis in Ewigkeit (Jesaja
59, 21).

Dies ist der Ursprung des jiidischen Lebensgefiihles: der ,be-
rith, der Bund, den Gott freiwillig mit diesem Volke schloB.
Gott ist als Schopfer absolut verschieden von seiner Schopfung,
also von all dem Irdischen und Menschlichen, aber gleichzeitig
gibt es etwas im Menschen, das ihn mit Gott verbindet, das von
Ihm ausgeht und zu Ihm zuriickkehrt, wir stehen Gott ,,gegen-
iiber' (Baeck). Diese Beziehung zwischen Gott und Mensch
wird nun durch Israel primir als eine ethische betrachtet. Gottes
Sich-selbst-bekannt-machen wird nicht auf spekulative Art als eine
Lehre zusammengefaBt, sondern als konkrete historische Hand-
lung im Alten Testament hingenommen; es ist ein personliches
Verhiltnis: auf der einem Seite dieser absolut einzige, wahre
Gott, auf der andern Seite dieses spezielle, durch Ihn berufene,
in seinen Dienst gestellte Volk. Er greift in das Leben dieses
Violkes ein und will es mach seinem Willen formen und kneten,
zum Segen aller Volker der Erde. In der Morgenrote der israeli-
tischen Volksgemeinschaft hort Abraham die Stimme des Herrn:
,,aehe aus deinem Lande und deiner Familie und aus deines Vaters
Haus nach einem Lande, das ich dir zeigen will, und ich will dich
zu einem groBen Volke machen, und ich will dich segnen und
dir einen groBen Namen machen; und du sollst ein Segen sein,
ich will segnen, die dich segnen und verfluchen, die dich ver-

21



fluchen, und in dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf
Erden (Gen. 12,1—3). Jedes Wort dieser Berufung und die-
ses Versprechens bestimmt die Geschichte des jiidischen Volkes
und seines Geisteslebens. Das ,,]Jhr werdet mein Volk sein und
ich werde euer Gott sein‘ gibt die sittliche Grundlage fiir das
Leben, gibt diesem Leben Sinn und Ziel und nimmt der Geschichte
das Sinnlose. Das personliche Leben, das soziale und das nationale
Leben, alles wird von vornherein religios-ethisch qualifiziert.
Die Geschichte erhalt dadurch bei Israel schon in sehr frithen
Zeiten eine Qualifikation, die sie in den alten Kulturreligionen
nirgends besitzt. W. Eichrodt (Theologie des Alten Testamentes I,
S. 9) sagt: ,,So gewiBl auch der alte Orient in einzelnen Gescheh-
nissen das Werk der Gottheit erkannte und ihr Gericht oder ihre
Hilfe darin erlebte, so wenig dachte er daran, im zweckvollen
gottlichen Handeln den Nerv des geschichtlichen Geschehens zu
erkennen und alles Einzelne einer groBen religiosen Idee unter-
zuordnen... In Israel erweckte das Wissen um den Bundesgott
und seine Erlosungstat die Fahigkeit; das geschichtliche Geschehen
zunichst im Rahmen des Volksgeschicks, dann aber auch der Welt-
geschichte, als Wirkung des einen goéttlichen Willens zu begrei-
fen und darzustellen, ja auch den Naturmythus der Ausfithrung
dieses Gedankens dienstbar zu machen (Verkniipfung von Schop-
fung und Geschichte!)*.

Dieses auBerordentlich aristokratische Lebensgefiihl, geleitet
durch die Idee der goéttlichen Auserwihlung, fithrt zu zwei Fol-
gerungen, worauf wir jetzt schon, beispielgebend fiir die folgen-
den Betrachtungen, den Nachdruck legen miissen: einerseits ma-
tionale Begrenzung (Integration), anderseits internationale Aus-
dehnung (Desintegration).

Die nationale Begrenzung ist offensichtlich, denn gleich wie
Abraham sich in strenge Absonderung begeben muBte, welche
auch ortlich gemeint war, muBte auch Israel sich von den andern
Volkern zuriickziehen, um allein zu wohnen (vgl. Numeri 23,9b:
,Siehe, das Volk wird allein wohnen und nicht unter die Heiden
gerechnet werden‘). Die miindliche Lehre hatte vor allem den

22



Zweck, ein Wall um die Tora, ein Schutz und eine Abwehr gegen
alle fremden Elemente und Einfliisse zu sein. Allerdings ist diese
Exklusivitat fiir die Nation kein Selbstzweck, denn die Ab-
schlieBung ist hauptsichlich dazu da, um den Gehorsam gegen
das Gebot, welches durch den ,berith verkiindet wurde, zu
stiitzen. Die Nation wird, dank seiner Gottes Herrschaft, durch
Theokratie zusammengehalten. Der Wille des Herren ist der
Wille der Nation. Nicht der Wille des Volkes nach Macht und Ehre
unter den Volkern hilt die Nation zusammen, sondern sie besteht
nur durch den Gehorsam gegeniiber Gottes Gebot. Die heilige
Absonderung Gottes soll ihr Ebenbild finden in der heiligen Ab-
sonderung des Violkes. Das Grundgesetz dieses Volkes ist aus-
gedriickt in folgendem zentralen Gebot: ,,Sprich zu den versam-
melten Kindern Israels und sage ihnen: Ihr sollt heilig sein, denn
ich bin heilig, der Herr, Euer Gott!‘ (Lev. 19,2). Das Volk ist
die ,,Gemeinde (kahal) des Herrn*.

Diese Begriffsbestimmung von ,,Jiidische Nation‘ ist sehr we-
sentlich, da Gottesglaube und Volksgefiihl sehr innig miteinander
verbunden, ja organisch zusammengewachsen sind unter Vermei-
dung der Abhingigkeit dieses Gottesglaubens von dem natiirlichen
Volkswillen und den natiirlichen Existenzgrundlagen des Volkes,
Wer jedoch die phianomenologische Struktur dieser Begriffsbe-
stimmung klar durchschaut hat, dem wird klar, daB in diesem
Nationalismus ein maichtiger Internationalismus, ein missionari-
sches und kosmisches Lebensgefiihl enthalten ist.

Das Horchen auf und die Befolgung von Gottes Gebot, sich zu
heiligen, hat als Ziel: ,,Du sollst ein Segen sein®. Es ist die ge-
waltige Berufung, der Menschheit zu zeigen, was es heiBen will .
Mensch zu sein. Die Aufgabe der ,kahal®, der Gemeinde
Gottes, ist wesentlich eine priesterliche Sendung an die Mensch-
heit. Bevor das Gesetz von Moses dem Volke iibergeben wird,
empfangt Israel den Auftrag: ,Ihr sollt sein ein priesterliches
Konigreich und ein heiliges Volk* (Ex. 19, 6). Leo Baeck schreibt
in seinem ,,Das Wesen des Judentums*, ’26, S. 65, das vortreff-
liche Wiort: ,Israel ist auserw#hlt, wenn es sich selber auser-

23



wahlt*.  Je mehr Israel sich auf die Erfiillung des Gesetzes kon-
zentriert, desto kriftiger bildet es als Volk einen Aufruf an das
Gewissen der Menschheit, denselben Weg zu wandeln und dem-
selben Gott zu gehorchen und zu dienen.

Den Berith (Bund) zwischen Gott und Israel zum Ausgangspunkt
nehmend, tritt ein inniges Verhiltnis zwischen Religion und Ethik
bei Israel an den Tag. Das Problemgebiet der Ethik ist einfach
nicht mehr zu trennen vom religiosen BewuBtsein, eine Trennung
im eigentlichen Sinne wire sogar als sehr gefihrlich zu betrachten.
Ich kann mich micht lange aufhalten mit der Beschreibung der
Entwicklung, welche das Verhiltnis zwischen Ethik und Religion
innerhalb Israel und dem Judentum durchgemacht hat. Ohne Zwei-
fel wiren Unterschiede zu bemerken zwischen dem klassischen
Israel vor dem Exil und der Evolution, welche das nach-exilische
Judentum von Esra bis und mit der Entstehung des Talmud durch-
gemacht hat. Waren in der ersten Periode Tempel und Kultus
wesentliche Elemente, in der Zeit, die mit Esra anfiangt, be-
kommen die Synagoge und der Unterricht der Tora Vorrang; die
Zeit der Exegese fingt an, wenn auch der priesterliche Kultus
bis 70 n. Chr. gehandhabt bleibt. Diese Entwicklung war ohne
Zweifel von sehr eingreifender Art, und es ist schon richtig, wenn
Travers Herford! bemerkt: ,, The Judaism which has come down
the centuries, the Judaism of which the Synagogue is the chief
and most characteristic embodiment, is not and has never been
a priestly religion‘. Das ist richtig, wenn wir das Priesterliche
im engeren kultischen Sinne nehmen, unrichtig ist es jedoch, wenn
wir das Priesterliche im Lichte sehen, das wir soeben fallen lieSen
auf die religios-ethische Verkiindigung von Gottes Gesetz an die
Menschheit, wobei das sittliche Leben als solches einen priester-
lichen Zug erhilt. In diesem Sinne kennt auch das spitere Juden-
tum einen priesterlichen Beruf, den wir eine Seite zuriick deutlich
bei Travers Herford umschrieben finden, wenn er sagt: ,,Esra
and the Sopherim did not set out to teach the people a code of
laws, but to make them religious, to make them realise who God

! Talmud and Apocrypha, London 1933, p. 104. .

24



was, in what relation they stood to him, what they should do,
and what they should be as a faithful people®. Es ist von groBer
Wichtigkeit, daB Theologen wie Travers Herford und M. Buber
wieder offenere Augen haben fiir eine richtige Beurteilung des
religiosen Strebens der Schriftgelehrten und Pharisier als der
Haltung des untraditionellen Zuriickgreifens auf das Gesetz und
die Fragen der Heiligung und der BuBe in der konkreten Situation
des geschichtlichen Momentes. Wir sehen dadurch deutlicher,
daB eine Linie beide klassischen Perioden — Israel und Juden-
tum — miteinander verbindet und daB das eigentliche Erbe von
Israel durch das Judentum an die Kultur weitergegeben wurde.

Diesen Satz zu verteidigen und zu belegen, ist die Absicht der
folgenden Ausfithrungen.

Was haben wir unter dem ,jeigentlichen Erbe‘ Israels zu ver-
stehen? Wir erwidhnten bereits den durchaus ethischen Mono-
theismus, welcher den Berith-Gedanken kennzeichnet und wenden
uns jetzt zu einer niheren Betrachtung des Inhaltes der Tora. Der
Jude gebraucht den Ausdruck Tora fiir das, was unter christlich-
dogmatischem Aspekt als ,,Offenbarung gewertet wird. Ist
,Offenbarung*“ nicht denkbar ohne die Dialektik von Verborgen-
heit und Erkennbarkeit, so steht bei der Idee der Tora die Gabe
Gottes auf dem Vordergrund, die immer wieder neu, lebend und
unerwartet ist; sie bewahrt a priori vor dogmatischer Fixierung,
bindet sich an keine definitive Norm und verursacht in der Ge-
schichte des jiidischen Geisteslebens eine fortwiahrende Renais-
sance. , Jede Zeit erarbeitete ihre eigene Bibel* (Baeck). So ist
die Tora nicht so sehr ein ,Gesetz®, auch eigentlich nicht eine
,,Lehre®, sie konnte am besten angedeutet werden mit ,,Weg*‘, der
von Fall zu Fall neuen ,,Aufgabe‘, der existentiell gehorcht wird
in dem Jetzt und Hier der konkreten Situation.

Wie schwierig es aus diesem Gesichtspunkt heraus dann auch sein
mag, von einem deutlich umrissenen ,,Wesen des Judentums‘‘ oder
gar von jiidischer Ethik zu sprechen, so steht doch unumst68lich
fest, daB der formale Zusammenhang von Religion und Ethik,

25



wovon wir die Grundlinien soeben entworfen haben, begleitet
war von einem so groBen Reichtum an sittlichen Begriffen und
Urteilen, daB nicht allein das Christentum, sondern die ganze Kul-
tur davon entscheidend beeinflut wurde. Bezeichnend sind eine
Reihe von Begriffen, die sicher ihren Ursprung im Glauben Israels
und des Judentums haben und die bei allen Vertretern der jiidi-
schen Religionsphilosophie, von Philo iiber Akiba, Halevi, Mai-
monides, Mendelssohn, Baeck, Buber, Cohen und Rosenzweig, um
nur einige prignante Namen zu nennen, stets dieselben blieben.

Im Mittelpunkt steht der Begriff der Heiligung. Gott ist
heilig, der Mensch heilige sich fiir den heiligen Gott. Diese Hei-
ligkeit Gottes darf gewiB nicht als exklusiv sittlich aufgefaBt wer-
den. Dafiir sind in der Tora die Elemente des kultisch-heiligen
und des ethisch-heiligen zuviel ineinander verwoben, hinweisend
auf die Heiligkeit Gottes, welche das eigentliche Merkmal seines
Wesens ist. Das Heilige ist das, was ausschlieBlich ,,von Gott‘
ist. Und in Gott sind ganz besonders.das Numindse und das
Ethische vereinigt gedacht, weil in Ihm der Grund unserer Exi-
stenz ist und wir darum vor Ihm ,,Erde und Asche sind, aber Er
ist auch das Urbild alles ethisch Guten (siehe die klassische Stelle
Ex. 34,6,7, wo nur ethische Eigenschaften von Gott aufgezihlt
werden: ,,Herr, Herr, Gott, barmherzig und gnidig und geduldig
und von groBer Gnade und Treue, der da bewahret Gnade in tau-
send Gliedern und vergibt Missetat, Ubertretung und Siinde, und
vor welchem niemand unschuldig ist, der die Missetat der Viter
heimsucht an Kindern und Kindeskindern bis ins dritte und vierte
Glied“). Was einen trifft in diesem Wort ist Gottes souverine
Freiheit zu vergeben und die Siinde weitergehen zu lassen und
zu bestrafen bei wem er will. Er ist in keiner einzigen Hinsicht
an den Menschen gebunden. Gott erwihlt in seiner Gnade das
Volk, schlieBt mit diesem Volk einen Bund und gibt diesem Volk
ein Gesetz. Die Souverinitit Gottes und die Heteronomie sind
charakteristisch fiir die Gottesauffassung des Alten Testamentes.
Aber daneben gibt es moch andere Ziige. Es sind gerade diese
Ziige, die wir bet dem spiteren Judentum hervortreten sehen und
deren EinfluB sich in so starkem MaBe in der Kultur spiiren lassen.

20



Der Begriff ,,Heiligung* wird nimlich im Judentum aufgefaBt
als eine Wechselbeziehung zwischen Gott und Mensch. Das Ge-.
fithl des Abstandes von dem absolut Heiligen wird in der rabbi-
nistischen und talmudischen Mentalitdt verdringt durch eine ge-
wisse Gemeinschaft mit Gott; nicht nur ist der Mensch angewiesen
auf Gott, auch umgekehrt ist Gott angewiesen auf die Selbstheili-
gung des Menschen. Im Alten Testament ist dieser Gedanke der
,,Gegenseitigkeit* deutlich gemacht im Bilde der Hochzeit, aber
nicht weniger in dem Begriff von dem ,Gerechtfertigten* (vgl
Psalm 26!), der im Hinblick auf die pflichtgetreue Erfiilllung der
Gebote sagen kann: ,Ich wandle in Deiner Wahrheit®, ,Ich
wandle in meiner Aufrechtheit. Das Verhéltnis zwischen Gott
und der Tora: Er der Geber und die Tora die Gabe, wird auf merk-
wiirdige Weise in das Gegenteil umgewandelt. Die Tora wird
als priexistierend betrachtet und Gott als das ideale Urbild der
Erfiillung der Tora, von Gerechtigkeit und Heiligkeit! Gottes
Heiligkeit muB selbst wieder durch die sittliche Handlung des
Menschen geheiligt werden; aber wie gesagt, schon das Alte Te-
stament gibt AnlaB zu diesem fiir das Judentum so duBerst wich-
tigen Gesichtspunkt. Denken wir an Jes. 5,16, wo wir das Wort
antreffen: ,,Der Herr Zebaoth wird erhoht im Recht, und Gott,
der Heilige, wird geheiligt werden durch Gerechtigkeit‘“. Der
rabbinische Kommentar zu diesem Wort lautet: ,Gott sagt: wenn
du dich selbst heiligst, rechne ich es dir an, wie wenn du Mich
geheiligt hiattest’ 2, und Lazarus fiigt hinzu: ,,Man kann es schlank-
weg als den kiihnsten, erhabensten, beseligendsten und gnaden-
reichsten Gedanken bezeichnen, daB Gott der Allheilige durch den
Menschen geheiligt werden soll“. Er erklart, daB der Begriff
,wenikdaschti (,,auf daB Ich geheiligt werde, Lev. 22,32 und
Ezech. 20,41 u.a.) der hochste Begriff ist, der durch einen Men-
schengeist gedacht wurde, und das edelste Wort, das durch eine.
menschliche Zunge gespnochen wurde.

Wir stehen vor der Eingangspforte zu dem jiidischen Lebensge-
fithl, welche sich offnet durch den religiésen Begriff der ,,Hei-

2 ¢f. M. Lazarus, Die Ethik des Judentums, 1901, I, S. 197.

27



ligung*‘. Wir haben bereits im Anfang angetont, daB der Be-
griff des wahren Menschseins hievon die Grundtendenz ist.
Drei Aspekte verlangen unsere Aufmerksamkeit: der Glaube an
den Menschen, als Glaube an sich selbst, an den Mitmenschen und
an die Menschheit.

Der Glaube des Menschen an sich selbst wird durch das Bibel-
wort zum Ausdruck gebracht: ,Ebenbild Gottes“. Es bedeutet,
daB der Mensch die eigene Offenbarung Gottes ist, Ihm verwandt,
nicht nur der Mensch fiir die Welt, jedoch der Mensch Gottes.
Sein ,,Ich* findet in Gott Ursprung und Bestimmung, der Ewige
selbst ist das ,,Ich‘“ und das ,Ihr*“ des Menschen. In seinem
individuellen und personlichen Leben kann der Mensch das Gott-
liche entfalten, ,jes ist ihm gegeben, daB es werde‘. Die indi-
viduelle Seele erhilt auf diese Art einen auBerordentlich hohen
Wert und wird aus der Masse herausgehoben als das absolut Wert-
volle in sich selber. Schon wer betet, erlebt sich selbst als den
Mittelpunkt der Welt! Aber in der sittlichen Handlung bildet sich
das ethische BewuBtsein heraus, das ganz besonders das ewige
Attribut ist des ,,Mensch-Seins‘“. Die ganze Welt wiegt gegen
eine Menschenseele auf, sagt der Talmud. Darum miissen auch
an jede Seele die allerhochsten Anforderungen gestellt werden.
,ZAuf sittlichem Gebiet muB jeder ein Genie sein‘ (Baeck). Der
Mensch steht hier vor einer unendlichen Aufgabe der Selbstver-
wirklichung, die ihn stets niher zu Gott bringt, ja Gott stets mehr
in der Welt realisiert. Fiir den Philosophen H. Cohen ist hier
wichtig der Begriff des , Heiligen Geistes*, in welchem er den
Hoéhepunkt sieht der sittlich-religiosen Beziehung zwischen Gott
und Mensch. Gott ist bestimmt durch die Beziehung zum Men-
schen, und der Mensch ist bestimmt durch die Beziehung zu Gott,
ohne daB sie ineinander aufgehen. Jeder bewahrt die eigene
,,Einzigkeit‘, denn sonst wiirde der strenge Monotheismus Gefahr
laufen, pantheistisch zu verflachen. Was fiir Cohen die Funktion
des Heiligen Geistes bedeutet, ist bei Buber die ,,Schechina
Gottes. Auf mehr mystische Art, Verkehr ,,in der Liebes Gottes,
wird hier im Grunde das gleiche ausgedriickt iiber die hohe Quali-
tit des Menschseins. Auch fiir Rosenzweig ist Liebe das existen-

28



tielle Ereignis, in welchem Gott und Mensch einander begegnen,
in welchem Gott zu dem Menschen kommt, indem der Mensch
seinem Gebote gehorcht.

Ferner ist von entscheidender Bedeutung im Thema ,,Glauben des
Menschen am sich selbst die Frage nach dem Verkehrten, dem
Siindigen. Ein widerspenstiges Element in der Betrachtung der
Gottlichkeit der menschlichen Seele ist der natiirliche, der bose
Trieb, der dem Menschen auch eigen ist. Es steht in Gen. 8, 21,
daB ,,das Dichten des Menschenherzens von Jugend an bdos ist*,
und dieses Element bringt eine eigenartige Schwierigkeit auf den
Weg der reinen Selbstheiligung. Der Rabbinismus hat versucht,
den betonten Ernst des ,radikal Bosen‘ abzulenken, indem er
bemerkte, daBl diese Worte vielmehr als Entschuldigung denn als
Beschuldigung gemeint seien. Der menschliche Trieb ist namlich
nicht immer schlecht, in ihm liegt die Ursache sowohl des Bosen
als auch des Guten! Der Trieb ist doppelt gerichtet. Uberdies
sagt der Talmud (Kiduschin 30b, B. Bathra 16a): ,,Gott hat zwar
den bosen Trieb geschaffen, aber die Tora, die Sittenlehre hat
Er als Heilmittel dagegen geschenkt. Der Drang zur Erfiillung
der Tora, der schopfenden, ethischen Kraft, iiberwindet den Trieb
zum Bosen.

Baeck sieht diese Spannung unter dem Aspekt von ,nahe‘ und
,fern‘; der Mensch arbeitet an einer unendlichen ewigen Auf-
gabe mit endlicher Kraft. Das Ideal wird stets in der Ferne
bleiben, der Wieg, die augenblickliche Tat, ist nahe. Hier wird
das Gebot lebendig und ist der Mensch seinem Gott Verantwor-
tung schuldig. Weicht er vom Gebote ab, ja weist er es zuriick,
dann siindigt er. Er begibt sich dadurch in eine Abtrennung von
Gott. Cohen betrachtet den SiindeprozeB als Konsolidierung des In-
dividuums; durch die Ablehnung des Gebotes hilt der Mensch den
ProzeB der sittlichen Erfiillung auf, und dieser Aufenthalt ist die
Geburt des Individuums. In der Schuld gewahrt sich der Mensch
als ein einsames Ich, aus dem Reiche der Sittlichkeit verbannt,
allein angewiesen auf... Gott. Aber das Gefiihl, schuldig vor
Gott zu stehen, ist zugleich sein Gliick, denn sobald der Mensch

- 29



das gewahr wird, wird er auf dem verkehrten Weg umkehren und
sich bessern. Der Begriff der ,,teschubah‘, der Umkehr, tritt hier
auf; durch Cohen wie folgt gepriesen: ,,Die Siinde vor Gott ist das
Mittel zur Erlésung von Gott 3. Typisch jiidisch ist, daB Bekeh-
rung und Versohnung in einen Akt zusammenfallen, sie sind iden-
tisch, weil konvex und konkav. Letzten Endes verliert dann auch
der Siinder seine Gotteskindschaft nie, der Bund ist ewig, und
der Mensch kann immer wieder einen neuen Beginn machen. Nicht
,Tue BuBe‘ ist der Ruf an den Siinder, aber. ,,Kehre um‘; der
Ursprung und der Weg, die Reinheit und die Freiheit bleiben dem
Menschen verbiirgt. ‘

So bleibt der Glaube in das Grundsitzlich-gut-sein des Menschen
unangetastet, denn was unter Siinde in dieser religiosen Ethik
verstanden wird, ist nur ,Irrung, ein Schwanken und Wanken*
(Cohen). Zuriickkehrend zu Gott sieht der Mensch auf seine Siinde
zuriick als auf etwas Fremdes, das nicht zu ihm gehért. Der
Talmud sagt dann auch: ,,Was erst Absicht war, wird spater (sc.
nach der Umkehr) als Irrtum betrachtet‘.

Beschiftigen wir uns jetzt einen Augenblick mit dem zweiten Motiv
der Ethik, dem Glauben in den Menschen als Mitmensch. Auch
dieser Begriff ist in religioser Hinsicht bestimmt, gleich wie der
Begriff des ,,Selbst. Im religiosen Begriff Mensch ist auch der
Begriff Mitmensch enthalten. ,,Das Judentum hat den ,Mitmen-
schen‘ geschaffen‘ (Baeck). Und damit zugleich den wahren
Begriff der Humanitit als Achtung vor dem Wert des Menschen,
der Ehrfurcht vor dem Géottlichen in allem, was das Antlitz des
Menschen trigt. ,,Ich‘“ und der ,,Andere‘‘ werden im Judentum
zu einer religios-ethischen Einheit. Im Talmud findet man dann
auch fiir ,,Liebe deinen Nichsten wie dich selbst den Kommen-
tar, daB das ,,wie dich selbst‘‘ bedeute ,er ist wie du‘‘. Der Andere
ist mir gleich und ich ihm, und Gott kommt durch und in ihm,
dem Anderen, zu mir mit seinem Gebot. Diene ich dem Anderen,
so ehre ich damit Gott. Von groBer Bedeutung wird in dieser

8 Religion der Vernunft, 1919, S. 220.

30



Begriffsbestimmung  ‘das Wort aus Spriiche 14,31: ,Wer dem
Geringen Gewalt antut, der listert desselben Schopfer, aber
wer sich des Armen erbarmt, der ehrt Gott‘. Die Talmudisten,
voran der groBe Hillel, haben das Soziale den Inbegriff der Tora
genannt, und die fithrenden Religionsphilosophen des Judentums
sind ihm darin gefolgt. Welchen systematischen Versuch man
auch priift, das soziale Erbarmen bleibt eines der kraftigsten Mo-
tive. Sittliche und physische Not des Andern diirfen uns nicht
unerschiittert lassen. Hier liegt eine Aufgabe von Gottes wegen!
Cohen ruft leidenschaftlich aus4: ,,Und das ist die groBe Tat des
Prophetismus, und darin zeigt sich sein innerlicher Zusammenhang
mit wahrhafter Moral, daB er nicht Spekulationen nachhingt iiber
den Sinn des Lebens vor dem Ritsel des Todes, sondern daB er
die ganze Frage des Todes und daher auch des Nachlebens
selbst, deren sittliche Bedeutung ihm wahrlich mnicht verborgen
bleibt, dennoch zuriickstellt gegen denjenigen Sinn des Lebens,
der in Frage gestellt wird durch denjenigen Sinn des Ubels, welche
Armut darstellt. Die Armut wird der hauptsiachliche Vertreter des
menschlichen Ungliicks®. Und weiter sagt er: ,,Wer die Armut
als das Leiden der Menschheit erklart, der schafft Ethik‘. Dieses
soziale Erbarmen findet seinen Ursprung im Alten Testament. Es
ist Gebot der Tora im wahrsten Sinne des Wortes. Die verschie-
denen Vorschriften fiir das Sabbatjahr und das Jubeljahr be-
zwecken nichts anderes, als das Entstehen einer besitzlosen Klasse
unmoglich zu machen, daB ja miemand sich bereichern konnte auf
Kosten des Nachsten. Uber allem Besitz, auch allem Grundbesitz,
gelte immer wieder das Prinzip der ,teschubah*, das Volk hat
ihn nur als ,,Fremdling und BeisaBe‘ aus der Hand des Herrn
empfangen. So beruht die Kultur Israels weder auf Sklaverei noch
auf Proletariat. ,,Der Arme ist der Mitmensch im . besonderen
Sinne des Gebotes* (Baeck). Das Wort ,,Arme‘ spricht die Tora
mit einer gewissen Scheu, mit religioser Furcht aus. Der Arme
ist das Zeichen von Israels eigener Demiitigung vor Gott, der
eigene Zustand ist in der Gestalt des Armen verkorpert! Die
Armut und nicht der Tod ist das groBe Fragezeichen Gottes an

+ Religion der Vernunft, S. 156.

31



das menschliche Dasein; der Tod ist mystisches Geheimnis, die
Not meines Nichsten ist der Ruf Gottes, dem wir nicht entrinnen
konnen, soll mein Leben ein sittliches Ich ausreifen.

Daher ist das sittliche Handeln dem Nichsten gegeniiber im
Grunde Mitleiden im priagnanten Sinne des Wortes, Mitleiden, das
nichts anderes ist als Nichstenliebe, auch wenn der Néichste
der Feind oder Widersacher ist. Die jiidische Ethik will sich hier
scharf abgrenzen gegen einen reinen Erlosungs-Gottesdienst, der
in dem bekannten Wort Augustins kulminiert, daB es schluBendlich
darum geht, ,,Gott und die Seele zu kennen“. Im Judentum hat
diese ,selbstische‘ Religion, die nur dem ,,Ich‘‘ und seinem Er-
loser Platz macht, keine Wurzel fassen konnen. Das ,,Ich‘ ist
hier nicht das ,,Erléste*, aber die Worte ,,zaddik‘‘, der Gerechte,
und ,,chassid®, der Liebevolle, sind hier essentiell. Beide Wen-
dungen kennzeichnen die streng soziale Richtung dieser Religion®.
Wir haben zum Schlusse als drittes Thema zu betrachten den
Glauben an den Menschen als Menschheit. Hiermit berithren wir
ein duBerst wichtiges Element der Situation des Judentums in
der Kulturgeschichte. Es ist die Idee des Messianismus, verkor-
pert im Judentum.

Ist der Mensch Gottes Ebenbild und ist ihm aufgetragen, das Gute
zu verwirklichen, dann folgt daraus logischerweise, daB das Gute
in der Zukunft siegen wird. Dafiir steht Gott ein. Was Gott von
dem Menschen verlangt, muB ausfithrbar sein. Das Ende ist im
Anfang schomn enthalten. Daher ist die Idee der Zukunft ein be-
tont jiidischer Gedanke, denn nur dieser weil etwas von dem Ge-
bot, das gleichzeitig die VerheiBung der Erfiillung in sich tragt.
Die messianische Spannung des Judentums liegt im Wissen um
die VerheiBung und die Erwartung der Erfiillung, einer Erwartung,
die nicht Hoffen ist, sondern absolute Sicherheit. Die Idee der
Menschheit erhilt hierdurch einen bestimmteren Gehalt, dean
diese Idee hat jetzt ihre Evolution in der Zeit, sowie sie sich iiber
die Erde ausbreitet. Nicht nur umfaBt sie die Einheit der Voélker,

5 cf. Baeck, a.a.O., S. 214/215.

32



sondern ebenso sehr die Einheit der Zeit, in welcher jede Genera-
tion wieder ein Teil einer Geschichte ist, ein Schritt auf dem
Weg, an dessen Ende die Erfiillung steht. , Einheit der Nationen
und Einheit der Zeiten, beides zusammen ist die Welt des Men-
schen‘ (Baeck). Auch jede individuelle Existenz erhilt im Lichte
des Messianismus einen eigenen Sinn, insofern sie im Wandel
der Zeiten iiber sich selbst hinaus nach der géttlichen Erfiillung
strebt. Die Spannung zwischen Geschaffen-sein und Schépfen,
Geheimnis und Gebot, erhilt einen erhabenen Wert im individuel-
len Mensch-sein. Wie stark im Judentum , Diesseits’“ und ,,Jen-
seits“ durch die Idee des Messianismus ineinander verwachsen
sind, sagt folgende Betrachtung von Baeck ¢: , Fiir den Einzel-
nen liegt die Vollendung im Jenseits, und in ihr Land nimmt,
im dimmernden Ufer des Todes aufsteigend, das Gestade der
anderen Welt ihn auf; fiir die Menschheit liegt die Vollendung
im Diesseits, und der Wieg der Geschichte ist der Weg zu ihr.
So tritt das Jenseits in das Diesseits ein, die Ewigkeit, die ein-
stige Welt steigt zur Erde hernieder, um die Zukunft zu zeigen
und zur Zukunft zu werden, das ewige Ziel hienieden, das Jen-
seits auf Erden... Die kommenden Tage, sie sind die kommende
Welt auf Erden‘.

So bestimmt der ethische Monotheismus den inneren Gang der
Weltgeschichte; jede Macht, die nicht auf Sittlichkeit beruht, wird
in sich selber zugrunde gehen. Nur diejenige Macht, die das Gute
will und auf dem Recht beruht, macht Geschichte. , Er kommt
um das Erdreich zu richten. Er wird die Welt richten in Gerech-
tigkeit und die Volker gemiB dem Recht (Psalm 98,9). Hier
6ffnet sich also der Blick fiir die religiése Auffassung der Huma-
nitit, die in ihrem Wesen so ganz verschieden ist von dem, was
man unter Humanismus versteht. Das Judentum halt die Idee
der Humanitit hoch, insofern es der groBen Zukunft entgegenlebt
und entgegenstrebt, welche das Ende der Tage sein wird und in
welcher die eine Menschheit Gott dienen wird. Das Wiort von
Zephanja (3,9) wird dann in Erfiilllung gehen, ,,daB sie alle den
Namen des Herrn anrufen werden, auf daB sie ihm dienen wie

¢a.a.0.,S. 256.

33

3 Judaica, Bd. VI, 1



ein Mann®. Die Individualitit der Staaten wird aufgelost werden,
es wird ein Volk, eine Menschheit geben vor Gott.

Es liegt auf der Hand, daB aus diesem Gedankengang ein SchluB
gezogen wird im Hinblick auf das Volk der Juden selbst. Denn
in diesem Volk vollzog sich schon ein Schicksal, das als Ideal fiir
die ganze Menschheit gelten kann: die Auflosung des individuel-
len Staatswesens und trotzdem das sich Handhaben des Volkes
als einer Einheit im Laufe der Zeiten. Wie ein voraussehendes
Symbol des Messianismus wird so die Geschichte des Judentums:
kein Staat und doch ein Volk. Und dieses Symbol findet dann
biblische Gestalt in der Person des ,leidenden Gottesknechtes‘.
Der ,,Rest Israels‘, der nach der Vernichtung der nationalen Exi-
stenz iibrig geblieben ist, hat eine auBergewdhnlich groBe Auf-
gabe. Dieser Rest ist ein armes, einsames, verstoBenes und ver-
folgtes Volk. Es ist ein Volk des Leidens. Dieses Volk ist der
»leidende Gottesknecht‘’; in seiner Armut, Leiden und Not tritt
die Figur des Messias vor das Forum der Vdlker, denn in seinem
Leiden ist dieser Messias das Viorbild aller Absage an irdisches
Gliick und irdische Macht, er ist der Prototyp des vor Gott Ge-
demiitigten. Er ist der groBe ,,Arme‘ vor Gott. Der Rest Israels
trigt das Leiden, das man betrachten muB als ,,Ziichtigungen der
Liebe‘ (Berach. 5).

Aber in Einsamkeit und Verfolgung steht dieser Rest, dieser
Messias dann auch ungebrochen im Gehorsam an das Gebot. Un-
gebrochen und unbeugsam, und es ist schwierig, irgendwie die
Schuld bei ihm selbst zu suchen. Friedlinder: ,,Es ist der un-
schuldig Leidende‘ 7. Dieses Vo6lklein, das iibrig blieb inmitten
der Volker, kommt mit der radikalen Predigt der Gerechtigkeit
und Wahrheit, der Heiligung des Namens Gottes zu den Nationen.
Diese kleine Gruppe ist die Gruppe der Widersprechenden, der
ewig Unzufriedenen, der Revolutioniren. ,,Weil in der messiani-
schen Idee der Zug des Unbedingten ist, so lebt in ihr der Angriff
gegen alle Triagheit und Selbstgeniigsamkeit, das Andringen da-
gegen, daB das Bestehende Recht habe, weil es besteht, daB der

" H. F. Friedlinder, Der Knecht Gottes, den Haag 1947, S. 80, 84.

34



KompromiB zur dauernden Wahrheit erklirt werde. Jede Kultur,
die geworden ist, will ein AbschlieBendes, etwas, was hinzuneh-
men ist, bedeuten. Deshalb wird der messianische Gedanke immer
zum Widerstreit gegen die Kulturzufriedenheit, ihr gegeniiber ist
ein Verneinendes, ein Radikales, ein Revolutionierendes in ihm.
Er ist ein Sauerteig in der Geschichte‘ (Baeck) 8.

Jedoch das stindige Ziel dieser fortdauernden Negation ist in
letzter Instanz eine allerstrengste und allerkonsequenteste Posi-
tion: Gehorsam heischen, um Gottes Gebot zu folgen und so das
Reich Gottes auf der Erde zu realisieren.

Wir trachteten skizzenhaft die Hauptlinien des jiidischen ethi-
schen Monotheismus widerzugeben. Es geschah mit Absicht, daB
die gezogenen Linien die zeremoniellen und rituellen Gebrauche
nicht wiedergegeben haben, welche speziell der orthodoxe Typ
des Judentums noch in Ehren hilt, und die ohne Zweifel fiir das
Auge der AuBenwelt bezeichnender erscheinen fiir all das, was
man unter ,jiidisch* sich vorstellen zu miissen glaubt als die
scheinbar abstrakteren ethischen Theorien, welche wir bisher vor-
gebracht haben. Doch ist das nur Schein. Was im Laufe der Zeit
eine mehr philosophische Betrachtung des Wesens des jiidischen
Geistesgutes zum Vorschein brachte, geht, nach unserer festen
Uberzeugung, als ein tieferes Gemeinsames durch die drei Rich-
tungen, orthodoxe Juden, reformistische Juden und zionistische
Juden hindurch 9. Das Zeremonielle und Rituelle der Synagoge will
nichts anderes als der Tora als Gabe Gottes Ehrfurcht beweisen
und ihr gehorchen, der Tora, im Rahmen der rabbinistischen
Exegese.

Es waren besonders drei Motive, welche die Struktur des ethi-
schen Monotheismus im Glauben an das ,,Selbst*, den Mitmen-
schen und die Menschheit bestimmten: der Bundesgedanke, die
Freiheit des Menschen zur Heiligung (sittliche Handlung, das so-

8 a.a.0., S. 281.
® cf. unser Artikel ,,De huidige Joodsche Theologie en Philosophie‘ in
»Vox Theologica®, Marz 1938, S. 890—97.

35



ziale Mitleid) und schlieBlich das missionarische BewuBtsein, das
sich an ,,den Menschen‘ richtet.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, in die Finessen der Kul-
turgeschichte einzudringen, um eventuelle Einfliisse und Aus-
laufer dieses Gedankenkomplexes so gewissenhaft wie moglich
zu verfolgen. Wir beschrinken uns auf einige Bemerkungen iiber
den EinfluB des jiidischen Monotheismus auf theologischem, phi-
losophischem, sozialem und politischem Terrain.

Wer sich Rechenschaft gibt von der Beziehung, die besteht zwi-
schen jiidischem Geistesgut und Christentum, hat es sofort zu
tun mit der Divergenz zwischen dem Alten Testament (Tora) und
der rabbinistischen Exegese (Talmud). Das Christentum aner-
kennt als heiliges Buch der Offenbarung, als Heilige Schrift, auch
das Alte Testament. Auch Jesus greift in seinen Reden immer
wieder darauf zuriick, indem er deren Inhalt, speziell seine sitt-
lichen Gebote, dem Alten Testament entlehnt, und schlieBt sich,
was letzteres betrifft, zu einem nicht geringen Teil der rabbinisti-
schen Exegese an 10, Doch ist der Aspekt, unter welchem das Neue
Testament das Alte sieht, wesentlich verschieden von dem Aspekt,
unter welchem die Rabbiner die Tora gesehen haben. Wir konnen
diesen wichtigen Unterschied am besten deutlich machen an zwei
Begriffen, die schon mehrfach herangezogen wurden, dem Ge-
heimnis und dem Gebot. Wir konnten die neutestamentliche Auf-
fassung des Alten Bundes beleuchten durch den Begriff ,,Geheim-
nis‘‘, wahrend im Rabbinismus der Begriff ,,Gebot‘“ der beherr-
schende Faktor wird. In ,,Geheimnis‘“ kommt zur Geltung der
Abstand zwischen Schépfer und Geschopf, aber dann letzteres in
seiner Schuld gesehen, in Gottes Gericht. Es wird mit dem Abstand
radikalen Ernst gemacht. Gott ist der Allméichtige, und das von
Ihm frei gewordene, abgefallene Geschopf kann nur dank seiner
Gnade gerettet werden. Das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch
ist im Neuen Testament nach VerheiBungen des Alten Testamentes
im Wesen soteriologisch bestimmt. Das Christentum hort aus

10 cf. die Kommentare von Strack und Billerbeck aus Talmud und Midrasch,
Miinchen 1924.

36



den zehn Geboten zuallererst das ,,Ich bin der Herr, euer Gott,
der euch aus Agypten, aus der Knechtschaft leitete’, und ist sich
bewuBt, daB es durch Befolgung der Gebote nicht sich selbst
rettet vor Gott, oder vielmehr Gott verwirklicht, sondern daB es
erst, dank der Erlésung durch Gott aus der dgyptischen Knecht-
schaft, aus der Ubermacht der Siinde erlést wurde. Das ,,Heiligen‘*
ist hier vielmehr ein ,,Geheiligt werden‘ durch die Gnade, die
in Christus ist. Dieser Ernst um das ,,Geheimnis‘ durchlauft
alle Stadien der Glaubenslehre und bestimmt die Begriffe Siinde
und Erlosung, Wesen Gottes und Wesen des Menschen, Beginn
und Ende, Ewigkeit und Zeit. Und wir haben im Gegensatz zu all
diesem in den soeben gegebenen Auseinandersetzungen gesehen,
wie im Judentum das ,,Gebot‘ schlieBlich den Hauptakzent erhalt
von der Wechselbeziehung (Polaritdt) zwischen Gott und Mensch
her, von der Freiheit des Menschen, sich selbst vor Gott zu heiligen
und in sittlicher Handlung den Begriff Mensch zu realisieren her,
wie das BewuBtsein der Siinde im Wesen schon eine Umkehr ist
und der ,,Jeser Toob*, der gute Wille, schlieBlich die Oberhand
erhalten wird bei der Schaffung einer neuen Menschheit.

Es dringt sich jetzt die Frage auf: Ist diese Divergenz von Auf-
fassungen iiber einen gemeinschaftlichen Besitz (Altes Testament,
Tora) denn nicht so umfassend und in die Tiefe dringend, daB
von Beeinflussung und Verwandtschaft keine Rede mehr ist?

Wir glauben hierauf das Folgende antworten zu diirfen. Zuerst
besitzt das Christentum eine ganze Reihe von Glaubensvorstellun-
gen, deren Wurzeln im Alten Testament gelegen sind und deshalb
durch Israel, das ,,Volk des Bundes*, in das Christentum hinein-
getragen wurden. Dr. Dienemann gibt in dem groBen Werk ,,Die
Lehren des Judentums nach den Quellen‘, Leipzig, o.]. V. Teil,
S. 399 fg., davon eine Ubersicht, die im allgemeinen durch jeden
christlichen Theologen als richtig anerkannt werden muB. Die
folgenden Glaubensvorstellungen kommen an die Reihe: Gottes-
auffassung, die Anerkennung der Bibel, der wochentliche Ruhetag
(denke an die strengen Sonntagsfeiern in vielen kirchlichen Krei-
sen, die vollkommen verwandt sind der kasuistischen Beachtung

37



des Sabbaths durch die Juden!), die Festtage, die Einteilung der
Gottesdienstiibungen, Gebete, Liturgie. Wichtiger jedoch ist der
ganze Komplex ethischer Vorstellungen, die das Christentum dem
Judentum zu danken hat. Jesus hat sich in seinen Reden iiber den
Gehorsam an Gottes Gebot genau dem A.T. angeschlossen und
auch an die Kommentare, die durch die Rabbiner gegeben waren.
Das ,,Neue‘ am Christentum liegt zunichst nicht im Geben einer
neuen Ethik, basiert auf Nachstenliebe. Es wurde hier ein enormer
Besitz an geistigen Werten durch Israel und das Judentum in das
Christentum hineingetragen. Die ethischen Begriffe der Treue,
Gerechtigkeit, Nachstenliebe, Bescheidenheit, Tapferkeit, Huma-
nitit: Israel hat sie als ebensoviele Gebote von Gott empfangen,
und das Christentum hat sie in Jesu Reden erneut als géttliche
Gebote erkannt und der Kulturwelt weitergegeben.

Die Kritik von Jesus gegen den Rabbinismus und die Schriftge-
lehrtheit geht nicht gegen die materielle Ethik des Judentums,
aber sein Protest flammt auf gegen deren religiose Geartetheit:
das soteriologische Element wird vergessen, der Anfang des
Dekalog, die Gnadengabe, das ,,Geheimnis® als nicht bestehend
betrachtet und damit eine Korrelation, eine Gegenseitigkeit ge-
schaffen zwischen Gott und Mensch, die den eigentlichen Sinn
des ,,Berith* beleidigt, die Souveridnitit Gottes erniedrigt und
dem Menschen gegeniiber Gott ein sittliches BewuBtsein gibt, wo-
durch Gott in Abhidngigkeit vom Menschen gedacht wird. Jesus
will wahrhaftig das Gesetz in jeder Hinsicht erfiillt sehen, aber
das eigentliche ,,Werk Gottes‘‘ ist: Glauben an Ihn, den Er gesandt
hat (Joh. 6, 20).

Ungeachtet der Ubernahme von vielen religiosen Vorstellungen
durch das Christentum aus dem Judentum, besteht eine scharfe
Trennung zwischen beiden: die Trennung, die wir mit den Symbolen
,,Geheimnis‘ und ,,Gebot‘ andeuteten. Hier wird das Judentum
fiir das Christentum &uBerst anstoBend in der Korrelation
zwischen Gott und Mensch, durch seinen hauptsichlichsten Be-
standteil: der Autonomie des menschlichen Willens. Das ,,Ge-
bot* ist Alles; die menschliche Selbstheiligung ist Verwirklichung,

38



ja Erlésung vom , Menschen®, ins Dasein-rufen der , Mensch-
heit®, schlieBlich bringt sie ,Erlésung... dem Erléser (Rosen-
zweig). Eine biblische, soteriologisch gerichtete Theologie kann
diesen ganzen Gedankengang kaum anders werten denn als hdchste
menschliche Hybris, die sich denken 14Bt, und als Untreue im
Hinblick auf das hochste anvertraute Gut: Gottes auswihlende
Gnade im Alten und Neuen Bund.

Besteht deshalb ein wesentliches Auseinanderklaffen zwischen
Judentum und Christentum, abgesehen von viel gemeinschaft-
lichem Besitz, so steht dem doch gegeniiber, daB der typisch jii-
dische Wechselverhiltnisgedanke nicht nachgelassen hat, auch auf
theologischem Gebiet starke Spuren zuriickzulassen, und daB im
Laufe der Jahrhunderte das ausschlieBliche Herauskehren des ethi-
schen Gebotes im religiosen Gewande der ,,Heiligung‘* immer
wieder seinen EinfluB geltend machte 11. In allen kirchengeschicht-
lichen Bewegungen wird der Akzent vom Altar (dem Kreuz, der
Gnade) verlegt nach der Aktivitit des Menschen und seiner Er-
filllung des Gebotes hin. Wir denken hierbei an viele ,haretische‘
Stromungen des Mittelalters: Katharer, Waldenser, Passagii, Hus-
siten, den jiidischen EinfluB auf Zwingli und Servet, die Verwandt-
schaft mit dem englischen und amerikanischen Puritanismus,
hauptsichlich den jiidischen EinfluB auf die ,,Aufklirung*, die
auch auf die Theologie des 19. Jahrhunderts ihre Wirkung gel-
tend machte, dermaBen, daB theologische Formen des Modernis-
mus und des , Neu-Protestantismus‘ sich kaum mehr unterschei-
den von dem typisch jiidischen Denken von der Korrelation
in der ethischen Heiligung zwischen Gott und Mensch. Wi die
minnere Gesinnung‘‘, die Personlichkeit, der ,,gute Wille‘ zu zen-
tralen Begriffen in der Theologie werden, da gehen die Linien
iiber die philosophische Besinnung zuriick in das Herz der jiidi-
schen Lehre von der Polaritit.

Die philosophische Problemstellung tritt hierdurch in das Ge-
sichtsfeld. Schwierig, ja unmoglich ist es, in der Kulturgeschichte

11 Wir verweisen auf das ausfiihrliche Werk von Louis Israel Newman,
»Jewish Influence on Christian Reform Movements‘, New York 1925.

39



die Gebiete der Theologie und Philosophie streng getrennt zu
halten, weil jeder theologische Denkschematismus unwiderruflich
abhingig ist von den Phasen, die die philosophische Besinnung
selbst durchmacht.

Eine typisch jiidische Figur ist zunichst am Beginn unserer Zeit-
rechnung Philo von Alexandrien gewesen, der einen kraftigen Ver-
such machte, um jidische Tradition und hellenische Bildung zu
synthetisieren. Mit Recht wurde diese merkwiirdige Gestalt cha-
rakterisiert: ,,Judaism, in Philo’s idea, was not to be universal
by ceasing to be national, or philosophical by ceasing to be le-
gal“ 12 (Bentwich). Er ist der Mann, in dem tatsichlich das
national Begrenzte und das international Weite sich symbolisie-
ren, €ebenso wie wir das so stark in Hermann Cohen finden, der
dann auch wohl der moderne Philo genannt wird. Schien anfing-
lich sein jiidisch-griechisches System ohne EinfluB zu bleiben, so
wird von groBter Bedeutung sein EinfluB im frithen Mittelalter,
in der Renaissance und von dort wieder in der Philosophie des
19. Jahrhunderts (im Neu-Kantianismus). Platzmangel verbietet
uns hier ausfiithrlich auf seine Philosophie einzugehen, aber die
fiir ihn zentralen Begriffe von Gott als der hochsten Idee, vom
Logos, der ethischen Bedeutung der Stoa — verbunden mit dem
Gedanken der Heiligung —, der Ekstase und der Idee der Mensch-
heit, dies alles wirkt nach auf eine nicht zu unterschitzende Weise.
Das aristokratische, jiidisch-missionarische, nicht dogmatisch ge-
bundene Lebensgefiihl macht es Philo moglich, Elemente aus einer
ganz anderen Kultur seinem Denken zu assimilieren, und so durch
die Jahrhunderte hindurch die Kultur in Theologie und Philo-
sophie mit jiidischem Geistesgut zu durchdringen.

Das Erbe des griechischen Denkens (Plato, aber hauptsichlich
Aristoteles) wird besonders durch zwei jiidische Denker der phi-
losophischen Theologie des Mittelalters vermittelt: Salomon ibn
Gabirol mit seinem Mekor Chajim (Lebensquell) und Moses Mai-
monides mit seinem More Nebuchim (Fiihrer der Verirrten). Der

12 Zitiert durch L. Magnus, The Jews in the Christian Era, London 1929,
p. 45. :

40



erste 4Bt seine spekulativen Tendenzen einwirken auf Wilhelm
von Auvergne und von diesem aus auf die Denker des Franzis-
kanerordens: Halesius, Bonaventura, hauptsichlich Duns Scotus,
der nachdriicklich erklart, zu Gabirol zuriickkehren zu wollen (De
rerum principio quaestio 8 art. 4). Der EinfluB von Maimonides
reicht iiber Albertus Magnus speziell zu Thomas von Aquino, in
welchem die Auswirkung von Maimonides’ Aristoteles-Interpreta-
tion sich stark fihlbar macht (Verhiltnis von Vernunft und
Offenbarung; Ablehnung der Notwendigkeit der Entstehung der
Welt aus Gott, durch Argumente von Maimonides bestritten; Lehre
der Freiheit des Willens), nicht so sehr im Kleinen, als viel mehr
in den groBen Konturen des Systems spiirbar.

Cohen hat Maimonides den Rationalisten des Judentums par ex-
cellence genannt und seine typisch jiidische Bedeutung in folgen-
den Worten ausgedriickt: ,,Darin liegt der Schwerpunkt von Mai-
munis Attributenlehre: daB er den Begriff des gottlichen Attri-
butes auf das sittliche Attribut, und somit den Begriff Gottes auf
den ethischen Begriff Gottes konzentriert und einschrankt... Die
Gotteserkenntnis begriindet ihm den Erkenntniswert der Ethik » 15.
Diese Worte setzen wohl sehr deutlich in das Licht, wie Maimo-
nides’ System eng verwandt ist dem ethischen Monotheismus, den
wir im ersten Teil dieses Kapitels ausgearbeitet haben, wahrend
seine Denkweise sich trotzdem eng Aristoteles anschlieBt. Auch
auf Spinoza macht Maimonides seinen EinfluB geltend. Gutt-
mann 14 bemerkt, daB, wo Spinozas Genie geweckt wurde, indem
er die jiidischen Denker des Mittelalters kennen lernte, er nicht
nur bei den theologischen Fragen in seinem ,,Theologisch-poli-
tischen Traktat‘ sich durch Maimonides leiten 146t, sondern auch
in seiner Ethik (wie bezeichnend ist doch dieser Titel) sich bei
allen Gegensitzen der Methode und metaphysischen Fundierung,
eng einer Reihe von Maimunis Gedanken anschlieBt (speziell der
sich im Denken vollziehenden Gemeinschaft zwischen Gott und
Mensch).

13 cf, Judische Schriften, Berlin 1924, III. Band, S. 246/7.
14 Die Lehre des Judentums, V. Band, S. 390.

11



So ist die Bedeutung der frithscholastischen Denker nicht zu un-
terschitzen; sie waren im allgemeinen Wanderer, die von einem
Land nach dem anderen zogen und Elemente der griechischen und
arabischen mit der ihnen eigenen jiidischen Kultur verbanden und
auf diese Weise auf Pfeilern von jiidischen Ideen eine Kultur-
briicke bauten, iiber welche alte und neue Zeit einander begegne-
ten. ,,Sie haben der mittelalterlichen Traditionskultur den Stoff
geliefert, an dem diese vom achten bis zum fiinfzehnten Jahrhun-
dert zu arbeiten hatte, bis der Geist der abendlandischen Mensch-
heit reif geworden war, neue, eigene, nationale Kulturen zu er-
zeugen“ 15,

Wir miissen uns darauf beschrinken, aus der Zeit der Renaissance
und des Humanismus einige Namen zu nennen, deren Triger sich
speziell mit dem Studium der hebriischen Literatur abgegeben
haben und deshalb in ihren philosophischen Ideen dem Judentum
eng verwandt waren, soweit in diesen Ideen dem Begriff der
Humanitit ein zentraler Platz eingerdaumt war. Wir nennen Eras-
mus (wobei wir nicht aus dem Auge verlieren, daB diesem groBen
Humanisten ,,Judaismus‘ nur Zeremoniendienst war), hauptsich-
lich Pico della Mirandola und Johann Reuchlin. Wir verweisen
auf die ausfithrlichen Studien in dem reichen Werk: ,,The Le-
gacy of Israel, Oxford 1927.

Gehen wir zur neueren Zeit iiber, dann ist ein erheblicher jiidi-
scher EinfluB zu bemerken in der Philosophie der ,, Aufklarung*‘,
wobei hauptsidchlich der Name Moses Mendelssohn in den Vorder-
grund tritt, der die humanistisch orientierte Philosophie der Auf-
klirung auf treffende Weise mit den Grundsitzen der jiidischen
Religion zu verbinden wuBte. Obschon selber nicht von grofBer
kulturhistorischer Bedeutung, lebend im Schatten von Kant, ist
seine Erscheinung doch symptomatisch fiir jene Zeit, denn die
Aufklirung gibt dem zuriickgedrangten und zerstreuten Judentum
Gelegenheit, sich auszusprechen und hoéren zu lassen, jetzt, da
Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit, ja die Anerkennung aller

5 a,a.0., S. 458,

42



Menschenrechte zu den Losungen der Zeit gehdren. Menschen-
wiirde und Humanitit, die Juden sind imstande, diesen Begriffen
Inhalt und Farbe zu geben, und seit dem Beginn des 19. Jahrhun-
derts ist die Kultur dann auch durch eine Reihe von jiidischen
Denkern in dieser Richtung kriftig beeinfluBt. Der politische
Liberalismus dieses Jahrhunderts wurzelt in den Ideen der Auf-
klirung; kein Wunder, daB das Judentum diesen Liberalismus und
bald darauf den Sozialismus mit aller geistigen und materiellen
Kraft unterstiitzte, und das nicht allein, weil eine so hervorragend
giinstige politische Seite fiir sie damit verkniipft war, als haupt-
sidchlich auch, weil die Bewegungen des Liberalismus und So-
zialismus in ihrem geistigen Gehalt engstens mit dem Judentum
zusammenhidngen. Diese Politik ist wirklich ,,echt‘, entstanden
aus den tiefsten Regungen des Geistes!

Wiirde des Menschen, Freiheit und Toleranz sind seit der Aufkli-
rung Losungen der Menschheit geworden, die besonders vom jiidi-
schen Geist ausgegeben worden sind. Gewi}, gerade dort fanden
diese den stiarksten Widerhall, wo der Geist jahrhundertelang in
Verfolgung und Knechtschaft sich nach Freiheit, Humanitat und
Toleranz gesehnt hatte.

Und hier tut sich ein neues Kapitel vor uns auf: jiidische Ein-
fliisse auf die politische Entwicklung des 19. und 20. Jahrhun-
derts. Nicht wenig wurde der Liberalismus von jiidischem Geiste
infiltriert, aber am nachhaltigsten geht ganz gewiB der Sozialis-
mus auf jiidisches Gedankengut zuriick. Die Gestalt von Karl
Marx dominiert bis zum heutigen Tag das politische Antlitz der
Zeit — vom Naturalismus und Posivitismus des 19. Jahrhunderts
beeinfluBt, hat sich hier das Gebot vollig vom Geheimnis gelost,
und der dialektische Materialismus ist zu einer betont-sikulari-
sierten atheistischen Ideologie ausgewachsen.

Im Denken aber des letzten groBen systematischen Geistes des
Judentums, in H. Cohen, waren die beiden Elemente Geheimnis
und Gebot, war die Korrelation Mensch-Gott noch vorhanden.
Mit einer Bemerkung iiber diesen modernen Philo méchte ich
schlieBen.

43



Cohens Bestreben war es, das Geistesgut der griechischen Kultur
(Plato) in Harmonie zu bringen mit dem ethischen Monotheismus
(die Propheten) seines Volkes, in den Grenzen des Kantischen
Denkens. An ihm sehen wir am deutlichsten, daB der Idealismus
und das jiidische Wesen eine Verwandtschaft miteinander haben,
die wir zwischen dem Christentum und dem Idealismus vergeb-
lich suchen. Bei ihm treten die drei Motive am klarsten hervor,
die wir stets nannten: die Wechselbeziehung zwischen Gott und
Mensch, die Selbstheiligung dank der Freiheit des menschlichen
Willens, und das missionarische BewuBtsein, welche die ganze
Welt zu bekehren sucht, um den einen Namen zu heiligen. Er ist
der universelle Denker, der nichts vernachlissigt, weil jeder Be-
standteil der Wirklichkeit Sinn erhilt im Sinne des Idealismus.
Er ist vor allem der typische Jude, der den ,nationalen‘ Besitz
gegen alles festhidlt und ,verwertet’ in seinem Denken, aber
gleichzeitig der Kosmopolit, die internationale Figur, der, weil er
,sden Menschen‘ sucht, iiberall heimisch ist und das Geistesgut
seiner zufilligen Umgebung seinem jiidischen Denken anpaBt.
Wenn je, so sind das Spezifisch-]Jiidische und das Menschlich-All-
gemeine in Cohen symptomatisch. Es handelt sich hier keinesfalls
um , Mimikri‘‘ (Bliither), denn hier ist einer hervorgetreten mit
méichtigem, leidenschaftlichem Zeugnis: die Welt, den Menschen
in Berithrung zu bringen mit Gott und zu bringen zu. .. sich selbst.
Einer der beliebtesten Ausdriicke von Cohen war: ,,Die Nihe
Gottes ist mein Gut®. Aus diesem religiosen BewuBtsein heraus
ist er der jiidische Prophet unserer Zeit. Aus der sublimen Darle-
gung dessen, was er unter ,religiosen Tugenden‘* versteht, wie
Demut, Gerechtigkeit, Treue, Friede, spricht ein Geist, der von
Heimweh erfiillt ist, von gewaltigem, iibermenschlichem Suchen
des Ewigen in den Augen, in der Seele des Mitmenschen.

Hier erhilt die jiidische Ethik Gestalt im Rahmen des jiidischen
Geisteslebens: der Jude weiB sich durch Gott auserwihlt, er
sucht den Menschen; so ist er iiberall zuhause und... nirgends.
Denn dieses Suchen ist ein unendlicher Weg in einem unendlichen
Raum.

44



	Die geistige Bedeutung des Judentums

