
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Die geistige Bedeutung des Judentums

Autor: Oyen, Hendrik van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960849

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960849
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die geistige Bedeutung des Judentums

von Prof. Dr. HENDRIK VAN OYEN, Basel

Wer sich ein irgendwie objektives Bild des jüdischen Geisteslebens,

und dessen Einfluß auf die westliehe Kultur, zu gestalten

versucht, hat mit einem zwar interessanten, aber auch sehr
komplizierten Gebilde zu tun. Es ist gewiß ein Ding der Unmöglichkeit,

den „jüdischen Faden" aus dem Teppich der abendländischen

Kultur sauber und unversehrt herauszuziehen.

Was wir im folgenden sagen werden, ist gewissermaßen ein
Wagnis, ein Experiment, bei dem es kaum ohne Einseitigkeit und
Überakzentuierung zugehen kann.

Es scheint mir am ehesten zu verantworten, den „jüdischen
Faden" auf dem Gebiete der Religion zu ergreifen.

Von frühesten Zeiten her hat das jüdische Volk die Sicherheit,
das auserwählte Volk zu sein. Das Judentum kennt jedoch kein
fest umrissenes Dogma, denn bei allen Versuchen, das ganze
Material von Gesetzen, Rechten, Pflichten und Betrachtungen zu
sammeln, hat man es nur zu den vollkommen unsystematischen
Sammlungen von Mischnah und Talmud gebracht, oder höchstens
zu einigen Systemen mittelalterlicher oder moderner
Religionsphilosophie, welchen stets das Merkmal „Suchen und Tasten"
anhaftete. Das alles entbehrte der unbedingten dogmatischen
Autorität. Es ist auch tatsächlich nichts vorhanden, was eine strenge
dogmatische Struktur ertragen würde; es gibt keine Verkündigung
von Heilstatsachen und Gnadengaben, in welchen Himmel und
Erde in einem Offenbarungsereignis einander finden könnten, und
wovon der dogmatisch bestimmte Begriff klärend und
kirchenbegründend wirken könnte. Im Allerheiligsten der Bundeslade
wohnt Gott im heiligen Dunkel. Sein Wesen ist Geheimnis, weil
er der schlechthin Einzige ist, der „ist". Er allein kann sagen:

20



„Ich bin, der Ich bin" (Ex. 3). Die „Schechina" Gottes im Aller-
heiligsten ist ein absolutes Ruheni in sich selbst, nicht in ontolo-
gisch-substanziellem Sinn, doch in persönlich-ethischer Bedeutung:

es ist ein „Ich", das durch sich selbst besteht, aber sich
äußert in seinem Gebot, seinem Gesetz. Es ist souverän durch sich
selbst und behält sich in dieser Souveränität das Recht vor, einen
Bund zu schließen mit einem speziellen Volk aus all den
Völkern, die durch Ihn geschaffen sind, um diesem einen Volk Sein
Gesetz zu offenbaren. „Und ich schließe solchen Bund mit ihnen,
spricht der Herr, mein Geist, der bei dir ist und meine Worte,
die ich in deinen Mund gelegt habe, sollen von deinem Munde
nicht weichen, noch von dem Munde deines Samens und Kindeskindes,

spricht der Herr, von nun an bis in Ewigkeit" (Jesaja
59,21).

Dies ist der Ursprung des jüdischen Lebensgefühles: der „be-
rith", der Bund, den Gott freiwillig mit diesem Volke schloß.
Gott ist als Schöpfer absolut verschieden von seiner Schöpfung,
also von all dem Irdischen und Menschlichen, aber gleichzeitig
gibt es etwas im Menschen, das ihn mit Gott verbindet, das von
Ihm ausgeht und zu Ihm zurückkehrt, wir stehen Gott „gegenüber"

(Baeck). Diese Beziehung zwischen Gott und Mensch
wird nun durch Israel primär als eine ethische betrachtet. Gottes
Sich-selbst-bekannt-machen wird nicht auf spekulative Art als eine
Lehre zusammengefaßt, sondern als konkrete historische Handlung

im Alten Testament hingenommen; es ist ein persönliches
Verhältnis: auf der einen Seite dieser absolut einzige, wahre
Gott, auf der andern Seite dieses spezielle, durch Ihn berufene,
in seinen Dienst gestellte Volk. Er greift in das Leben dieses
Volkes ein und will es nach seinem Willen formen und kneten,
zum Segen aller Völker der Erde. In der Morgenröte der
israelitischen Volksgemeinschaft hört Abraham die Stimme des Herrn:
„Gehe aus deinem Lande und deiner Familie und aus deines Vaters
Haus nach einem Lande, das ich dir zeigen will, und ich will dich
zu einem großen Volke machen, und ich will dich segnen und
dir einen großen Namen machen; und du sollst ein Segen sein,
ich will segnen, die dich segnen und verfluchen, die dich ver-

21



fluchen, und in dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf
Erden" (Gen. 12,1—3). Jedes Wort dieser Berufung und dieses

Versprechens bestimmt die Geschichte des jüdischen Volkes
und seines Geisteslebens. Das „Ihr werdet mein Volk sein und
ich werde euer Gott sein" gibt die sittliche Grundlage für das

Leben, gibt diesem Leben Sinn und Ziel und nimmt der Geschichte
das Sinnlose. Das persönliche Leben, das soziale und das nationale
Leben, alles wird von vornherein religiös-ethisch qualifiziert.
Die Geschichte erhält dadurch bei Israel schon in sehr frühen
Zeiten eine Qualifikation, die sie in den alten Kulturreligionen
nirgends besitzt. W. Eichrodt (Theologie des Alten Testamentes I,
S. 9) sagt: „So gewiß auch der alte Orient in einzelnen Geschehnissen

das Werk der Gottheit erkannte und ihr Gericht oder ihre
Hilfe darin erlebte, so wenig dachte er daran, im zweckvollen
göttlichen Handeln den Nerv des geschichtlichen Geschehens zu
erkennen und alles Einzelne einer großen religiösen Idee
unterzuordnen In Israel erweckte das Wissen um den Bundesgott
und seine Erlösungstat die Fähigkeit, das geschichtliche Geschehen
zunächst im Rahmen des Volksgeschicks, dann aber auch der
Weltgeschichte, als Wirkung des einen göttlichen Willens zu begreifen

und darzustellen, ja auch den Naturmythus der Ausführung
dieses Gedankens dienstbar zu machen (Verknüpfung von Schöpfung

und Geschichte!)".

Dieses außerordentlich aristokratische Lebensgefühl, geleitet
durch die Idee der göttlichen Auserwählung, führt zu zwei
Folgerungen, worauf wir jetzt schon, beispielgebend für die folgenden

Betrachtungen, den Nachdruck legen müssen: einerseits
nationale Begrenzung (Integration), anderseits internationale
Ausdehnung (Desintegration).

Die nationale Begrenzung ist offensichtlich, denn gleich wie
Abraham sich in strenge Absonderung begeben mußte, welche
auch örtlich gemeint war, mußte auch Israel sich von den andern
Völkern zurückziehen, um allein zu wohnen (vgl. Numeri 23,9b:
„Siehe, das Volk wird allein wohnen und nicht unter die Heiden
gerechnet werden"). Die mündliche Lehre hatte vor allem den

22



Zweck, ein Wall um die Tora, ein Schutz und eine Abwehr gegen
alle fremden Elemente und Einflüsse zu sein. Allerdings ist diese
Exklusivität für die Nation kein Selbstzweck, denn die Ab-
schließung ist hauptsächlich dazu da, um den Gehorsam gegen
das Gebot, welches durch den „berith" verkündet wurde, zu
stützen. Die Nation wird, dank seiner Gottes Herrschaft, durch
Theokratie zusammengehalten. Der Wille des Herren ist der
Wille der Nation. Nicht der Wille des Volkes nach Macht und Ehre
unter den Völkern hält die Nation zusammen, sondern sie besteht
nur durch den Gehorsam gegenüber Gottes Gebot. Die heilige
Absonderung Gottes soll ihr Ebenbild finden in der heiligen
Absonderung des Volkes. Das Grundgesetz dieses Volkes ist
ausgedrückt in folgendem zentralen Gebot: „Sprich zu den versammelten

Kindern Israels und sage ihnen : Ihr sollt heilig sein, denn
ich bin heilig, der Herr, Euer Gott!" (Lev. 19,2). Das Volk ist
die „Gemeinde (kahal) des Herrn".

Diese Begriffsbestimmung von „Jüdische Nation" ist sehr
wesentlich, da Gottesglaube und Volksgefühl sehr innig miteinander
verbunden, ja organisch zusammengewachsen sind unter Vermeidung

der Abhängigkeit dieses Gottesglaubens von dem natürlichen
Volkswillen und den natürlichen Existenzgrundlagen des Volkes,
Wer jedoch die phänomenologische Struktur dieser Begriffsbestimmung

klar durchschaut hat, dem wird klar, daß in diesem
Nationalismus ein mächtiger Internationalismus, ein missionarisches

und kosmisches Lebensgefühl enthalten ist.

Das Horchen auf und die Befolgung von Gottes Gebot, sich zu
heiligen, hat als Ziel : „Du sollst ein Segen sein". Es ist die
gewaltige Berufung, der Menschheit zu zeigen, was es heißen will
Mensch zu sein. Die Aufgabe der „kahal", der Gemeinde
Gottes, ist wesentlich eine priesterliche Sendung an die Menschheit.

Bevor das Gesetz von Moses dem Volke übergeben wird,
empfängt Israel den Auftrag: „Ihr sollt sein ein priesterliches
Königreich und ein heiliges Volk" (Ex. 19, 6). Leo Baeck schreibt
in seinem „Das Wesen des Judentums", '26, S. 65, das vortreffliche

Wort: „Israel ist auserwählt, wenn es sich selber auser-

23



wählt". Je mehr Israel sich auf die Erfüllung des Gesetzes
konzentriert, desto kräftiger bildet es als Volk einen Aufruf an das
Gewissen der Menschheit, denselben Weg zu wandeln und
demselben Gott zu gehorchen und zu dienen.

Den Berith (Bund) zwischen Gott und Israel zum Ausgangspunkt
nehmend, tritt ein inniges Verhältnis zwischen Religion und Ethik
bei Israel an den Tag. Das Problemgebiet der Ethik ist einfach
nicht mehr zu trennen vom religiösen Bewußtsein, eine Trennung
im eigentlichen Sinne wäre sogar als sehr gefährlich zu betrachten.
Ich kann mich nicht lange aufhalten mit der Beschreibung der
Entwicklung, welche das Verhältnis zwischen Ethik und Religion
innerhalb Israel und dem Judentum durchgemacht hat. Ohne Zweifel

wären Unterschiede zu bemerken zwischen dem klassischen
Israel vor dem Exil und der Evolution, welche das nach-exilische
Judentum von Esra bis und mit der Entstehung des Talmud
durchgemacht hat. Wiaren in der ersten Periode Tempel und Kultus
wesentliche Elemente, in der Zeit, die mit Esra anfängt,
bekommen die Synagoge und der Unterricht der Tora Vorrang; die
Zeit der Exegese fängt an, wenn auch der priesterliche Kultus
bis 70 n. Chr. gehandhabt bleibt. Diese Entwicklung war ohne
Zweifel von sehr eingreifender Art, und es ist schon richtig, wenn
Travers Herford1 bemerkt: „The Judaism which has come down
the centuries, the Judaism of which the Synagogue is the chief
and most characteristic embodiment, is not and has never been

a priestly religion". Das ist richtig, wenn wir das Priesterliche
im engeren kultischen Sinne nehmen, unrichtig ist es jedoch, wenn
wir das Priesterliche im Lichte sehen, das wir soeben fallen ließen
auf die religiös-ethische Verkündigung von Gottes Gesetz an die
Menschheit, wobei das sittliche Leben als solches einen priesterlichen

Zug erhält. In diesem Sinne kennt auch das spätere Judentum

einen priesterlichen Beruf, den wir eine Seite zurück deutlich
bei Travers Herford umschrieben finden, wenn er sagt: „Esra
and the Sopherim did not set out to teach the people a code of
laws, but to make them religious, to make them realise who God

1 Talmud and Apocrypha, London 1933, p. 104.

24



was, in what relation they stood to him, what they should do,
and what they should be as a faithful people". Es ist von großer
Wichtigkeit, daß Theologen wie Travers Herford und M. Buber
wieder offenere Augen haben für eine richtige Beurteilung des

religiösen Strebens der Schriftgelehrten und Pharisäer als der

Haltung des untraditionellen Zurückgreifens auf das Gesetz und
die Fragen der Heiligung und der Buße in der konkreten Situation
des geschichtlichen Momentes. Wir sehen dadurch deutlicher,
daß eine Linie beide klassischen Perioden — Israel und Judentum

— miteinander verbindet und daß das eigentliche Erbe von
Israel durch das Judentum an die Kultur weitergegeben wurde.

Diesen Satz zu verteidigen und zu belegen, ist die Absicht der
folgenden Ausführungen.

Was haben wir unter dem „eigentlichen Erbe" Israels zu
verstehen? Wir erwähnten bereits den durchaus ethischen
Monotheismus, welcher den Berith-Gedanken kennzeichnet und wenden
uns jetzt zu einer näheren Betrachtung des Inhaltes der Tora. Der
Jude gebraucht den Ausdruck Tora für das, was unter christlich-
dogmatischem Aspekt als „Offenbarung" gewertet wird. Ist
„Offenbarung" nicht denkbar ohne die Dialektik von Verborgenheit

und Erkennbarkeit, so steht bei der Idee der Tora die Gabe
Gottes auf dem Vordergrund, die immer wieder neu, lebend und
unerwartet ist; sie bewahrt a priori vor dogmatischer Fixierung,
bindet sich an keine definitive Norm und verursacht in der
Geschichte des jüdischen Geisteslebens eine fortwährende Renaissance.

„Jede Zeit erarbeitete ihre eigene Bibel" (Baeck). So ist
die Tora nicht so sehr ein „Gesetz", auch eigentlich nicht eine

„Lehre", sie könnte am besten angedeutet werden mit „Weg", der
von Fall zu Fall neuen „Aufgabe", der existentiell gehorcht wird
in dem Jetzt und Hier der konkreten Situation.

Wie schwierig es aus diesem Gesichtspunkt heraus dann auch sein

mag, von einem deutlich umrissenen „Wesen des Judentums" oder

gar von jüdischer Ethik zu sprechen, so steht doch unumstößlich
fest, daß der formale Zusammenhang von Religion und Ethik,

25



wovon wir die Grundlinien soeben entworfen haben, begleitet
war von einem so großen Reichtum an sittlichen Begriffen und
Urteilen, daß nicht allein das Christentum, sondern die ganze Kultur

davon entscheidend beeinflußt wurde. Bezeichnend sind eine
Reihe von Begriffen, die sicher ihren Ursprung im Glauben Israels
und des Judentums haben und die bei allen Vertretern der
jüdischen Religionsphilosophie, von Philo über Akiba, Halevi, Mai-
monides, Mendelssohn, Baeck, Buber, Cohen und Rosenzweig, um
nur einige prägnante Namen zu nennen, stets dieselben blieben.

Im Mittelpunkt steht der Begriff der Heiligung. Gott ist
heilig, der Mensch heilige sich für den heiligen Gott. Diese
Heiligkeit Gottes darf gewiß nicht als exklusiv sittlich aufgefaßt werden.

Dafür sind in der Tora die Elemente des kultisch-heiligen
und des ethisch-heiligen zuviel ineinander verwoben, hinweisend
auf die Heiligkeit Gottes, welche das eigentliche Merkmal seines
Wesens ist. Das Heilige ist das, was ausschließlich „von Gott"
ist. Und in Gott sind ganz besonders das Numinöse und das
Ethische vereinigt gedacht, weil in Ihm der Grund unserer
Existenz ist und wir darum vor Ihm „Erde und Asche" sind, aber Er
ist auch das Urbild alles ethisch Guten (siehe die klassische Stelle
Ex. 34, 6, 7, wo nur ethische Eigenschaften von Gott aufgezählt
werden: „Herr, Herr, Gott, barmherzig und gnädig und geduldig
und von großer Gnade und Treue, der da bewahret Gnade in
tausend Gliedern und vergibt Missetat, Übertretung und Sünde, und
vor welchem niemand unschuldig ist, der die Missetat der Väter
heimsucht an Kindern und Kindeskindern bis ins dritte und vierte
Glied"). Was einen trifft in diesem Wort ist Gottes souveräne
Freiheit zu vergeben und die Sünde weitergehen zu lassen und

zu bestrafen bei wem er will. Er ist in keiner einzigen Hinsicht
an den Menschen gebunden. Gott erwählt in seiner Gnade das

Volk, schließt mit diesem Volk einen Bund und gibt diesem Volk
ein Gesetz. Die Souveränität Gottes und die Heteronomie sind
charakteristisch für die Gottesauffassung des Alten Testamentes.
Aber daneben gibt es noch andere Züge. Es sind gerade diese

Züge, die wir bei dem späteren Judentum hervortreten sehen und
deren Einfluß sich in so starkem Maße in der Kultur spüren lassen.

26



Der Begriff „Heiligung" wird nämlich im Judentum aufgefaßt
als eine Wechselbeziehung zwischen Gott und Mensch. Das
Gefühl des Abstandes von dem absolut Heiligen wird in der rabbi-
nistischen und talmudischen Mentalität verdrängt durch eine
gewisse Gemeinschaft mit Gott; nicht nur ist der Mensch angewiesen
auf Gott, auch umgekehrt ist Gott angewiesen auf die Selbstheiligung

des Menschen. Im Alten Testament ist dieser Gedanke der

„Gegenseitigkeit" deutlich gemacht im Bilde der Hochzeit, aber
nicht weniger in dem Begriff von dem „Gerechtfertigten" (vgl.
Psalm 26!), der im Hinblick auf die pflichtgetreue Erfüllung der
Gebote sagen kann: „Ich wandle in Deiner Wahrheit", „Ich
wandle in meiner Aufrechtheit". Das Verhältnis zwischen Gott
und der Tora: Er der Geber und die Tora die Gabe, wird auf
merkwürdige Weise in das Gegenteil umgewandelt. Die Tora wird
als präexistierend betrachtet und Gott als das ideale Urbild der

Erfüllung der Tora, von Gerechtigkeit und Heiligkeit! Gottes
Heiligkeit muß selbst wieder durch die sittliche Handlung des

Menschen geheiligt werden; aber wie gesagt, schon das Alte
Testament gibt Anlaß zu diesem für das Judentum so äußerst wichtigen

Gesichtspunkt. Denken wir an Jes. 5,16, wo wir das Wort
antreffen: „Der Herr Zebaoth wird erhöht im Recht, und Gott,
der Heilige, wird geheiligt werden durch Gerechtigkeit". Der
rabbinische Kommentar zu diesem Wort lautet: „Gott sagt: wenn
du dich selbst heiligst, rechne ich es dir an, wie wenn du Mich
geheiligt hättest" 2, und Lazarus fügt hinzu: „Man kann es schlankweg

als den kühnsten, erhabensten, beseligendsten und
gnadenreichsten Gedanken bezeichnen, daß Gott der Allheilige durch den
Menschen geheiligt werden soll". Er erklärt, daß der Begriff
„wenikdaschti" („auf daß Ich geheiligt werde", Lev. 22,32 und
Ezech. 20, 41 u. a.) der höchste Begriff ist, der durch einen
Menschengeist gedacht wurde, und das edelste Wort, das durch eine
menschliche Zunge gesprochen wurde.

Wir stehen vor der Eingangspforte zu dem jüdischen Lebensgefühl,

welche sich öffnet durch den religiösen Begriff der „Hei-

2 cf. M. Lazarus, Die Ethik des Judentums, 1901, I, S. 197.

27



ligung". Wir haben bereits im Anfang angetönt, daß der
Begriff des wahren Menschseins hievon die Grundtendenz ist.
Drei Aspekte verlangen unsere Aufmerksamkeit: der Glaube an
den Menschen, als Glaube an sich selbst, an den Mitmenschen und
an die Menschheit.

Der Glaube des Menschen an sich selbst wird durch das Bibelwort

zum Ausdruck gebracht: „Ebenbild Gottes". Es bedeutet,
daß der Mensch die eigene Offenbarung Gottes ist, Ihm verwandt,
nicht nur der Mensch für die Welt, jedoch der Mensch Gottes.
Sein „Ich" findet in Gott Ursprung und Bestimmung, der Ewige
selbst ist das „Ich" und das „Ihr" des Menschen. In seinem
individuellen und persönlichen Leben kann der Mensch das Göttliche

entfalten, „es ist ihm gegeben, daß es werde". Die
individuelle Seele erhält auf diese Art einen außerordentlich hohen
Wert und wird aus der Masse herausgehoben als das absolut Wertvolle

in sich selber. Schon wer betet, erlebt sich selbst als den

Mittelpunkt der Welt! Aber in der sittlichen Handlung bildet sich
das ethische Bewußtsein heraus, das ganz besonders das ewige
Attribut ist des „Mensch-Seins". Die ganze Welt wiegt gegen
eine Menschenseele auf, sagt der Talmud. Darum müssen auch

an jede Seele die allerhöchsten Anforderungen gestellt werden.

„Auf sittlichem Gebiet muß jeder ein Genie sein" (Baeck). Der
Mensch steht hier vor einer unendlichen Aufgabe der
Selbstverwirklichung, die ihn stets näher zu Gott bringt, ja Gott stets mehr
in der Welt realisiert. Für den Philosophen H. Cohen ist hier
wichtig der Begriff des „Heiligen Geistes", in welchem er den

Höhepunkt sieht der sittlich-religiösen Beziehung zwischen Gott
und Mensch. Gott ist bestimmt durch die Beziehung zum
Menschen, und der Mensch ist bestimmt durch die Beziehung zu Gott,
ohne daß sie ineinander aufgehen. Jeder bewahrt die eigene

„Einzigkeit", denn sonst würde der strenge Monotheismus Gefahr
laufen, pantheistisch zu verflachen. Was für Cohen die Funktion
des Heiligen Geistes bedeutet, ist bei Buber die „Schechina
Gottes". Auf mehr mystische Art, Verkehr „in der Liebes Gottes",
wird hier im Grunde das gleiche ausgedrückt über die hohe Qualität

des Menschseins. Auch für Rosenzweig ist Liebe das existen-

28



tielk Ereignis, in welchem Gott und Mensch einander begegnen.,
in welchem Gott zu dem Menschen kommt, indem der Mensch
seinem Gebote gehorcht.

Ferner ist von entscheidender Bedeutung im Thema „Glauben des

Menschen an sich selbst" die Frage nach dem Verkehrten, dem

Sündigen. Ein widerspenstiges Element in der Betrachtung der
Göttlichkeit der menschlichen Seele ist der natürliche, der böse

Trieb, der dem Menschen auch eigen ist. Es steht in Gen. 8, 21,
daß „das Dichten des Menschenherzens von Jugend an bös ist",
und dieses Element bringt eine eigenartige Schwierigkeit auf den

Weg der reinen Selbstheiligung. Der Rabbinismus hat versucht,
den betonten; Ernst des „radikal Bösen" abzulenken, indem er
bemerkte, daß diese Worte vielmehr als Entschuldigung denn als

Beschuldigung gemeint seien. Der menschliche Trieb ist nämlich
nicht immer schlecht, in ihm liegt die Ursache sowohl des Bösen
als auch des Guten! Der Trieb ist doppelt gerichtet. Überdies

sagt der Talmud (Kiduschin 30b, B. Bathra 16a): „Gott hat zwar
den bösen Trieb geschaffen, aber die Tora, die Sittenlehre hat
Er als Heilmittel dagegen geschenkt". Der Drang zur Erfüllung
der Tora, der schöpfenden, ethischen Kraft, überwindet den Trieb
zum Bösen.

Baeck sieht diese Spannung unter dem Aspekt von „nahe" Und

„fern"; der Mensch arbeitet an einer unendlichen ewigen
Aufgabe mit endlicher Kraft. Das Ideal wird stets in der Ferne
bleiben, der Weg, die augenblickliche Tat, ist nahe. Hier wird
das Gebot lebendig und ist der Mensch seinem Gott Verantwortung

schuldig. Weicht er vom Gebote ab, ja weist er es zurück,
dann sündigt er. Er begibt sich dadurch in eine Abtrennung von
Gott. Cohen betrachtet den Sündeprozeß als Konsolidierung des

Individuums; durch die Ablehnung des Gebotes hält der Mensch den
Prozeß der sittlichen Erfüllung auf, und dieser Aufenthalt ist die
Geburt des Individuums. In der Schuld gewahrt sich der Mensch
als ein einsames Ich, aus dem Reiche der Sittlichkeit verbannt,
allein angewiesen auf... Gott. Aber das Gefühl, schuldig vor
Gott zu stehen, ist zugleich sein Glück, denn sobald der Mensch

29



das gewahr wird, wird er auf dem verkehrten Weg umkehren und
sich bessern. Der Begriff der „teschubah", der Umkehr, tritt hier
auf; durch Cohen wie folgt gepriesen: „Die Sünde vor Gott ist das
Mittel zur Erlösung von Gott" 3. Typisch jüdisch ist, daß Bekehrung

und Versöhnung in einen Akt zusammenfallen, sie sind
identisch, weil konvex und konkav. Letzten Endes verliert dann auch
der Sünder seine Gotteskindschaft nie, der Bund ist ewig, und
der Mensch kann immer wieder einen neuen Beginn machen. Nicht
„Tue Buße" ist der Ruf an den Sünder, aber „Kehre um"; der
Ursprung und der Weg, die Reinheit und die Freiheit bleiben dem
Menschen verbürgt.

So bleibt der Glaube in das Grundsätzlich-gut-sein des Menschen

unangetastet, denn was unter Sünde in dieser religiösen Ethik
verstanden wird, ist nur „Irrung, ein Schwanken und Wanken"
(Cohen). Zurückkehrend zu Gott sieht der Mensch auf seine Sünde
zurück als auf etwas Fremdes, das nicht zu ihm gehört. Der
Talmud sagt dann auch: „Was erst Absicht war, wird später (sc.
nach der Umkehr) als Irrtum betrachtet".

Beschäftigen wir uns jetzt einen Augenblick mit dem zweiten Motiv
der Ethik, dem Glauben in den Menschen als Mitmensch. Auch
dieser Begriff ist in religiöser Hinsicht bestimmt, gleich wie der
Begriff des „Selbst". Im religiösen Begriff Mensch ist auch der
Begriff Mitmensch enthalten. „Das Judentum hat den Mitmenschen'

geschaffen" (Baeck). Und damit zugleich den wahren

Begriff der Humanität als Achtung vor dem Wert des Menschen,
der Ehrfurcht vor dem Göttlichen in allem, was das Antlitz des
Menschen trägt. „Ich" und der „Andere" werden im Judentum
zu einer religiös-ethischen Einheit. Im Talmud findet man dann
auch für „Liebe deinen Nächsten wie dich selbst" den Kommentar,

daß das „wie dich selbst" bedeute „er ist wie du". Der Andere
ist mir gleich und ich ihm, und Gott kommt durch und in ihm,
dem Anderen, zu mir mit seinem Gebot. Diene ich dem Anderen,
so ehre ich damit Gott. Von großer Bedeutung wird in dieser

3 Religion der Vernunft, 1919, S. 220.

30



Begriffsbestimmung das Wort aus Sprüche 14,31: „Wer dem

Geringen Gewalt antut,. der lästert desselben Schöpfer, aber
wer sich des Armen erbarmt, der ehrt Gott". Die Talmudisten,
voran der große Hillel, haben das Soziale den Inbegriff der Tora
genannt, und die führenden Religionsphilosophen des Judentums
sind ihm darin gefolgt. Welchen systematischen Versuch man
auch prüft, das soziale Erbarmen bleibt eines der kräftigsten
Motive. Sittliche und physische Not des Andern dürfen uns nicht
unerschüttert lassen. Hier liegt eine Aufgabe von Gottes wegen!
Cohen ruft leidenschaftlich aus4: „Und das ist die große Tat des

Prophetismus, und darin zeigt sich sein innerlicher Zusammenhang
mit wahrhafter Moral, daß er nicht Spekulationen nachhängt über
den Sinn des Lebens vor dem Rätsel des Todes, sondern daß er
die ganze Frage des Todes und daher auch des Nachlebens
selbst, deren sittliche Bedeutung ihm wahrlich nicht verborgen
bleibt, dennoch zurückstellt gegen denjenigen Sinn des Lebens,
der in Frage gestellt wird durch denjenigen Sinn des Übels, welche
Armut darstellt. Die Armut wird der hauptsächliche Vertreter des

menschlichen Unglücks". Und weiter sagt er: „Wer die Armut
als das Leiden der Menschheit erklärt, der schafft Ethik". Dieses
soziale Erbarmen findet seinen Ursprung im Alten Testament. Es
ist Gebot der Tora im wahrsten Sinne des Wortes. Die verschiedenen

Vorschriften für das Sabbatjahr und das Jubeljahr
bezwecken nichts anderes, als das Entstehen einer besitzlosen Klasse
unmöglich zu machen, daß ja niemand sich bereichern könnte auf
Kosten des Nächsten. Über allem Besitz, auch allem Grundbesitz,
gelte immer wieder das Prinzip der „teschubah", das Volk hat
ihn nur als „Fremdling und Beisaße" aus der Hand des Herrn
empfangen. So beruht die Kultur Israels weder auf Sklaverei noch
auf Proletariat. „Der Arme ist der Mitmensch im besonderen
Sinne des Gebotes" (Baeck). Das Wort „Arme" spricht die Tora
mit einer gewissen Scheu, mit religiöser Furcht aus. Der Arme
ist das Zeichen von Israels eigener Demütigung vor Gott, der
eigene Zustand ist in der Gestalt des Armen verkörpert! Die
Armut und nicht der Tod ist das große Fragezeichen Gottes an

* Religion der Vernunft, S. 156.

31



das menschliche Dasein; der Tod ist mystisches Geheimnis, die
Not meines Nächsten ist der Ruf Gottes, dem wir nicht entrinnen
können, soll mein Leben ein sittliches Ich ausreifen.

Daher ist das sittliche Handeln dem Nächsten gegenüber im
Grunde Mitleiden im prägnanten Sinne des Wortes, Mitleiden, das

nichts anderes ist als Nächstenliebe, auch wenn der Nächste
der Feind oder Widersacher ist. Die jüdische Ethik will sich hier
scharf abgrenzen gegen einen reinen Erlösungs-Gottesdienst, der
in dem bekannten Wort Augustins kulminiert, daß es schlußendlich
darum geht, „Gott und die Seele zu kennen". Im Judentum hat
diese „selbstische" Religion, die nur dem „Ich" und seinem
Erlöser Platz macht, keine Wurzel fassen können. Das „Ich" ist
hier nicht das „Erlöste", aber die Worte „zaddik", der Gerechte,
und „chassid", der Liebevolle, sind hier essentiell. Beide
Wendungen kennzeichnen die streng soziale Richtung dieser Religion5.
Wir haben zum Schlüsse als drittes Thema zu betrachten den
Glauben an den Menschen als Menschheit. Hiermit berühren wir
ein äußerst wichtiges Element der Situation des Judentums in
der Kulturgeschichte. Es ist die Idee des Messianismus, verkörpert

im Judentum.

Ist der Mensch Gottes Ebenbild und ist ihm aufgetragen, das Gute
zu verwirklichen, dann folgt daraus logischerweise, daß das Gute
in der Zukunft siegen wird. Dafür steht Gott ein. Was Gott von
dem Menschen verlangt, muß ausführbar sein. Das Ende ist im
Anfang schon enthalten. Daher ist die Idee der Zukunft ein
betont jüdischer Gedanke, denn nur dieser weiß etwas von dem
Gebot, das gleichzeitig die Verheißung der Erfüllung in sich trägt.
Die messianische Spannung des Judentums liegt im Wissen um
die Verheißung und die Erwartung der Erfüllung, einer Erwartung,
die nicht Hoffen ist, sondern absolute Sicherheit. Die Idee der
Menschheit erhält hierdurch einen bestimmteren Gehalt, denn
diese Idee hat jetzt ihre Evolution in der Zeit, sowie sie sich über
die Erde ausbreitet. Nicht nur umfaßt sie die Einheit der Völker,

6 cf. Baeck, a.a.O., S. 214/215.

32



sondern ebenso sehr die Einheit der Zeit, in welcher jede Generation

wieder ein Teil einer Geschichte ist, ein Schritt auf dem
Weg, an dessen Ende die Erfüllung steht. „Einheit der Nationen
und Einheit der Zeiten, beides zusammen ist die Welt des
Menschen" (Baeck). Auch jede individuelle Existenz erhält im Lichte
des Messianismus einen eigenen Sinn, insofern sie im Wandel
der Zeiten über sich selbst hinaus nach der göttlichen Erfüllung
strebt. Die Spannung zwischen Geschaffen-sein und Schöpfen,
Geheimnis und Gebot, erhält einen erhabenen Wert im individuellen

Mensch-sein. Wie stark im Judentum „Diesseits" und
„Jenseits" durch die Idee des Messianismus ineinander verwachsen
sind, sagt folgende Betrachtung von Baeck6: „Für den Einzelnen

liegt die Vollendung im Jenseits, und in ihr Land nimmt,
im dämmernden Ufer des Todes aufsteigend, das Gestade der
anderen Welt ihm auf; für die Menschheit liegt die Vollendung
im Diesseits, und der Weg der Geschichte ist der Weg zu ihr.
So tritt das Jenseits in das Diesseits ein, die Ewigkeit, die
einstige Welt steigt zur Erde hernieder, um die Zukunft zu zeigen
und zur Zukunft zu werden, das ewige Ziel hienieden, das
Jenseits auf Erden... Die kommenden Tage, sie sind die kommende
Welt auf Erden".

So bestimmt der ethische Monotheismus den inneren Gang der
Weltgeschichte ; jede Macht, die nicht auf Sittlichkeit beruht, wird
in sich selber zugrunde gehen. Nur diejenige Macht, die das Gute
will und auf dem Recht beruht, macht Geschichte. „Er kommt
um das Erdreich zu richten. Er wird die Welt richten in Gerechtigkeit

und die Völker gemäß dem Recht" (Psalm 98,9). Hier
öffnet sich also der Blick für die religiöse Auffassung der Humanität,

die in ihrem Wesen so ganz verschieden ist von dem, was
man unter Humanismus versteht. Das Judentum hält die Idee
der Humanität hoch, insofern es der großen Zukunft entgegenlebt
und entgegenstrebt, welche das Ende der Tage sein wird und in
welcher die eine Menschheit Gott dienen wird. Das Wort von
Zephanja (3, 9) wird dann in Erfüllung gehen, „daß sie alle den
Namen des Herrn anrufen werden, auf daß sie ihm dienen wie

6 a. a. O., S. 256.

3 Judaica, Bd. VI, 1

33



e i n Mann". Die Individualität der Staaten wird aufgelöst werden,
es wird ein Volk, ein e Menschheit geben vor Gott.

Es liegt auf der Hand, daß aus diesem Gedankengang ein Schluß

gezogen wird im Hinblick auf das Volk der Juden selbst. Denn
in diesem Volk vollzog sich schon ein Schicksal, das als Ideal für
die ganze Menschheit gelten kann: die Auflösung des individuellen

Staatswesens und trotzdem das sich Handhaben des Volkes
als einer Einheit im Laufe der Zeiten. Wie ein voraussehendes
Symbol des Messianismus wird so die Geschichte des Judentums:
kein Staat und doch ein Volk. Und dieses Symbol findet dann
biblische Gestalt in der Person des „leidenden Gottesknechtes".
Der „Rest Israels", der nach der Vernichtung der nationalen
Existenz übrig geblieben ist, hat eine außergewöhnlich große
Aufgabe. Dieser Rest ist ein armes, einsames, verstoßenes und
verfolgtes Volk. Es ist ein Volk des Leidens. Dieses Volk ist der
„leidende Gottesknecht"; in seiner Armut, Leiden und Not tritt
die Figur des Messias vor das Forum der Völker, denn in seinem
Leiden ist dieser Messias das Vorbild aller Absage an irdisches
Glück und irdische Macht, er ist der Prototyp des vor Gott
Gedemütigten. Er ist der große „Arme" vor Gott. Der Rest Israels

trägt das Leiden, das man betrachten muß als „Züchtigungen der
Liebe" (Berach. 5).

Aber in Einsamkeit und Verfolgung steht dieser Rest, dieser
Messias dann auch ungebrochen im Gehorsam an das Gebot.
Ungebrochen und unbeugsam, und es ist schwierig, irgendwie die
Schuld bei ihm selbst zu suchen. Friedländer: „Es ist der
unschuldig Leidende" 7. Dieses Völklein, das übrig blieb inmitten
der Völker, kommt mit der radikalen Predigt der Gerechtigkeit
und Wahrheit, der Heiligung des Namens Gottes zu den Nationen.
Diese kleine Gruppe ist die Gruppe der Widersprechenden, der
ewig Unzufriedenen, der Revolutionären. „Weil in der messiani-
schen Idee der Zug des Unbedingten ist, so lebt in ihr der Angriff
gegen alle Trägheit und Selbstgenügsamkeit, das Andrängen
dagegen, daß das Bestehende Recht habe, weil es besteht, daß der

7 H. F. Friedländer, Der Knecht Gottes, den Haag 1947, S. 80, 84.

34



Kompromiß zur dauernden Wahrheit erklärt werde. Jede Kultur,
die geworden ist, will ein Abschließendes, etwas, was hinzunehmen

ist, bedeuten. Deshalb wird der messianische Gedanke immer
zum Widerstreit gegen die Kulturzufriedenheit, ihr gegenüber ist
ein Verneinendes, ein Radikales, ein Revolutionierendes in ihm.
Er ist ein Sauerteig in der Geschichte" (Baeck) 8.

Jedoch das ständige Ziel dieser fortdauernden Negation ist in
letzter Instanz eine allerstrengste und allerkonsequenteste Position

: Gehorsam heischen, um Gottes Gebot zu folgen und so das
Reich Gottes auf der Erde zu realisieren.

Wir trachteten skizzenhaft die Hauptlinien des jüdischen
ethischen Monotheismus widerzugeben. Es geschah mit Absicht, daß
die gezogenen Linien die zeremoniellen und rituellen Gebräuche
nicht wiedergegeben haben, welche speziell der orthodoxe Typ
des Judentums noch in Ehren hält, und die ohne Zweifel für das

Auge der Außenwelt bezeichnender erscheinen für all das, was
man unter „jüdisch" sich vorstellen zu müssen glaubt als die
scheinbar abstrakteren ethischen Theorien, welche wir bisher
vorgebracht haben. Doch ist das nur Schein. Was im Laufe der Zeit
eine mehr philosophische Betrachtung des Wesens des jüdischen
Geistesgutes zum Vorschein brachte, geht, nach unserer festen
Überzeugung, als ein tieferes Gemeinsames durch die drei
Richtungen, orthodoxe Juden, reformistische Juden und zionistische
Juden hindurch 9. Das Zeremonielle und Rituelle der Synagoge will
nichts anderes als der Tora als Gabe Gottes Ehrfurcht beweisen
und ihr gehorchen, der Tora, im Rahmen der rabbinistischen
Exegese.

Es waren besonders drei Motive, welche die Struktur des
ethischen Monotheismus im Glauben an das „Selbst", den Mitmenschen

und die Menschheit bestimmten: der Bundesgedanke, die
Freiheit des Menschen zur Heiligung (sittliche Handlung, das so-

8 a. a. O., S. 281.
9 cf. unser Artikel „De huidige Joodsche Theologie en Philosophie" in
„Vox Thieologica", März 1938, S. 89—97.

35



ziale Mitleid) und schließlich das missionarische Bewußtsein, das
sich an „den Menschen" richtet.

Es kann hier nicht unsere Aufgabe sein, in die Finessen der
Kulturgeschichte einzudringen, um eventuelle Einflüsse und
Ausläufer dieses Gedankenkomplexes so gewissenhaft wie möglich
zu verfolgen. Wir beschränken uns auf einige Bemerkungen über
den Einfluß des jüdischen Monotheismus auf theologischem,
philosophischem, sozialem und politischem Terrain.

Wer sich Rechenschaft gibt von der Beziehung, die besteht
zwischen jüdischem Geistesgut und Christentum, hat es sofort zu
tun mit der Divergenz zwischen dem Alten Testament (Tora) und
der rabbinistischen Exegese (Talmud). Das Christentum
anerkennt als heiliges Buch der Offenbarung, als Heilige Schrift, auch
das Alte Testament. Auch Jesus greift in seinen Reden immer
wieder darauf zurück, indem er deren Inhalt, speziell seine
sittlichen Gebote, dem Alten Testament entlehnt, und schließt sich,
was letzteres betrifft, zu einem nicht geringen Teil der rabbinistischen

Exegese an10. Doch ist der Aspekt, unter welchem das Neue
Testament das Alte sieht, wesentlich verschieden von dem Aspekt,
unter welchem die Rabbiner die Tora gesehen haben. Wir können
diesen wichtigen Unterschied am besten deutlich machen an zwei
Begriffen, die schon mehrfach herangezogen wurden, dem
Geheimnis und dem Gebot. Wir könnten die neutestamentliche
Auffassung des Alten Bundes beleuchten durch den Begriff „Geheimnis",

während im Rabbinismus der Begriff „Gebot" der
beherrschende Faktor wird. In „Geheimnis" kommt zur Geltung der
Abstand zwischen Schöpfer und Geschöpf, aber dann letzteres in
seiner Schuld gesehen, in Gottes Gericht. Es wird mit dem Abstand
radikalen Ernst gemacht. Gott ist der Allmächtige, und das von
Ihm frei gewordene, abgefallene Geschöpf kann nur dank seiner
Gnade gerettet werden. Das Verhältnis zwischen Gott und Mensch
ist im Neuen Testament nach Verheißungen des Alten Testamentes
im Wesen soteriologisch bestimmt. Das Christentum hört aus

10 cf. die Kommentare von Strack und Billerbeck aus Talmud und Midrasch,
München 1924.

36



den zehn Geboten zuallererst das „Ich bin der Herr, euer Gott,
der euch aus Ägypten, aus der Knechtschaft leitete", und ist sich
bewußt, daß es durch Befolgung der Gebote nicht sich selbst
rettet vor Gott, oder vielmehr Gott verwirklicht, sondern daß es

erst, dank der Erlösung durch Gott aus der ägyptischen Knechtschaft,

aus der Übermacht der Sünde erlöst wurde. Das „Heiligen"
ist hier vielmehr ein „Geheiligt werden" durch die Gnade, die
in Christus ist. Dieser Ernst um das „Geheimnis" durchläuft
alle Stadien der Glaubenslehre und bestimmt die Begriffe Sünde
und Erlösung, Wesen Gottes und Wesen des Menschen, Beginn
und Ende, Ewigkeit und Zeit. Und wir haben im Gegensatz zu all
diesem in den soeben gegebenen Auseinandersetzungen gesehen,
wie im Judentum das „Gebot" schließlich den Hauptakzent erhält
von der Wechselbeziehung (Polarität) zwischen Gott und Mensch
her, von der Freiheit des Menschen, sich selbst vor Gott zu heiligen
und in sittlicher Handlung den Begriff Mensch zu realisieren her,
wie das Bewußtsein der Sünde im Wesen schon eine Umkehr ist
und der „Jeser Toob", der gute Wille, schließlich die Oberhand
erhalten wird bei der Schaffung einer neuen Menschheit.

Es drängt sich jetzt die Frage auf: Ist diese Divergenz von
Auffassungen über einen gemeinschaftlichen Besitz (Altes Testament,
Tora) denn nicht so umfassend und in die Tiefe dringend, daß

von Beeinflussung und Verwandtschaft keine Rede mehr ist?

Wir glauben hierauf das Folgende antworten zu dürfen. Zuerst
besitzt das Christentum eine ganze Reihe von Glaubensvorstellun-
gen, deren Wurzeln im Alten Testament gelegen sind und deshalb
durch Israel, das „Volk des Bundes", in das Christentum
hineingetragen wurden. Dr. Dienemann gibt in dem großen Werk „Die
Lehren des Judentums nach den Quellen", Leipzig, o. J. V.Teil,
S. 399 fg., davon eine Übersicht, die im allgemeinen durch jeden
christlichen Theologen als richtig anerkannt werden muß. Die
folgenden Glaubensvorstellungen kommen an die Reihe:
Gottesauffassung, die Anerkennung der Bibel, der wöchentliche Ruhetag
(denke an die strengen Sonntagsfeiern in vielen kirchlichen Kreisen,

die vollkommen verwandt sind der kasuistischen Beachtung

37



des Sabbaths durch die Juden!), die Festtage, die Einteilung der
Gottesdienstübungen, Gebete, Liturgie. Wichtiger jedoch ist der
ganze Komplex ethischer Vorstellungen, die das Christentum dem

Judentum zu danken hat. Jesus hat sich in seinen Reden über den
Gehorsam an Gottes Gebot genau dem A. T. angeschlossen und
auch an die Kommentare, die durch die Rabbiner gegeben waren.
Das „Neue" am Christentum liegt zunächst nicht im Geben einer
neuen Ethik, basiert auf Nächstenliebe. Es wurde hier ein enormer
Besitz an geistigen Werten durch Israel und das Judentum in das

Christentum hineingetragen. Die ethischen Begriffe der Treue,
Gerechtigkeit, Nächstenliebe, Bescheidenheit, Tapferkeit, Humanität:

Israel hat sie als ebensoviele Gebote von Gott empfangen,
und das Christentum hat sie in Jesu Reden erneut als göttliche
Gebote erkannt und der Kult urweit weitergegeben.

Die Kritik von Jesus gegen den Rabbinismus und die Schriftgelehrtheit

geht nicht gegen die materielle Ethik des Judentums,
aber sein Protest flammt auf gegen deren religiöse Geartetheit:
das soteriologische Element wird vergessen, der Anfang des

Dekalog, die Gnadengabe, das „Geheimnis" als nicht bestehend
betrachtet und damit eine Korrelation, eine Gegenseitigkeit
geschaffen zwischen Gott und Mensch, die den eigentlichen Sinn
des „Berith" beleidigt, die Souveränität Gottes erniedrigt und
dem Menschen gegenüber Gott ein sittliches Bewußtsein gibt,
wodurch Gott in Abhängigkeit vom Menschen gedacht wird. Jesus
will wahrhaftig das Gesetz in jeder Hinsicht erfüllt sehen, aber
das eigentliche „Werk Gottes" ist: Glauben an Ihn, den Er gesandt
hat (Joh. 6,29).

Ungeachtet der Übernahme von vielen religiösen Vorstellungen
durch das Christentum aus dem Judentum, besteht eine scharfe

Trennung zwischen beiden : die Trennung, die wir mit den Symbolen
„Geheimnis" und „Gebot" andeuteten. Hier wird das Judentum
für das Christentum äußerst anstoßend in der Korrelation
zwischen Gott und Mensch, durch seinen hauptsächlichsten
Bestandteil: der Autonomie des menschlichen Willens. Das „Gebot"

ist Alles; die menschliche Selbstheiligung ist Verwirklichung,

38



ja Erlösung vom „Menschen", ins Dasein-rufen der „Menschheit",

schließlich bringt sie „Erlösung... dem Erlöser" (Rosenzweig).

Eine biblische, soteriologisch gerichtete Theologie kann
diesen ganzen Gedankengang kaum anders werten denn als höchste
menschliche Hybris, die sich denken läßt, und als Untreue im
Hinblick auf das höchste anvertraute Gut: Gottes auswählende
Gnade im Alten und Neuen Bund.

Besteht deshalb ein wesentliches Auseinanderklaffen zwischen
Judentum und Christentum, abgesehen von viel gemeinschaftlichem

Besitz, so steht dem doch gegenüber, daß der typisch
jüdische Wechselverhältnisgedanke nicht nachgelassen hat, auch auf
theologischem Gebiet starke Spuren zurückzulassen, und daß im
Laufe der Jahrhunderte das ausschließliche Herauskehren des
ethischen Gebotes im religiösen Gewände der „Heiligung" immer
wieder seinen Einfluß geltend machte n. In allen kirchengeschichtlichen

Bewegungen wird der Akzent vom Altar (dem Kreuz, der
Gnade) verlegt nach der Aktivität des Menschen und seiner
Erfüllung des Gebotes hin. Wir denken hierbei an viele „häretische"
Strömungen des Mittelalters : Katharer, Waldenser, Passagii, Hus-
siten, den jüdischen Einfluß auf Zwingli und Servet, die Verwandtschaft

mit dem englischen und amerikanischen Puritanismus,
hauptsächlich den jüdischen Einfluß auf die „Aufklärung", die
auch auf die Theologie des 19. Jahrhunderts ihre Wirkung
geltend machte, dermaßen, daß theologische Formen des Modernismus

und des „Neu-Protestantismus" sich kaum mehr unterscheiden

von dem typisch jüdischen Denken von der Korrelation
in der ethischen Heiligung zwischen Gott und Mensch. Wo die
„innere Gesinnung", die Persönlichkeit, der „gute Wille" zu
zentralen Begriffen in der Theologie werden, da gehen die Linien
über die philosophische Besinnung zurück in das Herz der
jüdischen Lehre von der Polarität.

Die philosophische Problemstellung tritt hierdurch in das
Gesichtsfeld. Schwierig, ja unmöglich ist es, in der Kulturgeschichte

11 Wir verweisen auf das ausführliche Werk von Louis Israel Newman,
„Jewish Influence on Christian Reform Movements", New York 1925.

39



die Gebiete der Theologie und Philosophie streng getrennt zu
halten, weil jeder theologische Denkschematismus unwiderruflich
abhängig ist von den Phasen, die die philosophische Besinnung
selbst durchmacht.

Eine typisch jüdische Figur ist zunächst am Beginn unserer
Zeitrechnung Philo von Alexandrien gewesen, der einen kräftigen
Versuch machte, um jüdische Tradition und hellenische Bildung zu
synthetisieren. Mit Recht wurde diese merkwürdige Gestalt
charakterisiert: „Judaism, in Philo's idea, was not to be universal
by ceasing to be national, or philosophical by ceasing to be

legal" 12 (Bentwich). Er ist der Mann, in dem tatsächlich das
national Begrenzte und das international Weite sich symbolisieren,

ebenso wie wir das so stark in Hermann Cohen finden, der
dann auch wohl der moderne Philo genannt wird. Schien anfänglich

sein jüdisch-griechisches System ohne Einfluß zu bleiben, so
wird von größter Bedeutung sein Einfluß im frühen Mittelalter,
in der Renaissance und von dort wieder in der Philosophie des

19. Jahrhunderts (im Neu-Kantianismus). Platzmangel verbietet
uns hier ausführlich auf seine Philosophie einzugehen, aber die
für ihn zentralen Begriffe von Gott als der höchsten Idee, vom
Logos, der ethischen Bedeutung der Stoa — verbunden mit dem
Gedanken der Heiligung —, der Ekstase und der Idee der Menschheit,

dies alles wirkt nach auf eine nicht zu unterschätzende Weise.
Das aristokratische, jüdisch-missionarische, nicht dogmatisch
gebundene Lebensgefühl macht es Philo möglich, Elemente aus einer
ganz anderen Kultur seinem Denken zu assimilieren, und so durch
die Jahrhunderte hindurch die Kultur in Theologie und
Philosophie mit jüdischem Geistesgut zu durchdringen.

Das Erbe des griechischen Denkens (Plato, aber hauptsächlich
Aristoteles) wird besonders durch zwei jüdische Denker der
philosophischen Theologie des Mittelalters vermittelt: Salomon ibn
Gabirol mit seinem Mekor Chajim (Lebensquell) und Moses Mai-
monides mit seinem More Nebuchim (Führer der Verirrten). Der

12 Zitiert durch L. Magnus, The Jews in the Christian Era, London 1929,

p. 45.

40



erste läßt seine spekulativen Tendenzen einwirken auf Wilhelm
von Auvergne und von diesem aus auf die Denker des
Franziskanerordens: Halesius, Bonaventura, hauptsächlich Duns Sootus,
der nachdrücklich erklärt, zu Gabirol zurückkehren zu wollen (De
rerum principio quaestio 8 art. 4). Der Einfluß von Maimonides
reicht über Albertus Magnus speziell zu Thomas von Aquino, in
welchem die Auswirkung von Maimonides' Aristoteles-Interpretation

sich stark fühlbar macht (Verhältnis von Vernunft und
Offenbarung; Ablehnung der Notwendigkeit der Entstehung der
Welt aus Gott, durch Argumente von Maimonides bestritten; Lehre
der Freiheit des Willens), nicht so sehr im Kleinen, als viel mehr
in den großen Konturen des Systems spürbar.

Cohen hat Maimonides den Rationalisten des Judentums par
excellence genannt und seine typisch jüdische Bedeutung in folgenden

Worten ausgedrückt: „Darin liegt der Schwerpunkt von
Maimunis Attributenlehre: daß er den Begriff des göttlichen Attributes

auf das sittliche Attribut, und somit den Begriff Gottes auf
den ethischen Begriff Gottes konzentriert und einschränkt... Die
Gotteserkenntnis begründet ihm den Erkenntniswert der Ethik »13.

Diese Worte setzen wohl sehr deutlich in das Licht, wie Maimonides'

System eng verwandt ist dem ethischen Monotheismus, den

wir im ersten Teil dieses Kapitels ausgearbeitet haben, während
seine Denkweise sich trotzdem eng Aristoteles anschließt. Auch
auf Spinoza macht Maimonides seinen Einfluß geltend. Gutt-
mann 14 bemerkt, daß, wo Spinozas Genie geweckt wurde, indem
er die jüdischen Denker des Mittelalters kennen lernte, er nicht
nur bei den theologischen Fragen in seinem „Theologisch-politischen

Traktat" sich durch Maimonides leiten läßt, sondern auch
in seiner Ethik (wie bezeichnend ist doch dieser Titel) sich bei
allen Gegensätzen der Methode und metaphysischen Fundierung,
eng einer Reihe von Maimunis Gedanken anschließt (speziell der
sich im Denken vollziehenden Gemeinschaft zwischen Gott und
Mensch).

13 cf. Jüdische Schriften, Berlin 1924, III. Band, S. 246/7.
14 Die Lehre des Judentums, V. Band, S. 390.

41



So ist die Bedeutung der frühscholastischen Denker nicht zu
unterschätzen; sie waren im allgemeinen Wanderer, die von einem
Land nach dem anderen zogen und Elemente der griechischen und
arabischen mit der ihnen eigenen jüdischen Kultur verbanden und
auf diese Weise auf Pfeilern von jüdischen Ideen eine Kulturbrücke

bauten, über welche alte und neue Zeit einander begegneten.

„Sie haben der mittelalterlichen Traditionskultur den Stoff
geliefert, an dem diese vom achten bis zum fünfzehnten Jahrhundert

zu arbeiten hatte, bis der Geist der abendländischen Menschheit

reif geworden war, neue, eigene, nationale Kulturen zu
erzeugen" 15.

Wir müssen uns darauf beschränken, aus der Zeit der Renaissance
und des Humanismus einige Namen zu nennen, deren Träger sich

speziell mit dem Studium der hebräischen Literatur abgegeben
haben und deshalb in ihren philosophischen Ideen dem Judentum

eng verwandt waren, soweit in diesen Ideen dem Begriff der
Humanität ein zentraler Platz eingeräumt war. Wir nennen Erasmus

(wobei wir nicht aus dem Auge verlieren, daß diesem großen
Humanisten „Judaismus" nur Zeremoniendienst war), hauptsächlich

Pico della Mirandola und Johann Reuchlin. Wir verweisen
auf die ausführlichen Studien in dem reichen Werk: „The
Legacy of Israel", Oxford 1927.

Gehen wir zur neueren Zeit über, dann ist ein erheblicher
jüdischer Einfluß zu bemerken in der Philosophie der „Aufklärung",
wobei hauptsächlich der Name Moses Mendelssohn in den Vordergrund

tritt, der die humanistisch orientierte Philosophie der
Aufklärung auf treffende Weise mit den Grundsätzen der jüdischen
Religion zu verbinden wußte. Obschon selber nicht von großer
kulturhistorischer Bedeutung, lebend im Schatten von Kant, ist
seine Erscheinung doch symptomatisch für jene Zeit, denn die
Aufklärung gibt dem zurückgedrängten und zerstreuten Judentum
Gelegenheit, sich auszusprechen und hören zu lassen, jetzt, da

Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit, ja die Anerkennung aller

15 a. a. O., S. 458,

42



Menschenrechte zu den Losungen der Zeit gehören. Menschenwürde

und Humanität, die Juden sind imstande, diesen Begriffen
Inhalt und Farbe zu geben, und seit dem Beginn des 19. Jahrhunderts

ist die Kultur dann auch durch eine Reihe von jüdischen
Denkern in dieser Richtung kräftig beeinflußt. Der politische
Liberalismus dieses Jahrhunderts wurzelt in den Ideen der
Aufklärung; kein Wunder, daß das Judentum diesen Liberalismus und
bald darauf den Sozialismus mit aller geistigen und materiellen
Kraft unterstützte, und das nicht allein, weil eine so hervorragend
günstige politische Seite für sie damit verknüpft war, als
hauptsächlich auch, weil die Bewegungen des Liberalismus und
Sozialismus in ihrem geistigen Gehalt engstens mit dem Judentum
zusammenhängen. Diese Politik ist wirklich „echt", entstanden
aus den tiefsten Regungen des Geistes

Würde des Menschen, Freiheit und Toleranz sind seit der Aufklärung

Losungen der Menschheit geworden, die besonders vom
jüdischen Geist ausgegeben worden sind. Gewiß, gerade dort fanden
diese den stärksten Widerhall, wo der Geist jahrhundertelang in
Verfolgung und Knechtschaft sich nach Freiheit, Humanität und
Toleranz gesehnt hatte.

Und hier tut sich ein neues Kapitel vor uns auf: jüdische
Einflüsse auf die politische Entwicklung des 19. und 20. Jahrhunderts.

Nicht wenig wurde der Liberalismus von jüdischem Geiste
infiltriert, aber am nachhaltigsten geht ganz gewiß der Sozialismus

auf jüdisches Geldankengut zurück. Die Gestalt von Karl
Marx dominiert bis zum heutigen Tag das politische Antlitz der
Zeit — vom Naturalismus und Posivitismus des 19. Jahrhunderts
beeinflußt, hat sich hier das Gebot völlig vom Geheimnis gelöst,
und der dialektische Materialismus ist zu einer betont-säkulari-
sierten atheistischen Ideologie ausgewachsen.

Im Denken aber des letzten großen systematischen Geistes des
Judentums, in H. Cohen, waren die beiden Elemente Geheimnis
und Gebot, war die Korrelation Mensch-Gott noch vorhanden.
Mit einer Bemerkung über diesen modernen Philo möchte ich
schließen.

43



Cohens Bestreben war es, das Geistesgut der griechischen Kultur
(Plato) in Harmonie zu bringen mit dem ethischen Monotheismus
(die Propheten) seines Volkes, in den Grenzen des Kantischen
Denkens. An ihm sehen wir am deutlichsten, daß der Idealismus
und das jüdische Wesen eine Verwandtschaft miteinander haben,
die wir zwischen dem Christentum und dem Idealismus vergeblich

suchen. Bei ihm treten die drei Motive am klarsten hervor,
die wir stets nannten: die Wechselbeziehung zwischen Gott und
Mensch, die Selbstheiligung dank der Freiheit des menschlichen
Willens, und das missionarische Bewußtsein, welche die ganze
Welt zu bekehren sucht, um den einen Namen zu heiligen. Er ist
der universelle Denker, der nichts vernachlässigt, weil jeder
Bestandteil der Wirklichkeit Sinn erhält im Sinne des Idealismus.
Er ist vor allem der typische Jude, der den „nationalen" Besitz

gegen alles festhält und „verwertet" in seinem Denken, aber
gleichzeitig der Kosmopolit, die internationale Figur, der, weil er
„den Menschen" sucht, überall heimisch ist und das Geistesgut
seiner zufälligen Umgebung seinem jüdischen Denken anpaßt.
Wenn je, so sind das Spezifisch-Jüdische und das Menschlich-Allgemeine

in Cohen symptomatisch. Es handelt sich hier keinesfalls
um „Mimikri" (Blüher), denn hier ist einer hervorgetreten mit
mächtigem, leidenschaftlichem Zeugnis: die Welt, den Menschen
in Berührung zu bringen mit Gott und zu bringen zu sich selbst.
Einer der beliebtesten Ausdrücke von Cohen war: „Die Nähe
Gottes ist mein Gut". Aus diesem religiösen Bewußtsein heraus
ist er der jüdische Prophet unserer Zeit. Aus der sublimen Darlegung

dessen, was er unter „religiösen Tugenden" versteht, wie
Demut, Gerechtigkeit, Treue, Friede, spricht ein Geist, der von
Heimweh erfüllt ist, von gewaltigem, übermenschlichem Suchen
des Ewigen in den Augen, in der Seele des Mitmenschen.

Hier erhält die jüdische Ethik Gestalt im Rahmen des jüdischen
Geisteslebens: der Jude weiß sich durch Gott auserwählt, er
sucht den Menschen; so ist er überall zuhause und... nirgends.
Denn dieses Suchen ist ein unendlicher Weg in einem unendlichen
Raum.

44


	Die geistige Bedeutung des Judentums

