Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Jom Kippur

Autor: Kosmala, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960848

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Jom Kippur

von HANS KOSMALA, London

Schlagen wir irgendein jiidisches Religionslehrbuch auf, so lesen
wir: ,,Der Versohnungstag (Jom Kippur) ist der fiirr unser Heil
wichtigste unter allen Tagen, deren Feier uns geboten ist, denn er
soll uns Siihnung aller unsrer Siinden bringen und die urspriing-
liche Reinheit unsrer Seele wiederherstellen*‘.

Die Grundvorschriften fiir die Feier des Tages, wie sie einst im
Tempel vor sich ging, finden wir Lev. 16. Sie wurden in der Zeit
des zweiten Tempels weiter ausgearbeitet und spiter im Mischna-
traktat Joma niedergelegt. Das Ritual des alten Verséhnungstages
war nach Lev. 16 kurz dieses: Nach dem Befehl Gottes sollte der
Hohepriester das Heiligtum und das Volk Israel von aller Un-
reinigkeit und Siindenschuld entsithnen. Das geschah durch zwei
Bocke. Der eine wurde als Siitndopfer dargebracht und sein Blut
auf die Lade im Allerheiligsten gesprengt. Der andre Bock aber
sollte, nachdem man ihm die Hinde aufgestemmt und damit
Israels Siinden auf ihn gelegt hatte, in eine abgelegene Gegend
gebracht und dann in die Wiste hinausgejagt werden. So sollte
nach dem Auftrag Gottes alle Jahre einmal verfahren werden, um
das Volk zu reinigen und mit Gott zu verséhnen. Das war ein
verbrieftes Recht, das Gott seinem Volke gewihrte, und solange
der Tempel bestand, nahm man dieses Recht wabhr.

1 Judaica, Bd. VI, 1



Im Jahre 70 n. Chr. verlor das jiidische Volk seine Selbstindigkeit.
Jerusalem wurde zerstort, und die heilige Stitte wurde ein Raub
der Flammen. Der Tempel war das sichtbare Symbol dafiir, daB
Gott inmitten seines Volkes Wohnung genommen hatte. Auf
diesen Ort allein bezogen sich die Opfergesetze. Den Ort, so
heiBt es nach der Tora des Mose, den der Herr, euer Gott, erwihlt
aus allen euren Stimmen, um dort seinen Namen wohnen zu
lassen, den sollt ihr aufsuchen, um eure Opfer darzubringen. Und
an diesem Ort allein konnte und durfte durch die vorgeschrie-
benen blutigen Opfer des Versohnungstages dem Volke Israel
Versohnung geschaffen werden.

Halten wir uns noch einmal den Sinn des Vers6hnungsopfers vor
Augen: Nach altbiblischer Auffassung (Gen. 9, 4) ist das Blut der
Sitz der Seele. Die Seele des Tieres wird also im Blut dahin-
gegeben, um Sithnung zu erwirken fiir die Seele des Opfernden,
die ohne das Opfer dem Strafgericht des Heiligen Gottes an-
heimfallen muBte. Doch kann nicht der Mensch von sich aus diese
Siihne seiner Seele schaffen, umsoweniger als die Seele des Tieres
der Seele des Menschen nicht gleichwertig ist. Nach strengem
Recht hitte der Tod des Siinders selbst gefordert werden miissen.
Alle alten jiidischen Bibelerklirer sind darin einig, daB es Gottes
Barmherzigkeit ist, der sich mit dem stellvertretenden Opfertod
zufrieden gibt. So sagt z. B. Bachja ben Ascher (13. Jahrh.): ,,Und
da der Siinder verdient, daB sein Blut gleich dem Blute des Opfers
vergossen werde und sein Leib verbrannt wie der Leib des Opfers,
dér Heilige, gebenedeit sei er, anstatt dessen aber sein Opfer von
ihm als Ersatz und Losegeld annimmt, siehe, so ist es lauter
Gnade, die ihm Gott erweist nach seiner Barmherzigkeit und seiner
groBen Giite, daB er die Seele des Tieres statt seiner Seele an-
nimmt und durch sie versohnt wird.

Jetzt aber lag der Ort der sithnenden Opfer in Schutt und Asche.
Was sollte nun geschehen? Gott hatte, so schien es, keinen an-
dern Weg gezeigt, kein andres Mittel gegeben, durch welches Ver-
sohnung mit ihm geschehen konnte. Die Weisen in Israel be-
mithten sich, das Volk iiber den Verlust des Tempels hinwegzu-

2



trosten und suchten mancherlei Auswege; sie muBiten das Volk
zu dem Glauben erziehen, daB Israel auch ohne den Tempel und
die Opfer wahre Ruhe und wahren Frieden fiir seine Seele finden
konnte.

So wird uns in den Aboth des Rabbi Nathan erzihlt: Einst ging
Rabban Jochanan ben Sakkaj aus Jerusalem hinaus und Rabbi
Jehoschua ging hinterdrein. Sie gingen am Tempelberg vorbei
und R. Jehoschua verfiel in tiefe Trauer, als er das Triitmmerfeld
sah. ,,Weh uns®, rief er aus, ,,daB der Ort verwiistet ist, an wel-
chem die Siinden Israels gesithnt wurden! Rabban Jochanan aber
trostete ihn und sprach: ,,Mein Sohn, laB es dich nicht bekiim-
mern; wir haben eine Verséhnung, die der des Tempels gleich
ist. Welche ndmlich? Die Vollbringung von Liebestaten; denn
es heit im Buch des Propheten Hosea: An Liebe habe ich mein
besonderes Wohlgefallen, micht am Opfer*.

Rabban Jochanans Autoritat war groB, und von Stund an haben
die Rabbinen gelehrt, daB Liebestaten die Siinde der Menschen
sithnen konnen. Wir aber fragen: Hat der Prophet wirklich ge-
meint, was Rabban Jochanan sagte, daB der Mensch durch
Liebeserweisungen alle seine Siinden siihnen und sich mit Gott
versohnen kann?

Das jiidische Voolk hat sich mit dem Verlust des Tempels und der
siihnenden Opfer nicht nur abfinden miissen, sondern es hat sich
auch erstaunlich rasch damit abgefunden. ,,Die Tempelzerstorung
bildet keine Epoche in der inneren Geschichte Israels (Schlatter).
Die Erklarung fiir diese Tatsache mag wohl in dem Umstand zu
suchen sein, daB bereits zu der Zeit, als der Tempel noch bestand,
der sithnende Wert der Opfer vielfach angezweifelt wurde, und
zwar nicht nur in den Kreisen des Volkes, sondern gerade auch
unter seinen religiosen Fithrern. Auf diese Frage kommen wir
am SchluB noch einmal zuriick.

Jochanan ben Sakkaj hatte kurz nach der Tempelzerstorung in
Jabne eine Schule gegriindet. Hier sammelten sich die Weisen
und die Schiiler, und Jabne wurde fiir die nidchsten Jahre der gei-

3



stige und religiése Mittelpunkt des jiidischen Volkes. Hier horen
wir dann, etwa 15 Jahre nach der Zerstérung, eine neue Lehre
aus dem Munde des R. Elasar ben Asarja. Er sagt: ,,Die Vergehen
des Menschen gegen Gott sithnt der Versohnungstag, die Ver-
gehen des Menschen gegen seinen Genossen sithnt der Verséh-
nungstag erst bis er seinen Genossen begiitigt (m Joma 8,9).
Begriindet wird dies mit der Bibelstelle aus dem Gebot des Ver-
sohnungstages: , Denn an diesem Tage geschieht euch Versoéh-
nung, daB ihr gereinigt werdet; von allen euren Siinden werdet ihr
vor dem Herrn gereinigt. Man nahm also die Stelle ganz aus
ihrem Zusammenhang. Die Bibel meint: dieser Tag der Ver-
s6hnungsopferim Tempel bringt eure Verséhnung; nun aber
wurde die versohnende Kraft auf die bloBe Einrichtung des Ver-
sOhnungstages iibertragen, ohne Tempel, ohne Hohenpriester,
ohne Opfer. Obzwar diese Lehre in der Tora keinen Grund hat,
so wurde sie doch von allen Wieisen angenommen und fiir ver-
bindlich angesehen. Man spricht nunmehr davon wie von einer
altbekannten, feststehenden Tatsache.

Zum ersten Mal horen wir hier allerdings auch, daB man einen
Unterschied zwischen den Vergehen gegen Gott und den Vergehen
gegen Menschen macht. Die Lehre von Sithne und Verséhnung
fangt also an, sich zu komplizieren. Bei Vergehen gegen den Ge-
nossen muB man den Genossen erst besidnftigen und begiitigen,
damit der Versohnungstag sithnen kann. Die Komplizierung wurde
aber bald weitergefiihrt. Wenige Jahre spiter lebte der groBe
Lehrer R. Jischmael. In der Gemara des Traktates vom Versoh-
nungstage lesen wir (bJoma 86a):

R. Matja ben Cheresch fragte den R. Elasar ben Asarja, als er
in Rom war:

yHast du von den vier Arten der Versohnung gehért, itber welche R. Jisch-
mael gelehrt hat?** ,Es sind bloB drei‘, verbesserte er ihn, ,,und mit jeder
ist BuBe (d. h. innere Umkehr zu Gott) verbunden. Hat jemand ein Gebot
iibertreten und BuBe getan, so riihrt er sich nicht von dort, bis man ihm
vergeben hat. Hat jemand ein Verbot iibertreten und BuBe getan, so liBt
die BuBe Schuld und Verséhnung in der Schwebe, und erst der Versohnungs-
tag sithnt. Hat jemand eine Siinde begangen, auf welche die Strafe der

4



Ausrottung oder des Todes durch das Gericht steht, und BuBe getan, so
lassen BuBe und Vers6hnungstag Schuld und Siihne in der Schwebe und erst
die Ziichtigungen reiben die Siinde weg. Wenn aber jemand sich Entweihung
des gottlichen Namens hat zu Schulden kommen lassen, fiir den steht es
nicht in der Macht der BuBe, Schuld und Siihne in der Schwebe zu halten,
auch nicht in der Macht des Vers6hnungstages, die Schuld zu sithnen, und
nicht in der Macht der Ziichtigungen, die Schuld auszuldschen; sondern sie
alle (Versohnungstag und Ziichtigungen) lassen nur in der Schwebe und
erst der Tod tilgt sie aus‘‘. (Es sind also eigentlich doch vier Arten, aber
nur in den ersten drei hat die Bufle eine Funktion zu erfiillen.)

Belegt werden nun diese Lehren recht willkiirlich durch verschie-
dene Zitate aus der Bibel. DaB der Versohnungstag siihnt, wird
jener bereits erwahnten Stelle aus Lev. 16 entnommen. DaB Ziich-
tigungen sithnen, soll aus dem Wort des Psalmisten hervorgehen:
,,Jch will mit dem Stock heimsuchen ihre Siinde und mit Schligen
ihre Schuld““ (Ps. 89, 33). Von einer wirklichen Versohnung durch
Stockschlige und Plagen sagt aber diese Stelle nichts. DaB end-
lich der Tod Versohnung schaffe, wird aus den Worten des Pro-
pheten Jesaja (22,14) geschlossen: ,,In meinen Ohren hat sich
Gott, der Herr, vernehmen lassen: ,,nicht wird diese Schuld euch
vergeben werden bis ihr sterbet. Der Prophet sagt, daB ihnen
ihre Siinde ihr ganzes Leben lang nicht vergeben wird; er sagt
nicht, was R. Jischmael folgert, daB ihr Tod die Siithne sein wird.
MuB nicht jeder den leiblichen Tod erleiden, auch der, der keine
Gotteslasterung auf sich geladen hat?

Die Lehre R. Jischmaels, daB auBer dem Verséhnungstage auch
BuBe, Ziichtigung und Tod verséhnende Kraft haben, ist nicht
verbindlich gewesen, wohl aber war diese Meinung spiter weit
verbreitet: insbesondere glaubte man, daB zusitzliche BuBe, Ziich-
tigung oder Tod die siihnende Kraft des Verséhnungstages er-
hohen. So berichtet z. B. der Talmud (b Joma 42a): ,,Als Rabia
bar Qisi wihrend der Diskussion iiber den Siindenbock des Ver-
s6hnungstages starb, prigte man das Symbol: Rabia bar Qisi
schafft Sithne wie der Sithnebock‘.

Ziichtigungen, d.h. Schlige, waren spiter zeitweise ein zusitz-
liches sithnewirkendes Zeremoniell des Versohnungstages (Schul-

5



chan Aruch OCh 607,6). Diese GeiBelung wurde mit einem
Riemen aus Kalbleder vollzogen. In der Regel geschah dies in der
Weise, daB der Spruch Ps. 78,38 dabei gesprochen wurde: ,Er
aber war barmherzig und vergab die Missetat und vertilgte Israel
nicht, hielt seinen Zorn immer wieder zuriick und lieB nicht seinen
ganzen Grimm erwachen®. Im hebridischen Text sind es genau
dreizehn Worte. Bei jedem Wort erfolgte ein Schlag, dreimal
wurde der Vers gesprochen, so daB es im ganzen 39 Schlige waren,
ohne daB ein Verzihlen dabei zu befiirchten war. Das war die
seit dltesten Zeiten iibliche Zahl von Schligen. Auch sonst wurde
diese Ziichtigung als Synagogenstrafe verhangt, wie ja auch
Paulus berichtet, er habe von den Juden fiinf Mal vierzig Streiche
weniger eins empfangen. An sich waren diese Schlige weder als
Synagogenstrafe noch als freiwillig auf sich genommene Ziichti-
gung am Versohnungstage entehrend. In der Zeit vor der Tempel-
zerstérung durfte selbst ein Hoherpriester mach empfangener
GeiBelung weiter im Amt bleiben, denn es galt der Toragrundsatz
(Dt. 25, 3) : ,,Sobald er bestraft ist, ist er wieder dein Bruder*.

DaB schlieBlich BuBe zum Versohnungstage gehére, damit er Ver-
sohnung bringe, ist von der Mischna vorgeschrieben und heute
in der Synagoge allgemein anerkannt. So lautet z. B. ein Passus
aus dem eingangs erwihnten Religionslehrbuch: ,Diese Siihnung
ist jedoch nur denen verheiBen, die aufrichtig zu Gott zuriick-
kehren, den festen EntschluB fassen, die begangenen Fehler nie
mehr zu begehen und insbesondere jedes Unrecht, das sie ihrem
Nebenmenschen zugefiigt, sei es an seinem Leibe, seinem Vermo-
gen oder seiner Ehre, soweit als moglich gut machen, und wegen
dessen, was sich nicht wieder gutmachen 148t, ihn um Verzeihung
bitten*. '

Doch empfand man bereits in alter Zeit die Zugehorigkeit der
BuBe zum Versohnungstag fast wie eine Beeintrichtigung seiner
Sithnkraft. So erkliren sich denn auch die Worte des beriihmten
R. Jehuda ha-Nasi (Ende des 2. Jahrh.): ,Der Versohnungstag
sithnt alle Siinden der Tora, gleichgiiltig, ob man BuBe getan:hat
oder micht. Nur in drei Fillen macht Rabbi eine Ausnahme:

6



,wenn jemand das Joch abwirft’, d.h. Gott verleugnet, ,,wenn
jemand das Gesicht aufdeckt*, d.h. die Tora falsch deutet und
eine Irrlehre verkiindigt, und ,,wenn jemand den Bund des Flei-
sches bricht“, d. h. sich woder seine Kinder mnicht beschneiden
14Bt. In diesen drei Fillen also, des Gottesleugners, des Ketzers
und des Abtriinnigen, siihnt der Verséhnungstag nur bei vorange-
gangener BuBe. Das ist auch nur ganz logisch, denn Siihne und
Versohnung sind in diesen Fillen ohne Umkehr zu Gott und
seinem Bund mit Israel gar nicht denkbar.

Diese Meinung, daB die Siinden auch ohne wirkliche BuBfertig-
keit durch das Halten des Versohnungstages gesiihnt werden,
bricht in der jiidischen religiéosen Literatur immer wieder durch.
So heiBt es in den Pirqe de Rabbi Elieser (40):

,Wenn der Versohnungstag nicht wire, so wiirde die Welt nicht bestehen. ..
Und wenn auch schon alle Festtage vergehen, so vergeht doch der Ver-
sohnungstag nicht, denn er sithnt alle geringen und schweren Siinden, wie
es heiBt: Denn an diesem Tage wird euch Verséhnung geschehen von allen
euren Siinden. Es steht nicht geschrieben ,von euren Siinden‘, sondern ,von
allen euren Siinden‘ “. “

In der Auslegung Bachjas heiBit es:

»Am Versohnungstage sind die wie die Dienstengel: sie ziechen weiBe Kleider
an, sie essen nicht und trinken nicht und keine Siindenschuld ist an ihren
Hand, denn der Heilige, gepriesen sei er, vergibt ihnen alle ihre Simden*.

Die Stellen lieBen sich leicht vermehren, aber es mag hier genii-
gen, wenn wir auf eine fiir diese Auffassung bezeichnende Tat-
sache hinweisen: Mag ein Jude noch so wenig von den Geboten
und Verboten seiner Religion halten, mag er sich noch so wenig
um Gott kiimmern und das ganze Jahr die Synagoge wie ein Gott-
loser meiden, an einem Tage im Jahre findet er den Weg dahin:
am Vers6hnungstage. Der Gedanke der auBerordentlichen, siih-
nenden Kraft des Viersohnungstages ist bei allen Juden zu finden,
in denen noch ein Funke jiidisch-religioser Tradition glimmt, mag
dieser Gedanke bei vielen auch kaum zum BewuBtsein kommen.

7



Jedenfalls hat man sich bemiiht, an der Kraft des Vers6hnungs-
tages festzuhalten, auch nachdem er eigentlich ohne das blutige
Opfer nichtig geworden war. Doch hat man gleichzeitig immer
und immer wieder noch mnach irgendeinem Ersatz fiir das Opfer
gesucht. Schon in der dltesten Zeit gleich nach der Tempelzer-
storung wurde ja die Erweisung von Liebestaten als ein vollgiil-
tiger Ersatz der Opfer gesehen. Die hauptsichlichste Form sol-
cher Liebestaten war das Almosengeben. R. Elieser (Ende des
1. Jahrh.) sagte von ihm: ;Almosen ist verdienstvoller als alle
Opfer‘. Die Ausspriiche iiber die sithnende und erlésende Kraft
der Almosen sind in der rabbinischen Literatur sehr zahlreich.
Einige moégen hier erwihnt werden: R. Elasar sagte (bBB9Oa):

soolange der Tempel bestand, bezahlte jeder seinen Schekel und erlangte
Sithne. Jetzt aber, da der Tempel nicht besteht, gibt man Almosen. Wo
man es nicht tut, da kommen die Volker der Welt und nehmen es mit Ge-
walt. Aber immerhin wird auch dies den Bedringten als Almosen gerechnet.

Von R. Dostaj ben Jannaj wird folgender Ausspruch iiberliefert
(bBB 10a):

»Wenn jemand einem Armen eine Peruta gibt‘“ — eine Peruta ist die kleinste
Kupfermiinze — ,,;so0 ist es ihm beschieden, das Angesicht der Gottlichkeit
zut empfangen‘‘.

Begriindet wird diese Aussage mit dem Psalmwort (17,15): ,,In
Gerechtigkeit werde ich dein Angesicht schauen. Gerechtigkeit
heiBt hebriisch: ,,zedeq‘‘ oder ,zedaqa‘‘. Zur Zeit der Rabbinen
hat aber dieses Wort auch die Bedeutung ,,Wohltat* oder ,,Al-
mosen‘‘ erhalten, und so wird der Psalmvers dann iibersetzt:
,Durch Almosen werde ich dein Angesicht schauen‘.

R. Elasar bar R. Jose lehrte:
»All die Wohltaten und Liebeswerke, die Israel auf dieser Welt iibt, sind
groBe Friedensvermittler und bedeutende Fiirsprecher zwischen Israel und

dem Vater im Himmel*‘.

Diese SchluBfolgerung zieht man aus Jeremia 160,5: ,Ich habe
meinen Frieden von diesem Volke genommen, spricht der Herr,

8



die Liebe und das Erbarmen‘. Friede, Liebe und Erbarmen sind
hier drei nebengeordnete Dinge. In der rabbinischen Schrifterkla-
rung wird aber Friede mit Liebe und Erbarmen gleichgesetzt, dann
wird Liebe als Liebestat und Erbarmen als Almosengeben gedeu-
tet; auf diese Weise ist dann Almosengeben gleichbedeutend mit
dem Frieden Gottes; das heift: durch Almosengeben wird der
Friede Gottes erlangt.

Zum SchluB noch zwei Awusspriiche R. Jehudas: ,,GroB ist die
Wohltitigkeit, denn sie beschleunigt die Erlosung‘“. Die zu-
grundegelegte Bibelstelle ist Jes. 56,1: ,,Wahret das Recht und
iibt Gerechtigkeit, denn mein Heil ist nahe und meine Gerechtig-
keit wird sich bald offenbaren‘. Auch hier wird Gerechtigkeit
mit Almosengeben iibersetzt, wie in dem Wort aus den Spriichen
(10, 2): ,,Gerechtigkeit errettet vom Tode‘, welches R. Jehuda
iibersetzt: ,,Almosengeben errettet vom Tode‘.

So kam es schlieBlich, daB Almosengeben nicht nur in den Kul-
tus eingeordnet wurde, sondern auch seinen festen Platz im re-
ligiosen Denken selbst erhielt. Almosengeben gilt in seiner Wur-
zel als ein Ersatz des einstigen Opfers, insbesondere des Opfers
am Versohnungstage. Das hat seinen Ausdruck darin gefunden,
daB der Versohnungstage der Tag des Almosengebens ist. Ist
aber nicht hier, so diirfen wir vielleicht fragen, der Sinn des Wohl-
tuns und Gerechtigkeitiibens, wie er uns im Alten Testament ent-
gegentritt, ganz und gar getriibt worden? Nach alttestamentlicher
Lehre fordert Gott Gerechtigkeit und Liebe von uns als eine ein-
fache Selbstverstindlichkeit. Gott hat uns so und soviel gegeben,
und es ist nicht mehr als recht und billig, daB wir dem geben, der
wenig oder nichts hat. Da8 wir uns dadurch von Gott Versohnung
und Erloésung erwirken, davon sagt das Alte Testament kein Wort.
Ebensowenig geschieht dies im Neuen Testament, und wir kon-
nen nun verstehen, weshalb der Apostel Paulus mit so groBer
Heftigkeit gegen die Werk- und Almosengerechtigkeit eifert. Pau-
lus teilt den Standpunkt des Alten Testaments: Versohnung und
Erlésung geschehen micht durch des Menschen Tun, sondern durch
Gottes Gnade. Die groBen jiidischen Bibelerzihler, welche wirk-

9



liche religiose Einsicht besaBen, haben, wie bereits erwahnt, auch
nie anders dariiber gedacht. In der talmudischen Religion ist
durch die Einfithrung verschiedener Ersatzhandlungen fiir den
Opfergeist, insbesondere aber auch durch den Begriff der Al-
mosengerechtigkeit, das wirkliche Verstindnis fiir die Verschnung
des Menschen mit Gott sehr erschwert, wenn nicht beinahe un-
moglich gemacht worden. Daher kommt es, daBl sich das Juden-
tum der Siindhaftigkeit des Menschen und der Heilsnotwendig-
keit seiner Erlosung durch Gottes Gnade so wenig bewuBt ist.
Natiirlich leugnet kein Jude, daB er einzelne Siinden und diese in
groBer Zahl begeht, und er bekennt sie auch vor Gott am Versoh-
nungstag, aber daB der Mensch in Siinde geboren ist und in seiner
Siindhaftigkeit vor Gott nicht bestehen kann, wie sehr er sich
auch darum bemiihen mag, die zerbrochene Beziehung zu Gott
von sich aus wiederherzustellen, dafiir hat er kein Gefiihl und
keinen Sinn.

In frithrabbinischer Zeit begegnen wird noch verschiedenen
andern Versuchen, Ersatz fiir das Tempelopfer zu finden. Als
besonders groBes Verdienst hat seit je das Studium der Tora ge-
golten. Zahllos sind die Ausspriiche iiber seinen unvergleich-
lichen Wert. Nun aber hat das Torastudium selbst unbedingten
Heilswert. So heiBt es z. B. bei R. Tarphon (Anfang des
2. Jahrh.):

yWenn du viel Tora gelernt hast, dann gibt Gott dir viel Lohn, ... wisse
aber, daB die Lohnerteilung fiir die Gerechten in der kommenden Welt ge-
schieht“ (Pirqe Aboth 2, 16).

R. Schimon bei Laqisch (Mitte d. 3. Jahrh.) driickt sich noch deut-
licher aus:

»Es steht geschrieben: Dies ist die Lehre iiber Brandopfer, Gabenopfer,
Siindopfer und Schuldopfer. Das bedeutet, daB jeder, der sich mit der Tora

befaBt, anzusehen ist, als habe er Brandopfer Gabenopfer, Siindopfer und
Schuldopfer dargebracht®.

Rabba (um 300) zieht schlieBIi'ch den SchluBstrich unter diese
Entwicklung und lehrt, daB derjenige, der Tora lernt, keines dieser

10



Opfer mehr braucht, weil Gesetzesstudium selbst die Siinden
siihnt.

Ein bedeutsames Sithnemittel ist ferner das Fasten. Schon in der
Toravorschrift fiir den Versohnungstag heiit es: ,,Dies soll fiir
euch eine ewige Satzung sein: im siebenten Monat am zehnten
Tage sollt ihr euern Leib kasteien und kein Werk tun..., denn
an diesem Tage geschieht eure Verséhnung‘. Das Kasteien, d. h.
das Fasten und das Ruhenlassen der Arbeit, hatten ihren Zweck
darin, jeden Israeliten duBerlich und innerlich auf das groBe Gna-
denereignis des Versohnungstages vorzubereiten. In der Mischna
(Joma 8) ist diese knappe Formel der Tora ausfiihrlich erklart
und erweitert worden: Am Versdhnungstage ist es verboten zu
essen, zu trinken, sich zu waschen, sich zu salben, Schuhe anzu-
ziehen und zu seiner Frau einzugehen. Wer soviel wie eine Dattel
iBt, wer einen vollen Schluck trinkt, ist straffillig. Geringere Men-
gen als eine Dattel darf man essen, wenn sie jedoch im Laufe
des Tages die GroBe einer Dattel iibersteigen, so ist das Verbot
iibertreten, ebenso wenn alle Tropfen Wasser, die wahrend des
Tages aufgenommen werden, die Menge eines Schluckes aus-
machen. All dies wird dann in der Gemara bis ins Einzelne wei-
ter ausgefiihrt.

Wie genau aber auch immer das Gebot des Fastens erfiillt wurde,
urspriinglich kam ihm kein siihnender Wert zu. Spiter wurde
dies anders. Schon von R. Elieser (Ende des 1. Jahrh.) wird der
Ausspruch iiberliefert, daB Fasten groBer sei als Almosengeben,
weil beim Fasten der Korper leidet, beim Almosengeben handelt
es sich aber nur um eine Geldfrage. Darum pflegte R. Scheschet
(um 300), wenn er gefastet hatte, folgendermaBen zu beten
(bBer 17a):

psHerr der Welt! Offenbar ist es vor dir, daf zu der Zeit, da das Heiligtum
noch bestand, ein Mensch, der gesiindigt hatte, ein Opfer brachte, und ob-
wohl man von dem Opfer nur das Fett und das Blut darbrachte, wurde ihm
doch Vergebung zuteil. Sieh, jetzt habe ich gefastet, und mein Fett und
mein Blut hat sich verringert. Moge es dein guter Wille sein, daB mein Fett
und mein Blut, das verringert worden ist, angerechnet werde als hitte ichl
die Opfer auf dem Altar dargebracht, und sei mir gnidig!*

11



Dieses Gebet des R. Scheschet hat in manchem Gebet des Versoh-
nungstages sein Echo gefunden.

SchlieBlich ist auch das Gebet selbst als Ersatz fiir das Opfer
hingenommen worden. Urspriinglich waren die Opfer im Tempel
von Anrufungen und Gebeten umrahmt und begleitet. Das Gebet
war die einzige kultische Handlung, die nach der Tempelzersto-
rung iibrig geblieben war. So lag es mahe, dal auch das Gebet,
das wie der Opferrauch zu Gott aufstieg, als Opferhandlung
empfunden wurde. Wie einst das Opfer im Mittelpunkt des Ver-
sohnungstages stand, so wurde nun das Gebet das besondere An-
liegen des Opfertages. Nach altem Brauch finden am Versdh-
riungstage ununterbrochen Gebetsversammlungen statt, vom frithen
Morgen bis zum spiaten Abend, und jeder, dessen Gesundheit es
erlaubt, ist verpflichtet, daran teilzunehmen. Es war sogar iib-
lich, daB man die ganze Nacht vom Vorabend bis zum nichsten
Abend in der Synagoge im Gebet verbrachte. Buxtorf, der Al-
tere (gest. 1629), berichtet sogar, er habe gesehen, wie einige
27 Stunden ununterbrochen in der Synagoge gestanden und ge-
betet haben 2.

2 Da wir vom Gebet des Versohnungstages sprechen, sei hier eine kleine
Abschweifung iiber die Gebetsformel erlaubt, die mit den Worten ,,Kol
nidre‘‘ beginnt. Sie hat des Ofteren, aber ganz zu Unrecht, Ursache zu anti-
semitischen Ausfillen gegeben. Sie lautet wie folgt: ,,Alle Geliibde, Ent-
sagungen, Bannungen . .. und Schwiire, die wir gelobt, geschworen, gebannt
und womit wir uns etwas versagt haben, von diesem Versohnungstag bis
zum nachsten Versohnungstag, der da komme fiir uns zum Guten, sie alle be-
reuen wir, sie sollen aufgelost, ungiiltig, erledigt, aufgehoben und zunichte
gemacht sein; sie sollen keine Wirklichkeit und keinen Bestand haben; unsre
Geliibde sollen keine Geliibde und unsre Eide keine Eide sein. Und es wird
vergeben fiir die ganze Versammlung der Kinder Israel und fiir den Fremd-
ling, der sich aufhilt unter ihnen; denn es geschah fiir das ganze Volk in
Irrtum. Gepriesen seist Du, Ewiger, unser Gott, Kénig der Welt, der uns
lebendig erhalten hat und hat bestehen lassen und uns gebracht hat in diese
Zeit“. Nach Num. 30, 5 ist jeder Schwur und jedes Geliibde fiir den Juden
verbindlich; dieses Gesetz wird weder im Talmud noch sonst irgendwo in
der rabbinischen Literatur aufgehoben. Die Verbindlichkeit gilt darum auch
fiir jene Fille, wo man in der Bedringnis oder in der Erregung einen Eid
tat oder unbedachtsam etwas gelobte oder sich etwas versagte. Oft aber be-

12



Fassen wir nun unsere bisherigen Ergebnisse zusammen! Nach
dem Verlust des Tempels und der Opfer, insbesondere der Ver-
s6hnungsopfer, haben die Weisen Israels immer newe Mittel aus-
findig gemacht, die als Ersatz fiir die Opfer dienen koénnten:
Leiden, Ziichtigungen und Tod, besonders auch stellvertretendes

reute man das Gelitbde, wenn sich die Verhiltnisse dnderten, und oft vergaB
man, daB man etwas gelobt hatte. Die nichteingelosten Gelitbde waren fiir
den Juden gegeniiber Gott eine schwere Last. Darum lieB man die Geliibde
nicht einfach bereut oder vergessen sein, sondern man fiihlte die Notwendig-
keit, sich am Versohnungstage von diesen oft wertlosen Geliibden eigens ent-
binden zu lassen. Die Entbindungsformel bezeichnet deshalb nicht eine
Gewissenlosigkeit, sondern eher die Gewissenhaftigkeit des Juden in der Er-
filllung von Gelilbden. AuBerdem bezieht sich die Formel keineswegs auf
jeden Eid schlechthin, sondern nur auf die Geliibde, die der Jude sich selbst
vor Gott auferlegt. Das Recht Dritter wird von der Auflésung nicht be-
rithrt. Der Schulchan Aruch bemerkt daher ausdriicklich (JD 211, 4): ,,Diese
Worte sind nur gesagt in bezug auf einen Eid oder ein Geliibde, welche er
sich selbst schwor oder gelobte, wenn ihn aber sein Genosse schworen oder
geloben lieB, so miitzt ihm diese Aufhebung gar nichts‘. SchlieBlich ist ja
der Fremdling, der unter den Juden wohnt, in dieser Gebetsformel mit ein-
geschlossen. Obzwar sie also duBerlich miBverstindlich sein mag, so 1ift
sie sich bei genauer Priiffung nicht miBdeuten. Dennoch hat man sie in
vielen Gemeinden wegen ihrer MiBverstindlichkeit abgeschafft. Sie ist auch
aus den meisten Gebetbiichern verschwunden; manche Gebetsordnungen
haben allerdings die Bemerkung: Man bete Kol nidre entsprechend dem
Machsor; das Gebet selbst bringen sie jedoch nicht.

In einem andern Sinne wesentlich verfinglicher hingegen, und zwar gerade
fiir den schlichten Juden selbst, erscheint ein anderes Gebet des Versohnungs-
tages, das in allen Gebetbiichern zu finden ist: die Litanei, die mit den
Worten , Al chet sche chatanu® beginnt. Sie enthilt folgende Sitze: ,,Die
Siinde, die wir unter Zwang oder mit voller Absicht begangen haben, ... die
Siinde, die wir durch vorsitzlichen Betrug begangen haben, ... durch Hinter-
gehung des Nichsten, ... durch Meineid, . .. durch Veruntreuung des Anver-
trauten esw. ... alle diese Siinden, verzeihender Gott, verzeihe uns, ver-
gib uns, und entsiindige uns‘‘. Liegt hier nicht die Gefahr nahe, daB man
der magisch-sithnenden Kraft des Gebetes und des Verséhnungstages allzu
sehr vertraut und es damit sein Bewenden haben 14B8t? (Mit Riicksicht auf
den Inhalt des , Kol nidre‘* haben wir hier nur eine bestimmte Kategorie
von Siinden aus der Litanei ausgewihlt. Es muB ausdriicklich bemerkt wer-
den, damit niemand falsche Schliisse ziehe, daB sie noch eine groBe Anzahl
anderer Siinden nennt, im ganzen nicht weniger denn 53 — wenn ich mich
nicht verzihlt habe!)

13



Leiden und Sterben des Gerechten, Almosengeben, Gesetzesstu-
dium, Fasten und Beten. Warum blieb man nicht bei einem Ersatz
stehen, sondern fiigte immer neue hinzu? Weil man zu deutlich
fithlte, daB sie alle nicht stichhaltig waren, und weil man sich
der Haltlosigkeit der miihselig vorgebrachten Bibelbeweise nur
zu schwer bewuBit war. Und weil nun die Begriindung so schwach
und oft unrichtig war, konnten die Weisen weder sich selbst noch
dem Volke innere Ruhe, Friede, Hoffnung und GewiBheit geben.
Werden wir hier nicht an des Paulus Urteil erinnert: ,Denn ich
gebe ihnen das Zeugnis: sie eifern um Gott! — aber mit Un-
verstand‘.

Aus dieser quialenden Unsicherheit und Ratlosigkeit des jiidischen
Menschen ist es zu erkliren, daB irgendwann im frithen Mittel-
alter wieder ein wirkliches Opfer als Siihne in Aufnahme ge-
kommen ist: die Hahnenkappara. lhren Ursprung scheint die
Sitte in Babylonien genommen zu haben. Aus einem Gutachten
des Rab Natronaj (gest. 809) geht hervor, daB der Brauch be-
reits damals ein alter war. Mehrfach wurde er bekampft, er
wurde als heidnisch verboten, aber er setzte sich immer wieder
durch. Besonders unter den deutschen und polnischen Juden
wurde er befitrwortet. Wahrend ihn Joseph Karo, der Verfasser
des Schulchan Aruch, verwarf, hat ihn Moses Isserles, der Um-
arbeiter des Schulchan Aruch fiir die aschkenasischen Juden,
wieder zugelassen. Noch befindet sich eine Anweisung fiir die
Kapparoth oder Kappores, d.h. Sithnungen, in zahlreichen Ge-
betbiichern, wenn vielleicht auch nicht in denen allerjiingsten
Datums.

Danach ist es iiblich, ,,daB man am Vorabend des Verséhnungs-
tages einer Mannsperson einen Hahn, einer Frauensperson eine
Henne als Kappore (Sithne) umschligt, einer schwangeren Frau
aber wird ein Hahn und eine Henne umgeschlagen. Der Haus-
vater macht es zuvor fiir sich, danach fiir sein Haus; genau wie
auch der Hohepriester zuerst fiir sich, fiir sein Haus und dann fiir
das ganze Israel Versohnung gewirkt hat. Man spricht dabet
auBer den Versen Psalm 107,9. 14.17—21 auch die Stelle Hiob

14



33, 23 und 24: ,,So dann fiir ihn ein Engel als Mittler eintritt,
einer aus Tausend, zu verkiindigen dem Menschen, wie er solle
recht tun, so wird er ihm gniadig sein und sagen: Erldse ihn,
daB er nicht hinunterfahre ins Verderben; denn ich habe eine Ver-
sohnung gefunden‘. Dann faBt man das Huhn an den Beinen,
schwingt es herum und sagt dabei die Worte: ,,Das ist mein Aus-
tausch, das ist mein Ersatz, das ist meine Siihne. Dieser Hahn
gehe zum Tode, ich aber gehe ein und trete ein zu €inem guten
langen Leben in Frieden‘. Entsprechend verfihrt der Hausvater
mit den iibrigen Personen seines Hauses. Der Ritus ist im ein-
zelnen in manchen Gegenden verschieden.

Besonders beliebt waren seit je die weiBen Hiihner, am wenig-
sten die roten. Nichtjuden haben daher frither in jiidischen Ge-
genden ein Geschidft daraus gemacht, besonders weiBle Hiihner
zu ziehen, weil sie gut bezahlt wurden. Nach dem Zeremoniell
wurden die Hiihner gewohnlich armen jiidischen Leuten ge-
schenkt. Da aber die Armen sich dariiber beschwerten, mit diesen
Hiihnern die Siinden der Wohlhabenden verzehren zu miissen, so
wurde es zur Gepflogenheit, daB man den Armen soviel Geld
gab wie die Hithner ausmachten. In Gebetbiichern liest man
daher bisweilen die Bemerkung: ,,Man verschenkt die Kappores
an arme Leute, besser aber ist es, man gibt Geld dafiir an die-
selben‘. In alten Chroniken wird berichtet, daB in manchen Orten
Tausende von Hiihnern geschiachtet wurden; die Eingeweide
pflegte man auf die Dicher zu werfen zum FraB fiir die Raben,
damit sie die Siinden wegfiithrten. Dies ist wohl eine Erinnerung
an den Siindenbock, mit dem Israels Siinde in die Wiiste gefiihrt
wurde. Noch vor 50 Jahren berichtete Gustaf Dalman, daB der
arabische Volksmund in Jerusalem das Versohnungsfest ,,Hiihner-
fest“ nannte, weil die Hiihner, deren Federn auf den StraBen her-
umliegen, das am Feste Auffallendste sind.

Authentische Zeugen aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts (z. B.
J. J. Schudt) berichten uns, daB arme Juden, die micht in der
Lage waren, sich einen Hahn fiir die Kappore zu leisten, bis-
weilen auf die StraBe hinausgingen, um irgend einem armen Nicht-

15



juden einige Miinzen oder Brot zu geben und ihm dafiir auf He-
briaisch ihre Siinden aufzuerlegen. Zweifellos hat es sich hier
um einen nicht weit verbreiteten und wohl nur in den untersten
jiidischen Volksschichten geiibten Brauch gehandelt. Einzelne
solcher Fille mogen aber den Unwillen der christlichen Bevolke-
rung erregt haben.

Man mag nun iber die Hahnenkappara oder das eben erwihnte
Zerrbild der Siihne durch einen Menschen, die fast wie eine Pa-
rodie auf Christus anmutet, aber doch bitter ernst gemeint war,
denken wie man will — eines ist deutlich: der Gedanke der stell-
vertretenden Versohnung ist seit Jahrtausenden in Israel bekannt.
Immer wieder brach er durch, wenn auch bisweilen in karikatur-
haften Formen.

Seine schonste und reinste Darstellung fand dieser Gedanke in
jenen Kapiteln des Propheten Jesaja, die von dem Knecht Gottes
handeln. Die Gestalt des fiir die Siinde des Volkes leidenden
Knechts Gottes ist anfangs in der jiidischen Literatur — wie
konnte es anders sein — auf den Messias gedeutet worden (Bil-
derreden des Henoch). Im 1. und 2. nachchristlichen Jahrhundert
findet man aber kaum ein einziges Zeugnis fiir diese Auffassung
in der rabbinischen Literatur. Warum? Der Grund dafiir liegt klar
zutage. Hitte man an der urspriinglichen Deutung festgehalten,
so ware das Zeugnis nichts anderes als ein Hinweis auf den Mes-
sias Jesus geworden, auf den ja alles, alles zutrifft, was der Pro-
phet Jesaja sagt. Das durften die Rabbinen um keinen Preis zu-
lassen, und so haben sie Jesaja 53 auf alle moglichen Ménner aus
Israel bezogen, aber nicht auf den Messias. Sehr viel spéter, wohl
erst im frithen Mittelalter, kam die Meinung auf, daB unter dem
leidenden Gottesknecht das jiidische Violk selbst zu verstehen sei.
Heute ist diese Auffassung weit verbreitet; sie ist ein Lieblings-
gedanke besonders des liberalen Judentums geworden. Doch 1aBt
sie sich weder textkritisch noch sachlich rechtfertigen.

Der Gedanke, daB unter dem Knecht Gottes dennoch der Messias
zu verstehen sei, konnte aber im jiidischen Volke niemals ganz

16



unterdriickt werden. Ebensowenig konnte man vergessen, daB der
Messias im Buche des Propheten Jeremia (23,6) ,der Herr ist
unsre Gerechtigkeit heifit.

Eine Sohar-Stelle (II,212a) sagt vom Messias:

,»,Wenn er fiir Israel nicht Erleichterung schaffte und ihre Leiden auf sich
nihme, gibe es mniemand, der die Leiden Israels infolge der vom Gesetz
verhangten Strafen zu tragen vermochte.

Und Joseph Albo (15. Jahrh.) sagt in seinen lkkarim ausdriick-
lich, daB der Messias ,,ein Mittler ist, damit wir durch ihn die
Gerechtigkeit von Gott erlangen‘ (2,28). Ahnlich deutet auch
der Bibelauslager Mosche Alschaich (16. Jahrh.) die Jeremia-
Stelle:

,DaB der Messias den Namen: ,Der Herr ist unsre Gerechtigkeit’
trigt, das will heiBen: Der Strom der Gerechtigkeit und Reinheit stromt
auf Israel vom Himmel herab, wihrend der Messias dem Kanal gleicht,
durch welchen er sich ergieft, und von ihm verbreitet er sich unter dem
ganzen Volk. Und wenn es heift: ,Der Herr ist unsere Gerechtigkeit’, so
will das besagen: Wie der Herr den Menschen mit Gerechtigkeit ausstattet,
der sich anschickt sich zu reinigen, um so viel mehr den, der schon rein ist.
Darin gleicht der Messias dem Hochgelobten, und man nennt ihn: ,Der
Herr ist unsre Gerechtigkeit, weil von ihm die Gerechtigkeit auf uns kommt
wie von dem Herm‘. (Ausg. Venedig 1607, 91a.)

Diesen Stellen aus der jiidischen religiosen Literatur konnen wir
vom evangelischen Standpunkt aus nichts hinzufiigen, es sei denn
dies: der, von dem sie sprechen, ist der Messias Jesus. Niemand
unter uns wird das folgende Gebet zu Jom Kippur, das sich noch
heute in den Machsorim findet und wohl mindestens tausend Jahre
alt sein diirfte, ohne innere Bewegung horen. Es lautet:

,»Es ist von uns gewichen der Messias, unsere Gerechtigkeit. Schrecken hat
uns ergriffen, denn niemand ist da, der uns rechtfertige. Unsere Vergehen
und die Last unserer Schuld tragt er, der durchbohrt ist um unsrer Ver-
schuldung willen. Er nimmt auf seine Schultern unsere Siinden, daB er Ver-
zeihung finde fiir unsere Schuld; durch seine Wunden wird uns Heilung.
Ewiger, Zeit ist es, als eine newe Schopfung ihn zu schaffen! Vom Erdkreis

17

2 Judaica, Bd. VI, 1



fithre 'ihn herbei, laB ihn iiber Seir (d.i. das Reich der Welt) sich erheben
und laB vom Libanon uns zum zweiten Male durch Jinon die Heilsbotschaft
horen‘.

Immer wieder klingt die tiefe Sehnsucht mach der Gerechtigkeit
Gottes durch den Messias im jiidischen Volke auf, und es liegt an
uns, dem jiidischen Violke die Augen 6ffnen zu helfen, damit es
seinen Heiland im Messias Jesus erkenne.

Damit sind wir zu Ende. Doch méchten wir ganz zum SchluB noch
eine talmudische Uberlieferung erwihnen, welche den meutesta-
mentlichen Bericht iiber die Vorginge im Tempel beim Tode Jesu
eigenartig illustriert, und die einen jeden, der sich mit ihr beschaf-
tigt, nachdenklich stimmen muB. Wir finden sie in bRH 31b und
bJoma 30.

In alter Zeit, als der Tempel noch bestand, war es iiblich, auBen
an: der Tempeltiir einen roten Wollstreifen zu befestigen. Wenn
der Versohnungsdienst ordnungsgemiB ausgefiihrt war, so erzihlt
der Talmud, pflegte dieser rote Wollstreifen weif zu werden.
Alles Volk, das dort stand, sah dann, daB ihm Versohnung ge-
schehen war, eingedenk des Spruches Jesajas (1,18): ,,Wenn eure
Siinde gleich blutrot ist, so soll sie doch schneewei werden; und
wenn sie gleich ist wie Scharlach, soll sie doch (weiBl) wie Wolle
werden‘‘.

Es wird nun weiter berichtet, daB wihrend der vierzig Amts-
jahre Simons des Gerechten (3. Jahrh. v. Chr.) der rote Woll-
streifen stets weiB wurde, spater aber nur manchmal weif}, und
manchmal blieb er rot wie er war. Dann war das Volk traurig und
beschiamt. Da verfiigten die Priester, daB man den Streifen innen
an die Tempeltiir heften sollte. Aber da lugte das Volk hinter die
Tiir, wenn sie sich 6ffnete und der Hohepriester aus dem Tempel
trat. Da ordnete man an, daB man den Streifen teilen sollte:
einen Teil band man dem Bock, der in die Wiiste getrieben wurde,

18



zwischen die Horner, den andern Teil befestigte man drauBen
an einem unzugianglichen Felsen. Niemand mehr konnte nach-
priifen, ob die Streifen weiB geworden waren. Es wird uns nicht
erzihlt, wann diese Verfiigungen getroffen wurden. Das ist fiir
uns auch gar nicht wichtig. Aber wir diirfen hier wohl den SchluB
ziehen, daB sowohl die Priester wie das Volk in den letzten Jahr-
zehnten des Tempels an der Siihnkraft der Vers6hnungsopfer zu
zweifeln begannen. Das steht hinter dieser Uberlieferung. Der
Talmud weiB aber noch mehr zu erzidhlen. Er berichtet, und nun
gibt er auch eine genaue Zeit an, daB vierzig Jahre vor der Tem-
pelzerstorung der rote Streifen nicht mehr weil wurde, daB die
westliche Lampe verldschte und die Tempeltiiren sich von selbst
offneten. Da rief Rabban Jochanan ben Sakkaj aus: ,,Tempel,
weshalb dngstigst du dich? Ich weiB wohl, du wirst schlieBlich
zerstort werden 1% :

Vierzig Jahre vor der Tempelzerstorung, das ist ungefiahr das
Jahr 30 nach christlicher Zeitrechnung. Nach neueren Vermutun-
gen ist aber gerade dieses Jahr 30 das Todesjahr Jesu. Das ist
ein seltsames Zusammentreffen. Schlagen wir das Markusevan-
gelium auf, so lesen wir (15,37. 38): ,,Aber Jesus schrie laut und
verschied. Und der Vorhang im Tempel zerrif in zwei Stiicke
von oben an bis unten aus‘“. Nach christlicher Auffassung bedeu-
tet dies: der Zugang zum Allerheiligsten, zum Angesicht Gottes
ist frei.

Und der Talmud? Er berichtet, daB nach allgemeinem Glauben
der Versohnungstag seit ungefihr dieser Zeit keine Sithne brachte,
und daB sich die Tempeltore von selbst 6ffneten. Der jiidische
Opferdienst nahm erst im Jahre 70 n. Chr. sein duBerliches Ende;
aber der Glaube an die Versohnung durch den Tempelopferdienst
war schon um das Jahr 30 zerbrochen. :

19



	Jom Kippur

