
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 6 (1950)

Artikel: Jom Kippur

Autor: Kosmala, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960848

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960848
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

Jörn Kippur

von HANS KOSMALA, London

Schlagen wir irgendein jüdisches Religionslehrbuch auf, so lesen

wir: „Der Versöhnungstag (Jörn Kippur) ist der für unser Heil
wichtigste unter allen Tagen, deren Feier uns geboten ist, denn er
soll uns Sühnung aller unsrer Sünden bringen und die ursprüngliche

Reinheit unsrer Seele wiederherstellen".

Die Grundvorschriften für die Feier des Tages, wie sie einst im
Tempel vor sich ging, finden wir Lev. 16. Sie wurden in der Zeit
des zweiten Tempels weiter ausgearbeitet und später im Mischna-
traktat Joma niedergelegt. Das Ritual des alten Versöhnungstages
war nach Lev. 16 kurz dieses: Nach dem Befehl Gottes sollte der
Hohepriester das Heiligtum und das Volk Israel von aller Un-
reinigkeit und Sündenschuld entsühnen. Das geschah durch zwei
Böcke. Der eine wurde als Sündopfer dargebracht und sein Blut
auf die Lade im Allerheiligsten gesprengt. Der andre Bock aber
sollte, nachdem man ihm die Hände aufgestemmt und damit
Israels Sünden auf ihn gelegt hatte, in eine abgelegene Gegend
gebracht und dann in die Wüste hinausgejagt werden. So sollte
nach dem Auftrag Gottes alle Jahre einmal verfahren werden, um
das Volk zu reinigen und mit Gott zu versöhnen. Das war ein
verbrieftes Recht, das Gott seinem Volke gewährte, und solange
der Tempel bestand, nahm man dieses Recht wahr.

1

1 Judaica, Bd. VI, 1



Im Jahre 70 n. Chr. verlor das jüdische Volk seine Selbständigkeit.
Jerusalem wurde zerstört, und die heilige Stätte wurde ein Raub
der Flammen. Der Tempel war das sichtbare Symbol dafür, daß

Gott inmitten seines Volkes Wohnung genommen hatte. Auf
diesen Ort allein bezogen) sich die Opfergesetze. Den Ort, so
heißt es nach der Tora des Mose, den der Herr, euer Gott, erwählt
aus allen euren Stämmen, um dort seinen Namen wohnen zu
lassen, den sollt ihr aufsuchen, tun eure Opfer darzubringen. Und
an diesem Ort allein konnte und durfte durch die vorgeschriebenen

blutigen Opfer des Versöhnungstages dem Volke Israel
Versöhnung geschaffen werden.

Halten wir uns noch einmal den Sinn des Versöhnungsopfers vor
Augen : Nach altbiblischer Auffassung (Gen. 9, 4) ist das Blut der
Sitz der Seele. Die Seele des Tieres wird also im Blut dahin-
gegeben, um Sühnung zu erwirken für die Seele des Opfernden,
die ohne das Opfer dem Strafgericht des Heiligen Gottes am
heimfallen mußte. Doch kann nicht der Mensch von sich aus diese
Sühne seiner Seele schaffen, umsoweniger als die Seele des Tieres
der Seele des Menschen nicht gleichwertig ist. Nach strengem
Recht hätte der Tod des Sünders selbst gefordert werden müssen.

Alle alten jüdischen Bibelerklärer sind darin einig, daß es Gottes

Barmherzigkeit ist, der sich mit dem stellvertretenden Opfertod
zufrieden gibt. So sagt z. B. Bachja ben Ascher (13. Jahrh.) : „Und
da der Sünder verdient, daß sein Blut gleich dem Blute des Opfers
vergossen werde und sein Leib verbrannt wie der Leib des Opfers,
der Heilige, gebenedeit sei er, anstatt dessen aber sein Opfer von
ihm als Ersatz und Lösegeld annimmt, siehe, so ist es lauter
Gnade, die ihm Gott erweist nach seiner Barmherzigkeit und seiner

großen Güte, daß er die Seele des Tieres statt seiner Seele

annimmt und durch sie versöhnt wird".

Jetzt aber lag der Ort der sühnenden Opfer in Schutt und Asche.
Was sollte nun geschehen? Gott hatte, so schien es, keinen
andern Weg gezeigt, kein andres Mittel gegeben, durch welches
Versöhnung mit ihm geschehen konnte. Die Weisen in Israel
bemühten sich, das Volk über den Verlust des Tempels hinwegzu-

2



trösten und suchten mancherlei Auswege; sie mußten das Volk
zu dem Glauben erziehen, daß Israel auch ohne den Tempel und
die Opfer wahre Ruhe und wahren Frieden für seine Seele finden
könnte.

So wird uns in den Aboth des Rabbi Nathan erzählt: Einst ging
Rabban Jochanan ben Sakkaj aus Jerusalem hinaus und Rabbi
Jehoschua ging hinterdrein. Sie gingen am Tempelberg vorbei
und R. Jehoschua verfiel in tiefe Trauer, als er das Trümmerfeld
sah. „Weh uns", rief er aus, „daß der Ort verwüstet ist, an
welchem die Sünden Israels gesühnt wurden!" Rabban Jochanan aber
tröstete ihn und sprach: „Mein Sohn, laß es dich nicht bekümmern;

wir haben eine Versöhnung, die der des Tempels gleich
ist. Welche nämlich? Die Vollbringung von Liebestaten; denn
es heißt im Buch des Propheten Hosea: An Liebe habe ich mein
besonderes Wohlgefallen, nicht am Opfer".

Rabban Jochanans Autorität war groß, und von Stund an haben
die Rabbinen gelehrt, daß Liebestaten die Sünde der Menschen
sühnen können. Wir aber fragen: Hat der Prophet wirklich
gemeint, was Rabban Jochanan sagte, daß der Mensch durch
Liebeserweisungen alle seine Sünden sühnen und sich mit Gott
versöhnen kann?

Das jüdische Volk hat sich mit dem Verlust des Tempels und der
sühnenden Opfer nicht nur abfinden müssen, sondern es hat sich
auch erstaunlich rasch damit abgefunden. „Die Tempelzerstörung
bildet keine Epoche in der inneren Geschichte Israels" (Schlatter).
Die Erklärung für diese Tatsache mag wohl in dem Umstand zu
suchen sein, daß bereits zu der Zeit, als der Tempel noch bestand,
der sühnende Wert der Opfer vielfach angezweifelt wurde, und

zwar nicht nur in den Kreisen des Volkes, sondern gerade auch

unter seinen religiösen Führern. Auf diese Frage kommen wir
am Schluß noch einmal zurück.

Jochanan ben Sakkaj hatte kurz nach der Tempelzerstörung in
Jabne eine Schule gegründet. Hier sammelten sich die Weisen
Und die Schüler, und Jabne wurde für die nächsten Jahre der gei-

3



stige und religiöse Mittelpunkt des jüdischen Volkes. Hier hören
wir dann, etwa 15 Jahre nach der Zerstörung, eine neue Lehre
aus dem Munde des R. Elasar ben Asarja. Er sagt: „Die Vergehen
des Menschen gegen Gott sühnt der Versöhnungstag, die
Vergehen des Menschen gegen seinen Genossen sühnt der
Versöhnungstag erst bis er seinen Genossen begütigt" (mjoma 8,9).
Begründet wird dies mit der Bibelstelle aus dem Gebot des

Versöhnungstages: „Denn an diesem Tage geschieht euch Versöhnung,

daß ihr gereinigt werdet ; von allen euren Sünden werdet ihr
vor dem Herrn gereinigt". Man nahm also die Stelle ganz aus
ihrem Zusammenhang. Die Bibel meint: dieser Tag der
Versöhnungsopfer im Tempel bringt eure Versöhnung; nun aber
wurde die versöhnende Kraft auf die bloße Einrichtung des

Versöhnungstages übertragen, ohne Tempel, ohne Hohenpriester,
ohne Opfer. Obzwar diese Lehre in der Tora keinen Grund hat,
so wurde sie doch von allen Weisen angenommen und für
verbindlich angesehen. Man spricht nunmehr davon wie von einer
altbekannten, feststehenden Tatsache.

Zum ersten Mal hören wir hier allerdings auch, daß man einen
Unterschied zwischen den Vergehen gegen Gott und den Vergehen
gegen Menschen macht. Die Lehre von Sühne und Versöhnung
fängt also an, sich zu komplizieren. Bei Vergehen gegen den
Genossen muß man den Genossen erst besänftigen und begütigen,
damit der Versöhnungstag sühnen kann. Die Komplizierung wurde
aber bald weitergeführt. Wenige Jahre später lebte der große
Lehrer R. Jischmael. In der Gemara des Traktates vom
Versöhnungstage lesen wir (bjoma 86a):

R. Matja ben Cheresch fragte den R. Elasar ben Asarja, als er
in Rom war:

„Hast du von den vier Arten der Versöhnung gehört, über welche R. Jischmael

gelehrt hat?" „Es sind bloß drei", verbesserte er ihn, „und mit jeder
ist Buße (d. h. innere Umkehr zu Gott) verbunden. Hat jemand ein Gebot
übertreten und Buße getan, so rührt er sich nicht von dort, bis man ihm
vergeben hat. Hat jemand ein Verbot übertreten und Buße getan, so läßt
die Buße Schuld und Versöhnung in der Schwebe, und erst der Versöhnungstag

sühnt. Hat jemand eine Sünde begangen, auf welche die Strafe der

4



Ausrottung oder des Todes durch das Gericht steht, und Buße getan, SO'

lassen Buße und Versöhnungstag Schuld und Sühne in der Schwebe und erst
die Züchtigungen reiben die Sünde weg. Wenn aber jemand sich Entweihung
des göttlichen Namens hat zu Schulden kommen lassen, für den steht es
nicht in der Macht der Buße, Schuld und Sühne in der Schwebe zu halten,
auch nicht in der Macht des Versöhnungstages, die Schuld zu sühnen, und
nicht in der Macht der Züchtigungen, die Schuld auszulöschen; sondern sie
alle (Versöhnungstag und Züchtigungen) lassen nur in der Schwebe und
erst der Tod tilgt sie aus". (Es sind also eigentlich doch vier Arten, aber
nur in den ersten drei hat die Buße eine Funktion zu erfüllen.)

Belegt werden nun diese Lehren recht willkürlich durch verschiedene

Zitate aus der Bibel. Daß der Versöhnungstag sühnt, wird
jener bereits erwähnten Stelle aus Lev. 16 entnommen. Daß
Züchtigungen sühnen, soll aus dem Wort des Psalmisten hervorgehen :

„Ich will mit dem Stock heimsuchen ihre Sünde und mit Schlägen
ihre Schuld" (Ps. 89, 33). Von einer wirklichen Versöhnung durch
Stockschläge und Plagen sagt aber diese Stelle nichts. Daß endlich

der Tod Versöhnung schaffe, wird aus den Worten des

Propheten Jesaja (22,14) geschlossen: „In meinen Ohren hat sich

Gott, der Herr, vernehmen lassen: „nicht wird diese Schuld euch

vergeben werden bis ihr sterbet". Der Prophet sagt, daß ihnen
ihre Sünde ihr ganzes Leben lang nicht vergeben wird; er sagt
nicht, was R. Jischmael folgert, daß ihr Tod die Sühne sein wird.
Muß nicht jeder den leiblichen Tod erleiden, auch der, der keine
Gotteslästerung auf sich geladen hat?

Die Lehre R. Jischmaels, daß außer dem Versöhnungstage auch
Buße, Züchtigung und Tod versöhnende Kraft haben, ist nicht
verbindlich gewesen, wohl aber war diese Meinung später weit
verbreitet: insbesondere glaubte man, daß zusätzliche Buße,
Züchtigung oder Tod die sühnende Kraft des Versöhnungstages
erhöhen. So berichtet z.B. der Talmud (bjoma 42a): „Als Rabia
bar Qisi während der Diskussion über den Sündenbock des

Versöhnungstages starb, prägte man das Symbol: Rabia bar Qisi
schafft Sühne wie der Sühnebock".

Züchtigungen, d.h. Schläge, waren später zeitweise ein zusätzliches

sühnewirkendes Zeremoniell des Versöhnungstages (Schul-

5



chan Aruch OCh 607,6). Diese Geißelung wurde mit einem
Riemen aus Kalbleder vollzogen. In der Regel geschah dies in der
Weise, daß der Spruch Ps. 78,38 dabei gesprochen wurde: „Er
aber war barmherzig und vergab die Missetat und vertilgte Israel
nicht, hielt seinen Zorn immer wieder zurück und ließ nicht seinen

ganzen Grimm erwachen". Im hebräischen Text sind es genau
dreizehn Worte. Bei jedem Wort erfolgte ein Schlag, dreimal
wurde der Vers gesprochen, so daß es im ganzen 39 Schläge waren,
ohne daß ein Verzählen dabei zu befürchten war. Das war die
seit ältesten Zeiten übliche Zahl von Schlägen. Auch sonst wurde
diese Züchtigung als Synagogenstrafe verhängt, wie ja auch
Paulus berichtet, er habe von den Juden fünf Mal vierzig Streiche
weniger eins empfangen. An sich waren diese Schläge weder als
Synagogenstrafe noch als freiwillig auf sich genommene Züchtigung

am Versöhnungstage entehrend. In der Zeit vor der
Tempelzerstörung durfte selbst ein Hoherpriester nach empfangener
Geißelung weiter im Amt bleiben, denn es galt der Toragrundsatz
(Dt. 25, 3) : „Sobald er bestraft ist, ist er wieder dein Bruder".

Daß schließlich Buße zum Versöhnungstage gehöre, damit er
Versöhnung bringe, ist von der Mischna vorgeschrieben und heute
in der Synagoge allgemein anerkannt. So lautet z. B. ein Passus

aus dem eingangs erwähnten Religionslehrbuch: „Diese Sühnung
ist jedoch nur denen verheißen, die aufrichtig zu Gott
zurückkehren, den festen Entschluß fassen, die begangenen. Fehler nie
mehr zu begehen und insbesondere jedes Unrecht, das sie ihrem
Nebenmenschen zugefügt, sei es an seinem Leibe, seinem Vermögen

oder seiner Ehre, soweit als möglich gut machen, und wegen
dessen, was sich nicht wieder gutmachen läßt, ihn um Verzeihung
bitten".

Doch empfand man bereits in alter Zeit die Zugehörigkeit der
Buße zum Versöhnungstag fast wie eine Beeinträchtigung seiner
Sühnkraft. So erklären sich denn auch die Worte des berühmten
R. Jehuda ha-Nasi (Ende des 2. Jahrh.) : „Der Versöhnungstag
sühnt alle Sünden der Tora, gleichgültig, ob man Buße getan hat
oder nicht". Nur in drei Fällen macht Rabbi eine Ausnahme:

6



„wenn jemand das Joch abwirft", d. h. Gott verleugnet, „wenn
jemand das Gesicht aufdeckt", d.h. die Tora falsch deutet und
eine Irrlehre verkündigt, und „wenn jemand den Bund des
Fleisches bricht", d. h. sich oder seine Kinder nicht beschneiden
läßt. In diesen drei Fällen also, des Gottesleugners, des Ketzers
und des Abtrünnigen, sühnt der Versöhnungstag nur bei
vorangegangener Buße. Das ist auch nur ganz logisch, denn Sühne und
Versöhnung sind in diesen Fällen ohne Umkehr zu Gott und
seinem Bund mit Israel gar nicht denkbar.

Diese Meinung, daß die Sünden auch ohne wirkliche Bußfertigkeit

durch das Halten des Versöhnungstages gesühnt werden,
bricht in der jüdischen religiösen Literatur immer wieder durch.
So heißt es in den Pirqe de Rabbi Elieser (46) :

„Wenn der Versöhnungstag nicht wäre, so würde die Welt nicht bestehen...
Und wenn auch schon alle Festtage vergehen, so vergeht doch der
Versöhnungstag nicht, denn er sühnt alle geringen und schweren Sünden, wie
es heißt: Denn an diesem Tage wird euch Versöhnung geschehen von allen
euren Sünden. Es steht nicht geschrieben ,von euren Sünden', sondern ,von
allen euren Sünden' ".

In der Auslegung Bachjas heißt es:

„Am Versöhnungstage sind die wie die Dienstengel : sie ziehen weiße Kleider
an, sie essen nicht und trinken nicht und keine Sündenschuld ist an ihren
Hand, denn der Heilige, gepriesen sei er, vergibt ihnen alle ihre Sünden",

Die Stellen ließen sich leicht vermehren, aber es mag hier genügen,

wenn wir auf eine für diese Auffassung bezeichnende
Tatsache hinweisen: Mag ein Jude noch so wenig von den Geboten
und Verboten seiner Religion halten, mag er sich noch so wenig
um Gott kümmern und das ganze Jahr die Synagoge wie ein Gottloser

meiden, an einem Tage im Jahre findet er den Weg dahin:
am Versöhnungstage. Der Gedanke der außerordentlichen,
sühnenden Kraft des Versöhnungstages ist bei allen Juden zu finden,
in denen noch ein Funke jüdisch-religiöser Tradition glimmt, mag
dieser Gedanke bei vielen auch kaum zum Bewußtsein kommen.

7



Jedenfalls hat man sich bemuht, an der Kraft des Versöhnungstages

festzuhalten, auch nachdem er eigentlich ohne das blutige
Opfer nichtig geworden war. Doch hat man gleichzeitig immer
und immer wieder noch nach irgendeinem Ersatz für das Opfer
gesucht. Schon in der ältesten Zeit gleich nach der Tempelzerstörung

wurde ja die Erweisung von Liebestaten als ein vollgültiger

Ersatz der Opfer gesehen. Die hauptsächlichste Form
solcher Liebestaten war das Almosengeben. R. Elieser (Ende des
1. Jahrh.) sagte von ihm: „Almosen ist verdienstvoller als alle
Opfer". Die Aussprüche über die sühnende und erlösende Kraft
der Almosen sind in der rabbinischen Literatur sehr zahlreich.
Einige mögen hier erwähnt werden: R. Elasar sagte (bBB9a):

„Solange der Tempel bestand, bezahlte jeder seinen Schekel und erlangte
Sühne. Jetzt aber, da der Tempel nicht besteht, gibt man Almosen. Wo
man es nicht tut, da kommen die Völker der Welt und nehmen es mit
Gewalt. Aber immerhin wird auch dies den Bedrängten als Almosen gerechnet".

Von R. Dostaj ben Jannaj wird folgender Ausspruch überliefert
(bBB 10a):

„Wenn jemand einem Armen eine Peruta gibt" — eine Peruta ist die kleinste
Kupfermünze — „so ist es ihm beschieden, das Angesicht der Göttlichkeit
zu empfangen".

Begründet wird diese Aussage mit dem Psalmwort (17,15): „In
Gerechtigkeit werde ich dein Angesicht schauen". Gerechtigkeit
heißt hebräisch: „zedeq" oder „zedaqa". Zur Zeit der Rabbinen
hat aber dieses Wort auch die Bedeutung „Wohltat" oder
„Almosen" erhalten, und so wird der Psalmvers dann übersetzt:
„Durch Almosen werde ich dein Angesicht schauen".

R. Elasar bar R. Jose lehrte :

„All die Wohltaten und Liebeswerke, die Israel auf dieser Welt übt, sind
große Friedensvermittler und bedeutende Fürsprecher zwischen Israel und
dem Vater im Himmel".

Diese Schlußfolgerung zieht man aus Jeremia 16,5: „Ich habe
meinen Frieden von diesem Volke genommen, spricht der Herr,

8



die Liebe und das Erbarmen". Friede, Liebe und Erbarmen sind
hier drei nebengeordnete Dinge. In der rabbinischen Schrifterklärung

wird aber Friede mit Liebe und Erbarmen gleichgesetzt, dann
wird Liebe als Liebestat und Erbarmen als Almosengeben gedeutet;

auf diese Weise ist dann Almosengeben gleichbedeutend mit
dem Frieden Gottes; das heißt: durch Almosengeben wird der
Friede Gottes erlangt.

Zum Schluß noch zwei Aussprüche R. Jehudas: „Groß ist die

Wohltätigkeit, denn sie beschleunigt die Erlösung". Die
zugrundegelegte Bibelstelle ist Jes. 56,1: „Wahret das Recht und
übt Gerechtigkeit, denn mein Heil ist nahe und meine Gerechtigkeit

wird sich bald offenbaren". Auch hier wird Gerechtigkeit
mit Almosengeben übersetzt, wie in dem Wort aus den Sprüchen
(10,2): „Gerechtigkeit errettet vom Tode", welches R. Jehuda
übersetzt: „Almosengeben errettet vom Tode".

So kam es schließlich, daß Almosengeben nicht nur in den Kultus

eingeordnet wurde, sondern auch seinen festen Platz im
religiösen Denken selbst erhielt. Almosengeben gilt in seiner Wurzel

als ein Ersatz des einstigen Opfers, insbesondere des Opfers
am Versöhnungstage. Das hat seinen Ausdruck darin gefunden,
daß der Versöhnungstage der Tag des Almosengebens ist. Ist
aber nicht hier, so dürfen wir vielleicht fragen, der Sinn des Wohltuns

und Gerechtigkeitübens, wie er uns im Alten Testament
entgegentritt, ganz und gar getrübt worden? Nach alttestamentlicher
Lehre fordert Gott Gerechtigkeit und Liebe von uns als eine
einfache Selbstverständlichkeit. Gott hat uns so und soviel gegeben,
und es ist nicht mehr als recht und billig, daß wir dem geben, der
wenig oder nichts hat. Daß wir uns dadurch von Gott Versöhnung
und Erlösung erwirken, davon sagt das Alte Testament kein Wort.
Ebensowenig geschieht dies im Neuen Testament, und wir können

nun verstehen, weshalb der Apostel Paulus mit so großer
Heftigkeit gegen die Werk- und Almosengerechtigkeit eifert. Paulus

teilt den Standpunkt des Alten Testaments: Versöhnung und
Erlösung geschehen nicht durch des Menschen Tun, sondern durch
Gottes Gnade. Die großen jüdischen Bibelerzähler, welche wirk-

9



liehe religiöse Einsicht besaßen, haben, wie bereits erwähnt, auch
nie anders darüber gedacht. In der talmudischen Religion ist
durch die Einführung verschiedener Ersatzhandlungen für den

Opfergeist, insbesondere aber auch durch den Begriff der
Almosengerechtigkeit, das wirkliche Verständnis für die Versöhnung
des Menschen mit Gott sehr erschwert, wenn nicht beinahe
unmöglich gemacht worden. Daher kommt es, daß sich das Judentum

der Sündhaftigkeit des Menschen und der Heilsnotwendigkeit
seiner Erlösung durch Gottes Gnade so wenig bewußt ist.

Natürlich leugnet kein Jude, daß er einzelne Sünden und diese in
großer Zahl begeht, und er bekennt sie auch vor Gott am
Versöhnungstag, aber daß der Mensch in Sünde geboren ist und in seiner

Sündhaftigkeit vor Gott nicht bestehen kann, wie sehr er sich
auch darum bemühen mag, die zerbrochene Beziehung zu Gott
von sich aus wiederherzustellen, dafür hat er kein Gefühl und
keinen Sinn.

In frührabbinischer Zeit begegnen wird noch verschiedenen
andern Versuchen, Ersatz für das Tempelopfer zu finden. Als
besonders großes Verdienst hat seit je das Studium der Tora
gegolten. Zahllos sind die Aussprüche über seinen unvergleichlichen

Wert. Nun aber hat das Torastudium selbst imbedingten
Heilswert. So heißt es z. B. bei R. Tarphon (Anfang des
2. Jahrh.) :

„Wenn du viel Tora gelernt hast, dann gibt Gott dir viel Lohn, wisse
aber, daß die Lohnerteilung für die Gerechten in der kommenden Welt
geschieht" (Pirqe Aboth 2, 16).

R. Schimon bei Laqisch (Mitte d. 3. Jahrh.) drückt sich noch
deutlicher aus:

„Es steht geschrieben: Dies ist die Lehre über Brandopfer, Gabenopfer,
Sündopfer und Schuldopfer. Das bedeutet, daß jeder, der sich mit der Tora
befaßt, anzusehen ist, als habe er Brandopfer, Gabenopfer, Sündopfer und
Schuldopfer dargebracht".

Rabba (um 300) zieht schließlich den Schlußstrich unter diese

Entwicklung und lehrt, daß derjenige, der Tora lernt, keines dieser

10



Opfer mehr braucht, weil Gesetzesstudium selbst die Sünden
sühnt.

Ein bedeutsames Sühnemittel ist ferner das Fasten. Schon in der
Toravorschrift für den Versöhnungstag heißt es: „Dies soll für
euch eine ewige Satzung sein: im siebenten Monat am zehnten
Tage sollt ihr euern Leib kasteien und kein Werk tun..., denn
an diesem Tage geschieht eure Versöhnung". Das Kasteien, d.h.
das Fasten und das Ruhenlassen der Arbeit, hatten ihren Zweck
darin, jeden Israeliten äußerlich und innerlich auf das große
Gnadenereignis des Versöhnungstages vorzubereiten. In der Mischna
(Joma 8) ist diese knappe Formel der Tora ausführlich erklärt
und erweitert worden: Am Versöhnungstage ist es verboten zu

essen, zu trinken, sich zu waschen, sich zu salben, Schuhe
anzuziehen und zu seiner Frau einzugehen. Wer soviel wie eine Dattel
ißt, wer einen vollen Schluck trinkt, ist straffällig. Geringere Mengen

als eine Dattel darf man essen, wenn sie jedoch im Laufe
des Tages die Größe einer Dattel übersteigen, so ist das Verbot
übertreten, ebenso wenn alle Tropfen Wasser, die während des

Tages aufgenommen werden, die Menge eines Schluckes
ausmachen. All dies wird dann in der Gemara bis ins Einzelne weiter

ausgeführt.

Wie genau aber auch immer das Gebot des Fastens erfüllt wurde,
ursprünglich kam ihm kein sühnender Wert zu. Später wurde
dies anders. Schon von R. Elieser (Ende des 1. Jahrh.) wird der
Ausspruch überliefert, daß Fasten größer sei als Almosengeben,
weil beim Fasten der Körper leidet, beim Almosengeben handelt
es sich aber nur um eine Geldfrage. Darum pflegte R. Scheschet

(um 300), wenn er gefastet hatte, folgendermaßen zu beten

(bBer 17a) :

„Herr der Welt! Offenbar ist es vor dir, daß zu der Zeit, da das Heiligtum
noch bestand, ein Mensch, der gesündigt hatte, ein Opfer brachte, und
obwohl man von dem Opfer nur das Fett und das Blut darbrachte, wurde ihm
doch Vergebung zuteil. Sieh, jetzt habe ich gefastet, und mein Fett und
mein Blut hat sich verringert. Möge es dein guter Wille sein, daß mein Fett
und mein Blut, das verringert worden ist, angerechnet werde als hätte ich)

die Opfer auf dem Altar dargebracht, und sei mir gnädig!"

11



Dieses Gebet des R. Scheschet hat in manchem Gebet des
Versöhnungstages sein Echo gefunden.

Schließlich ist auch das Gebet selbst als Ersatz für das Opfer
hingenommen worden. Ursprünglich waren die Opfer im Tempel
von Anrufungen und Gebeten umrahmt und begleitet. Das Gebet
war die einzige kultische Handlung, die nach der Tempelzerstörung

übrig geblieben war. So lag es nahe, daß auch das Gebet,
das wie der Opferrauch zu Gott aufstieg, als Opferhandlung
empfunden wurde. Wie einst das Opfer im Mittelpunkt des
Versöhnungstages stand, so wurde nun das Gebet das besondere
Anliegen des Opfertages. Nach altem Brauch finden am Versöh-

iiungstage ununterbrochen Gebetsversammlungen statt, vom frühen
Morgen bis zum späten Abend, und jeder, dessen Gesundheit es
erlaubt, ist verpflichtet, daran teilzunehmen. Es war sogar
üblich, daß man die ganze Nacht vom Vorabend bis zum nächsten
Abend in der Synagoge im Gebet verbrachte. Buxtorf, der
Ältere (gest. 1629), berichtet sogar, er habe gesehen, wie einige
27 Stunden ununterbrochen in der Synagoge gestanden und
gebetet haben 2.

2 Da wir vom Gebet des Versöhnungstages sprechen, sei hier eine kleine
Abschweifung über die Gebetsformel erlaubt, die mit den Worten „Kol
nidre" beginnt. Sie hat des öfteren, aber ganz zu Unrecht, Ursache zu
antisemitischen Ausfällen gegeben. Sie lautet wie folgt: „Alle Gelübde,
Entsagungen, Bannungen und Schwüre, die wir gelobt, geschworen, gebannt
und womit wir uns etwas versagt haben, von diesem Versöhnungstag bis
zum nächsten Versöhnungstag, der da komme für uns zum Guten, sie alle
bereuen wir, sie sollen aufgelöst, ungültig, erledigt, aufgehoben und zunichte
gemacht sein; sie sollen keine Wirklichkeit und keinen Bestand haben; unsre
Gelübde sollen keine Gelübde und unsre Eide keine Eide sein. Und es wird
vergeben für die ganze Versammlung der Kinder Israel und für den Fremdling,

der sich aufhält unter ihnen; denn es geschah für das ganze Volk in
Irrtum. Gepriesen seist Du, Ewiger, unser Gott, König der Welt, der uns
lebendig erhalten hat und hat bestehen lassen und uns gebracht hat in diese
Zeit". Nach Num. 30, 5 ist jeder Schwur und jedes Gelübde für den Juden
verbindlich; dieses Gesetz wird weder im Talmud noch sonst irgendwo in
der rabbinischen Literatur aufgehoben. Die Verbindlichkeit gilt darum auch
für jene Fälle, wo man in der Bedrängnis oder in der Erregung einen Eid
tat oder unbedachtsam etwas gelobte oder sich etwas versagte. Oft aber be-

12



Fassen wir nun unsere bisherigen Ergebnisse zusammen! Nach
dem Verlust des Tempels und der Opfer, insbesondere der
Versöhnungsopfer, haben die Weisen Israels immer neue Mittel
ausfindig gemacht, die als Ersatz für die Opfer dienen könnten:
Leiden, Züchtigungen und Tod, besonders auch stellvertretendes

reute man das Gelübde, wenn sich die Verhältnisse änderten, und oft vergaß
man, daß man etwas gelobt hatte. Die nichteingelösten Gelübde waren für
den Juden gegenüber Gott eine schwere Last. Darum ließ man die Gelübde
nicht einfach bereut oder vergessen sein, sondern man fühlte die Notwendigkeit,

sich am Versöhnungstage von diesen oft wertlosen Gelübden eigens
entbinden zu lassen. Die Entbindungsformel bezeichnet deshalb nicht eine
Gewissenlosigkeit, sondern eher die Gewissenhaftigkeit des Juden in der
Erfüllung von Gelübden. Außerdem bezieht sich die Formel keineswegs auf
jeden Eid schlechthin, sondern nur auf die Gelübde, die der Jude sich selbst
vor Gott auferlegt. Das Recht Dritter wird von der Auflösung nicht
berührt. Der Schulchan Aruch bemerkt daher ausdrücklich (JD 211, 4): „Diese
Worte sind nur gesagt in bezug auf einen Eid oder ein Gelübde, welche er
sich selbst schwor oder gelobte, wenn ihn aber sein Genosse schwören oder
geloben ließ, so nützt ihm diese Aufhebung gar nichts". Schließlich ist ja
der Fremdling, der unter den Juden wohnt, in dieser Gebetsformel mit
eingeschlossen. Obzwar sie also äußerlich mißverständlich sein mag, so läßt
sie sich bei genauer Prüfung nicht mißdeuten. Dennoch hat man sie in
vielen Gemeinden wegen ihrer Mißverständlichkeit abgeschafft. Sie ist auch

aus den meisten Gebetbüchern verschwunden; manche Gebetsordnungen
haben allerdings die Bemerkung: Man bete Kol nidre entsprechend dem
Machsor; das Gebet selbst bringen sie jedoch nicht.
In einem andern Sinne wesentlich verfänglicher hingegen, und zwar gerade
für den schlichten Juden selbst, erscheint ein anderes Gebet des Versöhnungstages,

das in allen Gebetbüchern zu finden ist: die Litanei, die mit den
Worten „AI chet sehe chatanu" beginnt. Sie enthält folgende Sätze: „Die
Sünde, die wir unter Zwang oder mit voller Absicht begangen haben, die
Sünde, die wir durch vorsätzlichen Betrug begangen haben, durch
Hintergehung des Nächsten, durch Meineid, durch Veruntreuung des
Anvertrauten esw. alle diese Sünden, verzeihender Gott, verzeihe uns, vergib

uns, und entsündige uns". Liegt hier nicht die Gefahr nahe, daß man
der magisch-sühnenden Kraft des Gebetes und des Versöhnungstages allzu
sehr vertraut und es damit sein Bewenden haben läßt? (Mit Rücksicht auf
den Inhalt des „Kol nidre" haben wir hier nur eine bestimmte Kategorie
von Sünden aus der Litanei ausgewählt. Es muß ausdrücklich bemerkt werden,

damit niemand falsche Schlüsse ziehe, daß sie noch eine große Anzahl
anderer Sünden nennt, im ganzen nicht weniger denn 53 — wenn ich mich
nicht verzählt habe!)

13



Leiden und Sterben des Gerechten, Almosengeben, Gesetzesstudium,

Fasten und Beten. Warum blieb man nicht bei einem Ersatz
stehen, sondern fügte immer neue hinzu? Weil man zu deutlich
fühlte, daß sie alle nicht stichhaltig waren, und weil man sich
der Haltlosigkeit der mühselig vorgebrachten Bibelbeweise nur
zu schwer bewußt war. Und weil nun die Begründung so schwach
und oft unrichtig war, konnten die Weisen weder sich selbst noch
dem Volke innere Ruhe, Friede, Hoffnung und Gewißheit geben.
Werden wir hier nicht an des Paulus Urteil erinnert: „Denn ich
gebe ihnen das Zeugnis: sie eifern um Gott! — aber mit
Unverstand".

Aus dieser quälenden Unsicherheit und Ratlosigkeit des jüdischen
Menschen ist es zu erklären, daß irgendwann im frühen Mittelalter

wieder ein wirkliches Opfer als Sühne in Aufnahme
gekommen ist: die Hahnenkappara. Ihren Ursprung scheint die
Sitte in Babylonien genommen zu haben. Aus einem Gutachten
des Rab Natronaj (gest. 869) geht hervor, daß der Brauch
bereits damals ein alter war. Mehrfach wurde er bekämpft, er
wurde als heidnisch verboten, aber er setzte sich immer wieder
durch. Besonders unter den deutschen und polnischen Juden
wurde er befürwortet. Während ihn Joseph Karo, der Verfasser
des Schulchan Aruch, verwarf, hat ihn Moses Isseries, der Um-
arbeiter des Schulchan Aruch für die aschkenasischen Juden,
wieder zugelassen. Noch befindet sich eine Anweisung für die
Kapparoth oder Kappores, d. h. Sühnungen, in zahlreichen
Gebetbüchern, wenn vielleicht auch nicht in denen allerjüngsten
Datums.

Danach ist es üblich, „daß man am Vorabend des Versöhnungstages

einer Mannsperson einen Hahn, einer Frauensperson eine
Henne als Kappore (Sühne) umschlägt, einer schwangeren Frau
aber wird ein Hahn und eine Henne umgeschlagen". Der Hausvater

madit es zuvor für sich, danach für sein Haus; genau wie
auch der Hohepriester zuerst für sich, für sein Haus und dann für
das ganze Israel Versöhnung gewirkt hat. Man spricht dabei
außer den Versen Psalm 107,9.14.17—21 auch die Stelle Hiob

14



33, 23 und 24: „So dann für ihn ein Engel als Mittler eintritt,
einer aus Tausend, zu verkündigen dem Menschen, wie er solle
recht tun, so wird er ihm gnädig sein und sagen: Erlöse ihn,
daß er nicht hinunterfahre ins Verderben; denn ich habe eine
Versöhnung gefunden". Dann faßt man das Huhn an den Beinen,
schwingt es herum und sagt dabei die Worte: „Das ist mein
Austausch, das ist mein Ersatz, das ist meine Sühne. Dieser Hahn
gehe zum Tode, ich aber gehe ein und trete ein zu einem guten
langen Leben in Frieden". Entsprechend verfährt der Hausvater
mit den übrigen Personen seines Hauses. Der Ritus ist im
einzelnen in manchen Gegenden verschieden.

Besonders beliebt waren seit je die weißen Hühner, am wenigsten

die roten. Nichtjuden haben daher früher in jüdischen
Gegenden ein Geschäft daraus gemacht, besonders weiße Hühner
zu ziehen, weil sie gut bezahlt wurden. Nach dem Zeremoniell
wurden die Hühner gewöhnlich armen jüdischen Leuten
geschenkt. Da aber die Armen sich darüber beschwerten, mit diesen
Hühnern die Sünden der Wohlhabenden verzehren zu müssen, so
wurde es zur Gepflogenheit, daß man den Armen soviel Geld
gab wie die Hühner ausmachten. In Gebetbüchern liest man
daher bisweilen die Bemerkung: „Man verschenkt die Kappores
an arme Leute, besser aber ist es, man gibt Geld dafür an
dieselben". In alten Chroniken wird berichtet, daß in manchen Orten
Tausende von Hühnern geschächtet wurden; die Eingeweide
pflegte man auf die Dächer zu werfen zum Fraß für die Raben,
damit sie die Sünden wegführten. Dies ist wohl eine Erinnerung
an den Sündenbock, mit dem Israels Sünde in die Wüste geführt
wurde. Noch vor 50 Jahren berichtete Gustaf Dalman, daß der
arabische Volksmund in Jerusalem das Versöhnungsfest „Hühner-
fest" nannte, weil die Hühner, deren Federn auf den Straßen
herumliegen, das am Feste Auffallendste sind.

Authentische Zeugen aus dem Anfang des 18. Jahrhunderts (z. B.
J. J. Schudt) berichten uns, daß arme Juden, die nicht in der
Lage waren, sich einen Hahn für die Kappore zu leisten,
bisweilen auf die Straße hinausgingen, um irgend einem armen Nicht-

15



juden einige Münzen oder Brot zu geben und ihm dafür auf
Hebräisch ihre Sünden aufzuerlegen. Zweifellos hat es sich hier
um einen nicht weit verbreiteten und wohl nur in den untersten
jüdischen Volksschichten geübten Brauch gehandelt. Einzelne
solcher Fälle mögen aber den Unwillen der christlichen Bevölkerung

erregt haben.

Man mag nun über die Hahnenkappara oder das eben erwähnte
Zerrbild der Sühne durch einen Menschen, die fast wie eine
Parodie auf Christus anmutet, aber doch bitter ernst gemeint war,
denken wie man will — eines ist deutlich: der Gedanke der
stellvertretenden Versöhnung ist seit Jahrtausenden in Israel bekannt.
Immer wieder brach er durch, wenn auch bisweilen in karikaturhaften

Formen.

Seine schönste und reinste Darstellung fand dieser Gedanke in
jenen Kapiteln des Propheten Jesaja, die von dem Knecht Gottes
handeln. Die Gestalt des für die Sünde des Volkes leidenden
Knechts Gottes ist anfangs in der jüdischen Literatur — wie
könnte es anders sein — auf den Messias gedeutet worden
(Bilderreden des Henoch). Im 1. und 2. nachchristlichen Jahrhundert
findet man aber kaum ein einziges Zeugnis für diese Auffassung
in der rabbinischen Literatur. Warum? Der Grund dafür liegt klar
zutage. Hätte man an der ursprünglichen Deutung festgehalten,
so wäre das Zeugnis nichts anderes als ein Hinweis auf den Messias

Jesus geworden, auf den ja alles, alles zutrifft, was der
Prophet Jesaja sagt. Das durften die Rabbinen um keinen Preis
zulassen, und so haben sie Jesaja 53 auf alle möglichen Männer aus
Israel bezogen, aber nicht auf den Messias. Sehr viel später, wohl
erst im frühen Mittelalter, kam die Meinung auf, daß unter dem
leidenden Gottesknecht das jüdische Volk selbst zu verstehen sei.
Heute ist diese Auffassung weit verbreitet; sie ist ein Lieblingsgedanke

besonders des liberalen Judentums geworden. Doch läßt
sie sich weder textkritisch noch sachlich rechtfertigen.

Der Gedanke, daß unter dem Knecht Gottes dennoch der Messias

zu verstehen sei, konnte aber im jüdischen Volke niemals ganz

16



unterdrückt werden. Ebensowenig konnte man vergessen, daß der
Messias im Buche des Propheten Jeremia (23, 6) „der Herr ist
unsre Gerechtigkeit" heißt.

Eine Sohar-Stelle (II, 212a) sagt vom Messias:

„Wenn er für Israel nicht Erleichterung schaffte und ihre Leiden auf sich

nähme, gäbe es niemand, der die Leiden Israels infolge der vom Gesetz

verhängten Strafen zu tragen vermöchte".

Und Joseph Albo (15. Jahrh.) sagt in seinen Ikkarim ausdrücklich,

daß der Messias „ein Mittler ist, damit wir durch ihn die

Gerechtigkeit von Gott erlangen" (2,28). Ähnlich deutet auch

der Bibelauslager Mosche Alschaich (16. Jahrh.) die Jeremia-
Stelle :

„Daß der Messias den Namen: ,Der Herr ist unsre Gerechtigkeit'
trägt, das will heißen: Der Strom der Gerechtigkeit und Reinheit strömt
auf Israel vom Himmel herab, während der Messias dem Kanal gleicht,
durch welchen er sich ergießt, und von ihm verbreitet er sich unter dem

ganzen Volk. Und wenn es heißt: ,Der Herr ist unsere Gerechtigkeit', so
will das besagen : Wie der Herr den Menschen mit Gerechtigkeit ausstattet,
der sich anschickt sich zu reinigen, um so viel mehr den, der schon rein ist.
Darin gleicht der Messias dem Hochgelobten, und man nennt ihn: ,Der
Herr ist unsre Gerechtigkeit', weil von ihm die Gerechtigkeit auf uns kommt
wie von dem Herrn". (Ausg. Venedig 1607, 91a.)

Diesen Stellen aus der jüdischen religiösen Literatur können wir
vom evangelischen Standpunkt aus nichts hinzufügen, es sei denn
dies: der, von dem sie sprechen, ist der Messias Jesus. Niemand
unter uns wird das folgende Gebet zu Jom Kippur, das sich noch
heute in den Machsorim findet und wohl mindestens tausend Jahre
alt sein dürfte, ohne innere Bewegung hören. Es lautet:

„Es ist von uns gewichen der Messias, unsere Gerechtigkeit. Schrecken hat
uns ergriffen, denn niemand ist da, der uns rechtfertige. Unsere Vergehen
und die Last unserer Schuld trägt er, der durchbohrt ist um unsrer
Verschuldung willen. Er nimmt auf seine Schultern unsere Sünden, daß er
Verzeihung fände für unsere Schuld; durch seine Wunden wird uns Heilung.
Ewiger, Zeit ist es, als eine neue Schöpfung ihn zu schaffen! Vom Erdkreis

17
2 Judaica, Bd. VI, 1



führe ihn herbei, laß ihn über Seir (d. i. das Reich der Welt) sich erheben
und laß vom Libanon uns zum zweiten Male durch Jinon die Heilsbotschaft
hören".

Immer wieder klingt die tiefe Sehnsucht nach der Gerechtigkeit
Gottes durch den Messias im jüdischen Volke auf, und es liegt an
uns, dem jüdischen Volke die Augen öffnen zu helfen, damit es
seinen Heiland im Messias Jesus erkenne.

Damit sind wir zu Ende. Doch möchten wir ganz zum Schluß noch
eine talmudische Überlieferung erwähnen, welche den neutesta-
mentlichen Bericht über die Vorgänge im Tempel beim Tode Jesu

eigenartig illustriert, und die einen jeden, der sich mit ihr beschäftigt,

nachdenklich stimmen muß. Wir finden sie in bRH 31b und
bjoma 39.

In alter Zeit, als der Tempel noch bestand, war es üblich, außen

an der Tempeltür einen roten Wollstreifen zu befestigen. Wenn
der Versöhnungsdienst ordnungsgemäß ausgeführt war, so erzählt
der Talmud, pflegte dieser rote Wollstreifen weiß zu werden.
Alles Volk, das dort stand, sah dann, daß ihm Versöhnung
geschehen war, eingedenk des Spruches Jesajas (1,18) : „Wenn eure
Sünde gleich blutrot ist, so soll sie doch schneeweiß werden; und
wenn sie gleich ist wie Scharlach, soll sie doch (weiß) wie Wolle
werden".

Es wird nun weiter berichtet, daß während der vierzig Amts-
jahre Simons des Gerechten (3. Jahrh. v. Chr.) der rote
Wollsfreifen stets weiß wurde, später aber nur manchmal weiß, und
manchmal blieb er rot wie er war. Dann war das Volk traurig und
beschämt. Da verfügten die Priester, daß man den Streifen innen
an die Tempeltür heften sollte. Aber da lugte das Volk hinter die

Tür, wenn sie sich öffnete und der Hohepriester aus dem Tempel
trat. Da ordnete man an, daß man den Streifen teilen sollte:
einen Teil band man dem Bock, der in die Wüste getrieben wurde,

18



zwischen die Hörner, den andern Teil befestigte man draußen
an einem unzugänglichen Felsen. Niemand mehr konnte
nachprüfen, ob die Streifen weiß geworden waren. Es wird uns nicht
erzählt, wann diese Verfügungen getroffen wurden. Das ist für
uns auch gar nicht wichtig. Aber wir dürfen hier wohl den Schluß

ziehen, daß sowohl die Priester wie das Volk in den letzten
Jahrzehnten des Tempels an der Sühnkraft der Versöhnungsopfer zu
zweifeln begannen. Das steht hinter dieser Überlieferung. Der
Talmud weiß aber noch mehr zu erzählen. Er berichtet, und nun
gibt er auch eine genaue Zeit an, daß vierzig Jahre vor der
Tempelzerstörung der rote Streifen nicht mehr weiß wurde, daß die
westliche Lampe verlöschte und die Tempeltüren sich von selbst
öffneten. Da rief Rabban Jochanan ben Sakkaj aus: „Tempel,
weshalb ängstigst du dich? Ich weiß wohl, du wirst schließlich
zerstört werden!".

Vierzig Jahre vor der Tempelzerstörung, das ist ungefähr das

Jahr 30 nach christlicher Zeitrechnung. Nach neueren Vermutungen

ist aber gerade dieses Jahr 30 das Todesjahr Jesu. Das ist
ein seltsames Zusammentreffen. Schlagen wir das Markusevangelium

auf, so lesen wir (15,37.38): „Aber Jesus schrie laut und
verschied. Und der Vorhang im Tempel zerriß in zwei Stücke

von oben an bis unten aus". Nach christlicher Auffassung bedeutet

dies: der Zugang zum Allerheiligsten, zum Angesicht Gottes
ist frei.

Und der Talmud? Er berichtet, daß nach allgemeinem Glauben
der Versöhnungstag seit ungefähr dieser Zeit keine Sühne brachte,
und daß sich die Tempeltore von selbst öffneten. Der jüdische
Opferdienst nahm erst im Jahre 70 n. Chr. sein äußerliches Ende;
aber der Glaube an die Versöhnung durch den Tempelopferdienst
war schon um das Jahr 30 zerbrochen.

19


	Jom Kippur

