
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zum Neuen Testament aus Talmud und Midrasch kennt, wird nicht
behaupten, daß Strack und Billerbeck unter dem Eindruck einer
jüdischen apologetischen Auslegung stehen. Strack und Billerbeck

waren Gelehrte, die mit großem Wissen der talmudischen
Literatur ausgerüstet waren. Sie haben keine jüdische Apologie
getrieben.

In der Äußerung Ben-Asai's steht das hebräische Wort „Klal
Gadol" (großer Klal). Winter übersetzt das Wort „Klal" mit
Grundsatz. Ben-Jehuda übersetzt es mit Regel47. Ich übersetze
es mit Norm, d. i. Gesetzesvorschrift. Daß die Worte „Klal gadol"
eine große (wichtige) Norm bedeuten, geht aus der Mischna
Schbiith 1 und 2 7und 8,1 und Sabath 7,1 hervor.

Warum die von Ben-Asai zitierten Bibelverse keine mizwa (Gebot)
enthalten? Eine mizwa ist ein Gebot. Die Stelle im ersten Buch
Mose 5,1 ist kein Gebot, sondern eine Feststellung. Das Gebot
(die mizwa) im Sinne des Gedankenganges Ben-Asai's geht schon

aus dem Gebote 3. Mose 19,18 hervor.
Fortsetzung folgt.

Rezensionen

Peter Katz (Rev., Ph. E>., Cambridge): Das Problem des Ur¬
textes der Septuaginta. In: Theologische Zeitschrift,
5. Jahrgang, Basel 1949, S. 1—24.

Der Aufsatz von Peter Katz besitzt eine große programmatische Bedeutung;
daher ist es gerechtfertigt, wenn auch in den „Judaica" über ihn berichtet
wird. Nach dem Untertitel handelt es sich um einen „Vortrag in Basel im
Juni, wiederholt in Freiburg i. Br., Mainz und Bonn im Juli und abgeändert
in Cambridge im Dezember 1948". Die genannten Städte sind darum zu
beneiden, daß es in ihnen offenbar genügend interessierte und sachkundige
Hörer für einen Vortrag über ein solches Thema gibt. Oerade die damaligen
Hörer werden den Vortrag sicher gern auch noch lesen, nicht nur, weil sie
hier auch die zahlreichen Einzelbeispiele kennen lernen, die nach S. 5, Anm. 5

47 Ben-Jehuda, a.a.O. V, S. 2404.

228



beim mündlichen Vortrag übergangen werden mußten, sondern auch
deswegen, weil der Vortrag auch ohne diese Einzelbeispiele nicht leicht
verständlich gewesen sein dürfte. Denn auch der gedruckte Vortrag ist eine
etwas mühsame Lektüre.

Es ist schwer zu sagen, woran das liegt. Was Katz schreibt, ist — wie
sonst, so auch in diesem Fall — für den, der gern folgt, immer sehr
interessant, ja spannend. Er hat durchaus die Gabe, textkritische und
textgeschichtliche Fragen, für die sich ja längst nicht alle Philologen und Theologen

auch nur vorübergehend erwärmen lassen, so darzustellen, daß sie
nicht langweilig wirken. Sein Stil ist sehr gepflegt, er findet einprägsame
Formulierungen und breitet mühelos ein großes Spezialwissen vor dem
Leser aus. Vielleicht hat aber gerade das zur Schwerverständlichkeit des

vorliegenden Aufsatzes beigetragen, daß der Verfasser, von sehr weitschichtigen

Spezialuntersuchungen herkommend, in Kürze möglichst viel von
seinen Beobachtungen und den grundsätzlichen Einsichten, die sich ihm
dabei gefestigt haben, hat zur Kenntnis bringen wollen.

Vielleicht hat auch dies mitgewirkt, daß er zwar gewillt war, sachlich zu
berichten, sich zugleich aber genötigt sah, einer wissenschaftlichen
„Herausforderung" (S. 24) sich zu stellen, und dabei sehr temperamentvoll zum
Gegenangriff vorgegangen ist (es handelt sich um eine Auseinandersetzung
mit Paul Kahle, die kurz bereits auf S. 3, ausführlicher auf S. 15 berührt
wird und der dann der ganze Rest des Aufsatzes von S. 19 an gewidmet ist).
Weil Katz zu vieles hat sagen wollen, treten — das ist wenigstens mein
Eindruck — die wichtigen unter seinen Anliegen nicht deutlich genug hervor.

Ich möchte daher versuchen, in der vorliegenden Besprechung nur
wenige Linien, diese aber etwas klarer herauszuheben.

Es geht um das „Problem des Urtextes der Septuaginta". Dabei ist aber
nicht an die hebräische Vorlage der Septuaginta gedacht. Auch sie wird
ja gern — und in nicht unkorrekter Verwendung dieses Ausdrucks — als

„Urtext" oder „Grundtext" bezeichnet. Es geht vielmehr um den ältesten
Text der Septuaginta selbst, um den originalen Septuaginta-Text. Er ist mit
„Urtext" gemeint, und die Frage, um die Katz sich bemüht, ist die, ob es

überhaupt einen „Urtext" der Septuaginta gegeben hat oder nicht. Katz
seinerseits bejaht diese Frage sehr entschieden. Mit vollem Recht stellt er
fest, daß, wenn es einen solchen Urtext etwa gar nicht gegeben haben sollte,
es selbstverständlich auch aussichtslos und ein von vornherein verfehltes
Unternehmen sein müßte, ihn auf Grund der handschriftlichen und sonstigen
Überlieferung noch rekonstruieren zu wollen. Der mit den Problemen der
Septuaginta-Forschung nicht näher Vertraute wird vielleicht geneigt sein,
Katz in diesem Punkte ohne weiteres zuzustimmen, indem er von der
Überlegung ausgeht, daß doch bei einer jeden Schrift oder Schriftensammlung
normalerweise einmal ein Urtext vorhanden gewesen sein müsse. So einfach
liegt es in diesem Fall aber nicht, und daher wird es — gerade weil Katz

229



m. E. im Entscheidenden Recht hat — doch notwendig sein, aufzuzeigen,
wie er seine These meint, an welcher Stelle der Auseinandersetzung über
die Entstehung der Septuaginta er mit ihr steht bzw. welches die anderen
Anschauungen sind, die er so leidenschaftlich ablehnt.

Das Bild der Front, gegen die Katz kämpft, wird aus seinem Aufsatz nicht
auf den ersten Blick völlig deutlich. Es wird das daran liegen, daß es im
Grunde eine Mehrzahl von Fronten ist, gegen die er sich wenden muß, und
daß er sie, wenigstens für das Urteil des Lesers, nicht klar genug
unterscheidet. So erwähnt er zu Beginn seines Aufsatzes (S. 3) die Anschauung,
die Septuaginta sei nichts anderes als „ein griechischer Targum". Katz führt
kurz aus, was das bedeuten müßte. „Ein Targum ist keine Einheit, hinter
der eine greifbare Übersetzerpersönlichkeit stände". „Am Anfang steht eine
Vielzahl von Einzelperikopen, wie sie vielleicht vielmals und vielerorts für
den unmittelbaren Gebrauch im Gottesdienst übersetzt wurden, hier so,
anderswo anders. Solche Parallelversionen mögen vereinheitlicht und
ausgeglichen und die zwischen ihnen bleibenden Lücken später ergänzt worden
sein".

Der Ausdruck „Parallelversionen" bezieht sich in diesem Zusammenhang
auf das Nebeneinander verschiedener Übersetzungen von Einzelperikopen.
Anders gemeint ist jedoch der Ausdruck „ursprüngliche Parallelübersetzungen"

am Schluß des Aufsatzes (S. 24). Denn bei ihm ist an
„konkurrierende Teil- oder Vollübersetzungen" gedacht (S. 17), wobei insbesondere

Vollübersetzungen (vgl. auch S. 23: „Vielzahl einst nebeneinander
vorhandener Vollübersetzungen") etwas wesentlich anderes wären als variierende

Übersetzungen von Einzelperikopen. Die „Theorie von einer allmählichen

Zusammenschweißung der Septuaginta" (S. 18) würde im einen und
im andern Fall sehr verschieden aussehen müssen. Immerhin geht die
zuletzt genannte Formulierung wenigstens deutlich davon aus, daß diese
„Parallelversionen" so heißen, weil sie unter sich parallel sind bzw.
konkurrieren. Etwas anders ist dann wiederum der Ausdruck „Paralleltext zur
Septuaginta" (S. 22, Anm. 24) gemeint.

Diese verschiedenen Anschauungen, die Katz — nirgends im Zusammenhang,

sondern hier und da in seinem Aufsatz — dem Leser vorführt, haben
das gemeinsam, daß sie der von ihm selbst vertretenen Anschauung, nach
der wie bei anderen antiken Texten so auch bei der Septuaginta „niemand
an mehr als einen Urtext" denken solle (S. 24), entgegengesetzt sind. Im
übrigen aber gehen sie keineswegs die gleichen Wege, und der Leser wird
das nicht übersehen dürfen, wenn er ein klares Bild gewinnen und erkennen
will, ob und inwieweit Katz mit seiner Abweisung dieser gegenteiligen
Möglichkeiten im Rechte sein kann.

Hier ist nun insbesondere auf Zweierlei aufmerksam zu machen. Einmal:
obwohl Katz sich, wie erwähnt, mit dem Buch von Paul E. Kahle, The Cairo

230



Geniza (The Schweich Lectures of the British Academy 1941), London 1947,
recht ausführlich auseinandersetzt, wird bei ihm trotzdem nicht deutlich,
daß Kahles Auffassung sich keineswegs mit einer der vorhin erwähnten
gegenteiligen Möglichkeiten, wie ich sie mit den eigenen Worten von Katz
skizziert habe, ohne weiteres deckt, sondern eine selbständige Variante
darstellt. Denn Kahle rechnet zwar auch mit einer anfänglichen Mehrzahl von
Übersetzungen (zunächst des Pentateuchs) ins Griechische, er läßt aber die
Septuaginta nicht aus einer „Zusammenschweißung" dieser älteren
Übersetzungen hervorgehen, sondern die Septuaginta ist für ihn eine mehr oder
weniger selbständige Revision, die um das Jahr 100 v. Chr. von der ale-
xandrinischen Judenschaft im Interesse der Einheitlichkeit des Bibeltextes
und seiner Auslegung durchgeführt und als normativ erklärt worden ist.

Zum Andern: bei der These, die Septuaginta sei „ein griechischer Targum",
wird man genau zusehen müssen, was damit gemeint sein soll. Das Targum-
artige kann z. B. darin gesehen werden, daß es sich um eine mehr para-
phrasierende Wiedergabe handelt, die, auch wo sie den Text nicht erweitert,
doch durch die Wahl bestimmter Äquivalente zugleich eine Deutung
versucht. An diesen Fall wird man zu denken haben, wenn Katz „an die
Targume gemahnende Deutungen" erwähnt und wenn er sich gegen alle
Vermutungen „auf Grund des aus vereinzelten Beobachtungen a priori
erschlossenen Targumcharakters" wendet (S. 18). Auf ein anderes Verständnis
aber weist die schon herangezogene Kennzeichnung der Anfänge der
Septuaginta hin, nach der — in Analogie zur Entstehung der Targume —
zuerst die Übersetzung der für den gottesdienstlichen Gebrauch vordringlich
wichtigen Perikopen in Angriff genommen sein soll (S. 3). Hierbei würde
das allmähliche Wachsen, die Vielzahl von Versuchen, die Rücksicht auf
drängende praktische Bedürfnisse den Ausschlag geben; im übrigen aber
müßte in diesem Fall nicht notwendig an eine paraphrasierende Übersetzung
gedacht sein.

Mit der einen dieser beiden Möglichkeiten wäre daher nicht auch schon
die andere ausgeschlossen. Katz wäre deswegen zu fragen, ob er mit seiner

— wohl berechtigten — Ablehnung eines lediglich postulierten
„Targumcharakters" (S. 18) zugleich auch die Anschauung gänzlich abweisen will,
nach der die Septuaginta, wie das Hans von Soden ausgedrückt hat
(Gnomon, 13. Band, 1937, S. 48), „in langer Zeit allmählich, ursprünglich
wohl aus Übersetzungen von Leseabschnitten, erwachsen ist". Axis dem
Aufsatz von Katz geht nicht klar hervor, wie er auf diese Frage antworten
würde. Er erwähnt, ohne den Wortlaut anzuführen, den „Ausspruch Hans

von Sodens" dort, wo er von der „grundstürzenden Auffassung" spricht,
als deren „hauptsächlichen Verfechter" er dann Paul Kahle nennt (S. 3).

Sodens Votum ist recht kurz und insofern auch etwas mißverständlich, als

er nach der weiteren Feststellung, daß „auch die abschließende Vollübersetzung

selbst innerhalb der einzelnen Bücher unter mehrere Bearbeiter

231



verteilt gewesen zu sein scheint", fortfährt: „Einen einheitlichen,
gleichartigen Septuaginta-Text hat es daher überhaupt niemals gegeben". Der
Zusammenhang macht jedoch deutlich, daß mit der Einheitlichkeit eben
die Gleichartigkeit gemeint sein soll, daß Soden also zwar betonen will, daß
die Art der Entstehung der Septuaginta, wie er sie vorher gekennzeichnet
hat, eine große Ungleichartigkeit innerhalb der abschließenden Vollübersetzung

hat zur Folge haben müssen, daß er aber nicht an eine
„Zusammenschweißung" der Septuaginta aus verschiedenen älteren
Übersetzungen denkt und auch nicht wie Kahle an ein Weiterleben der älteren
Übersetzungen neben der Septuaginta.

Hält Katz — so ist die vorhin gestellte Frage wieder aufzunehmen — es
für ausgeschlossen, daß die allerersten Anfänge der in Ägypten geleisteten
Übersetzungsarbeit so zu denken sind, daß zunächst von Fall zu Fall Einzel-
perikopen übersetzt worden sind und daß solche Versuche „vielmals und
vielerorts" unternommen worden sind? Es scheint fast so nach der Art,
wie er sich über die Septuaginta als „griechischen Targum" äußert und wie
er von Soden einordnet (S. 3). Die größere Wahrscheinlichkeit und die
Analogie sonstiger Fälle von Bibelübersetzungen sprechen aber durchaus
dafür, daß die Frühzeit eben gerade diesen Verlauf genommen hat. Andererseits:

meint Katz im Ernst, daß am ersten Anfang bereits eine planmäßige
Übersetzungsarbeit gestanden hat, daß diese auf keinerlei anderweitige
Vorarbeiten hat zurückgreifen können und daß dann auch neben ihr keine
anderweitigen Versuche haben aufkommen können, daß die gesamte
Geschichte der ägyptischen Übersetzung des Alten Testaments ins Griechische
weiter nichts wäre als ausschließlich Vorgeschichte und Geschichte
der Septuaginta? Er würde dies wohl schwerlich beweisen können.

Es will scheinen, als sei Katz im Eifer um seine Hypothese etwas weit
gegangen in der Ablehnung auch von solchen Vorstellungen über die
Anfänge der Übersetzungsarbeit im ägyptischen Judentum, denen eine gewisse
Berechtigung nicht abzusprechen sein wird und die überdies seiner Hauptthese

auch gar nicht gefährlich zu werden brauchen. Man kann ruhig damit

rechnen, daß die Anfänge der Übersetzungsarbeit ohne größere Planung
verlaufen sind, daß man sich zunächst auf Einzelperikopen beschränkt hat
und daß auch mehrere Ansätze — gleichzeitig oder nacheinander,
unabhängig voneinander oder nicht — unternommen worden sind. Ohnehin wird
man doch wohl annehmen dürfen, daß auch schon, bevor die Übersetzung
von Einzelperikopen für den Zweck der gottesdienstlichen Schriftlesung sich
als wünschenswert erwies, hin und her Übersetzungsarbeit geleistet worden
ist, nämlich innerhalb der griechischen Auslegung des Pentateuchs,
vielleicht sogar außergottesdienstlich, vielleicht sogar in privater Lektüre und
Besprechung. Gerade das griechische Vokabular der wichtigsten alttesta-
mentlichen Begriffe wird auf diese Weise schon vorgeformt gewesen sein,
längst ehe die eigentliche, mehr offizielle Übersetzungsarbeit eingesetzt hat.

232



Es kann nicht verwehrt sein, sich dieses Bild von der frühesten Übersetzertätigkeit

innerhalb des ägyptischen Judentums zu machen. Etwas völlig
anderes aber ist die Frage — und um sie geht es Katz in seiner Hauptthese

—, ob die Übersetzungsarbeit, die nicht unmittelbar auf die Sep-
tuaginta als Gesamtwerk hingeführt hat, auch für uns heute noch erkennbare

Spuren hinterlassen hat. Katz verneint das. Er verneint es selbstverständlich

deswegen, weil er die „Annahme älterer Übersetzungen vor der
Septuaginta" (S. 22) überhaupt nicht gelten läßt. Aber auch wenn man
hinsichtlich der Frühgeschichte der Übersetzungsarbeit elastischer denkt,
wird man die gestellte Frage verneinen müssen.

Zunächst: auch wenn es vor und neben den einzelnen Teilen, aus denen
schließlich die Septuaginta als Gesamtwerk, als „abschließende Vollübersetzung"

entstanden ist, andere Übersetzungen gegeben haben wird, so ist
doch nicht damit zu rechnen, daß diese innerhalb der
Septuaginta selbst wesentlich nachgewirkt haben könnten und für uns heute
noch erkennbar und rekonstruierbar wären. Die „Theorie von einer
allmählichen Zusammenschweißung der Septuaginta" aus älteren Übersetzungen,

bei der diese in größeren Stücken zu einem neuen Werk, eben der
Septuaginta, zusammengefügt worden wären, wird nicht zu halten sein.
Mit Recht macht Katz darauf aufmerksam, daß „die einzelnen Bücher,
schon im Pentateuch, um den es hier vorzugsweise geht, jedes so ausgeprägte

Sonderzüge" tragen, „daß sie von Anfang an literarische Einheiten
gewesen sein müssen" (S. 18).

Aber auch die weitere Möglichkeit, daß nicht im Großen, sondern im Kleinen,
nämlich in einzelnen Varianten ältere Übersetzungen noch nachwirken
sollten, wird zu verneinen sein. Um dies zu beweisen, bietet Katz auf
S. 4—17 einen „Überblick" über die verschiedenen Variantentypen. Er
behandelt nacheinander die grammatischen Varianten (S. 5—7), die graphischen

Varianten (S. 7—10), die rezensionellen Varianten (S. 10—15) und die
„indirekte Überlieferung" (S. 5) in späteren Zitaten und Anspielungen bei
Philo und in der patristischen Literatur (S. 15—17).

Dieser Teil des Aufsatzes ist äußerst instruktiv. Er wird hohen Wert auch
für den haben, der anderen Ausführungen von Katz kritischer gegenübersteht.

Hier finden sich die vielen Einzelbeispiele, die beim gesprochenen
Vortrag zum großen Teil wegfallen mußten. Jeder, der durch die
Besprechung, die Katz seinerzeit in der Theol. Lit.-Zeitung, 61. Jahrg., Sp. 265

bis 287 der Stuttgarter Septuaginta von Alfred Rahlfs gewidmet hat, auf
ihn als beachtlichen Kenner der Septuaginta-Probleme aufmerksam geworden
ist, wird auch diese wertvolle Bereicherung gern zur Kenntnis nehmen. Mit
Interesse erfährt man aus Anm. 5, daß Katz in noch umfassenderer Weise
über alle diese Fragen in einem mehrbändigen Werk, das in der Cambridge

233



University Press erscheinen soll (The Text of the Septuagint, its Corruptions
and their Emendation), berichten wird.

Dieser Teil S. 4—17 wirkt fast wie eine selbständige Abhandlung. Der Leser
sieht auch zunächst gar nicht, wie alle diese Einzelheiten mit dem „Problem
des Urtextes" in der Form, in der dies Problem vorher mit dem Hinweis auf
die Vorstellung von der Septuaginta als einem griechischen Targum (S. 3)
aufgeworfen war, zusammenhängen sollen. Es liegt das allerdings wohl auch

daran, daß der Verfasser sein Manuskript nicht von Anfang an darauf
berechnet haben wird, daß sehr vieles im Kleindruck gesetzt werden mußte.
So steht nun manches für die Beweisführung weniger Wichtige in großem
Druck, und wichtige Leitgedanken verschwinden etwas im Kleindruck. Die
Übersichtlichkeit hat darunter gelitten (häufigere Anwendung von Kursivdruck

hätte das z.T. wieder gut machen können).

Den vollen Eindruck davon, welche Beweislast Katz gerade diesem Teil
seines Aufsatzes beimißt, erhält der Leser erst am Schluß, wenn es dort
heißt: „Ich glaube gezeigt zu haben, daß sehr viele Varianten einfach
Verderbnisse sind, und daß Textmischung aus jüngeren Rezensionen der großen
Mehrheit wirklicher Varianten zugrunde liegt, die deshalb keineswegs
ursprüngliche Parallelübersetzungen bezeugen" (S. 24). Von Anfang an ging
es also bei diesem Überblick über die Variantentypen um ihre „Rückführung
auf einen einheitlichen Text" (S. 5).

Daß man bei den grammatischen und graphischen Varianten „mit vollkommener

Sicherheit korrupte Formen ausscheiden" kann „und auch da das

Richtige herstellen, wo es nicht mehr überliefert ist" (S. 5), wird an
einleuchtenden Beispielen dargetan. Diese betreffen nur ausgewählte Gebiete.
Bei den grammatischen Varianten werden besonders Nazistische Verwechslung

in den Endsilben, Volksetymologie und Wiedergabe hebräischer Wörter
durch lautähnliche griechische behandelt. Für die große Beliebtheit der
Lautähnlichkeit wird Katz in dem in Arbeit befindlichen Buch wohl noch
mehr Material bieten. Bei den graphischen Varianten werden nur die durch
Kontraktion verschuldeten behandelt; doch ist dies ein sonst vernachlässigtes
und gleichwohl sehr aufschlußreiches Gebiet.

Für die den Verfasser vor allem beschäftigende Frage nach dem einheitlichen
„Urtext" beweist die Ausscheidbarkeit von korrupten grammatischen und
graphischen Varianten allerdings nicht sehr viel, indem diese sich auch im
Fall einer „Zusammenschweißung" der Septuaginta aus älteren Übersetzungen

mit gleicher Sicherheit ausscheiden lassen müßten. Wichtiger sind
dagegen in diesem Zusammenhang die rezensionellen Varianten. Auch in
diesem Abschnitt wird eine Übersicht über die auf diesem Gebiet
vorliegenden Fragen geboten; doch ist diese stärker auf das Hauptthema des
Aufsatzes bezogen. Zu beachten ist die erst an späterer Stelle folgende
Bemerkung: „Bis heute ist keine einzige Stelle nachgewiesen, für die wir mehr

234



als eine vorrezensionelle Übersetzung besäßen" (S. 18). Eben darin sieht
Katz den Beweis dafür, daß es nicht ursprünglich mehrere nebeneinander
stehende Übersetzungen, nicht „Paralleltargume" gegeben haben kann.

Besondere Beachtung verdient der Abschnitt über die „Lesarten in der mittelbaren

Überlieferung der patristischen Literatur". Am eingehendsten äußert
sich Katz über Philo. Belege bietet er freilich nicht; diese wird man einer
im Druck befindlichen Abhandlung „The aberrant Text of Bible Quotations
in some Philonic Writings and its Place in the Textual History of the
Greek Bible" (vgl. S. 15, Anm. 17) entnehmen können. Doch gewinnt man
auch so den Eindruck, daß Katz sich von durchaus gesunden Grundsätzen
hat leiten lassen und daß er an Philo auch hat beweisen können, was er
beweisen wollte.

Scharf wendet er sich dagegen, daß sich Paul Kahle auch neuerdings in
seinem schon erwähnten Buch wie bereits früher in einem Aufsatz in den
Theol. Studien und Kritiken, 35. Jahrg., 1915, S. 399 ff. bzw. 420 ff. auf die
Greifswalder Dissertation von August Schröder, De Philonis Alexandrini
Vetere Testamento (1917) stützt und behauptet, daß die alttestamentlichen
Zitate Philos noch deutliche Spuren älterer Übersetzungen aus der Zeit vor
der Septuaginta aufbewahrt hätten. Katz hat, was Schröder und Kahle
versäumt hatten, diese Zitate vollständig untersucht und sie vor allem mit der
Auslegung, die Philo den betreffenden Stellen gibt, verglichen. Dabei hat
sich ihm nicht nur gezeigt, daß die Abweichungen vom Septuaginta-Text
sich nur in den der Auslegung jeweils vorangehenden Hauptzitaten, den

sog. Lemmata, finden, aber nicht bei den Wiederholungen innerhalb der
dann folgenden Auslegung, daß sie mithin „typische Lemma-Änderungen"
sind und mit der philonischen Auslegung selbst oftmals gar nicht in
Einklang stehen. Er hat außerdem gefunden, daß diese abweichenden Lemmata
teils zum Aquila-Text Beziehungen haben (S. 15: „manchmal sind ganze
Zitate nach Wortwahl und Syntax totus purus Aquila"), teils zu der von
Rahlfs herausgearbeiteten Rezension R, mithin zu Textformen, die erheblich

jünger sind als Philo.

Wenn Katz diese Nachweise wirklich in überzeugender Weise gelungen sind,
dann hat er die von Schröder und Kahle vertretene Auffassung restlos widerlegt

und das Ergebnis gesichert, daß Philo selbst keinen anderen Text als
den der Septuaginta gekannt hat. Die Nachprüfung der Zitate Philos hat
Katz dann auch den Blick dafür geschärft, daß auch bei den Zitaten der
Kirchenväter in ganz gleicher Weise Lemma-Änderungen vorgenommen
worden sind. Besonders mit der Untersuchung dieser vierten Variantengruppe

hat Katz m. E. einleuchtend zeigen können, daß es sich bei dem
vorrezensionellen griechischen Text des Alten Testaments, der uns zugänglich

ist (die später als die Septuaginta entstandenen Übersetzungen bleiben
ohnehin beiseite, und die Behauptung von Kahle, in der Quinta, Sexta und
Septima des Origenes hätten wir es mit Resten älterer jüdischer Über-

235



Setzungen zu tun, ist nichts weiter ein unbewiesener Einfall), stets um „ein
lind dieselbe Übersetzung" (S. 23) handelt, eben um die Septuaginta.

Vielleicht oder wahrscheinlich sind die Anfänge der Übersetzungsarbeit
innerhalb des ägyptischen Judentums etwas anders, nicht so einheitlich und
geradlinig verlaufen, wie Katz es sich zu denken scheint. Auch wenn
jedoch ursprünglich eine größere Anzahl von Übersetzungsversuchen an
Ausschnitten des Pentateuchs bestanden haben, so ist doch diese anfängliche
Mannigfaltigkeit im Laufe der Entwicklung mehr und mehr verloren
gegangen. Einzelnes mag von den Teilübersetzungen, aus denen später die
Septuaginta erwuchs, einfach übernommen und aufgesogen worden sein.
Anderes mag sich eine Zeitlang noch erhalten haben und ist dann immer
mehr abseits gedrängt worden und untergegangen. Selbst wenn vereinzelte
Spuren sich etwa doch irgendwie gerettet haben sollten, so würde das am
Gesamtbild der Entwicklung nichts ändern. Diese ist dadurch
bestimmt, daß uns als einziges planmäßiges Übersetzungswerk aus
vorchristlicher Zeit, das auf eine Übersetzung des ganzen Alten Testaments
abzielte und dieses Ziel durch die Gemeinschaftsarbeit von Generationen
auch erreicht hat, die Septuaginta bekannt ist.

Von der Zeit an, als die Septuaginta als Vollübersetzung vorlag, durfte sie
als ein einheitliches Werk gelten. Diese ihre Einheitlichkeit war keine
Gleichartigkeit. Zwischen ihren einzelnen Teilen bestanden vielmehr,
bedingt durch die nach Zeit und Umgebung wechselnden Umstände ihrer
Entstehung, manche Unterschiede. Es wird auch nicht ohne Einfluß gewesen
sein, daß die früher und zuerst übersetzten Teile eine längere Periode
handschriftlicher Weitergabe bereits hinter sich hatten, als die erst später und
zuletzt übersetzten Schriften zu ihnen stießen. Aber sobald das Ganze
beieinander war (erst hier ist dann auch die Bezeichnung als Septuaginta am
Platz, und dies ist die Zeit des „Urtextes"), sobald vor allem die
Septuaginta normatives Ansehen genoß (ein solches hat sie doch lange Zeit
hindurch genossen), konnte sie als ein einheitliches Werk gelten, dessen
weiteres Schicksal durch die Einheitlichkeit und Gemeinsamkeit bestimmt
war, die das Ganze zusammenhielten.

Gewiß wird man bedenken müssen, daß die Septuaginta in den
Jahrhunderten vor und nach der Zeitenwende niemals als Ganzes handschriftlich

überliefert worden sein kann. Die Handschriften, seien es Rollen oder
Bücher, waren nie so groß, daß sie mehr als einen Bruchteil der Septuaginta
hätten aufnehmen können. So werden also die einzelnen Teile der
abgeschlossenen Vollübersetzung alsbald doch wieder ihre Sonderschicksale
gehabt haben. Auch damit ist jedoch die Annahme, daß es einmal einen
einheitlichen Text, einen „Urtext" gegeben hat, nicht etwa als illusorisch
erwiesen. Diese grundlegende Voraussetzung für alle textkritische
Bemühung um Rekonstruktion des Urtextes ist bei der Septuaginta vielmehr
nicht weniger sinnvoll wie beim Neuen Testament.

236



Auch beim Neuen Testament sind die einzelnen Schriften zu verschiedenen
Zeiten entstanden und haben sich erst allmählich zu kleineren und größeren
Sammlungen und dann zum Ganzen zusammengefunden, und auch in diesem
Fall werden die einzelnen Schriften oder Schriftengruppen, als das Ganze
längst potentiell vorhanden war, noch ihre gesonderten handschriftlichen
Schicksale gehabt haben. Trotzdem sind diese an sich sehr beachtlichen
Differenzierungen für die Forschung kein Hinderungsgrund, der textkritischen

Arbeit am Neuen Testament das Ziel einer Wiedergewinnung des
ältesten uns erreichbaren Textes, im günstigsten Fall also des Urtextes zu
setzen. Genau gleich steht es bei der Septuaginta. Das unterscheidet ihre
Textgeschichte etwa von der der Itala; sie steht in Parallele vielmehr zur
Textgeschichte des griechischen Neuen Testaments.

Wenn also Katz seit langem eine Ausgabe der Septuaginta vorbereitet (S. 24),
so wird er sich dabei nicht auf schwankendem Boden bewegen, wenn er
voraussetzt, daß es tatsächlich einmal einen „Urtext der Septuaginta"
gegeben hat, und man wird ihn nur bitten können, sich durch die
anderslautenden, aber doch recht vage begründeten Behauptungen von Paul Kahle
nicht beirren zu lassen. Mir will ja scheinen, auch Kahle selbst sollte
von seiner Voraussetzung aus, die Septuaginta stelle eine Obersetzungsrevision

dar, nicht so kurzerhand erklären, die von der Septuaginta der
Forschung gestellte Aufgabe bestehe gerade nicht in der Rekonstruktion

eines „angeblichen Urtextes" oder auch nur in der Suche nach ihm!

Es ist begreiflich, daß Katz sich für die Sicht der Probleme, die er in
Nachfolge von Lagarde und Rahlfs vertritt, so energisch zur Wehr setzt
und daß er hierbei besonders mit Kahle die Klinge kreuzt. Mit Spannung
verfolgt der Leser diesen Kampf zwischen Katz und Kahle, zwischen
Cambridge und Oxford. Katz bringt zu dem die Septuaginta behandelnden
Kapitel des Buches von Kahle, aber auch zu anderen Kapiteln eine Fülle
kritischer Bemerkungen. Ich habe den Eindruck, daß Katz auf der ganzen
Linie im Recht ist gegenüber Kahle, und ich möchte dem Wunsche
Ausdruck geben, daß gerade die Deutlichkeit seiner Polemik bzw. Apologetik
sich als heilsam erweisen und einer Festigung der wissenschaftlichen Grundsätze,

die bei der Septuaginta-Arbeit einzuhalten sind, dienen möchte.

Die Vorbereitung seiner Septuaginta-Ausgabe wird Katz wohl noch viele
Jahre in Anspruch nehmen. Es ist zu hoffen, daß er uns bis dahin — von
den in seinem Aufsatz erwähnten, für die nächste Zeit zu erwartenden
Veröffentlichungen abgesehen — noch manchen Beitrag zur Septuaginta-Kunde
schenken wird. So wäre es z. B. sehr wertvoll, wenn er in größerem
Zusammenhang einmal zu dem Aufsatz von Heinrich Doerrie, Zur Geschichte
der Septuaginta im Zeitalter Konstantins (Zeitschrift für die neutest. Wiss.,
39. Band, 1941, S. 57—110) Stellung nehmen könnte.

Bern. Wilhelm Michaelis.

237


	Rezensionen

