
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rezensionen

Martin Schmidt: Prophet und Tempel. Eine Studie zum Problem
der Oottesnähe im Alten Testament. 276 S. Evangelischer Verlag
A.G., Zollikon-Zürich. 1948.

'Der Verfasser legt uns mit seiner Basler Doktor-Dissertation eine Arbeit
vor, die zeigt, welche Wandlungen sich in der alttestamentlichen Theologie
vollziehen. Konnte vom Tempel in einer vor noch nicht langer Zeit erschienenen

Theologie des Alten Testamentes noch gesagt werden: „Er ist nichts
anderes als die Übertragung fremder ethnischer Theologie auf Jahwe",
so zeigt uns Schmidt überzeugend, wie es bei den Propheten bei ihrer Stellung

zum Tempel um die Frage der Nähe oder Ferne des sich in Israel
offenbarenden Gottes geht. Der Tempel ist „ein Zeichen dafür, daß Jahwe
in freier Entscheidung in Israels Geschichte eingegriffen hat", und der
Verfasser kann geradezu sagen, daß eine Ablehnung des Tempels nur bei
denen in Frage komme, die auch Jahwes Nähe, seine Offenbarungsgeschichte
ablehnen. Er weiß allerdings auch, daß der Tempel im Alten Testament
immer wieder in Frage gestellt wird, aber nicht, weil er ein Fremdkörper
im Glauben Israels wäre, sondern weil der Tempel dort keine Garantie für
die Gegenwart Gottes sein kann, wo Israel sich gegen den lebendigen Gott
entschieden hat.

So unternimmt es Schmidt, in sorgfältiger Untersuchung je zuerst darzulegen,

wie Jesaja, Micha, Zephanja, Jeremia, Hesekiel, Deuterojesaja, Haggai
und Sacharja die Nähe Gottes in ihrer Zeit erlebt und wie sie sie verkündet
haben, um dann sichtbar zu machen, daß dieser Verkündigung genau ihre
Stellung zum Tempel entspricht. Weil sich in dem, was diese Propheten
zum Tempel zu sagen haben, ihre Verkündigung der Nähe oder Ferne Jahwes
(d. h. seines gnädigen oder richtenden Eingreifens) widerspiegelt, ist zum
vornherein zu erwarten, daß den Propheten kein einheitliches Wort zum
Tempel gegeben war, ja daß sich im Verlauf ihrer Tätigkeit selbst Wandlungen

vollziehen konnten. Aber als ein grundsätzliches Schwanken in der
Beurteilung des Tempels ist das nicht zu erklären. Nicht darum z. B. hat
Jeremia die Zerstörung des Tempels angekündet, weil er zu einer „geistigeren"

oder „rein ethischen" Religion durchgedrungen ist, nicht weil ihm
das Heiligtum ein „Exponent einer minderwertigen Religiosität" war,
sondern weil sich am Tempel das Gericht Jahwes über die Bosheit des Volkes
lund seiner Vertreter, die im Tempel besonders manifest geworden war,
vollziehen mußte. Und nicht darum redet Ezechiel von einem neuen Tempel,
weil er wieder in altes kultisches Denken zurückgefallen ist, sondern weil
„der neue Tempel die endgültige Offenbarungsnähe Gottes in einem neuen
Israel besiegeln wird".

66



Daß das Ergebnis der sorgfältigen Untersuchung, die beweist, daß ihr
Verfasser sich gründlich in die betreffenden Prophetenschriften eingearbeitet
hat, für unser Gespräch mit den Juden von heute nicht belanglos ist, liegt
auf der Hand. Vor allem bedeutungsvoll dafür sind jene Partien am Anfang
und am Schluß des Buches, in denen die Linien zum Neuen Testament
weitergezogen sind, in dem der Tempel keinen Raum mehr hat, weil nun Christus
der Tempel, d. h. das Zeichen ist, das uns die Gottesnähe verbürgt. Gerade
vom Neuen Testament her aber, wo nicht nur gesagt wird, daß Christus
der Tempel ist (Apoc. 21,22), sondern: „Hier ist mehr als der Tempel",
wäre allerdings zu fragen, ob nicht doch auch schon im Alten Testament
die Vorläufigkeit und Fragwürdigkeit des Tempels anders gesehen wird,
als Schmidt meint. Es konnte fatal werden, wenn man im Tempel die s te i n-
gewordene Garantie der Gottesgegenwart sah. Aber wir stehen vor einer

ganz anderen Sachlage, wenn man im Christus die fleisch gewordene
Garantie der Gottesnähe sah. Müßte nicht dieser fundamentale Unterschied
deutlicher beachtet werden, als Schmidt es tut? Und ob nicht von da her
die alttestamentlichen Stimmen zum Tempel nicht nur dargestellt, sondern
auch gewertet werden müßten? Aber diese Fragen können den großen Dank
nicht schmälern, den wir dem Verfasser schuldig sind.

Hans Wildberge r, Luzern.

W. G. Kümmel, Das Bild des Menschen im Neuen Testa¬
ment. Abhandlungen zur Theologie des Alten und Neuen
Testamentes. Zürich, Zwingliverlag 1948.

Auf wenig über 50 Seiten stellt Kümmel die anthropologisch belangreichen
Stellen des NT zusammen: Der Mensch wird von Gott her als Sünder
gesehen. Diese Sündhaftigkeit ist aber keine naturhafte Gegebenheit,
sondern geschichtlich zu erklären, wie dann auch das geschichtliche
Heilshandeln Gottes zu seiner Rettung führt. Die exakte Exegese der einzelnen
Stellen zeigt, wie schwer es ist, eine „biblische" Theologie bzw. Anthropologie

zu gewinnen. Eine Eigentümlichkeit fast aller Arbeiten Kümmels
tritt auch in dieser Studie stark zutage: Er verabsolutiert relative Gegensätze.

So kämpft er in dieser Arbeit sehr energisch gegen jedes naturhafte
Menschenverständnis, wie es in der ntl. Umwelt etwa von der Stoa vertreten
wurde: Verknüpfung des Bösen mit der Materie, Trennung des Menschen
in niedere Leiblichkeit und höhere, gottverwandte Geistigkeit. Nur Acta
17, 28 und 2. Petr. 1,4 sei dies Menschenverständnis auch ins NT
eingedrungen. Scheinbar ähnliche Gedankengänge bei Paulus und Johannes
erklärt Kümmel als mißverständliche Terminologie. Genuin neutestamentlich
sei eine „geschichtliche" Schau des Menschen, ein, wie man auch sagen
könnte, ethisches Werten seiner Lage. Demgegenüber steht doch zum min-

67



desten fest, daß das NT selbst gegen das naturhafte Menschenverständnis
lange nicht so bestimmt kämpft, wie es Kümmel tut. Er tut es offenbar
aus Rücksicht auf die spätere dogmengeschichtl. Entwicklung. Gewiß wird
man aber auch eines Tages gegen eine Überbetonung des Geschichtlichen
kämpfen müssen. Der Gegensatz ist eben relativ, und ganz zu trennen sind
Natur und Geschichte nie.

Sieb ne n. Adolf Meier.

Arthur Weil, Aus ernster Zeit. Religiöse Betrachtungen 1932—1945.
Druck und Verlag der Buchdruckerei Brin AG. Basel, 355 Seiten.

Es ist eigentlich schade, daß diese Sammlung von Predigten und religiösen
Betrachtungen des Rabbiners der Israelitischen Gemeinde Basel im
Buchhandel nicht erhältlich ist. Sie hätte jedenfalls das Urteil weitester Kreise
nicht zu scheuen. Viele Nichtjuden würden vielleicht staunen und in ihren
Vorurteilen heilsam erschüttert werden, wenn sie durch das vorliegende
Buch darüber unterrichtet würden, wie in den schwersten Jahren der
jüdischen Geschichte in einer Basler Synagoge gesprochen worden ist. Gewiß
wird ein christlicher Theologe an diesen Kanzelreden über biblische und
nichtbiblische Texte manches auszusetzen haben von seinem christlichen
Standort her. Es wird ihn rein äußerlich überraschen, einen wie breiten
Raum die jeweiligen Tagesereignisse einnehmen. Aber er wird die positive
sittliche Bedeutung des Zeugnisses, das ein Jude aus seinem mosaischen
Glauben heraus zu geben vermag, gerade in dieser brutalen Zeit nicht
übersehen können.

Basel. Robert Brun n et.

Ch. Lehrmann: L'é lément juif dans la pensée européenne.
Genève et Paris, sans date.

Le titre de cet ouvrage est en somme assez trompeur : il annonce un exposé
de la pensée juive, de sa contribution spécifique à la civilisation européenne.
En fait, ces quelque deux cent cinquante pages, aisées, parfois superficielles,
pourraient mieux s'intituler: le rôle des Juifs dans la pensée européenne.
L'auteur s'applique moins à suivre la veine israëlite dans les diverses
couches de la pensée d'Occident qu'à souligner l'intervention des Juifs
marquants dans la philosophie, la science et la littérature. C'est un Juif
libéral qui parle. Pour lui, la science moderne remplace „définitivement
les fonctions exercées autrefois par la religion" (p. 61). Il nous montrera
comment les Juifs ont charrié à travers les siècles et les continents une
part importante du bagage philosophique de l'Antiquité, comment ils ont

68



contribué à l'émancipation de l'homme, à l'avancement de la justice, à

l'éclosion de la liberté. Les truismes philosophiques et humanitaires abondent.

Tout cela serait bien ennuyeux si l'intérêt n'était relevé par la mention,

trop sommaire d'ailleurs, des grands écrivains juifs peu connus du
grand public: Salomon ibn Gabirol, Moïse ibn Ezra, Abraham ibn Ezra,
Juda Halévi, Al Charisi, Juda Abrabanel. Le chapitre V (Trois plaideurs de
la tolérance: Shakespeare, Racine, Lessing) est plus contestable.

Tes derniers chapitres esquissent rapidement l'image du Juif biblique et
postbiblique dans la littérature, puis l'auteur brosse un tableau de la
littérature juive en France. Il termine par l'évocation de Zweig, fort bien
caractérisé, et par celle du grand poète sioniste, d'expression pourtant si
française: André Spire. Celui-ci trouve en lui la France et Israël. Ces deux

patries s'opposent, mais il n'en peut renier aucune. La France est à lui :

Je t'aime. Je reste ici,
Je vais découvrir une à une tes fermes;
La ligne de tes bois;
Le secret de la noblesse de tes eaux.
Je ne veux plus, comme un passant que l'on tolère,
M'accouder, m'émerveiller, puis repartir.
Je veux être ton maître, et dire de tes arbres,
De tes fruits, de tes racines, de tes graines, de tes mottes
Et des fils d'araignée eux-mêmes qui se courbent
Sous le poids brillant du matin:
C'est à moi.

Mais en même temps, il doit se défaire d'elle:

Pblitesse, moi aussi, tu voudrais m'affadir!
Blague, tu voudrais jouer à rétrécir mon âme!
O chaleur, ô tristesse, ô violence, ô folie.
Invincibles génies à qui je suis voué,
Que serais-je sans vous? Venez donc me défendre
Contre la raison sèche de cette terre heureuse.

Lié à l'Europe et pourtant distinct d'elle, tel apparaît finalement le sort
mystérieux et providentiel de l'Israélite. C'est au fond ce que M. Lehrmann
voulait dire. Nous pressentons les réactions émouvantes de son âme juive,
même lorsque nous ne pouvons adhérer à l'expression idéologique dont il
les a trop souvent revêtues.

Basel. Jean-Louis Leuba.

69



Salomon Grayzel: A History of the Jews, herausgegeben durch
The Jewish Publication Society of America 5707—1947 in
Philadelphia, 835 Seiten.

Der Verfasser dieses Buches ist Professor für jüdische Geschichte am Graetz
College in Philadelphia, wo er seit bald 20 Jahren lehrt. Ohne Zweifel
schreibt er aus einer profunden Sachkenntnis heraus und mit einer souveränen

Beherrschung des Stoffes.

Das Buch beginnt mit der Heimkehr des jüdischen Volkes aus der Galuth
und endet mit der Heimkehr unter zionistischer Flagge in unserer Gegenwart.

Daß dieses Buch den heutigen Bedürfnissen des Judentums dienen
will, braucht kaum gesagt zu werden. Es ist sehr einfach und im Stil des

gewandten Journalisten geschrieben. Dies erhöht seine praktische Brauchbarkeit,

nicht aber seinen wissenschaftlichen Wert. Manches ist dabei doch
in unzulässiger Weise vereinfacht und auf die gegenwärtigen Bedürfnisse
der zionistischen Kreise zugeschnitten. So, wenn die Propheten in dieser
Geschichte als Patrioten und Nationalisten erscheinen, wenn Jeremia und
Ezechiel statt Gericht dem Volke Hoffnung zu verkündigen anfangen, weil
sie im Exil anderen Sinnes geworden seien, wenn Esra rein gewaschen wird
wegen seiner Verfügung, die Juden hätten sich zu trennen von ihren nicht-
jüdischen Frauen, was sich seit den Nürnbergergesetzen einigermaßen
sonderbar anhört.

Trotz dieser offenkundigen Schwächen ist dies Buch doch eine wertvolle
Quelle für Judentumskunde. Und an sich ist es auch als Zeugnis interessant

für die Art und Weise, wie ein zeitgenössischer Jude die Geschichte
seines Volkes sieht. Für zuverlässiger und fundierter in historischen
Belangen halten wir allerdings nach wie vor das Werk von F. Heman: Die
Geschichte des Jüdischen Volkes.

o

Basel. Robert Brunn er.

Michael Müller-Claudius: Der Antisemitismus und das
deutsche Verhängnis. 218 Seiten. Verlag Josef Knecht,
Frankfurt am Main.

Der Wert dieses Buches scheint uns darin zu liegen, daß hier ein Mann
spricht, der sich schon vor der Hitlerzeit in engster Zusammenarbeit mit
dem „Centraiverein deutscher Staatsbürger jüdischen Glaubens", der,
politischen Interessenvertretung des deutschen Assimilationsjudentums der
Zwischenkriegszeit (gegründet 1922), die Bekämpfung des Antisemitismus
zur Lebensaufgabe gemacht hat und der nun die dabei erarbeiteten Gesichtspunkte

an die von ihm sorgsam verfolgte Entwicklung der Jahre bis 1945

heranträgt. Er spricht also implizit keineswegs nur für sich selbst, son-

70



dern er spricht aus, was ungezählte deutsche Juden denken oder denken
würden, wenn sie nicht ermordet worden wären.

Das empfindet man zunächst bei seiner biopsychologischen Erklärung
der artbestimmenden Züge des jüdischen Menschentums. Er schildert,
wie die Religion inmitten aller Verfolgungen und der Demütigungen des

Ghettos dem Juden den einzigen Halt geboten hatte, und fährt fort:

deshalb bleibt ihr Glaube, das einzige Unverlierbare, das sie

haben, nicht ein religiöses Bewußtsein, sondern er strahlt als religiöses
Selbstbewußtsein in ihre biologischen Triebkräfte auf jene geheime
Weise zurück, die nur aus dem Zusammenwirken von ganz tiefer Demut
lind ganz vorbehaltlosem Festhalten an Gott entsteht..."

Die beständige Überwindung ihres irdischen Fortgeworfenseins durch
diese ihre Gottbeharrung wurde so für sie zu einem Generalexerzitium der
Lebensintensität überhaupt. Zweifellos ist sie selektiv wirksam
geworden, und zwangsläufig mußte sie im Judentum eine Steigerung der
Schaffensintensität auf allen Gebieten bis heute erzeugen Fähigkeit zum
intuitiven Erfassen nicht nur von Menschen und bestehenden Lebens- und
Wirtschaftszusammenhängen, sondern vor allem der sich ankündigenden
Wandlungen der Lebens- und Wirtschaftszusammenhänge...: im Kampf
ums Dasein konnte nur von ihnen überleben, wer diese
außerordentliche Fähigkeit in sich zur vollen Wirksamkeit entfaltete, und sie
behielt ihre Unerläßlichkeit im Lebensprozeß auch nach der praktischen
Unabhängigkeit vom Ghetto" (S. 70 f.).

So erklärt Müller-Claudius — trotz den „darwinistischen" Formeln1,
die wir hervorhoben, nicht unbeachtlich — die häufige jüdische intellek-
ituelle und besonders geschäftliche „Überlegenheit und eine durch diese

bedingte Prominenz, die wiederum als Reaktion jene Scheu vor der ,Macht
des Judentums' auslöste, in welcher Besorgnis im Wettbewerb des

Arbeitslebens und also Unbehagen und Abneigung vermischt sind ..." (S. 71).

Von diesem im ganzen richtigen Ansatz aus wäre zweifellos eine recht
brauchbare rein empirische Erklärung der Judenfeindschaft in Deutschland

möglich gewesen; wie sich auch ihr schon früh viel schärferes Auftreten
unter Sudetendeutschen und Österreichern durch den Kontakt mit einer
negativen Elite des Ostjudentums (zum Unterschied von dessen im eignen
Bereich verbleibenden religiös und menschlich wertvolleren Elementen, den

vorbildlichsten Trägern jüdischer Überlieferung) von da aus hätte erklären
lassen; ebenso, daß in der Schweiz die traditionelle Reserve gegenüber den

Juden nur selten in eigentlichen „Antisemitismus" überging, weil man sich

hier weder im geschäftlichen noch im kulturellen Leben (Presse) von über-

71



mächtiger jüdischer Konkurrenz oder Propaganda bedroht fühlte, wie sie

gar nicht erst groß werden konnte.

Statt diesen von der zitierten Stelle aus so naheliegenden Weg
einzuschlagen, verzichtet nun aber Müller-Claudius in seinem gesamten übrigen
Buche völlig darauf, die Frage zu beantworten, welche Züge am Sein
und Handeln der Juden zum Entstehen und zur immer wieder wechselnden
Ausgestaltung der Judenfeindschaft beitragen. Etwa so wie ein Apologet,
der den Antiklerikalismus nur aus Gottlosigkeit der Kirchenfeinde erklären
zu können meint, untersucht vielmehr Müller-Claudius den Antisemitismus
nur unter dem Gesichtspunkt des mannigfachen Irregehens der Judenfeinde,
und zwar ausschließlich derjenigen in Deutschland, als ob es anderswo
und etwa in der Antike überhaupt keinen Judenhaß gäbe oder gegeben hätte.

Der eigentliche Ausgangsgedanke, den der Autor, wie aus den Angaben über
seine früheren Publikationen hervorgeht, in den zwanziger Jahren gehabt
hat, ist wieder durchaus beachtlich. Er sagte sich: Wenn viele Deutschen
— nach seinen Beobachtungen „im Jahre 1927... mindestens vier
Fünftel des Volkes" (S. 73) dem Judentum mehr oder minder kritisch
gegenüberstehen und nur einige Hunderttausend es vorbehaltlos schätzen, dann
ist dagegen nicht aufzukommen, indem man die Juden gegen diesen oder
jenen Einzelvorwurf verteidigt. Zweckmäßiger erscheint, den Spieß
umzukehren und den Judenfeinden klarzumachen, daß sie sich mit dem Dänioni-
sieren der Gestalt des Juden selbst schaden — und ein schlechtes Zeugnis
ausstellen. („Deutsche Rassenangst — eine Biologie des Antisemitismus"
war M.-C.s 1927 erschienenes erstes einschlägiges Buch betitelt.)

Das ließe sich hören, wenn nun nicht sogleich eine ganz begrenzte
Teilwahrheit simplifizierend zur pauschalen Totalerklärung eines überaus
komplizierten Vorgangs überdehnt würde. M.-C. bemerkt nämlich, zunächst

ganz richtig, daß es dem deutschen Volke nach 1918 überaus schwer fiel,
die — noch weit von den eigenen Grenzen erlittene — militärische Niederlage

im ersten Weltkrieg als solche anzuerkennen. Besiegt zu sein, schreibt
er weiter, sei „ein Gedanke, der von diesem Volk nicht ertragen und der
deshalb gar nicht angeeignet wird, sondern gegen den sofort die b i o-
psychischen Abwehrkräfte mobilisiert werden und die
Überzeugung produzierten: Der deutsche Soldat blieb im Felde unbesiegt!
Wer aber zerbrach dann die Schicksalsgemeinsachft des Volkes? ...Wer
ist schuld an der Schande? Nicht der unbesiegte Soldat, an dein der Glaube
der Nation mehr denn je hängt. Aber da steht er längst im Volksbewußtsein

bereit, seit dem Jahrhundert der Kreuzzüge" „der alte Schuldträger,
und weil er bereitsteht, ist er, ohne daß viel äußere Propaganda nötig wäre,
die leibhaftige Antwort auf die drohende Frage ...Der Jude als Träger
des Marxismus hat die Heimatfront zersetzt und der kämpfenden Front den
Dolch in den Rücken gestoßen..." (S. 48f.).

72



Nun, die von deutschnationalen Militaristen erfundene Dolchstoßlegende
ist ganz besonders systematisch von den „Süddeutschen Monatsheften"
verbreitet worden, die der Jude Paul Cossmann (1869—1929) herausgab,
wie auch andre deutschnationale Juden um Hugenberg an ihrer Popularisierung

mitwirkten. Diese Legende ist in ihrem Ursprung nicht antisemitisch,
sondern nur „antimarxistisch" bzw. anti-internationalistisch und politisch
viel mehr eine Waffe gegen nichtjüdische Sozialdemokraten wie den für die
Meuterei der Hochseeflotte verantwortlich gemachten Wilhelm Dittmann und

gegen den bestgehaßten 1920 ermordeten Zentrumsmann Matthias Erzber-
ger wegen seiner Friedensresolution von 1917, als etwa gegen die schon sonst
als „Bürgerschreck" genügend verhaßten Linksradikalen jüdischer Herkunft
wie Rosa Luxemburg.

Schon die Behauptung, der Antisemitismus der deutschen Zwischenkriegszeit
sei als Alibi für die Niederlage von „biopsychischen Abwehrkräften"

produziert, ist also nicht stichhaltig. (Daß in Wirklichkeit „der deutsche
Antisemitismus nach dem siegreichen Krieg von 1870/71 entstanden und
eine Massenbewegung geworden ist, also nicht nach einer Niederlage, nicht
|in einer Periode nationaler Demütigung" und sehr viel mehr aus
wirtschaftlich-sozialen als aus „biopsychologischen" Gründen, das betont treffend
Kurt St e chert in „Wie war das möglich? Ursprung des Dritten
Reiches in historischer und soziologischer Beleuchtung", Stockholm 1945.)

Vollends aber ist M. C.s weitere These bedenklich überspitzt, daß nicht
Hitler die deutsche Judenfeindschaft, sondern diese — aus dem einst zur
Erklärung der Niederlage in den Kreuzzügen infizierten Unterbewußtsein
wiederaufgetauchte — Judenfeindschaft den Hitler zum Triumph geführt
habe, ja, „daß der Kollektivhaß des Antisemitismus unabhängig von ihm
vollbracht hatte, was er nicht konnte: eine Massenseele zu befallen, zu
durchtränken, zu konstituieren..." (S. 118).

Richtig daran ist, was auch W. G u r i a n in seinem materialreichen Aufsatz
„Antisemitism in modern Germany" feststellt (Pinson, Essays on Antise-
mitism, New York 19462), daß zu den Mitteln, durch die Hitler verschiedenste

Gruppen mit einander widersprechenden ökonomisch-politischen
Interessen und Zielbildern hinter sich zu sammeln suchte, auch die propagandistische

Konstruktion eines „gemeinsamen Feindes" gehörte, wie jede
Diktatur ihn benötigt und nach Bedarf auswechselt (der Kapitalist, der
Trotzkist, der Faschist, dient hier z. B. dem Kreml), sowie, daß als solcher
„gemeinsamer Feind" aller Deutschen von der Hitlerpartei der Jude proklamiert

wurde. Vollkommen unrichtig aber ist, daß Hitler erst reüssiert
habe, als er einen angeblich schon vorhandenen Judenhaß von „mindestens
vier Fünfteln" aller Deutschen zum Vorspann nahm.

73



Es ist von nationalsozialistischer deutscher Seite 19 4 1 zugegeben worden,
daß im Vergleich mit dem damaligen Antisemitismus in den Vereinigten

Staaten derjenige der Deutschen 1933 bei Hitlers Machtergreifung
schwächer entwickelt war. Es wird auch jedem, der die Hitlerpropaganda
der letzten Jahre vor 1933 aufmerksam verfolgt hat, in Erinnerung sein,
daß gerade in den offiziellen „verantwortlichen" Kreisen der NSDAP die
generelle Aggression gegen die Juden (zum Unterschied von der
individuellen etwa gegen den Berliner Polizeivizepräsidenten Weiß) im Vergleich
mit der Anfangsphase der völkischen Bewegung merklich zurücktrat, weil
man auch nicht von Judenhaß erfüllte, ja z. T. solchen mißbilligende
Kreise gewinnen wollte und tatsächlich in Massen gewonnen hat.

Indirekt bestätigt diese Tatsache auch Müller-Claudius durch die Veröffentlichung

der hochinteressanten Ergebnisse zweier Umfragen, die er — nicht
ohne Risiko — nach den Novemberpogromen 1938 (S. 162 ff.) und dann
wieder angesichts der anhaltenden Massendeportationen von Juden Herbst
1942 in Kreisen alter Partei- und HJ-Mitglieder veranstaltet hat (S. 166 ff.).
1938 fand er bei 63 Prozent der Befragten „uneingeschränkte Entrüstung"
über die Mißhandlung der Juden, bei 32 Prozent „vorsichtige
Zurückhaltung" und nur bei 5 Prozent „ausdrückliche Billigung der
Gewaltakte", wohlgemerkt: unter lauter Parteimitgliedern! 1942 fand er unter
allen diesen alten Kämpfern „ausdrückliche Bekundung des rassischen
Vernichtungsrechtes" wieder nur bei 5 Prozent, während alle übrigen
Befragten sich einer Antwort zu entziehen suchten oder sogar .sich gegen
ihnen bekanntgewordene Schandtaten, bzw. für das Recht der Juden auf
einen eignen Staat auszusprechen wagten (zusammen 26 Prozent).

So liefert Müller-Claudius selbst den äußerst dankenswerten und mit allen
unsern Beobachtungen zusammenstimmenden Beweis dafür, daß Hitler auf
dem Höhepunkt seiner Machtentfaltung 1938 und mitten im von ihm dem

Weltjudentum zur Last gelegten Kriege 1942 in seinem konsequenten
Vernichtungshaß gegen die Juden nur bei 5 Prozent seiner eignen verschworenen

Partei Gefolgschaft fand, also höchstens bei wenigen hunderttausend
Deutschen. (Heute ist es leider anders; seine Saat ist nachträglich
aufgegangen!) Wir schreiben das nicht, um Verantwortlichkeiten zu verwischen,
die wir anderwärts (z.B. Judaica IV, 191) selbst herausgearbeitet haben;
wenn „ich das Böse tue, das ich nicht will" (Rom. 7, 19), so ist das manchmal

kaum weniger schlimm, als wenn ich mich fanatisch darauf versteife;
und auch wenn ich es bloß unwidersprochen hinnehme, gar vielleicht
davon profitiere, kann ich furchtbare Schuld auf mich laden, die sich erst
recht zu rächen beginnt, wenn ich sie wiedergutmachen sollte, mich

dagegen sträube und so nachträglich mich durch absichtliches Festhalten an
zunächst fast unvermerkt unrechtmäßig erworbenem Gut nur noch schwerer
versündige. Sondern wir betonen, daß bis 1945 höchstens wenige hundert-

74



tausend Deutsche konsequente Judenhasser gewesen sind, weil das Veiy
kennen dieser fundamentalen Tatsache wesentlich mitbewirkt hat, daß es

heute schon viele hunderttausend, wenn nicht Millionen zu sein scheinen.

Wie aber, wird man zunächst fragen, hilft sich denn Müller-Claudius über
den Widerspruch hinweg, daß er mitten in der Hitlerzeit nur wenige
hunderttausend konsequente Judenfeinde unter den Deutschen findet, aber bis
in die Reihen der antisemitischen Partei xar' èyoyjp< hinein einen erstaunlich
hohen Prozentsatz von die Judenmißhandlung Mißbilligenden — während

er für die Vorhitlerzeit genau umgekehrt behauptet hat, nur einige
hunderttausend Deutsche seien judenfreundlich gewesen, „mindestens vier
Fünftel des Volkes" antisemitisch und der Rest indifferent?

Er schreibt einfach — ohne den Versuch eines Beweises — über die von
ihm befragten Parteimitglieder, es sei „mit großer Wahrscheinlichkeit
damit zu rechnen, daß sie 1933 den NS-Rassedogmen zugestimmt haben"
(S. 166). Als Erklärung aber für die „Selbstabschaltung" des vorher
angeblich bei diesen Leuten vorhandenen „antisemitischen Affekts" dient dem
Verfasser die These, daß durch die weitgehende Zurückdrängung der Juden
schon in den ersten Hitlerjahren „dem statischen Massenhaß der auslösende,
ihn bedingende Reiz genommen, seine Ursache vergangen" gewesen sei

(S. 159).
Selbstverständlich ist auch an dieser These noch etwas richtiges: Es gab
Leute, welche die Juden nicht gerade liebten, aber von dem Moment an

bemitleideten, wo sie als Konkurrenten ausgeschaltet waren.
Aber zugleich scheint uns in dem Begriff eines „statischen Massen-
H ass es", der als bloßer „Ächtungshaß" vom „dynamischen" eigentlichen
„Vernichtungs-Haß" unterschieden werden soll (S. 76 ff.), hier der
folgenschwere Grundfehler von Müller-Claudius' Konzeption vorzuliegen. Von

Haß kann nach dem allgemeinen Sprachgebrauch nur geredet werden, wo
„dynamisches" Übelwollen gegenüber dem andern vorliegt, bei den Juden,

wo ihre Entrechtung oder Vernichtung gewollt wird. Wo ihnen gegenüber
bloß ein Fremdheitsgefühl, Reserve, unbestimmte Scheu auftritt, schon von
Juden-Haß und Antisemitismus zu reden — wie es leider nicht nur Müller-
Claudius tut —, das ist irreführend und sogar gefährlich, weil man den

Teufel nicht an die Wand malen und nicht Leute zu „Antisemiten" machen

soll dadurch, daß man sie so nennt. Der Antisemitismus — wie etwa auch

das Antichristentum — haben sich als etwas viel zu Furchtbares enthüllt,
als daß man leichtfertig mit solcher Etikettierung um sich werfen dürfte.
Selbst der — von M.-C. überhaupt nicht erörterte — Abwehraffekt irgendwie

wirtschaftlich unter die Räder Gekommener gegenüber „den Juden", weil
bestimmten Juden mit mehr oder weniger Recht die Schuld am eignen
Mißgeschick zugeschrieben wird, wird zum systematischen und kompromißlos

verwerflichen Antisimitismus erst, wenn er gegenüber besserer Beleh-

75



rung auf falscher Verallgemeinerung beharrt, sich „weltanschaulich" pseu-
dolegitimiert und demgemäß politisch als dynamischer Entrechtungs- oder
gar Vernichtungshaß auswirkt. (Auch Jules Isaac ist ja nicht schon darum
verwerflicher Deutschenhasser, weil er sein die Schuld „der Juden" an
Jesu Kreuzigung bestreitendes Buch seinen von „d e n Deutschen" getöteten
Familienangehörigen widmet; vgl. Judaica IV, 153 ff.!)

Ebendarum muß nun mit aufrichtigem Bedauern noch von dem Begriff eines

„religiösen Antisemitismus" und dessen Handhabung durch Müller-Claudius

gesprochen werden.

Aus der an sich durchaus berechtigten Tendenz heraus, handgreiflich zu
widerlegen, daß die „Oermanen" gegenüber den „Semiten" oder denn den

Juden eine instinktive „rassische" Abneigung empfänden, verbindet nämlich

der Verfasser mit der durchaus richtigen Feststellung, daß von solcher
Abneigung im alten fränkischen Reiche nichts zu finden ist, die mehr als
problematische Kennzeichnung bestimmter kirchlicher Maßnahmen als
„religiös antisemitisch", von denen er selbst ganz richtig schreibt, daß sie nichts
andres sollten als „abwenden, daß Christen Juden werden" (S. 11). Unter
völligem Absehen von allen wirtschaftlich-sozialen Ursachen wird dann im
Hochmittelalter „die Geburt des Volksantisemitismus aus der Religion"
abgeleitet (S. 14 ff.), mit grellsten Farben „die Entwicklung des mittelalterlichen

Antisemitismus zur religiösen Dämonie" geschildert (S. 19 ff.) und
mit kühnem Sprung in die Gegenwart „die antisemitische Affektübertragung
aus dem christlichen Religionsunterricht" an einem Beispiel aus dem Jahre
1947 demonstriert, wo der typische Pubertätsexzeß eines Halbwüchsigen
an einem jüdischen Mädchen, das er nach harmlos kameradschaftlichem
Umgang eines Tages plötzlich ins Gesicht schlägt (vgl. Wedekind, Frühlings
Erwachen I, 5!) von dem Übeltäter mit den Mißhandlungen des Herrn
Jesus durch die Juden „begründet" wurde.

Wir haben an andrer Stelle ausgeführt (Judaica IV, 197 f. und ausführlicher

„Orientierung" 13, 6 und 7), daß auch uns heute vermehrte Sorgfalt

in Predigt und Religionsunterricht geboten scheint, um judenfeindliche

Nebenwirkung des Gesagten soweit nur immer menschenmöglich
auszuschließen. Wir haben auch unbefangen davon gesprochen, daß schamloser

Mißbrauch „christlicher" Vorwände für urheidnischen Juden-Haß bis
in die Gegenwart hinein (vgl. Judaica III, 28) und maßloser kindischer
Fanatismus „christlicher" Zwangsbekehrer oft in der Vergangenheit den Juden

nur allzuviel Böses getan und ihnen das Verständnis für den Christenglauben
erschwert haben (vgl. „Kirche und Synagoge", Ölten 1945, S. 204 ff.).

Beides rechtfertigt aber noch in keiner Weise, die Haltung der mittelalterlichen

Kirche global als „religiösen Antisemitismus" zu diffamieren und

76



durch nichts als eine unhistorisch aus ihren jeweiligen Zusammenhängen
herausgerissene Sumpfblütenlese von Greuelgeschichten zu illustrieren, ohne
irgendwie auf den konsequenten Einsatz der Päpste und andrer bedeutender
Kirchenmänner für die Juden einzugehn, der von diesen selbst doch noch
1807 feierlich anerkannt wurde, als die von Bonaparte einberufene erste
Notabeln-Versammlung der emanzipierten französischen Juden in aller Form
ihren Dank ausdrückte für die Aufnahme, „welche die Päpste und geistlichen
Herren zu verschiedenen Zeiten den Israeliten angedeihen ließen, als
Barbarei, Vorurteil und Unwissenheit die Israeliten verfolgten" F
Es ist wirklich an der Zeit, daß alle, die sich über die geschichtliche
Entwicklung des Verhältnisses zwischen Heidenchristenheit und Judenvolk
äußern, sauber unterscheiden zwischen: 1. dein rein sachlichen Gegensatz,

der auf dogmatischem und z.T. auch auf moralischem Gebiet
zwischen dem gläubigen Christen (auch wenn jüdischer Herkunft!) und dem
gesetzestreuen Juden besteht, ohne notwendig zu persönlicher Gegnerschaft
werden zu müssen; 2. der ins Menschliche übergreifenden Spannung,
die überall entsteht, wo unreife Fanatiker jenen Gegensatz nicht geduldig
austragen wollen, sondern ihn durch unfaires Vorgehen, z. B. Verleumdung
oder Gewaltanwendung gegen den Andersdenkenden zu entscheiden suchen,
wie es in den ersten Jahrhunderten nach Christus — trotz Gamaliels Rat,
Apg. 5, 38 f. — vor allem seitens der Juden, vom 4.—18. aber seitens allzu-
vieler Christen der Fall war; 3. der naiven, zunächst unreflektierten Scheu,
die der christlich ungenügend unterrichtete, heidnische Mensch zu allen
Zeiten und in allen Zonen mehr oder weniger betont gegenüber den auf
Grund des Gottesgesetzes als Fremdlinge geschlossen bei ihm siedelnden
Juden empfunden hat — und die manchmal bei Wirtschafts- und andern
Krisen in Haß und Verfolgung ausbricht (vgl. Judaica III, 34 und unsern
ausführlicheren Aufsatz hierüber in den „Frankfurter Heften" 1949, S.

113 ff.); 4. der raffinierten Ausnutzung jener Spannung und dieser
Scheu a) durch die Obrigkeiten alten Schlages bis hinab zur
zaristischen, welche die Juden als „Finanzierungsschwämme" mißbrauchten,

den Volkszorn auf sie ablenkten und dergleichen; b) durch den
modernen neuheidnischen Antisemitismus, der nicht nur von
Fall zu Fall aus dem Vorhandensein jener Spannung und Scheu Einzelvorteile

herauszuschlagen sucht, sondern systematisch auf Grund einer
pseudowissenschaftlichen Theorie „die Jude n" als angebliche Schädlinge zu
entrechten oder gar zu vernichten sucht.

1 H. Graetz, Geschichte der Juden, Bd. 11, S. 296; entsprechend
schrieb erst kürzlich der jüdische Rechtshistoriker G. K i s c h über „Die
Juden im mittelalterlichen Recht", dieses habe sie zwar als abgesonderte
Gruppe behandelt. „Aber es berücksichtigte und suchte zu verstehen: die
einzigartige Situation und die Forderungen, wie sie den Juden deren
Religion auferlegte. Die hohe moralische Auffassung von Recht, Rechtsprechung

und Richteramt machte unmöglich, die Rechte der Juden durch
bewußte Gesetzesverdrehung hinwegzuwischen". (Pinson, Essays, S. 108).

77



Wenn man das alles in einen Topf wirft, wie bei der heutigen „Bekämpfung
des Antisemitismus" nur allzu häufig geschieht (bewußt böswillig wohl
nur von kommunistischer Seite, wie unser Beitrag „Bolschewistische
Methoden" im Basler Pfarrblatt zu zeigen suchte), dann treibt man Schwankende,

die sich in ihrem religiösen Gefühl verletzt fühlen, dem Antisemitismus

zu, statt sie von ihm zu befreien. Diesen Effekt befürchten wir — wie
von so mancher ähnlich gerichteten Publikation — auch von der Müller-
Claudius', und darum haben wir uns so eingehend kritisch mit ihr
auseinandergesetzt, obwohl, ja weil wir seinen unbeirrten Kampf gegen eine nur
immer gefährlicher werdende geistige Seuche respektieren und ihm Erfolg
wünschten. Klar geworden dürfte sein, daß gerade ein kritischer Leser aus
seinem Buche reiche Anregung und Belehrung schöpfen kann, zumeist über
die heikle „Schuldfrage".

Basel. Karl Thieme.

Literatur

Cahiers Sioniens: 2me année, T. I., No. 4bis, 1" octobre 1948: L'Ar-
chiconfrérie de N.-D. de Sion. Nos Chroniques (de Paris, de France, de

Hongrie, d'Egypte, de Palestine). Juifs et Chrétiens: Conférence de Fri-
bourg, „L'Amitié judéo-chrétienne". L'enseignement chrétien de l'histoire
de la Crucifixion (par Jacques Maritain). Edith Stein.

Historia Judaica: Vol. X, October 1948, No. 2: The Secession
from the Frankfurt Jewish Community under Samson Raphael Hirsch. Isaac
Heinemann: Supplement Remarks on the Secession from the Frankfurt Jewish
Community under Samson Raphael Samson Hirsch. Jacob Rosenheim: The
Historical Significance of the Struggle for Secession from the Frankfurt
Jewish Community. Bruno Blau: Nationality among Czechoslovak Jewry.
Anita Libman Lebeson: Jewish Cartographiers. //«go Bieber: Recent
Literature on Heine's Attitude towards Judaism.

The Jewish Quaterly Review: Vol. XXXIX, October 1948,
No. 2: Dr. Cecil Roth: A Hebrew Elegy on the Martyrs of Toledo, 1391.
Prof. Charles C. Terrey: The Question of the Original Language of Qohelet.
Dr. Spencer Rennard, Jr.: Gleaning from the Slavonic Josephus Controversy.
Prof. Solomon Zeitlin: The Hoax of the „Slavonic Josephus". Dr. Jacob
B. Agus: Future of the American Jew. Prof. Morton S Enslin: Three
Books about Paul. Prof. S. Zeitlin: The Council of Four Lands.

78


	Rezensionen

