
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Stefan Zweigs Judentum : Versuch einer Deutung

Autor: Schäppi, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961461

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961461
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Zweigs Judentum
Versuch einer Deutung

von LYDIA SCHÄPPI, Basel

Am 22. November 1942 ist St ef ao Z weig freiwillig aus diesem
Leben geschieden. Er hinterließ den folgenden Brief:

„Ehe ich aus freiem Willen und mit klaren Sinnen aus dem
Leben scheide, drängt es mich, eine letzte Pflicht zu erfüllen:
diesem wundervollen Lande Brasilien innig zu danken, das mir
und meiner Arbeit so gute und gastliche Rast gegeben hat.
Mit jedem Tage habe ich dieses Land mehr lieben gelernt, und
nirgends hätte ich mir mein Leben lieber von Grunde aus neu
aufgebaut, nachdem die Welt meiner eigenen Sprache für mich
untergegangen ist und meine geistige Heimat Europa sich selber
vernichtet.

Aber nach dem sechzigsten Jahre bedürfte es besonderer Kräfte,
um noch einmal völlig neu zu beginnen, und die meinen sind
durch die langen Jahre heimatlosen Wanderns erschöpft. So

halte ich es für besser, rechtzeitig und in aufrechter Haltung
ein Leben abzuschließen, dem geistige Arbeit immer die
lauterste Freude und persönliche Freiheit das höchste Gut dieser
Erde gewesen.

Ich grüße alle meine Freunde Mögen sie die Morgenröte noch'

sehen nach der langen Nacht. Ich, allzu Ungeduldiger, gehe
ihnen voraus.

Petropolis, 22. 11. 1942."

Über diese Worte und über dieses Sterben ist viel gesagt und
geschrieben worden. Jüdischerseits wurde immer wieder darauf
hingewiesen, daß Stefan Zweig letzten Endes an seinem

Weltbürgertum zugrunde gegangen sei. „Er lebte in der Fiktion
eines Weltbürgertums und scheiterte an der Furchtbarkeit einer

294



demaskierten Realität". So Schalom Ben Chor in1. Sehr

eingehend hat sich Josef Kastein in seinen „drei Essays zur
Kultur der Gegenwart" mit Stefan Zweig auseinandergesetzt2.
Auch Kastein findet wie Schalom Ben Chorin die Ursache dieses
Sterbens in Zweigs Weltbürgertum: „Es ist das ,Heim', das ihm
— wie allen anderen — zum Schicksal wurde. Ohne Heim
gewinnt kein produktiver Mensch jenen gelassenen Hintergrund der
Sicherheit, von dem er ausgehen kann, wenn er sich in die Weite
des Produktiven begibt oder zu dem er heimkehren kann, wenn
die Weite nicht hält, was sie versprochen hat" (S. 34, Anm. 2).
Kastein lebte in Palästina. Nach ihm kann „Heim" Volk, Religion,
kultureller Besitz oder Landschaft bedeuten. All das hatte, nach

Kastein, Stefan Zweig nicht: „Er hat sein Heim verloren, und
das... Hineingehen in die Welt hat den Verlust nicht hindern
und hat keinen Ersatz dafür bieten können" (S. 35, Anm. 2).

So ist Stefan Zweig an seinem Weltbürgertum zugrunde gegangen.
Aber es gilt, nach Kastein, noch einen Schritt weiter zu gehen.
Stefan Zweig ist, zuletzt und zutiefst, darum gestorben und
untergegangen, weil er nicht mehr Jude sein wollte. Die Möglichkeit,

sich im Judentum einen Halt zu verschaffen, ist damit, daß
Stefan Zweig sich zum Weltbürgertum bekennt, abgetan. Stefan

Zweig will Weltbürger sein und nicht Jude, er schiebt mit diesem
Weltbürgertum eine „Zwischenkategorie" (Kastein) ein und „weigert

sich, sich zu der Kategorie zu zählen, die wirklich gemeint
ist" (S. 36, Anm. 2) — nämlich die Juden!

Kastein kann und will — und er spricht für viele — Stefan Zweigs
Judentum nicht ernst nehmen. Er ist für ihn — und für viele
anderen Juden — nicht mehr Jude. Deshalb ist Zweig untergegangen.

Selbst dort, wo er ausdrücklich über sein Judentum spricht,
ist es „nur eine jener intellektuellen Arabesken" (S. 33, Anm. 2).
Über Stefan Zweigs Dichtung „Jeremias" fällt Kastein
folgendes Urteil: „In seinem Drama Jeremias irgend ein Bekenntnis

» Judaica, 3. Jahrgang, Heft 3, 1. Okt. 1947, S. 236.
2 Josef Kastein: „Wege und Irrwege", 3 Essays zur Kultur der Gegenwart.

Edit. Olympia. Martin Feuehtwanger. Tel Aviv.

295



zum Judentum oder die künstlerische Aktivierung seiner jüdischen
Substanz sehen zu wollen, wäre ein Irrtum. Er benutzte nur...
einen biblischen Stoff und eine biblische Gestalt als Beleg für
eine Idee" (S. 32, Anm. 2). Schalom Ben Chorin unterstützt

in seiner Besprechung des Büchleins von Kastein (siehe
Anm. 1) diese Auslegung: „Zweifelsohne trifft für Stefan Zweig
(nicht nur nach der Kasteinschen Deutung) das letztere zu: sein

„Jeremias" z. B. sollte keineswegs die Sendung Israels darstellen,

sondern ein pazifistischer Ruf in die Welt des Krieges von
1916 sein".

Es kann hier nicht darum gehen, das Geheimnis um Stefan Zweigs
Sterben entschleiern zu wollen. Es wird wohl immer ein
Geheimnis bleiben. Es soll hier lediglich versucht werden, zu prüfen,

ob sein Weltbürgertum für ihn wirklich den Abfall vom
Judentum bedeutete und auch, ob es richtig ist, daß sein Sterben
also letzten Endes die notwendige Folge dieses Abfalls war. Und
es gibt wohl nur eine einzige Möglichkeit, hier zur Klarheit zu
gelangen: dadurch, daß man Stefan Zweig selber befragt.

Was sagt Stefan Zweig über das Judentum? Es soll zunächst
versucht werden, diese Frage an der sowohl von Kastein wie Schalom
Ben Chorin zitierten Dichtung „Jeremias" zu prüfen und zu klären.
Stefan Zweig hat seinen „Jeremias" von Ostern 1915 bis Ostern
1917 geschrieben. Das Werk erschien 1918 im Insel Verlag, als
dramatische Dichtung in neun Bildern 3. Zweig nennt es in der
im Jahre 1942 erschienenen „Welt von Gestern"4 neben dem

„Erasmus" „mein persönlichstes, privatestes Werk" (S. 291,
Anm. 4). Er verneint kategorisch, daß er den „Jeremias" bloß
aus pazifistischen Gründen geschrieben haben könnte: „Es ging
mir keineswegs darum, ein pazifistisches' Stück zu schreiben, die
Binsenwahrheit in Wort und Verse zu setzen, daß Frieden besser
sei als Krieg" (S. 290, Anm. 4). Es geht Zweig nach' seinen

eigenen Worten vielmehr darum, „darzustellen, daß derjenige, der

3 Stefan Zweig: Jeremias. Dramatische Dichtung in 9 Bildern, 1918, Insel
Verlag, Leipzig.
4 Stefan Zweig: Welt von Gestern. Erinnerungen eines Europäers. Ber-
man Fischer Verlag, Stockholm 1942.

296



als der Schwache, der Ängstliche in der Zeit der Begeisterung
verachtet wird, in der Stunde der Niederlage sich meist als der
einzige erweist, der sie nicht nur erträgt, sondern sie bemeistert"
(S. 290, Ainm. 4). Es geht bei „Jeremias" um das Problem der
seelischen Superiorität des Besiegten, und nach Stefan Zweig ist
das nicht nur ein pazifistisches, sondern auch ein prophetisches
und vor allem ein typisch jüdisches Problem.

Zweig selber würde also die Deutung Kasteins und Schalom Ben
Chorins und vieler anderer jüdischer Gelehrter wohl ganz
entschieden ablehnen. Er will nicht dem Judentum als Problem
ausweichen. Er will auch sein eigenes Judesein nicht verleugnen.
Er steht zu beiden, gerade und vor allem auch in seinem
„persönlichsten" und „privatesten" Werk, dem „Jeremias". Und wenn
er auch in diesem Werk sich zum Weltbürgertum bekennt und
in ihm die Lösung zu finden glaubt, so ist dies nicht ein Abfall
vom Judentum und vom Judesein, sondern er sieht gerade in
diesem Weltbürgertum den Weg, den das Judentum seiner

Überzeugung nach zu gehen hat. Dadurch, daß er Weltbürger wird,
bekennt er sich als Jude.

„The prophet Jeremias was identical with Stefan Zweig". So

schreibt Friderike Zweig5, und dieser Jeremias muß durch alle
Qualen der Erweckung zum Propheten, des Verstoßenseins von
Gott und vom Volk, durch alles Elend der Gottesferne gehen.
In dieser letzten Not antwortet Jeremias auf die Frage des Volkes,
ob Gott überall oder nur im Tempel sei: „Nirgends ist er!
Nirgends! Ins Leere starren, die ihn suchen, und die ihn bezeugten
sind Lügner geworden vor der Menschheit Gesicht. Nirgends ist
Gott, in den Himmeln nicht und auf der Erde und in den Seelen

der Menschen nicht (S. 174, Anm. 3). Aber dann kommen die
Herolde Nebukadnezars, um Jeremias zu großen Ehren zu bringen

zu Nebukadnezar, dem Feind Israels, dem Feind des jüdischen
Volkes. Und da geschieht die Wandlung: Jeremias — und wir
dürfen auch sagen: Stefan Zweig; denn zweifellos hat Friderike

6 Friderike Zweig: Stefan Zweig. Verlag Thomas Y. Crowell Company,
New York 1946.

297



Zweig recht: Stefan Zweig identifiziert sich' mit seinem Jeremias
immer wieder — Jeremias beugt sich nicht nur nicht den Feinden
Israels, er findet durch sie auch zurück zu seinem Glauben an
den barmherzigen Gott Israels: „Oh, du Irrwitziger der Irrwitzigen,

hast du wahrhaft gemeint, uns zu knechten, hast du gemeint,
Gott vergäße unser...? Er hat uns gezüchtigt in unseren Sünden,
doch er wird sich unser erbarmen... Seines Ingrimms Ende war
seiner Liebe Anfang schon" (S. 185, Anm. 3). Ein Wunder ist
mit Jeremias geschehen: „Ich habe Gott geflucht, und er hat mich'

gesegnet" (S. 190, Anm. 3) und: „Ich segne dich, Gott, der dem

Niedrigsten sich als der Gnädigste gibt und den Sündigsten um
seiner Sünden liebt" (S. 191, Anm. 3). Diese Wandlung wird
aber für Jeremias sogleich zum Auftrag: „Der Getröstete Gottes

bin ich gewesen, nun ab will ich ein Tröster sein" (S. 191,
Anm. 3). Jeremias weiß sich zu seinen Brüdern und Schwestern
aus Israel gesandt: „Daß wir den Tempel in ihren Herzen
aufrichten, daß wir ihnen bauen das ewige Jerusalem" (S. 192,
Anm. 3).

Dürfen wir angesichts solcher Worte Stefan Zweigs Bekenntnis
zum Judentum und zum Judesein leicht nehmen? Daß es ein
Bekenntnis zum Judentum ist, steht doch wohl außer Zweifel, es
sei denn, wir wollten Stefan Zweigs eigene Beteuerung einfach
negieren. Und doch hatte er hier bei seinem „Jeremias" das erste
Mal das Gefühl, „aus mir selbst zu sprechen" (S. 291, Anm. 4).
Er hat also an sich selber alle Verlassenheit und alle Not des

Jeremias, die er schildert, erlebt, aber auch alle göttliche Tröstung.
Auch er widersteht dem Locken der Feinde Israels, auch er findet
dadurch zurück zu Gott und zum prophetischen Auftrag an seinem
Volk. Man kann wohl Stefan Zweig diesen Auftrag nicht glauben
wollen, aber man hat kein Recht, ihn so darzustellen, als ob er
selber nicht um diesen Auftrag gewußt hätte. Stefan Zweig selber
beansprucht, als Jude ernst genommen zu werden, er sieht
jüdische Probleme und Nöte und glaubt daran, berufen zu sein,
sie zu tragen, zu lindern und zu überwinden.

Nur freilich: all dies auf seine eigene Weise. Und es mag wohl
sein, daß sein Weg heute, im Zeitalter des Zionismus und des be-

298



ginnenden jüdischen Nationalstolzes, kein sehr populärer sein
kann. Aber ist er deshalb weniger jüdisch?

Kehren, wir noch einmal zurück zur Dichtung „Jeremias"! Im
neunten und letzten Bild zeigt Stefan Zweig den jüdischen Weg,
so wie er ihn versteht. Er nennt ihn „den ewigen Weg".

Die Kraft Israels ist das Leiden. „Was wäre Israel
unter den Völkern, prüfte es nicht ewig sein Gott?" (S. 201,
Anm. 3.) Gottes Liebe gilt vor allem den Leidenden, und Israel
ist um seines Leidens willen selig zu preisen, denn dadurch, daß
es alles verliert, findet es Gott. Das ist das Höchste, das ein
Volk finden und besitzen kann, und Israel soll darum auch die
anderen Völker, die äußerlich gesehen glücklicher sind als es,
nicht beneiden: „Lasset den andern ihr Glück und den Stolz, lasset
ihnen Haus und die Heimstatt der Erde, du aber lasse dich prüfen,
du Leidensvolk, und glaube, du Gottesvolk, denn das Leid ist dein
heiliges Erbe und ihm einzig bist du erwählet um deiner Ewigkeit
willen..." (S. 202, Anm. 3).

Leid und Glaube — das ist Israels Stärke und Zukunft, und
nicht das Land! Kein Land ist ihm verheißen, Zion ist „im
Herzen" (S. 211, Anm. 3); „wo immer ihr euch in euch selber
aufrichtet" (S. 213, Anm. 3), da ist Jerusalem. Aber dieses Jerusalem
ist unzerstörbar und ewig, denn es hängt ja nicht mehr an äußeren

Dingen und Umständen. Wie erlangt es Israel? Dadurch, daß es

zu seinem Leiden Ja sagt, es bewußt und willig und stolz trägt.
Denn „was die Seelen in Leiden gestalten, dauert in Gottes
Allewigkeit" (S. 212, Anm. 3). Letzten Endes schafft Israel seine

Erlösung selber. Wohl kommt sein Leiden, das seine Kraft ist,
von Gott, aber es hätte nicht die Kraft der Erlösung, nähme es
Israel nicht bewußt auf sich : „Ihr selber werdet die heiligen Werker"

(S. 212, Anm. 3) und:

„wir aber schreiten und schreiten und schreiten
tiefer hinein in die ewige Kraft,
die sich aus Erden die Ewigkeiten
und aus ihrem Leiden den Gott entrafft" (S. 215, Anm. 3).

299



Diese Selbst erlösun g ist ein Heimgehen durch die
Jahrtausende hindurch. Es ist eine Heimkehr „durch die Welt" (S.
214, Anm. 3), eine „Weltwanderschaft" (S. 201/202, Anm. 3).
Diese muß Israel auf sich nehmen. Es gibt für Israel keinen Blick
zurück und keine Heimat im engern Sinne des Wortes. Heimat
imuß ihm jetzt die Welt sein, und dadurch, daß es diese als
Aufgabe auf sich nimmt, gewinnt es die Ewigkeit, das ewige Jerusalem.

Durch die Welt geht Israel zu Gottes Ewigkeit.

Außer in „Jeremias" beschäftigt sich Stefan Zweig auch in den

„Legenden" 6 und da vor allem in „Rahel rechtet mit Gott" und
„Der begrabene Leuchter" mit der jüdischen Frage.

In „Rahel rechtet mit Gott" zeigt die Erzmutter Israels dem Gott
Israels, daß er um des Erbarmens und Mitleidens willen, das sie,
Rahel, an ihrer Schwester Lea bewiesen hat, das Volk Israel, das

er um seiner Sünden willen verstoßen wollte, doch nicht aufgeben
kann. In dieser Tat der Liebe zu Lea wurde Rahel Gott selber
ähnlich in Langmut und Erbarmen. „Um Raheis Erbarmen willen
erbarme dich noch einmal, Herr, übe Geduld für meine Geduld
und spare deine heilige Stadt!..." (S. 23, Anm. 6). Und Gott
kann nicht anders, er muß Israel verschonen, weil er Gott ist.
Denn ließe er sich von „einem schwachen, sterblichen Weib, Rahel
genannt, die ihren Ingrimm bezähmte" (S. 25, Anm. 6),
beschämen — er wäre nicht Gott!

Hier ist also die Leidenskraft des jüdischen Volkes, die Stefan

Zweig im „Jeremias" verkündet und verherrlicht, in einem
einzigen jüdischen Menschen, einer schwachen Frau, Rahel, praktisch
wirksam geworden. Sie schafft durch ihre Tat der Liebe, durch
ihr Leid um Jakob, das sie um ihrer Schwester Lea willen
überwindet, die Erlösung und die Vergebung für das ganze Volk. Denn
der jüdische Mensch kann „Gott gleich werden an Langmut und
Erbarmen" (S. 22, Anm. 6) Wir erinnern uns hier noch einmal
der Stelle aus „Jeremias" :

6 Stefan Zweig: Legenden. Berman Fischer Verlag, Stockholm 1945.

300



„Wir aber schreiten und schreiten und schreiten
tiefer hinein in die eigene Kraft,
die sich aus Erden die Ewigkeiten
und aus ihrem Leiden den Gott entrafft" (S. 215, Anm. 3).

Genau das hat Rahel getan!

Wichtiger noch, da umfassender und tiefgreifender, ist die andere
Legende: „Der begrabene Leuchter".

Der Leuchter Mosis, die Menorah, wurde den Juden in Rom
gestohlen von den Barbaren und wurde später, da sie wieder
gefunden war, vergraben, um sie vor einer nochmaligen Schändung
durch die Ungläubigen zu bewahren. „Der Alte" erzählt einem
Kind, „dem kleinen Knaben", die Geschichte dieses Leuchters und
zugleich die Geschichte des jüdischen Volkes:

Israel ist ein Volk ohne Heimat: „ein Wandervolk sind wir
gewesen unendlich viele Jahre lang und sind es wieder geworden
und vielleicht sogar, wer weiß es, ist es unser Geschick, daß wir
es bleiben für ewige Zeit..." (S. 107, Anm. 6).

Trotz dieser äußeren Heimatlosigkeit, und obwohl alles Böse in
der Welt unweigerlich zum Bösen für Israel wurde und immer
noch wird, bleibt Israel ein Volk, denn es gibt ein Unsichtbares,
das all die israelitischen Menschen, die toten, die lebenden und
die werdenden, zusammenbindet, und dies Unsichtbare ist Israels
Gott. „Aber wir sind doch ein Volk geblieben, ein einziges und
einsames unter den Völkern, durch unseren Gott und den Glauben

an ihn" (S. 107, Anm. 6). „Durch unseren Gott und
den Glauben an ihn!" Der Gott Israels ist es also, der
Israel trotz allem, was es durchleidet, zum Volk macht. Aber
nicht minder wichtig wie Gott ist Israels Glaube an ihn.
Gott allein wäre nicht genug, denn was vermöchte er, wenn Israel
ihm nicht glaubte? Der Gott Israels und der Glaube Israels
— das sind unlösbare Wechselbeziehungen. Keines besteht ohne
das andere. Gott ist — auch hier wieder, wie bei „Rahel" und
„Jeremias" — auf Israels Glaube angewiesen: „Nur weil wir

301



Gott, dem Unsichtbaren, die Treue hielten, hat er sie uns
gehalten" (S. 108, Anm. 6). Freilich gilt auch das Umgekehrte:
auch Israel vermag nichts ohne Gott. Es wäre längst untergegangen,

zerstreut, verfolgt, vernichtet, geplagt wie es ist und wird
durch alle Jahrhunderte hindurch, hätte es nicht diesen Gott, der
es erwählt hat.

Was ist der Sinn alles Leidens, das Israel trägt? Israel soll
dadurch lernen, daß sein Heil nicht in irgendwelchen äußeren
Besitztümern liegt. Es geht nicht um „Heimat und Haus": „Vielleicht

war es gegen Gottes Willen, daß wir jüdisches Volk sein
wollten wie die andern und Heimat haben und Haus..., daß wir
unseren Sinn nicht an Sichtbares hängten..." (S. 121, Anm. 6).
Auch hier also ist wieder nicht das Land, sondern das Leid
Israels Stärke und Zukunft. Und wieder gibt Stefan Zweig
dieselbe Antwort wie in „Jeremias": gerade dadurch, daß Israel alle
äußere Heimat verliert, findet es Gott. Zu Gott kann Israel nur
kommen durch das Leid, das es auf sich nimmt und trägt und
dadurch umwandelt in eine Kraft, die ihm die letzte Erlösung bringt.
Um dieser letzten Erlösung willen muß Israel die Weltwanderschaft

auf sich nehmen und auf die irdische Heimat verzichten.

„Wir können nicht kämpfen, wir Juden, nur im Opfer ist
unsere Kraft!" (S. 95, Anm. 6.) Man kann es begreifen, wenn
jüdische Menschen heute nach allem, was im Land Israel in diesen
letzten Jahren geschehen ist, diesem Wort und damit Stefan Zweig
ablehnend oder gar feindlich gegenüberstehen und diese Losung
und den, der sie ausgesprochen hat, als unjüdisch mißachten. Dem
aber, der an allem, was heute im Heiligen Land geschieht, nicht
als Jude beteiligt ist, dem Christen, der als Christ dem jüdischen
Volk gegenüber verantwortlich ist, dem sei erlaubt, für den Juden
Stefan Zweig einzutreten. Seine Botschaft mag für das heutige
Judentum „unmodern", ja ärgerlich sein. Er war trotzdem ein
Jude! Er wo 11 te es sein und wollte sich auch, auf seine eigene,
verhaltene, vielleicht oft auch zaghafte und etwas ängstliche Art,
dazu bekennen. Er gehörte freilich schon zu der „Welt von
Gestern". Darum hat man ihn in modernen jüdischen Kreisen

302



wohl oft auch nicht mehr gehört oder falsch verstanden. Er ist ja
auch an der „neuen" Welt zerbrochen. Er konnte nicht kämpfen,
aber auch „im Opfer" hat er die Kraft offenbar nicht mehr
gefunden, das Leben zu ertragen. Er ist also wohl ganz zuletzt an
seiner eigenen Botschaft und an seinem Auftrag zerbrochen und
zunichte geworden. Aus dem Leiden, von dem er für sein jüdisches
Volk das Heil erwartete, hat er sich nicht „den Gott entrafft" (S.
215, Anm. 3). Aber — er ist als Jude gestorben! Denn wäre
er Christ geworden, hätte er nicht so sterben müssen. Nicht etwa
deshalb, weil er dadurch bessere, stärkere Kräfte in sich gefunden
hätte! Ein Christ weiß, daß seine Kraft weder im Kämpfen noch
im Opfern liegt, sondern in Dem, der all das für ihn getan hat:
— Jesus Christus!

Rezensionen

Abraham Krolenbaum: Berith chadaschah. Verlag: Million Testa¬
ments campaigns, 1805 Race Street, Philadelphia, PA. USA. 1949.

Langsam reifen nun auch die Segensfrüchte der langen und harten Leidenszeit

des zweiten Weltkrieges heran und werden uns sichtbar und greifbar.
Eine solche Frucht ist ohne Zweifel die vorliegende neue Übersetzung des
NT's in die jiddische Sprache, die in England während der Kriegsjähre
geschaffen wurde. Es ist die erste ihrer Art, die auf den griechischen
Urtext zurückgreift, darum wird es auch für lange Zeit die maßgebliche sein.
Der Verfasser möge im Folgenden selbst erzählen, was ihn bewog, diese
Arbeit zu unternehmen und wie er sie zu Ende führte:

"Als ich im Jahre 1925 in Warschau anfing, Missionsversammlungen zu
besuchen, war es zuerst die unnatürliche Sprache des jiddischen NT's, das
die Missionare gebrauchten, die mich seltsam beeindruckte. Es war mir
klar, daß einer, der das Jiddische nicht als seine Muttersprache kannte,
diese Übersetzung hergestellt hatte. Manches kann in guten Treuen auf
sehr verschiedene Weise wiedergegeben werden, und nur eines davon ist
nicht verfehlt, weil es aus der Denkweise des Volkes herausgesagt ist.

Und dann waren manche dieser sog. Übertragungen ins Jiddische in Tat
und Wahrheit mehr als Umschreibungen aus dem Deutschen. ,Wenn man
das Deutsche unkorrekt spricht und es mit einigen hebräischen Brocken
mischt, so gibt das zusammen Jiddisch', so mochte eine ganze Anzahl von

303


	Stefan Zweigs Judentum : Versuch einer Deutung

