
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 5 (1949)

Artikel: Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre [Fortsetzung]

Autor: Farbstein, David

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961457

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961457
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre

von Dr. DAVID FARBSTEIN, Zürich

(Fortsetzung)

Die Juden treiben jetzt keine Mission. Es mögen vereinzelte
Reformrabbiner sein, die mit der Tradition gebrochen haben, die
von einer Mission sprechen. Es ist unrichtig, wenn behauptet
wird, daß das heutige Judentum, so Adolphe Cremieux, die
Alliance Israelite Universelle sich wieder einer Mission bewußt zu
werden beginnen48. Die Alliance Israelite Universelle unterhält
Schulen im Orient und tritt für die Rechte der Juden ein. Adolphe
Cremieux fand sich damit ab, daß seine Kinder getauft wurden 49.

Vor 2000 oder 1800 Jahren wünschten die Juden, daß die Heiden
Noachiden werden. Was sind aber die sieben noachidischen
Gesetze? Sie sind: 1. die Pflicht der Gerichtsbarkeit, d.h. die
Verpflichtung, eine Gerichtsbarkeit zu unterhalten, 2. das Verbot der
Gotteslästerung, 3. das Verbot des Götzendienstes, 4. das Verbot
der Unzucht, 5. das Verbot des Blutvergießens (des Mordes),
6. das Verbot des Raubes und 7. das Verbot des Genießens von
Fleisch, das einem noch lebenden Tiere entnommen wird
(Synh. 56).

Es handelt sich um universal-ethische Gebote. Jakobus, der Bruder

von Jesus, hat gewünscht, daß die Neuchristen sich von den

befleckenden Berührungen mit den Götzen und der Unzucht
enthalten (Apgsch. 15, 19—20). Jakobus ging noch weiter. Er
wünschte sogar, daß die Neuchristen sich vom Erstickten und vom
Blut enthalten. Die Christenheit beobachtet zweifelsohne die
noachidischen Gebote.

Man soll also nicht den Teufel an die Wand malen, wenn die

Juden wünschten, daß die im Lande Israel wohnenden Gojim
(Heiden) zu Noachiden gemacht werden. Es ist auch nicht schreck-

43 Kosmala in der Judaica 1947, S. 278.
49 Dubnow, a.a.O. III, S. 401.

241
1 judaica, Bd. V, 4



lieh, wenn im Alenu Gebet gebetet wird, daß die Gojim sich zum
Noachismus bekehren. Auf die Christen kann sich dieses Gebet
nicht beziehen. Die Christen stehen zweifelsohne auf dem Boden
des Noachismus, wenn sie auch nebenbei verschiedene Dogmen
haben. Über die Entstehungszeit des Alenu Gebets wissen wir
nichts genaues50. In Deutschland wurden wegen dieses Gebetes
Anklagen gegen die Juden erhoben. Am ausführlichsten von
Eisenmenger. In Preußen wurde sogar im Jahre 1703 ein „Edikt
wegen des Juden-Gebeths Alenu und daß sie einige Worte
auslassen, nicht ausspeyen, noch darbey hinwegspringen sollen."
erlassen. Das Edikt verlangte, daß Alenu vom Vorbeter laut
vorgetragen werden sollte, es wurden Kommissare ernannt, die die
Synagogen zu besuchen und über die Ausführung der Bestimmungen

des Edikts zu wachen hatten51. Die Juden treiben keine
Mission, sie beten.

VI.

Ich habe versucht, in den frühern Kapiteln nachzuweisen, daß die
alten Juden und auch später — trotz der Interpretation bestimmter

Stellen der Tora durch die Talmudlehrer nach der Zerstörung
des zweiten Tempels — wenigstens ein Teil der Rabbinen die
allgemeine Nächstenliebe gekannt haben. Es ist unhistorisch und
ungerecht, wenn man den Juden einen Vorwurf macht. Hat denn

die Christenheit im Mittelalter trotz der Lehren von Jesus, Juden
und auch sogenannten Ketzern gegenüber christliche Nächstenliebe

gezeigt? Religiöser Fanatismus war immer gefährlich.

Es ist falsch, wenn gesagt wird, daß die Rabbinen behauptet haben,
daß Gott der Gott Israels und nicht der Heiden Gott ist52. Die
Rabbinen hätten doch die Tora und die Propheten verleugnen
müssen, wenn sie eine solche Theorie aufgestellt hätten. Die

hauptsächlichsten jüdischen Gebete entstanden zur Zeit des Heidentums.

Es ist klar, daß die Gebete die Worte Gott Israels enthal-

60 Elbogen: Der jüdische Gottesdienst, 3. Auflage, S. 143.

» a.a.O., S. 80/81.
52 Vgl. hierüber Guttmann, a. a. O., S. 298 fg.

242



ten, weil doch die Heiden Gott nicht anerkannt haben. Im
Talmud heißt es, daß man schon zur Zeit des zweiten Tempels im
Tempel siebzig Farren für die siebzig Nationen geopfert habe 53.

Die alten Juden glaubten, daß es auf der Welt nur siebzig
Nationen gibt. Nach der Mischnal (Rosch-Haschana I, 2) richtet
Gott alle Menschen: „Am Neujahrstag ziehen alle Weltbewohner
an ihm vorbei wie im Hammelsprung". Im Talmud (Rosch-Ha-
schana, 8b, heißt es: „Denn das ist eine Festsetzung für Israel,
ich weiß nur von Israel, woher dies von den weltlichen Völkern?
Es heißt: ein Recht des Gottes Jakobs. Wieso heißt es demnach:
eine Festsetzung für Israel. Das heißt, daß Israel zuerst vor das
Gericht kommt". Ich verweise noch auf das prachtvolle Gebet
Adon olam (Herr der Welt), das auf S. 112/113 meines Buches:

„Walter Hoch's Kompaß durch die Judenfrage. Eine Widerlegung"
abgedruckt ist. Gott ist der Herr der ganzen Welt, nicht nur
Israels.

Ebenso ist die Behauptung unrichtig, daß bei den Rabbinen der
Gedanke der gemeinsamen Geschöpflichkeit, der Verwandtschaft
über Adam ganz aus dem Blickfeld gerückt ist.

Richtig ist, daß die Rabbinen den an den einzigen Gott
glaubenden Israeliten den Vorzug vor den Heiden gegeben haben.

Jesus hat Ähnliches getan (Matth. 15,24 und 26). Die Rabbinen
haben aber nie vergessen, daß auch die Heiden nach dem Ebenbilde

Gottes geschaffen wurden. Ich verweise auf die prachtvollen
Stellen in den Pirke Abot (Sprüche der Väter) I, 12; III, 13,
16 und 18; IV, 3, 12, 24. Ein alter rabbinischer Spruch (Me-
chilta zu 2. Mose fügt zu den Gottesworten : „Ich werde vor dir
dort stehen", dieselben gleichsam kommentierend, hinzu: „Der
Ewige, gelobt sei er, sagte ihm hiermit: „Überall, wo du Spuren
menschlicher Füße findest, da bin ich gegenwärtig" 5i.

Richtig ist, daß die Rabbinen das Heidentum nicht gern gesehen
haben. Manche haben sogar das Heidentum gehaßt. Heidentum

53 Sukka 55 b.
51 Mechilta, ed. Weiß, S. 61; Guttmann, S. 137.

243



war mit Römertum, mit den Unterdrückern der Juden identisch.
Man soll nicht vergessen, daß der älteste Götzendienst mit
Unzucht und Menschenopfern verbunden war. Reste dieses ursprünglichen

alten Götzendienstes erhielten sich noch in den ersten
Jahrhunderten n. Chr.55. Frauen wurden in dem so viel besuchten

Tempel der Isis vielfach zu schändlichen Zwecken mißbraucht.
Die Priesterinnen, Priester und Tempelherren der Isistempel wurden

allgemein der gewerbsmäßigen Kuppelei bezichtigt56. Die
römischen Bewohner der ehemals phönizischen Gebiete von Nu-
midien und Mauretanien beteten zu dem gräßlichen, wie es scheint
bis in das zweite Jahrhundert öffentlich, und wie Tertullian
behauptet, insgeheim immer noch mit Kinderopfern verehrten
Moloch als dem erhabenen Geber der Früchte Saturnus, oder dem

unbesiegten Gotte Saturnus" 57.

Man übersieht, welchen gewaltigen moralischen Einfluß der Rab-
binismus seit Ezra auf das Judentum ausgeübt hat. Nicht nur im
Nordstaate Israel, sondern auch in Jehudah herrschte zur Zeit des

ersten Tempels, trotz der Mahnungen der Propheten, an vielen
Orten der schlimmste Götzendienst. Es genügt, auf zwei Könige,
Kapitel 23 zu verweisen. Der Rabbinismus hat den Götzendienst
beseitigt, er hat die Sitten der Juden verfeinert. Der
monotheistische Gedanke zur Zeit Jesu wäre eine Unmöglichkeit
gewesen, wenn der Rabbinismus diesen Gedanken nicht verbreitet
hätte. Die Abneigung der Rabbinen gegen das Heidentum muß
daher begreiflich sein.
Trotzdem haben Rabbinen mit anständigen Heiden verkehrt. Rabbi
Jochanan benZakkai ist niemals ein Mensch auf der Straße mit einem
Gruß zuvorgekommen, nicht einmal ein Nichtjude 58. Auch Rabbi
Hisda kam den Nichtjuden mit dem Gruße zuvor. Rabbi Kahana

begrüßte den Nichtjuden mit den Worten : Friede dem Herrn 59.

Nach einer Vorschrift des Talmud — nicht also nach der Meinung
eines einzelnen Rabbis — soll man, wenn man einen Weisen von

65 Guttmann, a.a.O., S. 141.
66 Friedländer: Darstellungen aus der Sittengeschichte Roms I, S. 295.
5' a.a.O., III, S. 452 und 453.
68 Berakot 17 a.

244



den weltlichen Völkern — also auch einen Heiden — sieht, sagen:
Gepriesen sei er, der von seiner Herrlichkeit an seine Geschöpfe
gegeben hat60 (Goldschmidt übersetzt: an Menschen aus Fleisch
und Blut). Ich kenne zu wenig die Gebetsordnung anderer
Religionen. Ich weiß nicht, ob diese auch die Vorschrift haben, daß,

wenn man einen Einstein, einen Freud oder einen Henri Bergson
sieht, man den gleichen Spruch sagen soll.

Man kritisiert, daß die Rabbinen sich freuten, wenn der Götzendienst

ausgerottet wurde, daß man über Babel (Babel wurde oft
mit Rom identifiziert) Fluchsprüche sagte etc. Diese Kritik ist
unhistorisch. Man übersieht, daß diese Meinungsäußerungen fast
zweitausend Jahre alt sind. Wie war es im christlichen Mittelalter?

Für Johannes Chrysostomus war „das jüdische Bethaus
ein Haus der Unzucht, eine Wohnstätte der Dämonen, eine
Sammelstätte der Christusmörder" 61. Nach einem Beschluß der
Synode von Toulouse von 1229 mußte jedes Haus, in welchem man
einen Ketzer fand, niedergerissen werden 62. Ältere Kirchenväter
verboten den Friedensgruß an Ungläubige. Das Grußverbot wurde
schließlich auch ins kanonische Gesetzbuch aufgenommen (Corpus

iur. can. deer. Gratiani II, pars causa XXIV, quest I. c

XXIV) 63.

Ich will keineswegs behaupten, daß jüdische Fanatiker vielleicht
besser gewesen wären, wenn sie die Macht gehabt hätten.
Jüdische Fanatiker haben Spinoza in den Bann gelegt. Jüdische
Fanatiker haben Uriel Aoosta in den Tod getrieben. Der religiöse
Fanatismus ist ein Unglück für die Menschheit. Es gibt auch"

jetzt religiöse Fanatiker.

Es wird im weiteren kritisiert, daß in der talmudischen
Gesetzgebung bestimmte Ausnahmen zu Ungunsten der Heiden gemacht

59 Gittin 62 a.
60 Berakot 58 a.
61 Dubnow, a. a. O. I, S. 449.
62 Guttmann, a. a. O., S. 225.
63 a. a. O., S. 235.

245



worden sind, so z. B. daß man sich das von einem Heiden
Verlorene und durch seinen Irrtum Erworbene aneignen dürfte etc.
Raub, Diebstahl, Betrug waren verboten. Diese Kritik ist
unhistorisch. Sie übersieht, daß diese Gesetzgebung zu einer Zeit
entstand, wo der Fremde überhaupt rechtlos war. Die römischen
Volksgesetze (leges publicae) waren lediglich Bürgerordnungen,
und ebenso galt das Gewohnheitsrecht bloß für römische Bürger.

Des Rechtsschutzes teilhaft konnte der Regel nach der Fremde
nur werden, wenn zwischen Rom und der Heimatsgemeinde ein
Gast- und Freundschaftsvertrag abgeschlossen war64. Übrigens
galt seit Mar Samuel (gestorben 254) im talmudischen Recht der
Grundsatz: „Der Rechtsanspruch der Regierung (auch der
nichtjüdische) ist vollgültiges Recht" 65.

Wie war es aber im Mittelalter? See- und Strandräuber wurden
nur exkommuniziert, wenn sie Christen beraubten (Corpus iuris
deer. Gregorii lib. V, tit. XVII c. III). Die Tötung eines
Exkommunizierten aus Eifer für die Kirche war kein Mord (Ibid. decr.

grat. II, pars causa XXIII, quest. V, c.XLVII). Die humane
Bestattung eines Ketzers war streng bestraft. Selbst ein Gebot wie
„Ehre Vater und Mutter" wurde untergraben durch die Ermutigung

der Kinder, ihre Eltern zu verraten66.

Es wird sogar die Geschichte des Rab Sela, der zur ersten
Generation der Amoräer gehörte 67, ausgegraben. Rab Sela ließ einen

Juden geißeln, der eine Ägypterin beschlafen hatte; da ging der
Jude und beschwerte sich bei der Behörde, daß Rab Sela ohne
Genehmigung der Behörde richtete. Rab Sela hat sich verteidigt
und hat in seiner Verteidigung eine Unwahrheit gesagt, daß der
Jude mit einer Eselin Sodomie gterieben habe68. Diese
Verteidigungsart war unschön. Es ist aber unrichtig, daß Rab Sela die

64 Vgl. Gustav Walker: Internationales Privatrecht, 5. Auflage, S. 29.
65 Strack: Einleitung in Talmud und Midras, 5. Auflage, S. 137, und Baba
Kama, S. 113 a.
66 Nach Guttmann, a. a. O., S. 239/40.
67 Strack, a.a.O., S. 13ô.
08 Berakot 58 a.

246



Nichtjüdin als Eselin bezeichnete. Rab Sela hat nur eine Unwahrheit

behauptet.

Es ist unhistorisch, aus dieser Geschichte, die sich vor ca. 1600
Jahren abspielte, Schlüsse zu ziehen. Die Begriffe waren vor
1600 Jahren und auch im Mittelalter ganz andere als die heutigen

Begriffe. Unter dem zweiten Consulate des Kaisers Theo-
dosius und dem des Cynegius wurde am 14. März 388 verordnet:

kein Jude dürfe eine Christin zur Ehe nehmen und kein Christ
dürfe sich mit einer Jüdin verheiraten. „Und sollte Jemand etwas
der Art begangen haben, so ist dieses Verbrechen dem Ehebruche
gleich zu stellen" 69. Gegen Mischehen zwischen Sarazenen bzw.
Juden wurde im Mittelalter öfters geeifert. Die Kirche forderte,
daß solche Fälle mit Konfiskation und Versklavung bestraft werden

70. In bestimmten Ländern wurde auch ein Jude, der mit einer
Christin außerehelich geschlechtlich verkehrte, mit dem Tode
bestraft 71.

Ich gebe ohne weiteres zu, daß in der talmudischen und wohl auch

in der rabbinischen Literatur sich Stellen befinden, die gegenüber

den Nichtjuden sympathisch und unsympathisch gesinnt sind.
Es wäre eine verdienstvolle Arbeit, wenn ein Sachkundiger diese
Stellen sammeln würde, unter gleichzeitiger Bezeichnung des
Ortes und der Verhältnisse, unter denen die Äußerungen gemacht
worden sind. Wenn ich hier einige sympathische Stellen zitiere,
so geschieht es nicht aus apologetischen Gründen. Die Rabbinen,
das wird jedermann zugeben müssen, waren große Logiker. Ich

halte es daher für ausgeschlossen, daß die Männer, die Nichtjuden

als gleichwertig mit Juden bezeichnet haben, diese Nichtjuden

nicht als Nächste angesehen haben. Sie mußten auch auf
diese Nicht jeden den Grundsatz: „liebe deinen Nächsten wie dich"
beziehen.

Rabbi Josua hat gesagt, daß die Gerechten dier Völker der Erde

69 Codex I, Tit. 9, 6.
70 Guttmann, a. a. O., S. 244.
71 Vgl. Schulchan Aruch Jore dea 232, 14.

247



Anteil am künftigen Leben haben 72. Ich weiß nicht, ob alle christlichen

Kirchen anerkennen, daß gerechte Juden auch Anteil am
künftigen Leben haben. Maimonides hat den Satz des Rabbi Josua
aufgenommen und erklärt, daß alle Menschen, die die sieben noa-
chidischen Gesetze, also die primitivsten Menschlichkeitsgesetze,
halten, Anteil am ewigen Leben haben73.

Im Sifre zum 5. Buch Mose, 54 Ende — also nicht von einem
einzelnen Rabbiner, sondern von Sifre selbst — ist gesagt: „Wer
an den Götzendienst glaubt, ist, als würde er die ganze Tora
ableugnen; wer sich aber vom Götzendienst lossagt, der ist, als
ob er die ganze Tora anerkennen würde". Im Talmud Megila
13a erklärt Rabbi Johanan: „Wer sich vom Götzendienst
lossagt, wird Jude genannt".

Diese Grundsätze werden im Talmud und in der talmudischen
Literatur (Sifre) wiedergegeben. Ich muß daher annehmen, daß

jedenfalls ein Teil der Talmudlehrer jeden gerechten Menschen
als Nächsten angesehen hat, den man wie sich selbst lieben soll.

VII.

Im Mittelalter konnte kaum die Masse der Juden in ihren christlichen

und auch mohammedanischen Mitmenschen den Nächsten
sehen. Die Christen und teilweise auch die Mohammedaner haben
im Juden keinen Nächsten gesehen. Die Juden wurden gepeinigt,
vertrieben, gefoltert, verbrannt und ertränkt. Einen Torquemada
und einen Capistranus konnte man nicht lieben. Trotzdem haben

jüdische Rabbinen, wie Raschi, Rabenu Tarn zur Zeit der schlimmsten

Judenverfolgungen anerkannt, daß die Christen Gott als

Schöpfer der Welt anbeten und haben sie nicht mit Heiden
verwechselt 74. Der gleichen Ansicht waren andere Rabbinen, wie

72 Tosefta Synhedrin 13, 2.
73 Maimonides: Jad ha Chasakah, Mlakim 8, 11.
71 Vgl. Farbstein: Die Stellung der Juden zur Rassen- und Fremdenfrage,
S. 100.

248



z. B. Rabbi Elieser Aschkenasi, der im 16. Jahrhundert lebte,
Rabbi Itschak Lampronti75 und auch der Glossator des Schulchan-
Aruch Rabbi Moses Isserls76.

Es gab aber im Mittelalter auch Rabbinen, nach deren Ausführungen

wir annehmen müssen, daß sie in jedem Menschen den
Nächsten gesehen haben.

Im 10. Jahrhundert erschien das Buch „Tana debei Eliahu" (Der
Meister aus der Eliasschule). Obwohl der Verfasser die Verfolgung

und Unterdrückung der Juden beklagt, schärft er den Juden
nachdrücklich ein, im Geschäftsverkehr auch mit Nichtjuden stets
Treue und Redlichkeit zu üben. Das ganze Werk ist voll wahrer
Menschenliebe und von tiefem Mitleid mit allen Mühseligen und
Beladenen erfüllt77. „Für die Weitherzigkeit der Gesinnung
(dieses Werkes), schreibt Strack, ist die Stelle: „Ich rufe Himmel

u. Erde als Zeugen an, daß gleichwohl, ob jemand Nichtjude
(Goj) oder Jude, Mann oder Weib, Knecht oder Magd, je nach

der Tat, die er tut, der heilige Geist auf ihm ruht" 78.

Rabbi Jehuda Hachassid hat im 12. Jahrhundert das Buch „Sefer
chassidim" (das Buch der Frommen) geschrieben. Ich will einige
Stellen aus diesem Buche anführen. Sie lauten: Du sollst einen

Nichtjuden, der die noachidischen Gesetze hält, nicht täuschen.
Das Täuschen ist verboten, du sollst ihm eine von ihm verlorene
Sache zurückgeben, sollst ihn nicht verachten, sondern noch mehr
achten als einen Juden, der sich mit der Tora nicht befaßt79. Wenn
Ruben einen Nichtjuden töten will und der Nichtjude den Ruben
nicht töten will, so soll sich Simeon mit dem Nichtjuden (gegen
den Juden Ruben) vereinigen 80. Es soll kein Mensch einem Nichtjuden

Unrecht zufügen. Solche Sachen bringen den Menschen

" a.a.O., S. 102/3.
76 Glosse um Schulchan-Aruch, Orach Chaim, Cap. 156.
77 Dubnow, a.a.O. II, S. 56.
78 Strack: Einleitung in Talmud und Midras, 5. Auflage, S. 220.
79 Sefer Chassidim, § 358.
80 a.a.O., § 1018.

249



herunter, er wird kein Glück in seinem Geschäft haben, und wenn
es ihm gut geht, so wird es seinen Nachkommen heimgezahlt
werden81. Wenn ein Jude mit einem Nichtjuden zusammensitzt und
der Nichtjude ihm sagt: Ich will nach einem bestimmten Ort gehen,
wo Juden sind, ich fürchte aber, man werde mich dort betrügen,
sag mir, wer ehrlich ist und wer unehrlich ist, so soll der Jude
ihm sagen: du sollst dich mit diesem oder jenem in keine
Geschäfte einlassen 82.

Dem Rabbi Eleasar ben Jehuda aus Worms erschlugen die Kreuzfahrer

Weib und Kind, er selbst blieb todeswund am Boden liegen.
Und als er im Alter die Erfahrungen seines Lebens aufzeichnete,
um sie den kommenden Geschlechtern zu hinterlassen, da hat sich
kein Wort des Hasses gegen seine Feinde ihm entrungen 83.

Rabbi Menachem Meiri, ein geschätzter Kommentator des
Talmud, der im 13. Jahrhundert lebte, äußerte sich, daß jeder
Angehörige einer Nation, die einen sittlich-religiösen Lebenswandel
führt und die die Gottheit auf irgendeine Weise verehrt, obgleich
ihr Glaube von dem unsrigen verschieden ist, soll in jeder
Beziehung wie ein Israelit betrachtet werden, auch bei Rückgabe
einer verlorenen Sache, bei einem Irrtum und in allen Sachen ohne
Unterschied 84.

Zur Zeit Dantes lebte in Rom der hebräische Dichter Immanuel
Romi (um 1270—1355). Er war wie alle mittelalterlichen Juden
zweifelsohne ein gesetzestreuer Jude, wenn er auch beim Mystiker,
dem Verfasser des Schulchan Aruch, Rabbi Joseph Caro, nicht
beliebt war, weil er auch Liebesgedichte verfaßte85. Er schrieb
ein Gedicht „Hölle und Paradies", in dem Motive der „Göttlichen

Komödie" mitklingen. Er soll auch Dante persönlich
gekannt haben. Zum Unterschied von Dante, der allen Nichtkatho-

81 a. a. O., § 1074.
82 a.a.O., § 1086.
83 Leo Baeck: Das Wesen des Judentums, 4. Auflage, S. 240.
84 Nach einem Zitat bei Guttmann, a.a.O., S. 154.
85 Schulchan Aruch, Orach Chaim 307, 16. |

250



liken den Eintritt ins Paradies verwehrt, trägt Immanuel Romi
keine Bedenken, dem sittlich vollkommenen und an die Einzigkeit
Gottes glaubenden Nichtjuden einen Platz im Paradies einzuräumen,

während er in die Hölle neben Geizhälsen, Kurpfuschern,
Plagiatoren auch den verknöcherten, das weltliche Wissen
verachtenden Talmudisten verweist86.

Rabbi Elieser Aschkenasi, der im 16. Jahrhundert lebte, schrieb:
„Wollen wir sogar verfluchen diejenigen, die uns widerrechtlich
Schlechtes tun und uns quälen, so wäre dieses Fluchen gemäß
unserer Religion unzulässig" 87.

Glänzend sind die Worte des Rabbi Ahron ibn Cajjim aus Fes,
der im 16. Jahrhundert lebte. Er schrieb in seinem Kommentar zum
Sifra Lev. 19,18 (Ed. Dessau 1742, S. 199a) wie folgt: „Ein
umfassender Grundsatz als dieser (nämlich „liebe deinen Nächsten
wie dich selbst") ist, daß Gott der Vater aller ist, und daß alle
die Kinder eines Vaters sind. Der Bibeltext (Gen. 5,1) will zum
Ausdruck bringen, daß die Schöpfungsgeschichte des ersten
Menschen die Grundlehre enthält, daß wir alle die Kinder eines Vaters
sind, daß alle ein Ebenbild und ein Siegel haben, und das ist das

göttliche Ebenbild, das uns verpflichtet, uns eins zu fühlen in
allen unseren Dingen, so wie wir es sind in Bezug auf unsere
Gottesebenbildlichkeit, und deshalb sollen die Menschen sich nicht
überheben, einer über den anderen und nicht hassen einer den
andern" 88.

Sehr weit ging der im 17. Jahrhundert lebende Rabbi Moses
Chefez in seinem philosophischen Bibelkommentar „Mlechet
machschebeth" ed. Venedig 1710, S. 95b fg. Er schloß auch die
Heiden nicht aus. Er schrieb in diesem Kommentar: „Und der

Ewige Gott verkürzt kein Geschöpf um seinen Lohn. Und siehe,
der Heide dient ja seinem Schöpfer, so wie es ihm sein Verstand
eingibt. Und ich gebe dir hierzu ein Beispiel im mächtigen und

86 Dubnow, a.a.O. II, S. 267.
87 Elieser Aschkenasi: Maaße Adonay, Haag 6537 (1777), S. 110.
88 Nach dem Zitat bei Guttmann, a.a.O., S. 301/2.

251



gefürchteten König, der im Geheimen thront usw., und es kommen

(Leute aus dem Volk) in ihrer Einfalt und sehen einen der
königlichen Fürsten usw. und glauben in ihrem geringen Wissen,
es sei der König und bücken sich vor ihm zur Erde usw.; einem
solchen gegenüber gilt das Wort: „Und der Gerechte lebt in
seinem Glauben". Denn es können sich unter diesen Männern
Leute finden, die gerecht und fromm sind in ihrem Tun und Denken,

und in dem, was (die Pflichten) zwischen Mensch und Mensch
betrifft, wie sollte nun der Richter der ganzen Erde ihnen keine
Gerechtigkeit widerfahren lassen und ihnen den Lohn entziehen
usw. Und wieviele Länder und Königreiche, große und
ausgedehnte, dürfte es von einem Ende der Welt bis zum anderen Ende
geben, zu denen keine Nachricht und kein Sprosse gelangt ist,
weder von den Söhnen Israels, noch von ihrer Lehre. Wie sollten
nun die Frommen unter ihnen untergehen, in deren Händen kein
Raub sich befindet? Hat nicht der Heilige, gelobt sei er, Erbarmen
gehabt mit den Einwohnern Ninwehs usw., indem er ihnen einen
Propheten geschickt hat, daß er sie von Ungerechtigkeit abbringen

soll (trotzdem sie keine Hebräer waren) " 89.

Mein Urahn Chacham Zwi Aschkenasi (1660—1718), einer der
bedeutendsten Rabbiner, Rabbiner in Sarajewo, dann in Hamburg-
Altona-Wandsbeck, später in Amsterdam und schließlich in
Lemberg, Vater des Rabbi Jakob Emden, hatte mit folgender Sache zu
tun. Es wurde ihm die Frage aufgeworfen, wie Maimonides dazu
komme zu behaupten, daß Diebstahl oder Raub bei einem NichU
juden verboten sei, die Tora sei doch den Juden gegeben.
Chacham Zwi Aschkenasi antwortete hierauf, daß die Frage ihm
unverständlich sei und schrieb wörtlich: „Uns ist doch befohlen

worden, keine scheußlichen Taten zu begehen, man darf nicht
stehlen in der Absicht, das Gestohlene zurückzugeben oder das

duplum zu bezahlen, auch wenn man keine Absicht zu stehlen hat,
auch wenn man es zu Gunsten des Bestohlenen tut, ist uns
befohlen worden nicht zu stehlen. Wir haben zwei ausdrückliche
Verbote in bezug auf die Gojim: du sollst dich gegen sie nicht ge-

89 Nach dem Zitat bei Quttmann, a.a.O., S. 300/1.

252



walttätig benehmen, du sollst sie nicht für Geld verkaufen (5. Mose
21,14). Wenn man Städte von Nichtjuden belagert, wurde uns
befohlen, einen unbeschränkten Raum frei zu lassen, damit der,
wer es will, sich retten kann, wie es Maimonides Hilchoth Mla-
kim Kap. 6,7 geschrieben hat. Wenn man vor eine Stadt geht,
sie zu bestreiten, soll man ihr den Frieden anbieten (5. Mose
20,10). Es ist uns auch von der Tora geboten worden, gegen Tiere
mitleidig zu sein: man soll das Tier und sein Kind nicht am
gleichen Tage schlachten, das Gebot des Fliegenlassens der
Vogelmutter (5. Mose 22, 6—7) enthält ein Gebot und ein Verbot. Auch
bei Pflanzen wurde uns befohlen, keinen Baum zu beschädigen.
Das ist alles nicht wegen des Objektes, gegen welches man sich
richtet, sondern unserer wegen, damit wir richtige Ansichten, gute
und gerechte Sitten erwerben zu unserem Wohl. Das ist klar" 90.

Aus den bisherigen Ausführungen und auch aus den früheren
Kapiteln geht hervor, daß Rabbinen am biblischen Grundsatz
festhielten, daß die Nächstenliebe für alle Menschen gelten soll.

VIII.

Es ist unrichtig, daß das Judentum erst seit der Emanzipation
sich die christliche Auffassung zu eigen gemacht habe. Die
Nächstenliebe war immer jüdische Auffassung. Der schöne Grundsatz
wurde lediglich durch die Verfolgungen verdrängt. Faktisch
haben die Christen — und zwar auch nicht alle — die Nächstenliebe

erst in der neueren Zeit in Praxis umgesetzt. Wie war denn

das Los der Juden noch im 18. Jahrhundert, wie war es sogar im
19. Jahrhundert im zaristischen Rußland oder in Rumänien?

Der Satz, daß Vertreter des Judentums seit 1883 wiederholt
öffentlich erklärt haben, daß das Judentum die allgemeine
Nächstenliebe lehre, führt zu Undeutlichkeiten. Das Judentum hat die

90 Chacham Zwi: Schaaloth und Tschuboth, Nr. 26.

253



allgemeine Nächstenliebe schon im Alten Testament verkündet.
Die Erklärung im Jahre 1883 erfolgte zur Abwehr gegen antisemitische

Angriffe. Die Nicht-Nächstenliebe gegenüber Juden hatte
zur Folge, daß die Juden zu bestimmten Zeiten die allgemeine
Nächstenliebe nicht kennen konnten. Seitdem die Nichtjuden den
Grundsatz der Nicht-Nächstenliebe aufgegeben haben, kennen die
Juden auch wieder den alten Grundsatz des Judentums, daß alle
Menschen, weil sie nach dem Ebenbilde Gottes geschaffen sind,
geliebt werden müssen.

Moses Mendelssohn lebte zu einer Zeit, wo die Juden noch
„Schutzjuden" waren, nicht gleichberechtigt waren, wo man ihnen
keine Nächstenliebe zeigte. In seinem Buche „Jerusalem oder
über religiöse Macht und Judentum", Leipzig 1869, schreibt Moses

Mendelssohn auf Seite 177: „Wollt ihr gleichwohl die Quintessenz

(der Gebote und Verbote Gottes) daraus haben, so hört,
wie jener größere Lehrer der Nation, Hillel der ältere, der vor
der Zerstörung des zweiten Tempels lebte, sich dabei genommen.
Ein Heide sprach: ,Rabbi, lehrt mich das ganze Gesetz, indem
ich auf einem Fuße stehe'. Samai, an den er diese Zumutung vorher

ergehen ließ, hatte ihn mit Verachtung abgewiesen, allein der
durch seine unüberwindliche Gelassenheit und Sanftmut berühmte
Hillel sprach: ,Sohn, liebe deinen Nächsten wie dich
selbst. (Moses Mendelssohn wählt die positive Form, er hat

jedenfalls in diesem Sinne die Worte Hillels verstanden.) Dies
ist der Text des Gesetzes; alles übrige ist Kommentar. Nun gehe
hin und lerne' ".

Wir haben in den vorhergehenden Kapiteln gesehen, wie sich die
Rabbinen zur Frage der allgemeinen Nächstenliebe gestellt haben.
Es unterliegt kaum einem Zweifel, daß nicht nur die liberalen
Rabbiner Abraham Geiger, Holdheim und Philippson, sondern
auch Chacham Bernays in Hamburg, Samson Raphael Hirsch in
Frankfurt a. M. und Zacharias Frankel in Dresden, später Rektor
des Rabbinerseminars in Breslau, die auf dem Boden der Vorschriften

des Schulchan-Aruch konsequent standen, das Prinzip der
allgemeinen Nächstenliebe anerkannt haben.

254



In der Praxis hatten die Juden im Mittelalter keine Möglichkeit,
die allgemeine Nächstenliebe zu zeigen. Sie waren doch in den
Ghethos eingepfercht. Es wird wohl jetzt kein Mensch bestreiten,
daß jetzt die Juden auch in der Praxis die allgemeine Nächstenliebe

zur Anwendung bringen.

Es dürfen hier die Chassidim erwähnt werden. Es ist unrichtig,
daß bei den chassidischen Juden die Dinge etwas anders liegen.
Der Unterschied zwischen dem Rabbinismus und Chassidismus
besteht in der Hauptsache darin, daß der Rabbinismus mehr
Gewicht auf die Lehre, während der Chassidismus mehr Gewicht auf
das Gebet legt. Es gab aber auch unter den Chassidim-Rabbis
große Talmudkenner, so Rabbi Schneor Salman in Lady, Rabbi
Chaim Halberstamm in Nowy Sacz, Rabbi Itzchak Meir Alter in
G6ra Kalwaryja. Die Moral des Rabbinismus ist keine andere als
die des Chassidismus. Der Gaon von Wilno, Rabbi Elias, ein
scharfer Gegner des Chassidismus, stand auf der gleichen hohen
moralischen Stufe, wie der Chassidim-Rabbi Schneor Salman.

Martin Buber hat ein kleines lesenswertes Büchlein veröffentlicht,

betitelt: „Hundert chassidische Geschichten". Ich will nur
eine Geschichte aus diesem Büchlein mitteilen. Sie zeigt, wie ein
Chassidim-Rabbi die allgemeine Menschenliebe in Praxis zur
Anwendung brachte. Die Geschichte steht auf Seite 51 des Büchleins
von Buber. Sie lautet.

In einer Mitternacht, als Rabbi Mosche Leib in das Geheimnis
der Lehre versenkt war, klopfte es an sein Fenster. Draußen stand
ein betrunkener Bauer und begehrte Einlaß und Nachtlager. Einen

Augenblick war das Herz des Zaddiks erzürnt und redete zu ihm :

„Wie erfrecht sich der Trunkenbold und was soll er hier im
Haus?" Dann antwortete er seinem Herzen: „Und was soll er
Gott in seiner Welt? Wenn Gott sich mit ihm verträgt, kann ich
mich ihm weigern?" Sogleich öffnete er ihm die Türe und
bereitete das Lager.

Der Bauer war ein christlicher Bauer.

255



Victor Gollancz ist Jude. Die Deutschen haben sechs Millionen
seiner Glaubens- und Stammesgenossen ermordet. Victor Gollancz
hat trotzdem die bedeutendste Hilfsaktion in England für das

durch den Krieg zerrüttete deutsche Volk eingeleitet. Victor
Gollancz hat in englischer Sprache das Buch „Our threatend Values"
veröffentlicht, in dem er für die Deutschen eintritt. Das Buch
ist deutsch unter dem Titel „Unser bedrohtes Erbe" erschienen.
Ich habe die deutsche Übersetzung in der Nr. 29 vom 4. Februar
1948 der zürcherischen sozialdemokratischen Zeitung „Volksrecht"

unter dem Titel „Nächsten- und Feindesliebe" besprochen.
Victor Gollancz sagt in diesem Buche, daß „seine Kultur sich teils
aus englischen und teils aus jüdischen Bestandteilen zusammenfügt".

Er schreibt von sich: „Ich in meiner Stellung zur nicht-
jüdischen Umwelt, insbesondere zum deutschen Volk, versuche,
mich als guter Jude zu erweisen, und zwar im Sinne der Lehren

unserer Propheten". Er begründet seine Feindesliebe (S. 20 des
Buches von Gollancz in deutscher Übersetzung) auf Stellen aus

Arnos, aus dem Talmud, von dem er prachtvolle Stellen anführt
und auf Stellen aus der Kabbala (eigentlich des großen Magid
Rabbi Baer), „daß jegliches Menschenwesen, mag es auch noch

so sündig sein, in gewissem Sinne göttlich ist".

Handeln wie Gollancz alle, die viel von der Nächstenliebe sprechen
und über den Talmud schiefe Urteile fällen?

Im Heft 4 der „Judaica" 1948 (S. 305) hat Lydia Schäppi das
Buch von Pieter van Paassen: „Wie schön könnte die Erde sein!"
besprochen. Wie ich dieses Buch verstanden habe, hat Paassen

Theologie studiert und schreibt nur, was er aus eigener
Wahrnehmung kennt.

Paassen schildert (494/5 seines Buches) einen jungen protestantischen

Pfarrer, den er Ary nennt, der, empört über die Grausamkeit

der Nazi gegen die Juden in Holland, einen Protest, ein
Gnadengesuch zugunsten der Juden einreichen wollte. Er hat ein

knappes Dutzend Unterschriften zusammengebracht. Die
orthodoxen Geistlichen haben ihre Unterschrift verweigert und sich

256



hinter das Evangelium verschanzt. „Die Ursache dafür, daß die
Welt noch nicht erlöst sei, wurde ihm von einem hervorragenden
Neocalvinisten bedeutet, läge tatsächlich bei den Juden, weil diese
die Göttlichkeit Jesu in Abrede stellten. Durch den Ruf des
Jerusalemer Janhagels vor Pontius Pilatus, die Schuld für das

vergossene Blut Jesu möge auf sie und ihre Kinder kommen, hätten
,die Juden selber Gottes Zorn auf sich herabbeschworen'. „Aber
unsere Domini behaupteten steif und fest, heißt es bei Paassen,
das Leiden der Juden sei vorbestimmt, Gott habe es von Anbeginn

an gewollt, und Herr Hitler sei bloß das Werkzeug zur
Vollstreckung seines göttlichen Willens".

Welcher Unterschied zwischen dem Juden Victor Gollancz und
diesen Verkündern der Nächstenliebe?

Es wird gefragt, warum der Talmud und der Schulchan Aruch
bisher nicht für ungültig erklärt worden seien. Diese Frage ist
eine naive Frage. Der Talmud enthält die Literatur von Rabbinen
während einer eintausendjährigen Periode. Es befinden sich im
Talmud die prachtvollsten Stellen, und solche, die für uns heute
vielleicht unsympathisch gelten, die aber historisch erklärt werden

müssen. Es kann jedermann aus dem Talmud wählen, was
ihm beliebt. Man kann kein historisches Buch als ungültig
erklären. Es gibt noch andere Schriften, die auch Unrichtigkeiten
enthalten. Waren die Pharisäer so schlecht, wie sie geschildert
werden? Ich verweise auf die Bücher von Herford über die
Pharisäer, auf die Abhandlung von Prof. Dr. Sehrenk in der Judaica
1945, S. 117 fg. und auf die Abhandlung von Leo Baeck in der
Monatsschrift für die Geschichte und Wissenschaft des Judentums,

76. Jahrgang, S. 313 fg.

Was den Schulchan Aruch anbetrifft, so haben die Rabbiner —
es waren jedenfalls die orthodoxen Rabbiner —, die erklärt haben,
daß der Schulchan Aruch „bis auf den heutigen Tag den letzten
autoritativen Kodex des jüdischen Gesetzes darstellt", lediglich
an die rituellen Vorschriften des Schulchan Aruch gedacht. Ich

habe schon oben ausgeführt, daß seit Mar Samuel der religiöse

257
2 Judaica, Bd. V, 4



Grundsatz lautete: „Der Rechtsausspruch der Regierung (auch
der nichtjüdischen) ist vollständiges Recht" 91.

Ich habe im Jahre 1939 betont, daß „Jad Chasakah" von Mai-
monides, die „Arbaa Turim" von Jakob ben Ascher oder der
„Schulchan Aruch" von Joseph Caro als rechtshistorische Werke
anzusehen sind 92. Ich habe gleichzeitig ausgeführt: „Es wäre
vielleicht an der Zeit, daß ein moderner Rabbi an Hand der gesamten
rabbinischen Literatur den ,Schulchan Aruch' neu bearbeite,
insbesondere das aus historischen Gründen obsolet gewordene
Material, in den historischen Teil verweisen und das noch aktuelle
Material geordnet zusammenfassen würde. Dies läge nicht nur
im Interesse der Sache selbst, sondern diese Arbeit wäre noch aus
dem Grunde wichtig, damit die zum Teil wissentlich unwahren
und zum Teil grob-fahrlässig aufgestellten Behauptungen von
judenfeindlicher Seite keinen Nährboden mehr haben"93.

IX.

Max Müller schrieb: „Kein Richter, wenn er den schlimmsten
Verbrecher vor sich hätte, konnte ihn schlechter behandeln als die
meisten Historiker und Theologen die Religionen der Menschheit

behandelt haben" 9L Ich schließe keineswegs die jüdischen
Theologen aus. Die theologische Apologie ist ein Unglück. Sie

ist bestrebt, den moralischen Wert der anderen Religion
herabzudrücken.

Wir wollen aufrichtig sein. Es wird kein Mensch wagen, zu
behaupten, daß die Moral der Juden Victor Gollancz, Leo Baeck,
Martin Buber, und auch von Albert Einstein eine niedrigere ist
als die Moral der besten Christen. Die Fragen, die zwischen
Judentum und Christentum liegen, beziehen sich auf den Glauben

91 Vgl. Note 65.
92 Vgl. Farbstein: Die Stellung der Juden zur Rassen- und Fremdenfrage,
S. 13/14 und 99.
93 a.a.O., S. 14.
94 Nach M. Schreiner, zitiert von Guttmann, a. a. O., S. 280.

258



an bestimmte Dogmen. Der liberale Pastor Teller hat daher mit
Recht diejenigen Berliner Juden abgewiesen, die das Christentum

annehmen wollten, ohne an gewisse Dogmen zu glauben 95.

Man soll daher die christlichen Dogmen predigen und nicht mit
der Frage der Nächstenliebe kommen, als ob sie die Frage
gewesen wäre, die das Judentum vom Christentum trennt.

Ich gebe zu, daß das Neue Testament in bestimmter Hinsicht
mehr moralische Vorschriften hat als das Alte Testament. Aber
wieviel Christen gibt es, die wirklich den Feind lieben, die den
linken Backen zum Schlag hingeben, wenn sie einen Streich auf
den rechten Backen erhalten haben, die den Rock weggeben, wenn
ihnen der Mantel genommen wird?
Dagegen kenne ich ähnliche Handlungen von jüdischen Rabbis,
die wohl nie das Evangelium gelesen haben. Rabbi Nahuin in
Grodno pflegte immer für die Armen Geld zu sammeln. Einmal
ging er nachts in ein reiches Haus, von dem er wußte, daß dort
reiche Herren Karten spielen, um Geld für die Armen zu
sammeln. Der reiche Hausherr war entrüstet, daß er im Kartenspiel
gestört wurde und gab Rabbi Nahum eine Ohrfeige. Da sagte Rabbi
Nahum: „Die Ohrfeige ist für mich, was geben Sie mir aber für
die Armen?" Der Hausherr wurde durch diese Worte so gerührt,
daß er zu Boden fiel, Rabbi Nahum um Verzeihung bat und ihm
eine große Spende für die Armen gab. Rabbi Nahum war kein
Chassid. In Warschau spielte sich folgende Geschichte bei einem
Rabbiner ab, der kein Chassid war. Ich habe gehört daß dieser
Rabbiner, der Oberrabbiner von Warschau, Rabbi Salomo, nach seinem
Werke „Chemdass Schlomo" genannt, gewesen sein soll. Ein Dieb
schlich nachts in die Wohnung des Rabbiners ein und stahl den
Pelz des Rabbiners. Der Rabbiner störte den Dieb nicht. Er
wollte aber, daß der Dieb keine Sünde begehe. Er öffnete das
Fenster und schrie laut, damit es die Nachbarn als Zeugen hören :

„Ich verzichte auf das Eigentum am Pelz".

Ein ähnliche Geschichte erzählt Martin Buber (a.a.O., S. 55).
Diebe bestahlen nachts den Chassidim-Rabbi Wolf. Rabbi Wolf
96 Vgl. Dubnow, a. a. O., III, S. 91 fg.

259



störte sie nicht. Sie nahmen aber auch einen Krug mit, in dem
vorhin einem Kranken der Abendtrunk gereicht worden war. Rabbi
Wolf lief ihnen nach. „Ihr guten Leute, rief er, was ihr bei mir
gefunden habt, das seht als mein Geschenk an; aber mit diesem
Krug geht vorsichtig um; es haftet Krankenatem dran, der euch
anstecken könnte". Seither sagte Rabbi Wolf jeden Abend vor
dem Schlafengehen: „Ich gebe all meinen Besitz frei". So wollte
er, wenn wieder Diebe kämen, die Schuld von ihnen wenden.

Es ist absolut unrichtig, daß die in der orthodoxen Tradition
aufgewachsenen und im talmudischen Geiste erzogenen Juden sich
ihren nichtjüdischen Mitmenschen gegenüber in einer ratlosen
Lage befinden. Solche Behauptungen fördern nur den Antisemitismus.

Es gibt gewiß unter den im talmudischen Geiste erzogenen
Ostjuden auch Bösewichte, wie es solche unter den im christlichen

Geiste erzogenen Ost- und Westchristen gibt. Das Böse
hat aber, weder mit dem Talmud, noch mit dem Evangelium
zu tun.

Ich lebte in Warschau bis zu meinem 24. Lebensjahre. Ich bin in
einem streng religiösen Haus und im talmudischen Geiste erzogen.

Mütterlicherseits stamme ich nur von Rabbinern ab. Ich war
ein Schüler des Rabbi Eleasar Chaim Wachs, Rabbiner in
Kaiisch und später in Piotrkow, und lernte in Bethamidrasch des

Rabbi Joseph Bär Soloweitschik, der ein wahrer Heiliger war.
Ich habe nie, weder im elterlichen Hause, noch bei meinen
Lehrern, von einer Feindschaft gegen Nichtjuden gehört. Meine
Jugendfreunde und Kollegen, die verstorbenen Rabbiner Dr. Samuel
Poznanski in Warschau, Rabbiner Dr. Osias Thon in Krakau,
Prediger Dr. Jelski in Lodz und die noch lebenden: Oberrabbiner
Prof. Dr. Marcus Ehrenpreis in Stockholm, Prof. Dr. Chaim
Weizmann, der Präsident des Staates Israel, waren auch im
talmudischen Geiste erzogene Ostjuden, sie dachten und fühlten
ebenso gegen Nichtjuden wie ich.

Es darf erinnert werden, dass der Philosoph Henri Bergson, Victor
Gollancz und Martin Buber Ostjuden oder ostjüdischer Abstam-

260



mung sind. Henri Bergson ist ein Nachkomme eines der frömmsten

Juden Warschaus, des Reb Berke. Der Name Victor Gol-
lancz zeigt, daß Gollancz ostjüdischer Abstammung ist. Martin
Buber wurde in Lemberg geboren und dort erzogen. Sein Großvater

war der große Midrasch-Forscher Salomon Buber. Henri
Bergson, Victor Gollancz und Martin Buber stehen moralisch so
hoch wie der allerbeste Christ.

Es wird von christlich apologetischer Seite behauptet, daß
jüdische Apologeten etwas verteidigen, „das nicht mehr zu verteidigen

ist". Wer eine solche Behauptung aufstellt, verkennt das
Wesen des Judentums. Das Judentum hat sich trotz der
grausamen Verfolgungen bis jetzt erhalten. Das Judentum muß daher
eine moralische und religiöse Stärke haben.

Man soll etwas vorsichtiger sein. Hitler war ein Sadist. Die
Millionen, oder sogar nur die Hunderttausende seiner Helfer: S.A.
und die S. S.-Männer, seine Beamten und Generäle, die Gestapomänner,

die Henkersknechte in Auschwitz und in den anderen
Höllen waren Leute, die christlich erzogen wurden. Wie haben
sie sich aber benommen?

Deutschland ist noch jetzt ein christliches Land. Wie sind aber
die Verhältnisse in diesem christlichen Lande Deutschland? Pastor
Benfey schreibt in den „Judaica" 1948, S. 36 fg. : „Die Kirche hat
unter Hitler im Punkte Antisimitismus weithin versagt. Wir haben
heute mit dem Antisemitismus sehr ernsthaft zu rechnen trotz der
ungeheuren Verbrechen, die er in den vergangenen zwölf Jahren
des Hitlerregimes begangen hat. — Den Henkern des Hitlerreichs
ist ihr Handwerk gelegt; die Gasöfen arbeiten nicht mehr. Aber
doch nur durch den Sieg der alliierten Waffen, nicht deshalb,
weil das deutsche Volk sich voll Entsetzen von Verbrechen
abgewendet hätte".

Lydia Schäppi berichtet in der „Judaica" 1948, S. 123 fg.
„Es scheint mir außer Zweifel, daß es — im Blick auf das ganze
deutsche Volk — auch heute noch Antisemitismus in Deutschland

261



gibt. Es gibt also ganz gewiß im heutigen Deutschland
Judenfeindschaft. Die Judenchristen werden nicht so in die christliche
Kirche und Gemeinschaft aufgenommen, wie es sich heute gehörte.
Ein deutscher Pfarrer hat mir gegenüber geäußert, daß die Notlage

der Judenchristen letzten Endes seinen antisemitischen
Amtsbrüdern zuzuschreiben sei, die sich einfach nicht um ihre
nichtarischen Gemeindeglieder kümmern wollten. So weit mußte
es also kommen, daß die Juden die Christen mahnen mußten, sich
ihrer Mitchristen (Judenchristen) zu erbarmen"!

Ja, die jüdischen „Apologeten" haben etwas zu verteidigen: die
Menschen- und die Nächstenliebe!

Unrichtig ist es, wenn behauptet wird, daß „gerade unter den

Ostjuden es so manche gibt, die sich dem Evangelium zuwenden,
„weil die alte jüdische Überlieferung als Führerin versagt".
Gewiß gibt es unter den Ostjuden manchen, der sich aus Überzeugung
taufen läßt. Der große Teil der Ostjuden, der sich taufen ließ,
tat es aber aus nichtideellen Gründen. In meiner Geburtsstadt
Warschau tauften sich die Millionäre. Ihre Töchter haben Söhne
des Adels geheiratet. Die gleichen Verhältnisse waren in Berlin,
Wien und Paris. In Osteuropa lebten bis Hitler ca. 6 Millionen
Juden. Um zu beweisen, daß wenigstens ein anständiger Prozentsatz

die Taufe annahm, weil „die alte jüdische Überrlieferung als

Führerin versagte", müßte man beweisen, daß wenigstens 1/10 pro
mille, also 600 Juden sich alljährlich aus Überzeugung taufen
ließen. Ich bezweifle, daß der Prozentsatz sogar 1/100 pro mille,
d. h. 60 Juden pro Jahr ausmachte.

Ich schließe mit dem Schlußwort Guttmanns in seinem erwähnten
Buch: „Das Judentum erwartet von der Wissenschaft eine
unparteiische Beurteilung seiner Vergangenheit und Gegenwart, und
setzt seine Hoffnungen in den schließlichen Sieg universaler
Menschenliebe, vorurteilsfreier Gerechtigkeit und Wahrheit".

262


	Die Nächstenliebe nach jüdischer Lehre [Fortsetzung]

